
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Paul Berner et le P. Hyacinthe Loyson

Autor: Berner, Paul / Loyson, Hyacinthe / Couzi, J. B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65

Paul Berner et le P. Hyacinthe Loyson.
(Une correspondance inédite.)

Le 28 février 1942 mourait âgé de 84 ans un grand ami de la
cause catholique-chrétienne: M.Paul Berner, Dr h. c. de
l'Université de Neuchâtel. Cet ancien directeur de l'Ecole d'horlogerie
de la Chaux-de-Fonds avait une splendide culture générale et
s'était passionné sa vie durant pour toutes les études sérieuses. Le
P. Hyacinthe écrivait de lui, le 2 septembre 1908, à M. le curé
Rais: «Ses lettres et ses entretiens philosophiques et religieux
m'avaient donné pour lui une grande estime.» La correspondance
échangée entre ces deux belles âmes a un intérêt général qui
n'échappera pas à nos lecteurs.

Le 19 août 1906, le P. Hyacinthe prononçait à la Chaux-de-
Fonds un important discours sur «l'athéisme contemporain».
Paul Berner était de ses auditeurs. Et c'est à cause de ce discours
ou plus exactement de la suite qu'il devait avoir que commença
cette correspondance.

«La Chaux-de-Fonds, 12 septembre 1906.

Cher et honoré monsieur,

Monsieur le curé Rais m'a remis, il y a quelques jours déjà,
votre notice sur „les religions monothéistes et leurs rapports". Des
circonstances imprévues et pressantes m'ont empêché jusqu'ici
de remplir mes devoirs de reconnaissance et de politesse. Je vous
prie donc, monsieur, d'agréer mes excuses de venir tardivement
vous remercier de votre aimable envoi auquel vous avez eu la bonne
pensée d'ajouter une belle et précieuse dédicace.

Permettez-moi d'ajouter que votre discours est non seulement
très éloquent, mais qu'il me paraît aussi profondément religieux,
car il s'en dégage ce qui est l'essence même de la religion du Christ :

la bonté, la bonté que je retrouve associée à tant d'autres nobles
sentiments dans vos publications, dans votre admirable „Testament"

entre autres..
Savez-vous, monsieur, qu'il m'arrive parfois d'établir un

parallèle entre vous et l'évêque Myriel des „Misérables", dont
Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 1/2, 1045. 5



— 66 —

Victor Hugo nous dit que ce qui l'éclairait „c'était le cœur", que sa

sagesse était faite de la lumière qui vient de là..., mais contrairement

à l'évêque Myriel vous savez qu'aujourd'hui on ne saurait
laisser de côté les questions prodigieuses qui attirent et qui
épouvantent, les perspectives insondables de l'abstraction, les principes
de la métaphysique: la destinée, le bien et le mal, les guerres de

l'être contre l'être, la conscience de l'homme, la transformation

par la mort, l'âme, la nature, la liberté, la nécessité; problèmes.
sur lesquels se penchent les gigantesques archanges de l'esprit
humain. Vous savez qu'aujourd'hui il est nécessaire de répondre

par de bonnes raisons aux arguments de ceux qui ont perdu la foi.
Et bien, je crois fermement qu'une seule doctrine philosophique:
le personnalisme de Renouvier peut fournir aux penseurs ces bonnes
raisons et des réponses satisfaisantes aux questions troublantes que
soulèvent les grands problèmes précités.

Si vous vous décidez, comme je l'espère vivement, de donner,
dans notre ville, la seconde partie de votre conférence dont tous les
auditeurs ont gardé un souvenir réconfortant et ineffaçable —
vous pouvez en juger par l'article du Frane Parleur, que vous
trouverez sous ce pli — il serait utile, je crois, de présenter sous la
forme éloquente qui vous est habituelle, les solides arguments
développés par Renouvier, notamment dans son étude sur „l'Idée
de Dieu"

Il ne faut pas se le dissimuler, le nombre de ceux qui
n'accordent plus aucune créance au dogme de l'immortalité et à l'Etre
suprême va croissant. Comme le disait le regretté maître, la veille
de sa mort, „il y a en ce moment un fort courant en faveur de
l'athéisme. Si ce courant l'emporte, il conduira directement la
démocratie à l'anarchie morale. C'est pour la démocratie un grand
danger".

Tout dernièrement un médecin me disait que pour lui toutes
ces questions étaient définitivement résolues par le phénomène
de la paralysie générale du cerveau qui nous montre comment
disparaît définitivement et avant la mort de l'individu ce que l'on
désigne communément sous le nom d'âme, et il ajoutait qu'il lui
paraissait absolument oiseux de s'occuper de questions qui ne
répondent à rien. Et légion sont ceux qui pensent comme ce médecin,
d'ailleurs intelligent, très au courant du mouvement scientifique,
mais absolument ignorant des théories de Renouvier.



— 67 —

Vous voyez, cher monsieur, combien, il importe d'éclairer les

foules, aussi j'espère que les habitants de la Chaux-de-Fonds auront
bientôt le plaisir d'entendre la seconde partie de la conférence dont
la première a eu l'énorme succès que vous savez et une heureuse
influence non seulement sur ceux qui partagent vos idées, mais encore
sur bon nombre de sceptiques.

Connaissez-vous cette étude de Renouvier sur „l'Idée de Dieu"
Si ce n'est pas le cas, je nie ferai un plaisir de vous adresser une copie
de la partie purement critique de ce remarquable travail...

Mon ami L. Prat m'annonce qu'il vous écrira prochainement
au sujet de notre entretien du 21 août, dont je lui ai touché quelques

mots, il ajoute que Charles Renouvier vous aimait beaucoup...

P. Berner. »

Cinq jours après — le 17 septembre — le P. Hyacinthe
répondait de Genève.

«Permettez-moi, cher monsieur, quoiqu'il me soit difficile
d'écrire en ce moment — de vous remercier de votre belle et bonne
lettre.

Oui, vous avez raison, mille fois raison, tout en nous efforçant
de soulager les misères du corps et du cœur, nous ne devons pas
oublier les angoisses de la raison, et c'est là même l'un des premiers
devoirs de l'homme envers l'homme, quand il a ce qu'il faut pour
le bien remplir.

Je ne suis pas d'accord avec Renouvier sur tous les points de

sa philosophie, mais je lui suis infiniment reconnaissant de ce que
après avoir conquis pour lui-même les grandes certitudes
métaphysiques et morales, il les a exposées sous une forme neuve et
profonde, capable de frapper les hommes de ce temps. Sa

philosophie du personnalisme est une sorte de religion, car, avec elle,
on peut bien vivre et bien mourir.

Au revoir, je l'espère, cher monsieur, à Genève ou à La Chaux-
de-Fonds, et, en attendant, je vous offre mes meilleurs vœux pour
notre effort commun vers le Royaume des Fins.

Hyacinthe Loyson.

P. S. J'accepte avec reconnaissance l'offre que vous voulez
bien me faire de me prêter la partie critique du travail de Renouvier
sur l'Idée de Dieu. J'en aurai grand soin et vous la rendrai après
en avoir pris connaissance.»



— 68 —

La réponse de M. Berner se fit attendre quelques mois. N'oublions
pas qu'il était le directeur de l'importante école d'hologerie do la Chaux-
de-Fonds, ses obligations professionnelles étaient donc très graves. C'est
seulement le 28 décembre 1906 qu'il trouve le temps d'écrire l'importante
lettre suivante.

« Cher et honoré monsieur,

Je viens tenir ma promesse, un peu tard, il est vrai, je vous en
demande mille excuses, mais des travaux qu'il ne m'était pas possible
de renvoyer m'ont empêché de vous écrire plus tôt.

Après avoir montré que l'existence des coordinations d'ordre
individuel, ou fonctions, exige une raison d'être des lois communes
à ces fonctions, qui s'assemblent sous la relation générale de sujet
à l'objet, Renouvier pose la question ou postulat de la divinité
comme suit: „qu'elle est l'origine, quelle est la nature de cette
unité de loi, quand je la considère en dehors et au-dessus d'une
conscience particulière, de la mienne, à moi qui m'en forme actuellement

l'idée et m'en demande la raison C'est en ces termes que nous
sommes amenés par la théorie des lois à nous poser la question du
troisième postulat. Après la liberté, après la vie future, qui sont
des conséquences inductives de la croyance à la loi morale, vient le

postulat de la divinité, motivé dans notre conscience par le besoin

logique d'une garantie supérieure et universelle de l'ordre moral, des

fins morales du monde. Pour la méthode que nous suivons, l'existence

et l'unité de Dieu se présentent sous la forme de l'existence
de l'unité de la loi qui régit le monde, et il s'agit de savoir si, selon

nos principes, cette loi est réalisée en une conscience et par une
volonté créatrice.

L'éternité du monde phénoménal se trouvant exclue de nos
spéculations par le principe de contradiction, ce qu'on appelait en
théologie ,1a nature divine' et qui renfermait les infinis, les
contradictoires, doit en être bannie également. .."

L'idée de „nature divine" une fois écartée pour faire place à
l'idée de personne en un sens intelligible de personnalité, la thèse
du premier commencement des phénomènes, unie au postulat de
la divinité pour la garantie des lois morales, exige que les lois de
l'univers, desquelles la divinité est alors le siège, soient considérées
comme produites sans antécédents d'aucune sorte, ou par création.
La conscience ou les consciences dont on ne peut séparer l'idée et
l'existence des lois, ont pour la même raison un commencement
et le même qu'elles; et le commencement, à ce point de vue de la



— 69 —

pensée, ne peut se nommer que Volonté. Ce que nous chercherions
à concevoir avant cela, en dehors de cela, est, pour la connaissance,
l'abîme et l'abîme où les mystiques ont essayé de descendre n'est
pas lui-même, quoiqu'on en pense, une connaissance. Mais devons-
nous admettre l'unité de conscience à l'origine Voilà maintenant
la question que nous pouvons envisager, car ni la nécessité logique
du premier commencement, ni la détermination du caractère de

l'origine, en tant que Pensée et Volonté, ne nous prescrivent par
eux-mêmes un choix entre les hypothèses de l'unité et de la pluralité
de cause première et créatrice qui satisfont l'une comme l'autre,
au principe de contradiction et au principe idéaliste de la conscience

comme essence universelle. La démonstration de l'unité de Dieu
a toujours paru dans le dogmatisme spiritualiste un point faible,
même alors qu'on admettait couramment les prémisses méthaphy-
siques dont la critique de la raison a démontré le paralogisme.
Le fait de l'unité des lois, rapproché de l'idée de spontanéité absolue,
ou liberté pure, dans cela qui fut le premier commencement, conduit

la méthode phénoméniste à embrasser l'hypothèse de l'unité
de création ou unité de Dieu, parce que sans celle-ci l'unité des lois
ne s'expliquerait pas.

Il faut qu'on nous accorde de considérer notre monde,
abstraction faite de tout autre qui pourrait exister, et de nous enfermer
dans la sphère des catégories de notre connaissance, mais cela posé,
il est manifeste que tous les êtres vivants sont par leurs désirs ou

appétits, leurs perceptions et leur actes, placés dans l'espace et
dans le temps, qu'ils ont à faire à des quantités, discernent des

qualités, éprouvent et produisent des changements, ont les

sentiments de la causation et de la poursuite des fins. C'est cela qui est
l'unité des lois, sur le fond commun de conscience ou rapport
représenté de sujet à objet. Et non seulement les êtres sont faits
sur ce patron commun, mais encore il se trouve que, mis en rapport
les uns avec les autres, parvenus par la reflexion à comparer leurs

impressions et leurs idées, ils en constatent l'harmonie; leurs sensations

s'accordent, leurs inferences les mènent aux mêmes conclusions;

ils n'ont tous qu'un même monde et qu'une logique, une
même science des choses; il leur semble naturellement qu'ils
existent dans un espace et dans un temps indépendants des

représentations qu'eux ou leurs semblables peuvent en avoir et
que la matière des corps perçus est quelque chose de différent des

perceptions sans avoir aucun rapport de nature avec elles. C'est



— 70 —

qu'ils ne possèdent les lois que communiquées, étant des
consciences créées et non créatrices, et ne font en les appliquant qu'obéir
à une nature reçue. Mais alors le monde n'a qu'une seule et même

origine. S'il en était autrement, si le monde avait commencé par
des consciences multiples et mutuellement indépendantes, pourquoi
se seraient-elles accordées dans la représentation des choses On

peut concevoir, en abstrait, qu'il fut venu primitivement des

êtres pensant et jugeant selon d'autres formes et d'après des

catégories tout autres que les nôtres, mais ces êtres et ceux de notre
monde auraient été mutuellement incommunicables, auraient donc

appartenu à des mondes différents. Ces pures possibilités sont hors
de la question qui concerne notre monde et notre Dieu.»

Dans les papiers de Paul Berner je trouve, sans aucune dato, sur
une carte de visite ces quelques lignes du P. Hyacinthe qui me semblent
être une réponse à la lettre précédente.

«Vous m'avez écrit une lettre très intéressante, à laquelle je
n'ai pu encore répondre. Je lis, je pense, j'aime, mais il m'est
difficile d'écrire.

Ma pensée va toujours beaucoup vers Renouvier.»

Puis ce fut, entre ces deux grandes âmes, un silence épistolaire
de deux ans, du moins d'après les documents que je possède. En
août 1908 le Père Hyacinthe lut dans un journal la mise au
concours de la place de directeur de l'Ecole de mécanique. Il
confondit cette école avec celle de l'horlogerie et crut à la mort de son
correspondant. Il en écrit au curé Rais qui transmit la lettre à
M. Berner et celui-ci repondit à la date du 6 septembre 1908.

«Cher monsieur,

Monsieur le curé Rais a eu l'amabilité de me transmettre
votre carte postale du 2 septembre, par laquelle vous lui faites
part des craintes que vous a suggérées l'annonce de la mise au
concours du poste de directeur de l'école de mécanique de la Chaux-
de-Fonds. Il s'agit dans le cas particulier de mon collègue de
l'école de mécanique qui a dû démissionner à la suite d'un différent
avec la commission de l'école.

Oui, cher monsieur, je suis toujours à la tête de ma famille
et même, depuis deux jours, l'heureux grand-papa d'une délicieuse
petit-fille, aussi est-ce avec empressement que je viens, ici, vous



— 71 —

exprimer toute ma reconnaissance du bon et bienveillant souvenir

que vous avec gardé de moi.

Puisque j'en ai l'occasion, je me permettrait de revenir sur
un point de doctrine qui fut autrefois l'objet de notre correspondance.

Je veux parler de la question de Dieu à l'origine des choses.
Vous connaissez la théorie de Renouvier, l'éminent rédacteur de

„l'Année philosophique". M. Fr. Pillon est arrivé à d'autres
conclusions et d'une lettre qu'il m'écrit je détache le passage très
intéressant que voici: „Les deux questions les plus obscures et les

plus difficiles de la métaphysique sont, à mon avis, celle du mal
et celle de l'éternité divine. J'ai toujours repoussé la solution
donnée par Renouvier à la première. Mais j'ai longtemps admis
ses vues sur la seconde; j'ai longtemps pensé comme lui, que la
logique finaliste imposait la thèse du commencement universel
et absolu, même du commencement de Dieu et je n'ai pas hésité
à l'écrire. Je reconnaissait bien que cette thèse choque le sentiment
religieux et fait violence à la raison. Mais je m'y confirmais, en

remarquant qu'exister éternellement sans cause ou commencer
sans cause sont choses qui reviennent au même et n'offrent pas plus
de difficulté à la pensée l'une que l'autre. Je tiens maintenant que
c'est là une erreur. Je l'ai rectifiée, en me rendant compte de la
différence profonde, essentielle, qui existe entre l'espace et le

temps, et qui en entraîne une, non moins essentielle, entre ces deux

attributs classiques de Dieu: l'immensité et l'éternité. Je ne vous
en dis pas davantage. Je compte bien examiner et traiter, quelque

jour, avec les développements nécessaires, cette grande question
de l'éternité et de l'immutabilité divines, en reprenant, pour la

terminer, la suite de mes articles sur la critique de Bayle. Je le

voudrais, mais le pourrai-je Cela dépend du nombre d'années

qu'il me reste à vivre."
Ce que dit M. Pillon me paraît d'une haute importance; car

si l'inconcevable peut être pour le logicien l'objet d'une croyance
légitime, il ne saurait en être de même de ce qui implique
contradiction. L'homme étant tenu, sous peine de déchéance, d'observer
les lois de l'entendement au même titre que celles qui lui servent de

règles de conduite dans le domaine matériel.

Veuillez agréer, cher monsieur, l'expression de ma sincère et
respectueuse amitié.

Paul Berner.»



— 72 —

Le 8 octobre suivant, le Père Hyacinthe répondait de Genève,
sa belle calligraphie n'est plus aussi ferme.

«Mon cher monsieur,

Votre lettre m'a rassuré. Je suis bien aise de vous savoir
encore et pour longtemps, je l'espère, sur cette terre où votre famille
et vos amis vous entourent et où vous faites tant de bien.

J'ai lu avec un grand intérêt ce que vous écrit M. Pillon sur
l'éternité de Dieu. Moi aussi sur ce point, comme sur plusieurs
autres, du reste, je me sépare résolument de notre grand philosophe
(Renouvier). „Amicus Plato, magis amica veritas".

De toutes ces choses et d'autres encore, je voulais vous écrire

un peu longuement, mais le temps m'a manqué et aussi les forces,
durant ces dernières semaines.

Et maintenant, je me dispose à partir pour Paris, où nous
comptons passer l'hiver. Si vous aviez quelque communication
à me faire, vous pouvez toujours m'écrire à Genève, d'où ma
correspondance me sera fidèlement envoyée.

Intellectuellement et affectueusement à vous, et religieusement
diiissii TT • ¦ i tHyacinthe Loyson.»

La dernière lettre du P.Hyacinthe est datée du 4 janvier 1911.
Elle prouve — comme on peut s'en rendre compte — que cotte
philosophique correspondance continua entre les deux amis. Je n'ai pas
trouvé malheureusement dans les papiers de Paul Berner d'autres
textes. Voici la lettre du P. Hyacinthe. Il faut pour en comprendre
les dernières lignes se souvenir que Madame Loyson était morte le
3 décembre 1909.

«Genève, 3, rue du Conseil général, le 4 janvier 1911.

Je vous remercie de vos bons souhaits, cher monsieur, et je
vous prie d'agréer les miens.

Ce que vous me dites sur le véritable esprit de l'Evangile
et sur le caractère distinctif des véritables Eglises, me touche
particulièrement. Nous sommes bien d'accord sur ces questions
essentielles.

Je n'ai pas encore rejoint mon fils à Paris. Genève me retient
plus que je ne m'y attendais par le charme d'amitiés nombreuses
et fidèles et par le souvenir tout à la fois amer et doux des plus belles
années de ma vie.



— 73 —

Je suis toujours sous le poids de la perte irréparable que j'ai
faite, il y a un an, et je ne retrouve de consolation que dans la
parole de ce Credo qui est le mien, à un double titre, comme chrétien
et comme penseur. „Et expecto resurrectionem mortuorum et vitam
venturi saeculi."

Cordialement à vous

Hyacinte Loyson.»

Sur cette profession de foi se termine cette correspondance,
le P. Hyacinthe devait mourir 13 mois plus tard, le 9 février 1912.

La Chaux-de-Fonds. J. B. Couzi.


	Paul Berner et le P. Hyacinthe Loyson

