
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Capita de Trinitate

Autor: Bulgakow, Sergius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 24 —

Capita de Trinitate*).
X. Analogien der Dreieinigkeit in der Natur und im Menschen.

Die Dreieinigkeit Gottes geht über die Grenzen der Erfahrung
hinaus, denn diese bleibt gebunden an die Einpersonhaftigkeit des

Menschen. Die selbstische Abgesondertheit des menschlichen Ichs
aber kann nur überwunden werden durch die göttliche Liebe auf
dem Weg der übernatürlichen Gnade : in der Kraft der Vergottung :

«Wir werden zu ihm kommen und Wohnung bei ihm nehmen»,
sagt Christus (Joh. 14, 23). Dieses Wohnungnehmen der Heiligen
Dreifaltigkeit bedeutet die gnadenvolle Erlösung des Menschen aus
den Fesseln seiner Einpersonhaftigkeit durch die Teilhabe am
trinitarischen göttlichen Leben und die Überwindung der menschlichen

Beschränktheit «durch das ewige Leben», dessen Anfänge
uns schon jetzt — in begnadeten Vorgefühlen — erschlossen sind. —
Nichtsdestoweniger stellt sich für die trinitarische Theologie die

Frage, wie wir diese Glaubenswahrheit unserem Bewusstsein
näherbringen können. Nach dem oben Gesagten kann es darauf nur eine

Antwort geben : diese Annäherung ist nur möglich auf dem Wege
der Selbsterkenntnis unseres gottähnlichen Geistes, durch die Eruierung

der Postulate des Selbstbewusstseins, die zwar von diesem

nicht realisiert werden können, die aber unabweisbar sind und
die diesem — vor aller Erfahrung — inhärieren. Die Antwort
auf diese Postulate ist die Lehre von der Heiligen Dreieinigkeit.
Die Sobornost-«Katholizität» des Bewusstseins ist ein grundlegender
Faktor des transzendentalen Bewusstseins, ein Faktor, der uns
die Selbstsetzung eines isolierten Ichs (und damit die isolierte
Erfahrung) als widerspruchsvoll und unrealisierbar erscheinen lässt.
Dieser Faktor aber wird begreiflich, ja sogar unentbehrlich im
Lichte der Dreieinigkeit. Durch die Postulate des Selbstbewusstseins

geht nämlich der Geist aus sich und über sich selbst hinaus
der Offenbarung seines Urbildes entgegen. Im Zusammenhang mit
diesen Postulaten, welche gleichsam Flügel des Geistes, Möglichkeiten

seiner Transzendentierung sind, wird die Erfahrung der
Liebe und der Weg der Liebe erschlossen — der Liebe, die allein

*) Der Verfasser dieser Arbeit, die ersten Teilo erschienen im Jahre
1936, S. 144 und 210, Prof. Dr. Sergius Bulgakow — der Gründer und
Rektor des russischen theologischen Institutes in Paris —, ist im Juli 1944
in Paris gestorben.



— 25 —

über die Grenzen der Einpersonhaftigkeit hinausführt. Die Heilige
Dreieinigkeit ist gleichsam die intelligible Sonne, die am Himmel
unserer Seele steht und die durch ihr Licht diese sich selbst schaubar
werden lässt: «In Deinem Lichte schauen wir das Licht (auch das

Licht unserer eigenen Seele) 1).»

Von diesen Postulaten der Dreieinigkeit, die in unserem Selbst-"
bewusstsein wurzeln, müssen scharf unterschieden werden die
Bilder, Analogien und Vergleiche, die manche Theologen eifrig
heranziehen und zurechtbiegen, um mit ihrer Hilfe das unerforschbare

Mysterium der Dreipersonhaftigkeit unserem Bewusstsein

näherzubringen. Es ist aber das gemeinsame Kennzeichen aller
Analogie-Methoden, die die natürliche oder die psychologische
Welt zum Gegenstand haben und die sich nicht unmittelbar dem

persönlichen Selbstbewusstsein zuwenden, dass sie alle eine ignoratio
elenchi begehen und damit ihr Ziel verfehlen. Anstatt die
Dreipersonhaftigkeit und Wesenheit der Trinität zu verdeutlichen,
illustrieren sie einfach die Dreifachheit oder Dreiheit irgendwelcher
Erscheinungen oder Beziehungen — anders ausgedrückt, alles «nicht
zum Thema» Stehende. So werden zum Verständnis des
trinitarischen Dogmas eine Reihe von Analogien aufgeführt, die mit
diesem schlechterdings nichts zu tun haben ; denn diesen Vergleichen
fehlt das tertium comparationis. Hierher gehören u. a. folgende
Vergleiche: Sonne, Sonnenstrahl und Licht; Wurzel, Stamm und
Frucht ein und desselben Baumes; Wasserader, Quelle und Strom,
die untrennbar verbunden und dennoch unterschieden sind ; Feuer,
Schein und Wärme. Die Zahl solcher Vergleiche könnte ins
Unendliche vermehrt werden ; von ihnen allen aber ist zu sagen, dass

sie mit der Sache nichts zu tun haben und keineswegs zum
Verständnis der Dreipersonhaftigkeit der Gottheit beitragen, wie ja
überhaupt Erscheinungen der geistigen Welt nicht durch Erscheinungen

der physischen Welt ergründet werden können. Gegen
solche Vergleiche richtet sich das allgemeine, harte Urteil des

heiligen Gregor des Theologen: «Was ich nicht betrachtet habe
in meinem wissensdurstigen Geiste, wo ich nicht ein Ebenbild
dafür gesucht habe, fand ich keine irdischen Dinge, die auf das
Wesen Gottes angewandt werden könnten. Und wenn auch eine

gewisse geringe Ähnlichkeit gefunden wird, so entgeht mir doch

') Aus einem Gesang des Vigiliengottosdienstes. «Es leuchte über uns
das Licht deines Angesichtes, denn in ihm schauen wir das unzugängliche
Licht. »



— 26 —

das Wesentliche und lässt mich weit zurück mitsamt allem, was

zum Vergleich herangezogen wird... Endlich beschloss ich, von
allen Bildern und Schatten Abstand zu nehmen, da sie trügerisch
sind und völlig ungeeignet, die Wahrheit zu erhellen.»

Viel gefährlicher noch sind Vergleiche, die der Psychologie
•entnommen sind, denn hier findet eine Vermischung von

Seelischem und Geistigem statt. In den Erscheinungen des

psychologischen Lebens ist nämlich nicht mehr Geistiges vorhanden als

in den Erscheinungen der physischen Welt, obgleich sie innerlicher
Natur sind. Es ist daher irreführend und gefährlich, zum
Verständnis der Heiligen Dreieinigkeit den Weg der psychologischen
Erkenntnis zu betreten, das trinitarische Dogma zu psychologisieren.

Zum dogmatischen Psychologismus neigt jedoch
unaufhaltsam der Rationalismus. Das ist auch der Fall in der
römischkatholischen Scholastik, die in der Lehre von der Heiligen
Dreieinigkeit einem ausgesprochenen Psychologismus und Anthropomor-
phismus huldigt. Auf diesen Weg hat sie der grösste Vertreter
der westlichen Theologie und in mancher Hinsicht ihr Urheber,
der selige Augustin, geführt, und zwar durch seinen Traktat «De

Trinitate-». Dieser bemerkenswerte Traktat erwies sich überhaupt in
mancher Beziehung als verhängnisvoll für die lateinische Theologie.
Augustin sucht nämlich den Schlüssel zum Verständnis der Heiligen
Dreieinigkeit in der psychologischen Struktur des Menschen, in
den gegenseitigen Beziehungen seiner seelischenKräfte. Der menschliche

Geist stellt sich ihm als Vernunft und als Wissen dar, durch
die er sich selbst erkennt, und als Liebe, durch die er sich und sein
Wissen liebt (mens et notitia, qua se novit, et amor, quo se notitiamque
suam diligit). Von ähnlicher Bedeutung ist auch seine

Unterscheidung von Erinnerung, Verstand und Liebe oder Willen
(memoria, intelligentia et dilectio sive voluntas). Die Bücher IX.
und X. im Traktat «de Trinitate» sind ganz diesen psychologischen
Analogien gewidmet. Von der Wahrheit ausgehend, dass: trinitatem

in homine qui imago Dei sit quandem inesse — zieht Augustin
einen unrichtigen Vergleich: die Vernunft, das Wissen und die
Liebe, durch die der Geist sich selbst und sein Wissen liebt, seien

aequalia inter se et unius ostenduntur essentiae. Er beweist, dass,

wenn ich etwas liebe, tria sunt: ego et quod amo et ipse amor. Non
enim amo amorem nisi amantem amem: nam non est amor, ubi nihil
amatur. Tria ergo sunt: amans et quod amatur et amor. Quidsi
non amem nisi me ipsum? nonne duo erunt: quod amo et amor?



— 27 —

amans enim quod amatur, hoc idem est, quando se ipse amat: sicut

amare et amari, eadem nonne idipsum est, cum se quisque amat?

(L. IX. cap. II 2). Mens igitur cum amat se ipsum, duo quaedam

ostendit, mentem et amorem. Diesen beiden Elementen wird ein

drittes beigefügt durch die Auffassung, dass der Gedanke sich

selbst durch sich selbst kenne, was die Grundlage der Liebe sei:

nam si non se novit, non se amat. Die aufgezeigte Analogie erweitert

Augustin nach allen Seiten, indem er zeigt, dass tria unum et

aequalia eadem substantialiter esse ac relative dici, esse inseparabilia,
unius essentiae, singula in se ipsis et invicem tota in lotis.

Die andere Trinität (trinitatem aliam) im Menschen findet

Augustin in der Dreieinheit der Erinnerung, des Verstandes und

der Liebe oder des Willens (Lib. X.) — quoniam non sunt très

vitae, sed una vita. Non très mentes, sed una mens. Consequenter

utique non très substantiae sunt, sed una substantia (Cap. XL).
Ihre Einheit wird folgendermassen bestimmt: memini enim me

habere memoriam et intelligent iam et voluntatem, et intelligo me

intelligere et velie atque meminisse, et volo me velie et meminisse et

intelligere, totamque eam memoriam intelligentiam et voluntatem suam
memini (Cap. XL).

Es ist nicht leicht, den genauen Sinn der augustinischen
Analogien zu erfassen. Sie haben die gemeinsame Eigenschaft,
dass sie einige Tätigkeiten und Fähigkeiten der menschlichen Seele

zur Grundlage nehmen, die sich mittelst der Abstraktion entweder
in Wesenheiten oder in Personen verwandeln, die also gleichsam
personifiziert werden. Mens, cognitio, amo: mens ist in dieser
Trinität entweder Geist, Subjekt, Gegenstand oder Denkkraft.
Im ersten Fall kann der Geist natürlich nicht neben seine Tätig-
keiten — cognitio, amor — gestellt werden ; im zweiten Fall aber —
als Denkkraft — bezieht er sich auf die cognitio als allgemeine
Fähigkeit zur speziellen Verwirklichung dieser selben Fähigkeit,
als Potenz zum Akt: d.h. er unterscheidet sich tatsächlich gar
nicht von der cognitio. Gleicherweise erweisen sich memoria et

intelligentia als zwei Gestalten ein und derselben Fähigkeit : intelligentia

ist die realisierte Möglichkeit der memoria, oder umgekehrt,
memoria ist ein Ergebnis der intelligentia, so dass beide in der einen
oder in der anderen Ordnung aufgestellt werden können. Noch
grösseres Staunen erregt der Gebrauch von amor bei Augustin,
den er als ein drittes Etwas hinstellt zwischen denjenigen, der

liebt, und denjenigen, der geliebt wird, zwischen amare und amari.



— 28 —

Allein, in der Liebe als Tätigkeit der Seele existiert gerade dieses

dritte Etwas nicht ; dieses ist vielmehr eine reine Verbalabstraktion
zur Beschreibung einer Tätigkeit, die durch amare et amari
vollkommen erschöpfend zum Ausdruck gebracht wird (daher ist auch
die Behauptung Augustins, dass es in der Liebe zu sich selbst
ebenso zwei gebe — den Liebenden und die Liebe selbst —,
unrichtig). Noch eigenartiger ist Augustins Identifizierung von Caritas
sive voluntas (eine der fatalsten Erscheinungen der westlichen
Theologie). Als psychologische Zustände sind Liebe und Wille
vollkommen verschiedene Fähigkeiten, wobei der Wille nicht ohne
Grund der mens vorangestellt werden kann, als deren Ursprung
(was ja auch in der voluntaristischen Metaphysik und Psychologie
der Fall ist). Und dann können die Triaden des seligen Augustin
ja alle auf den Kopf gestellt werden. — Übrigens ist es kaum
notwendig, auf den ungefähren und ungenauen Charakter der
Vergleiche, die der selige Augustin anstellt, aufmerksam zu machen,
weist er doch im X V. Buche de Trinitate selbst auf ihre Unzulänglichkeit

hin. Die Eigenschaften der Vernunft, der Selbsterkenntnis
und der Selbstliebe sind dem Menschen zwar inhärent, sind aber
nicht dieser Mensch selbst, seine Person: dagegen ist die Heilige
Dreieinigkeit, deren Ebenbild damit aufgezeigt werden soll, Gott
selbst (c. 7. und IL). Ebenso gehören Erinnerung, Intellekt und
Liebe oder Wille zwar der Person an, sind jedoch nicht die Person
selbst. Von ihnen kann gesagt werden: mea sunt, non sua. Man
kann also sagen, dass eine Person diese Eigenschaften besitzt,
nicht aber, dass diese drei die Person selbst ausmachen. Im Gegenteil:

in illius vero summare simplicitate naturae quae Deus est,

quamvis unus sit Deus, très tarnen personne sunt Pater et Filius et

Spiritus Sanctus (Cap. XXII, 42). Weiterhin weist Augustinus
darauf hin, dass, wenn auch Erinnerung, Intellekt und Liebe sich

gegenseitig ergänzende, zugleich aber sich unterscheidende Fähigkeiten

des menschlichen Geistes sind, sie in der Heiligen
Dreieinigkeit alle einer jeden der drei Hypostasen im einzelnen und
ihnen zusammen inhärent sind (VII, 12).

Auf diese Weise kommt Augustin selbst zu dem Ergebnis,
dass die von ihm aufgezeigten dreifachen Kräfte der menschlichen
Seele mit der Trinität nicht verglichen werden können: nec quemadmodum

ista imago est quod est homo habens illa tria una persona est,

ita est illa trinitas: sed très personne sunt Pater Filii et Filius Patris,
et Spiritus Patris et Filii (Cap. XXIII, 43). Die Unterschiede



— 29 —

führt Augustinus auf die unvermeidliche disparitas trinitatis zurück,

quae in homine est a Trinitate quae Deus est. Allein, bleibt überhaupt
noch etwas übrig von der ganzen Analogie, nachdem man diese

disparitas substrahiert hat Als tertium comparationis bleibt nur
das dreifache Schema unserer seelischen Fähigkeiten übrig; doch
diese Dreifachheit ist auch nach ihrem Inhalte offenkundig
gekünstelt und unhaltbar: sie enthält nicht das Postulat der
Dreieinigkeit in der Tiefe des menschlichen Geistes. Augustin fällt
hier dem Anthropomorphismusanheim. Die Erkenntnis im Menschen

ist eine der seelischen Fähigkeiten neben anderen Fähigkeiten:
Erinnerung, Wille, Sympathie («Liebe»); allein aus diesen

psychologischen Fähigkeiten darf niemals das Ebenbild der Heiligen
Dreieinigkeit erkannt werden. Es ist natürlich richtig, in der Erkenntnis-
und Liebesfähigkeit des Menschen Züge der imago Dei zu sehen:

es muss jedoch unterschieden werden zwischen allgemeiner
Gottebenbildlichkeit des Menschen und dem ihm aufgezeichneten Bild
der göttlichen Dreipersonhaftigkeit. Die Schemata Augustins
machen dies nicht deutlich, sondern verdunkeln und führen auf
einen unrichtigen Weg. In den verschiedenen Fähigkeiten, die
uns eigen sind, ist das Postulat der Dreipersonhaftigkeit eben nicht
enthalten, zum Beispiel die Akte des Bewusstseins als Hypostasen,
wie sie ebenfalls in sich die mens oder memoria oder voluntas
nicht einschliesst.

Dieser Anthropomorphismus birgt die grosso Gefahr in sich,
die Heilige Dreieinigkeit bloss auf Grund der Funktionen oder
Tätigkeiten der menschlichen Seele zu deuten und die Postulate
der Trinität nicht im hypostatischen Selbstbewusstsein des
Menschen zu suchen, noch auch in der Fähigkeit der Liebe, die in sein
«katholisches» Selbstbewusstsein eingebettet ist, sondern in den
besondern psychischen Fähigkeiten und Tätigkeiten. Die Lehre
des seligen Augustin kann darum folgendermassen gedeutet werden :

gleich wie die menschliche Seele die Fähigkeit besitzt, zu erkennen
und zu wollen — Vernunft und Willen hat —, sind diese Kräfte
auch der Gottheit inhärent, die sie hypostatisch besitzt. Damit
wird aber die Trinität nicht auf den menschlichen Geist, sondern
auf die menschliche Psychik begründet. Der selige Augustin selbst
ist zwar dieser Deutung nicht erlegen, doch ist sie in der weiteren
Entwicklung seiner Lehre in Erscheinung getreten.

Augustin nachfolgend, betrachtet Anselm von Canterbury den
Sohn als Selbsterkenntnis und den Heiligen Geist als Selbstliebe des



— 30 —

höchsten Geistes. Ihren klassischen Ausdruck findet die anthropo-
morphistische und psychologisierende Theologie aber bei Thomas

von Aquino, dessen Anschauungen für die ganze römisch-katholische

Theologie (mit ihrem offenkundigen oder unbewussten
Augustinismus) bis auf unsere Tage als grundlegend anzusehen sind.
Erkenntnis und Wille des endlichen Geistes, so urteilt Thomas

von Aquin, wenden sich der äusseren Welt zu und reflektieren
sich im Innern, im Wesen. Ähnlich steht es bei der Gottheit,
in welcher dasselbe in vollkommenster Urgestalt geschieht : in Ihm
ist Tätigkeit und Vollendung, die sich auf äussere Dinge beziehen,
und in Ihm ist immanenter Ausgang (processio), Geburt des Sohnes

und Ausgiessung des Heiligen Geistes. Diese beiden processiones
in Gott werden von zwei Funktionen des Geistes bestimmt, von
der Erkenntnis und vom Willen (intellectus et voluntas, welch
letztere natürlich ohne weiteres der Liebe gleichgestellt wird).
Summa theologiae Qu. XXVII, art. Ill, werden zwei Arten der

processiones in Gott unterschieden: processio intellectus-verbum,
et processio voluntatis, sc. processio amoris, secundum quam ama-
tum est in amante: sicut per conceptionem Verbi res dicta vel
intellecta est. Unde et praeter processionem Verbi res dicta vel
intellecta est: in intelligente. Unde et praeter processionem Verbi
ponitur alia processio in divinis, quae est processio amoris. Diese

Anschauung ist — mit ganz geringen Ausnahmen — allen Scholastikern

gemeinsam, da sie in der Auffassung von der Geburt und der
Ausgiessung als immanenten Erkenntnis- und Willensakten in Gott
übereinstimmen 2). In den Handbüchern der römisch-katholischen
Theologie wird geradezu behauptet, dass es nur zwei processiones
in Gott gebe, weil es nur zwei Fähigkeiten — Verstand und Wille —
gibt; ex numero facultatem in Deo immanenter operantium.
Intellectus et voluntas sunt principia proxima divinarum processio-
num 3). Dieses Axiom ist auch der Ausgangspunkt des

gegenwärtigen, oft sehr subtilen Theologisierens geworden 4).

Bei dieser theologischen Fragestellung wird aber eine /xexdßaoic
eiç iiXko yévoç vollzogen; denn es ist nicht mehr die Rede von der
Dreipersonhaftigkeit als solcher, sondern von den Eigenschaften
ihrer Gestalten. Erkenntnis und Wille erweisen sich als hyposta-

2) Schwane, Dogmengeschichte der mittloron Zeit, 177.
3) Theologiao cursus completus. t. VIII, Paris 1841, Wittassius: Do

Trinitate, 528, 146.
4) Vgl. Schell: Katholische Dogmatik, 2.



— 31 —

siert im Sohn und im Heiligen Geist. Folglich wird nicht die

Dreipersonhaftigkeit als solche aufgezeigt, sondern die Eigenschaften
und die Bedeutung einzelner Hypostasen ; übrigens kann auch diese

Erklärung nicht als zulänglich anerkannt werden. Vor allem —
worauf schon hingewiesen worden ist — erweist es sich als ungerechtfertigt,

dem Willen den dritten Platz zuzuweisen; denn ihm als

dem Urwillen musste der erste Platz gehören. Ausserdem wird
hier ein Sabellianismus oder Subordinationismus eingeführt: denn

der ersten Hypostase eignet die zweite und dritte Hypostase als

deren Attribute oder Eigenschaften (ähnlich wie die Substanz

im System Spinozas die Attribute des Denkens und der

Ausdehnunghat) ; ihre hypostatische Gleichwürdigkeit bleibt unerwiesen.

Mit dieser Lehre hängt auch die andere Lehre zusammen, die

Lehre von den Hypostasen als Relationen in Gott, und zwar als

Relationen des Ursprungs (siehe excursus).

XI. Die Heilige Trinität als Dreifaehheit der Korrelationen.

Der substantielle Akt des göttlichen Lebens ist Liebe, und
die göttliche Liebe ist konkret dreihypostatisch : Vater, Sohn und
Heiliger Geist. Die Dreifaltigkeit muss vor allem als drei-einer
Akt, als dreifache Korrelation aufgefasst werden. Alle
Bestimmungen der Hypostasen sind solche dreifache Relationen. Die
menschliche Vernunft ist infolge ihrer Diskursivität, die sie zwingt,
den dreifachen Akt in zweifache Relationen zu zerlegen und dann
aus Einheiten und Zweiheiten die Trinität zusammenzulegen, nicht
imstande, eine Intuition der Dreieinheit zu haben; sie verzerrt
und vereinfacht sie unwillkürlich. Allein, die Vernunft muss sich
ihrer Begrenztheit, die die trinitäre Dimension verflacht, bewusst
sein. — Alle Bestimmungen über die Personen der Trinität müssen
in ihrer Dreifachheit verstanden werden. Daher bringt die Vaterschaft

nicht nur das Verhältnis der ersten Hypostase zur zweiten
zum Ausdruck, sondern auch dasjenige der ersten zur dritten und
ebenso dasjenige zu sich selbst (àyyewtjoia): der Vater ist Vater
nicht nur für den Sohn, der von ihm geboren wird, sondern auch
für den Heiligen Geist, der zwar nicht Sohn ist, jedoch vom Vater
ausgeht: sein Verhältnis sowohl zum Sohn als auch zum Heiligen
Geist wird gerade durch seine Vaterschaft bestimmt. Die Vaterschaft

besteht nicht nur in der Geburt des Sohnes, der sie gewöhnlich
gänzlich gleichgestellt wird, sondern auch in der Hauchung des



— 32 —

Heiligen Geistes. Die erste Hypostase ist Vater nicht nur für den
Eingeborenen Sohn, sondern auch für den von Ihm ausgehenden
Heiligen Geist, der jedoch nicht Sein Sohn ist. Es soll nicht der
Gedanke aufkommen, dass der Vater über und ausser seiner Vaterschaft

auch noch nooßofovc, Ausgiesser des Heiligen Geistes ist,
indem er persönlich diese beiden Eigenschaften in sich vereinigt:
paternitas et spiratio activa — wobei angeblich nur die Unzulänglichkeit

der menschlichen Sprache dazu zwinge, Zuflucht zu nehmen
zur Benennung «Vater». Nein, die Vaterschaft ist einzig und
untrennbar in beiden Manifestationen. Die trinitarische Formel: im
Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes — kennt
nur den Vater, und nicht darüber hinaus noch einen «Ausgiesser»
IlQoßohvc (theologischer Hilfsbegriff). Ebenso sagt Christus vom
Heiligen Geist: «Der vom Vater ausgeht» (Joh. 15, 26). Er sagt
nicht: vom «Ausgiessenden». Die Heilige Dreieinigkeit ist die von
Ewigkeit her wesentlich in sich selbst seiende und in sich selbst
erscheinende Vaterschaft — als dreifacher Akt gegenseitiger Liebe.

Aber auch der Sohn ist Sohn nicht nur für den Vater, sondern
auch für den Heiligen Geist, obgleich Er von diesem nicht geboren
wird. Die Sohnschaft umschliesst nicht nur das Geborensein vom
Vater, sondern auch das Sein des väterlichen Sohnes für den
Heiligen Geist. Die zweite Hypostase ist Sohn in bezug auf beide

Hypostasen, nicht nur auf die erste, sondern auch auf die dritte,
und ebenso in bezug auf sich selbst: die Heilige Dreieinigkeit
ist Insichgeborensein, sich erschliessende Kraft, Sohnschaft — als
dreifacher Akt gegenseitiger Liebe 5).

Ebenso ist der Heilige Geist — Geist, der vom Vater ausgeht
und der dem Sohn eigen (îôioç) ist 6). Sein hypostatischer Ausgang
vom Vater vereint sich mit einer hypostatischen Relation zum
Sohn. In seiner hypostatischen Gestalt ist er der Vaterschaft des

Vaters und der Sohnschaft des Sohnes korrelativ, indem er beide
in sich vereinigt. Sein Wesen muss als dreifache Inspiration
aufgefasst werden: die Heilige Dreieinigkeit ist von Ewigkeit her
wesentlich in sich selbst seiende, in sich selbst heilige Selbstinspiration

— als dreifacher Akt gegenseitiger Liebe.

6) Dieses Prinzip findet auch in der römisch-katholischen Theologie
(Schell I c 2 S. 81) Anerkennung, obwohl die Praxis des Theologisierons
diesem hier nicht entspricht.

6) Näheres und Genaueres über die Art der Beziehungen dos Heiligen
Geistes zum Vater und zum Sohn wird in einom besonderen Kapitel über
den Heiligen Geist gesagt werden.



— 33 —

Auf diese Weise ist die Heilige Dreieinigkeit absolute
dreifache Korrelation, konkrete Einheit der Vaterschaft, der
Sohnschaft und der Geistschaft: Gott Vater, Gott Sohn, Gott Heiliger
Geist — Heilige Dreieinigkeit, einer, wahrer Gott. Die Dreieinheit,
die heilige Dreizahl des absoluten Subjekts, wird hier im konkreten
Akt verwirklicht, dem sich das menschliche Denken unwillkürlich
anpasst, indem es ihn der Reihe nach in verschiedenen Relationen
erfasst. Das Theologisieren in der Frage über die Heilige
Dreieinigkeit muss sich aber dieses unvermeidlichen Fehlers der
diskursiven Vernunft bewusst bleiben : die traurige Notwendigkeit —
die Dreieinheit geteilt aufzufassen, darf nicht zur rationalistischen
Willkür werden. Dies geschieht dann, wenn die Vernunft nicht

von den Postulaten des Selbstbewusstseins ausgeht, sondern von

fertigen, verstandesmässigen Schematas. Sie verfällt dann schliesslich

der Versuchung, das Mysterium der Trinität verstandesmässig
deutlich zu machen, es zu «begründen», aufzuteilen und zu
konstruieren.

XII. Die Trinität als Alleinursprung.

Gott ist Liebe, und die Heilige Dreieinigkeit ist dreihyposta -

tischer Akt der Liebe — als ein Leben. Dieses eine Leben, diese
eine Natur und dieses eine Wesen realisiert sich im drei-einen
hypostatischen Akt. Indem die drei Hypostasen einander lieben,
vollziehen sie einen Akt der Liebe und erschliessen sich gegenseitig
in ihm ihr eigenes Wesen. Die heilige Dreieinigkeit muss als drei-
einer Akt der Gegenseitigkeit aufgefasst werden, in welchem durch
die Kraft hypostatischer Liebe das eine Leben sich erschliesst,
und zwar nicht als «System der Prozessionen», wie es in der
scholastischen Doktrin gedeutet wird, sondern als dreieine Korrelation
in gegenseitig sich erschliessender, hypostatischer Liebe. Die
«Processio » in der Trinität ist nur eine der Gestalten dieser Gegenseitigkeit
und keineswegs die einzige. Das göttliche Leben realisiert sich als
ein Akt dreihypostatischer, gegenseitiger Erschliessung. Diese
gegenseitige Erschliessung ist hypostatischer Akt der Liebe, welche
sich selbst aufgibt und sich im andern und durch den andern
verwirklicht. Esgibtden sichErschliessendenund die Erschlossenen,
doch diese gegenseitige Erschliessung ist nicht einfach eine gegenseitig

sich reflektierende Statuierung des einen durch den andern,
sondern ist ein Akt gegenseitiger Liebe, in welchem der Vater den
Sohn gebiert und der Sohn vom Vater geboren wird ; diese Geburt

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1945. 3



— 34 —

ist beidseitig gleichermassen — ein Akt der Liebe. Geburt und
Ausgiessung sind Akte der inneren Liebe, in der das eine Leben
Gottes, d. h. die Liebe, zum Ausdruck kommt. Ein und dasselbe

Leben, Natur oder Wesen besteht in der persönlichen Erschliessung
auf dreifache Art und Weise. Die drei Hypostasen sind hier nicht
mehr einfach drei hypostatische Zentren, gleich und sich
ununterschiedlich, sondern sie bestehen in einem verbundenen Akt und
erhalten in ihm ihre hypostatischen Bestimmungen: Vater, Sohn
und Heiliger Geist. In der «Processio» erschöpft sich dieses dreieine,

gegenseitige Verhältnis nicht: denn der Sohn wird zwar vom
Vater geboren, doch Er besteht auch für den Heiligen Geist als

Sohn; der Heilige Geist geht zwar vom Vater aus, doch besteht

er auch für den Sohn als Heiliger Geist ; und endlich ist der Vater
nicht nur Vater für den geborenen Sohn, sondern auch für den

ausgehenden Heiligen Geist. Die Frage nach dem «Ursprung» hat
den durchaus unangemessenen Platz des einzigen hypostaseschaffenden

Prinzips bekommen; indessen die Processio nur eines der
Momente der hypostatischen Korrelationen ist, das neben sich
andere Momente voraussetzt. Der doktrinale Apriorismus, der das
Gesetz aufstellt, dass das hypostatische Sein mit der Processio
identisch sei, ist völlig willkürlich ; ausserdem rechnet er nicht mit
der Tatsache, dass das Verhältnis unmittelbaren Ursprunges nur
zwischen zweien besteht : zwischen Vater und Sohn — und zwischen
Vater und Heiligem Geist (sogar beim filioque bleibt dieses
Verhältnis zwischen Vater und Sohn in seiner Einheit bestehen und
ebenso dasjenige zwischen Vater und Heiligem Geist). Indessen
sind alle hypostatischen gegenseitigen Bestimmungen notwendigerweise

dreifach, kraft der Dreifaltigkeit Gottes. Daher sind auch
die Relationen des Ursprungs nur eines aus den Elementen dieses

gesamten Komplexes. (Deshalb ist für den römischen Katholiken
das Verhältnis zwischen dem Sohn als solchem — ausserhalb des

Filioque — und dem Heiligen Geist nicht nur ein Verhältnis des

Ursprungs.) Das hypostatische Sein dem blossen Ursprungsverhältnis

gleichzusetzen, das bedeutet eine Entstellung und Verzerrung

der Fülle der dreifachen, gegenseitigen Bestimmungen.
Überhaupt bedarf die Frage des «Ursprungs» in der Lehre

von der Heiligen Dreieinigkeit einer besonderen Deutung, da dieser
Begriffallzuoft missverstanden wird. Die Hypostasen sind ja gleichewig

und gleich-würdig. Also kann von einem Ursprung im Sinne
des Entstehens überhaupt nicht die Rede sein. Der Ursprung



— 35 —

kann nur als Modus der hypostatischen Korrelationen verstanden
werden, im Sinne eines Aktes und nicht eines Faktums, eines

Entspringens der einen Hypostase aus der andern in der

VorEwigkeit, nicht aber einer Entstehung. An diesem Punkt muss
ein Missverständnis beseitigt werden, das bei einem oberflächlichen

Umgang mit der Terminologie leicht entstehen kann. Es handelt
sich darum, dass bei den Kirchenvätern — der Vater, der an sich

ewig und unverursacht ist, gewöhnlich Urheber, Anfang, ahia,

causa, und die ihm entsprungenen Hypostasen — Verursachte,

amami, causatae genannt werden. (Die Römisch-Katholiken
unterscheiden im Dogma vom Filioque sogar zwischen principium princi-
patum und principium inprincipatum.) Offenbar kann hier der
Ausdruck causa — ahia — unmöglich im Sinne einer relativen Kausalität

verstanden werden, kraft deren die Folge aus der Ursache

mechanisch hervorgeht : der Mechanismus des kausalen Zusammenhanges

ist die Grundlage der allgemeinen Relativität (Kant), und
diese Kausalität darf nicht auf das göttliche Leben übertragen
werden, in welchem überhaupt kein Mechanismus und keine
Entstehung denkbar ist. Offenbar hat dieser Ausdruck hier nicht den
Sinn von Ursächlichkeit, Begründung oder Entstehung, sondern
den Sinn eines Ausgangsprinzips der Selbstbestimmung. (Daher
müssen z. B. solche Aussagen, wie die des heiligen Johannes Damascenus

— de fide orth. I. 8 —, dass «auch der Sohn und der Geist
ihr Sein vom Vater haben», avxò xo etvai —, nicht wörtlich
genommen werden, sondern entsprechend dem Gesamtsinn der Lehre
des heiligen Vaters; denn wörtlich verstanden bedeuten sie

«Entstehung», wie die der Kreaturen.)
Kausalität in der Korrelation bedeutet also «Ausgang», Prinzip,

Subjekt. Das sich erschliessende Prinzip, das in seiner Erschliessung

dem Erschliessenden und dem Erschlossenen das Sein gibt,
ist Erst-Urheber, das Unverursachte, Ungeborene, Ewige. Im
Sinne göttlicher Ewigkeit und Selbständigkeit kann alles dies
sowohl von der gesamten Trinität als auch von jeder einzelnen
Hypostase, die ja wahrer Gott ist, gesagt werden. Doch in den
innertrinitaren Relationen ist notwendigerweise ein Prinzip, ahia
und seine Erschliessung enthalten. (Andernfalls würde die Heilige
Dreieinigkeit ununterschieden aufgefasst, wobei alle Hypostasen
in ihren Korrelationen ohne gegenseitige Bezogenheit einander der
Reihe nach abwechseln könnten; dies bedeutete jedoch eine
Herabsetzung Gottes, weil damit in Sein Leben etwas Amorphes, ein



— 36 —

offenkundiger Mangel an wahrer, konkreter Einheit zugelassen
würde.) — Wenn das göttliche Leben die Selbsterschliessung Gottes
ist, so ist es notwendig, dass das Offenbarende, das Subjekt, nur
eines sei in bezug auf die es Erschliessenden (Hypostasen). Dies
ist, streng genommen, nicht Kausalität, sondern vielmehr
gegenseitige Bestimmung und zugleich gegenseitige Unterscheidung. Die
Hypostasen sind gleich im Sinne der Gleichwürdigkeit und sind
unterschieden im Sinne des Realisationsmodus der einen göttlichen
Fülle. Unverursacht und verursacht sein, àvaixioç oder aìxiaxóg,

bedeutet eine Unterschiedenheit nicht in der Würde, sondern im
Seinsmodus. Alle drei Hypostasen besitzen und realisieren das

eine Leben, allein sie tun es auf verschiedene Art und Weise, in
dreieiner Korrelation.

Wird die Trinität verstanden als Summe von Processiones, so

teilt sie sich in zwei Akte auf oder sie setzt sich zusammen aus
zwei Akten oder Diaden. Ein solches Verständnis der Trinität
hat aber keinen Raum in der patristischen Literatur; im Gegenteil,
mit besonderem Nachdruck wird dort ein anderes Prinzip betont:
die Trinität ist nicht ein System von Ursprüngen, sondern sie

ruht in der Alleinursprünglichkeit Gottes. Die Alleinursprünglich-
keit in der Trinität ist ein den Vätern gemeinsamer und von ihnen

sogar bevorzugter Gedanke: Athanasius der Grosse, Basilius der
Grosse, Gregor der Theologe, Gregor von Nyssa, Maximus Confessor,
Johannes Damascenus bringen ihn in verschiedenen Worten zum
Ausdruck: «Ein Ursprung und nicht zwei Ursprünge sind in Gott:
daraus folgt auch die Alleinursprünglichkeit im wahren Sinne dieses
Wortes.» Athanasius der Grosse sagt: «Ein Gott — ist die Heilige
Dreieinigkeit, denn der Sohn und der Heilige Geist beziehen sich
auf eine Ursache.» Nach Gregor dem .Grossen (or. 29 u. I.) «ist
ein Wesen in dreien — Gott, die Einheit aber ist der Vater, mxaoig

10 naxijo, aus dem und zu dem die anderen hingeführt werden»
(vgl. or. 42 u. 15). Diese Auffassung neigt leicht zum Subordinationismus,

wie Origenes schon gezeigt hat, zu einer Statuierung
der Hypostasen in ungleiche hierarchische Korrelationen, zu einer
Erniedrigung der zweiten und dritten Hypostase in bezug auf die
Hypostase des Vaters. Um dieser Tendenz zu entgehen, muss
das Prinzip der Gleichwürdigkeit der Hypostasen, dem das der
Alleinursprünglichkeit nicht widerspricht, festgehalten werden.

Der Grundsatz der Alleinursprünglichkeit, in dessen Licht die
ganze Heilige Trinität Selbsterschliessung des einen göttlichen



— 37 —

Prinzipes — und zwar desjenigen des Vaters —, in drei Hypostasen
ist, bestimmt den Zusammenhang der ganzen Trinität als den

eines dreieinen Aktes. Dieser Akt erschöpft sich nicht im
Verhältnis der processiones, denn die zweite und dritte Hypostase
stehen zueinander in einer Beziehung, die mit dem gegenseitigen
Auseinander-Hervorgehen nicht identisch ist. Ein solches sie

verbindendes Prinzip ist die Gemeinschaft des Hervorgehens aus dem

Vater und ein von ihm sich unterscheidender Modus. Die gesamte
Dreieinheit hat ihr einiges Zentrum im Vater. Er ist die sich selbst
erschliessende Gottheit, die sich erschliesst in der Geburt des Sohnes

und in der Hauchung des Heiligen Geistes. In Ihm beginnt die

Ordnung der Hypostasen (natürlich nicht zeitlich, sondern onto-
logisch verstanden), in Ihm haben ihren Ursprung die Ihn er-
schliessenden Hypostasen des Sohnes und des Geistes. Allein, Er
selbst wird nur erschlossen, erschliesst aber nicht selbst. In diesem

Sinne wird Gott der Vater einfach Gott genannt, gleichsam Gott
in besonderem Sinne, <5 Oeóg, oft auch Selbst-Gott, Ur-Gott, âvxo-
Oeóc, JiQÒJxog Geôç, Deus princeps. Dieses Prinzip der Monarchie
oder Alleinursprünglichkeit Gottes muss heilig gehalten werden
als biblisches und patristisches Fundament der Lehre von der
Trinität. Von ihm sind aber die Römisch-Katholiken abgewichen:
dessetwegen sind sie noch vom Patriarchen Photius beschuldigt
worden, denn sie haben den Schwerpunkt der Lehre von der
Heiligen Dreieinigkeit verschoben, indem sie die bestimmte und klare
Doktrin von der Alleinursprünglichkeit durch diejenige von der
zweifachen processio in Gott ersetzten. Während gerade die
Alleinursprünglichkeit es aber ist, die alle hypostatischen Korrelationen
zu einem einzigen, dreifachen Akt konstituiert, vereint und
begründet. Das Verständnis der Dreifaltigkeit, das sich auf die
Alleinursprünglichkeit gründet, ist grundlegend verschieden von der
Auffassung, nach der die Trinität ein System von Relationen und
Prozessionen ist. Die Trinität als Summe zweier Paare von
Relationen ist nicht Dreieinheit; welche eine Einheit ist Dreier in Einem,
Erschliessung des Einen durch das Zweite und Dritte. In der
Bestimmung der Trinität ist notwendig ein und — que enthalten ;
aber von den römischen Katholiken wird es an die falsche Stelle
gesetzt : es muss nicht in der Lehre von der processio des Heiligen
Geistes a patre filioque enthalten sein, sondern in der Lehre von
der processio filii et spiritus sancti aus dem Vater oder in der Lehre
von der Offenbarung des Vaters durch zwei. Die Heilige Drei-



— 38 —

einigkeit, verstanden im Sinne der Alleinursprünglichkeit, ist der
sich selbst erschliessende Vater. Im Vater ruht die ganze Fülle
der Gottheit, daher ruht auch die ganze göttliche Fülle in den
Ihn erschliessenden Hypostasen — im Sohn und im Heiligen
Geiste. In der Dreieinigkeit ist kein Prozess, kein Selbstwerden;
in ein solches Werden wird sie aber durch die Lehre von einem
System der Relationen und Prozessionen verwandelt. Nach dieser
Lehre entsteht Gott (wenngleich in der Ewigkeit) in Seinen
processiones, Gott wird hier Er selbst als Ergebnis von
Werdensprozessen. Hingegen ist bei der Lehre von der Alleinursprünglichkeit

die ganze Fülle der Gottheit im Vater enthalten, und sie
manifestiert sich durch Ihn in der ganzen Fülle, oder richtiger: sie wird
in ihrer ganzen Fülle im Sohn und im Heiligen Geist erhalten.

Der besondere Platz des Vaters als der ersten Hypostase in
der Heiligen Dreieinigkeit steht im Zusammenhang mit der
besonderen Bedeutung, die er als das erschliessende Prinzip besitzt.
Dadurch wird der Grundsatz der Gleichwürdigkeit und
Gleichgöttlichkeit aller Hypostasen nicht verletzt, sondern nur ein Unterschied

zwischen ihnen statuiert. Manchmal wird diese
Unterschiedenheit im Wesen Gottes mit Worten zum Ausdruck gebracht,
die scheinbar eine Ungleichheit involvieren und die darum zu sub-
ordinationistischen Auffassungen Anlass geben könnten. Dahin
gehören z. B. die Worte Christi: «Mein Vater ist grösser als ich»
(Joh. 14, 28), die sich auch der Arianismus zunutze gemacht hat.
Allein, das Wort «grösser» kann nicht im Sinne einer Leugnung
der Gleichwürdigkeit gedeutet, sondern muss in seiner Bezogenheit
auf die gegenseitige Erschliessung verstanden werden: der Vater
erschliesst sich im Sohn, aber nicht umgekehrt. So sagt Basilius
der Grosse: «Das Wort „grösser" bedeutet keineswegs einen Vorzug
dem Wesen nach... es muss vielmehr im Sinne des Ursprungs
und der Ursache verstanden werden» (III, 48). Doch in diesem
Sinne kann nur vom Vater gesagt werden, dass Er grösser ist;
dasselbe kann nicht gesagt werden vom Sohn oder vom Heiligen
Geist, weder was ihre Beziehungen zum Vater noch was auch ihre
gegenseitigen Beziehungen betrifft.

Das Prinzip der Alleinursprünglichkeit sichert ein Verständnis
der Heiligen Dreieinigkeit im Sinne der Drei-Einheit ; dagegen wird
die Drei-Einheit durch das Prinzip eines Systems von Relationen
gespalten und einem Prozess des Werdens ausgeliefert, handle es
sich auch um ewige Relationen: d. h. die Lehre von der Heiligen



— 39 —

Dreieinigkeit verfällt einem verkappten Subordinationismus. Nach
der römisch-katholischen Konzeption gebiert der Vater zuerst den

Sohn, und nur gemeinsam mit ihm lässt er den Heiligen Geist

ausgehen; folglich besteht hier ein vor und ein nach, es gibt zwei

Akte, zwei Selbstbestimmungen, die untereinander unverbunden
bleiben. Also besteht auch nicht Gleichheit der Natur der
göttlichen Hypostasen, denn der Vater allein kann auf den Heiligen
Geist ebensowenig bezogen werden wie der Sohn allein. Aber ebenso

ist auch der Heilige Geist der unmittelbaren Bezogenheit auf den

Vater und auf den Sohn im einzelnen beraubt. Auf Grund einer
solchen complexio ihrer Relationen können aber die Hypostasen
nicht als gleichewig und gleichgöttlich aufgefasst werden: daher
ist auch die Trinität nicht wesenseine Dreieinheit, sondern ein

gewisses metaphysisch-komplexes Gebilde. Um einer solchen

complexio, die die Dreifaltigkeit in einen Prozess des Werdens innerhalb

der Gottheit verwandelt, zu entgehen und die Dreieinheit
zu retten, muss daran festgehalten werden, dass ein und dieselbe

Natur (oder das eine Wesen) gerade in ihrer Einfachheit im Besitze
aller drei Hypostasen bleibt. Dieser Gedanke wird gerade durch
das Prinzip der Alleinursprünglichkeit ermöglicht : der Vater macht
Seine Natur und Sein Leben dem Sohn und dem Heiligen Geist
zu eigen. Die Alleinursprünglichkeit des Vaters besagt Einheit
der Natur — Gleichwürdigkeit und Gleichgöttlichkeit Dreier. Der
Vater ist im konkreten Akt die direkte Grundlage der allheiligen
Dreieinigkeit in ihrem Inneren. Er teilt Seine Natur oder Sein
Wesen mit, nicht sie wird mitgeteilt durch den Vater und den
Sohn — wie eine gewisse unpersönliche Substanz, in welcher die
Hypostasen nur entstehen. Die Alleinursprünglichkeit des Vaters
rettet daher den persönlichen Charakter des dreihypostatischen
Aktes und beseitigt die Möglichkeit eines verkappten Impersonalismus.

Die Alleinursprünglichkeit macht die heilige Trinität zu dem,
was sie ist, zum dreihypostatischen Akt Gottes, der die Liebe ist.
Gott ist Liebe, und kraft ihrer ist Er — Heilige Trinität. Gott,
der Liebe ist, liebt sich selbst in dreihypostatischer Liebe: als
Liebe des Vaters zum Sohne und zum Heiligen Geist, dann als
Liebe des Sohnes zum Vater und zum Heiligen Geist, und als
Liebe des Heiligen Geistes zum Vater und zum Sohne.

Für die römisch-katholische Doktrin ist Gott ein absolutes
System von Relationen, verabsolutierte Bezogenheit: unbezogen
ist allein die Natur, die Substanz, Es; die Hypostasen aber sind



— 40 —

Relationen oder Korrelationen. Daraus ergibt sich eine eigenartige
Schwierigkeit — die übrigens in der Doktrin Schells äusserst klar
aufgedeckt wird —, die Schwierigkeit nämlich, die göttlichen
Hypostasen und die Persönlichkeit Gottes zu verstehen, da sich diese
in dieser allgemeinen Relativität verliert. Diesem hypostatischen
Relativismus legt dagegen der Gedanke der Alleinursprünglichkeit
Schranken auf, da in ihm die urgestaltige Person des Vaters und
mit Ihm die Ihm korrelativen Personen des Sohnes und des Heiligen
Geistes festgehalten werden; in dieser Dreipersonhaftigkeit offenbart

sich die «soborno-katholische», d. h. absolute, in sich selbst
geschlossene Persönlichkeit. Die Persönlichkeit Gottes ist Liebe,
d. h. realisierte «Sobornost»-Liebe, Dreipersonhaftigkeit, und das

göttliche Leben ist Liebe, d. h. ein Leben Dreier als des Einen
oder des Einen als Dreier. Die Person und die Personen in Gott
sind nicht Relationen, sondern absolutes Subjekt, das sich in drei
korrelativen, mit-absoluten Zentren hypostatisch erschliesst. Diese
«absolute Relation» ist Korrelation im Absoluten, und zwar nicht
im unpersönlichen, sondern im persönlichen Geist.

Für die römisch-katholische Doktrin (Schell) ist die Entstehung
der Relationen durch die processiones Selbstbegründung der Gottheit,

wobei die Idee der Kausalität und Notwendigkeit vorausgesetzt
wird. Gott — so erwägt Schell —, ist causa sui; das bedeutet
nicht blinden Zufall, Willkür oder Verneinung der Kausalität,
sondern Selbstursache und Selbstbegründung; Gott ist für sich
selbst notwendig, oder Er beweist sich selbst als «logische
Notwendigkeit» in der zweiten Hypostase — durch die Erkenntnis
Seiner selbst, und als «sittliche Notwendigkeit» des Selbstzweckes
in der dritten Hypostase — durch den Willen. Damit verwandelt
sich Gott in ein metaphysisches Prinzip, das selbst der Notwendigkeit

einer Selbstbegründung untersteht. Allein, der Begriff der
Notwendigkeit, in welchem Sinne er auch gedacht sein möge, ist,
in bezug auf Gott, unpassend und unfromm. Sie ist unverursacht
nicht im Sinne eines «blinden Zufalls» oder der Willkür, sondern
im Sinne der Freiheit und der Überwindung der Kausalität im
positiven, nicht im negativen Sinne: Selbstbegründetsein in actu,
Selbstsein oder Selbstbegründung beseitigt den Gegensatz von
Freiheit und Notwendigkeit. Ebenso ist auch der Begriff des
Zweckes unanwendbar, nachdem Selbstzeck und Selbstvollendung
in einem Lebensakt verwirklicht sind. Doch das eine wie das andere,
die Freiheit als Wesen Gottes und Sein Selbstgenügen (aseitas)



— 41 —

sind nur Erschliessungen der Liebe, die das Wesen Gottes ausmacht.
Durch die Liebe wird der Gegensatz von Freiheit und Notwendigkeit,

von Willkür und Kausalität innerhalb der Gottheit
vollkommen überwunden: es herrscht hier eine einzige Kraft, eine

Kraft, die das freie Streben der Liebe gleichsam zu einem Fatum
macht ; doch dieses Fatum überwindet in der Seligkeit die Willkür
der Liebe. In der Liebe ist überhaupt jegliche Zwecksetzung
überwunden, denn einerseits ist die Liebe höchstes Streben und höchstes

Ziel, andrerseits ist sie auch bewegende und verwirklichende Kraft.
In der Liebe sind sowohl Kausalität als auch jede Zweckbezogenheit
vollkommen überwunden. Gott ist gerade als Liebe absolut oder,
anders ausgedrückt: nur die Liebe ist absolut: daher enthält das

Absolute eine Korrelation, ist Gegenseitigkeit, ist Akt und nicht
Faktum. Nur die Liebe hat ihren Grund in sich selbst und ist
insofern frei von allem Begründetsein, und nur die Liebe findet
in sich selbst ihr Ziel, ihren Sinn und ihre Rechtfertigung. Relative
Liebe ist relativ, und zwar insofern, als sie sich selbst begründet
und rechtfertigt : die absolute Liebe aber hat ausserhalb ihrer selbst
nichts. Gott liebt sich selbst in der Heiligen Dreieinigkeit, und
dieser innertrinitarische Akt der Liebe enthält in sich selbst Freiheit
und Zweck. Ein monohypostatisches Absolutes, sofern ein solches
gedacht werden könnte, musste sich vor jemandem, vor sich selbst
oder vor der Schöpfung begründen, rechtfertigen und seine Rechte
beweisen. Beweise und Zielsetzungen aber sind Aufgaben jeden
abgesonderten, egoistischen Daseins. Sie sind überwunden in der
Liebe.

Schell (und die gesamte römisch-katholische Lehre) fasst die
Trinität als Selbstbegründung der Gottheit in Erkenntnis und
Wille auf: durch die Erkenntnis begründet Gott sich für sich selbst
in Seiner logischen Notwendigkeit und wird dadurch causa sui
im logischen Sinne; durch den Willen entsteht Gott für sich selbst
in der Realität, verwirklicht sich in ethischer Notwendigkeit als
Ziel Seiner selbst. Diese Konzeption, wie sie auch bei Eckhart,
Boehme und Hegel zu finden ist, fasst die Gottheit als Dialektik
auf, als Prozess, in welchem jedes folgende Entwicklungsstadium —
der Hypostase entsprechend — Gott in vollkommenerer Weise realisiert.

Gott wird im trinitarischen Prozess. Es bleibt aber hier
der personalistische Charakter dieser « Selbstbegründung» im Dunkel,
während der «Inhalt» dieses persönlichen Aktes um so grössere
Bedeutung bekommt. Die hegelianische Lehre von der Dreifaltig-



— 42 —

keit als Dialektik in Gott und von dem dialektischen Prozess der
Gottheit entspricht der römisch-katholischen Lehre von der Trinität
als einem System von processiones und Relationen. Selbst der
Gedanke an eine Selbstbegründung der Gottheit muss verneint
werden, denn er führt letzterdings zum dialektischen Modalismus.
Die absolute Persönlichkeit kennt keine Selbstbegründung, sie steht
höher als Ursache und Zweck. Sie bedarf keiner Beweise ihrer
Wahrheit, denn sie ist die Wahrheit selbst, sie bedarf auch keiner
Selbstrechtfertigung, denn sie ist das Leben in Heiligkeit und
Schönheit. Derart ist Gott Seiner Natur nach, die immer eine
ist in allen Hypostasen. Er erschliesst sich hypostatisch, aber
begründet sich nicht selbsthypostatisch. Vor aller Begründung (in
der Wahrheit) und Rechtfertigung (in der Heiligkeit) liegt das,

was an sich frei ist, und dieses ist über jede Begründung und
Rechtfertigung und über jeden Beweis erhaben; auf dieses, jenseits
der Kausalität und der Teleologie liegende Prinzip können die

Kategorien der Ursache und des Zweckes überhaupt nicht
angewandt werden, möge auch die Präposition «selbst» mit ihm
verbunden werden : wie Selbstverursachung und Selbstbezweckung.
Die Begriffe der inneren Kausalität und der Zweckbezogenheit
sind auf Gott unanwendbar; denn Gott ist Geist und als Geist
ist Er Freiheit. Das bedeutet, dass das göttliche Leben kein
dialektisches «Es», überhaupt nicht ein dialektischer Prozess, sondern
persönlicher Akt der Selbstsetzung ist. Die Gottheit ist wahr und
lebendig, sofern sie persönlich und absolut, d. h. Liebe ist. Sie
ist die Wahrheit und das Leben, denn sie ist Persönlichkeit.
Absolute Persönlichkeit ist weder «blinde Willkür» noch «Zufall»,
denn das eine wie das andere sind nur besondere Fälle der
Kausalität, bei denen bloss ihre Unklarheit und Formlosigkeit
konstatiert wird. Hier aber stehen wir vor der absoluten Unmöglichkeit,

das Denken in den Rahmen der Begriffe von Kausalität
und Zweck einzuordnen. Daher ist Gott auch nicht Entelechie
als besondere Zweckursache (wie bei Aristoteles); denn auch
dadurch würde zusammen mit der Entelechie ein höheres Gesetz
der Notwendigkeit in Gott hineingetragen. Gott aber ist über
alle Notwendigkeit erhaben. Er ist absolute Persönlichkeit, und
in diesem seinem personalistischen, aktuellen Sein verschwindet
alle Kausalität. Daher ist Gott die Wahrheit, aus der alle Wahrheit
entspringt ; sie ist aber in sich selbst evident und untersteht keinerlei
logischer Notwendigkeit. Gott ist die Heiligkeit, aus der alle



— 43 —

Zweckmässigkeit entspringt, sie ist aber selbst frei von jeglichem
Zweck. Eben daher können auf die trinitarische Gottheit die

Kategorien der Erkenntnis und des Willens, die durch Augustin in
die römisch-katholische Theologie eingeführt würden, schlechterdings
nicht angewandt werden. Erkenntnis ist eine Funktion des kreatürlichen,

beschränkten, evoluierenden Bewusstseins, ebenso wie der
Wille. Erkenntnis und Wille haben immer vor sich eine gewisse
Unkenntnis und Unrealisierbarkeit. Gott aber erkennt nicht —
denn Er weiss; Gott will nicht — denn Er lebt das unbedingte
Leben; Gott denkt nicht — denn Er ist die Weisheit; Gott
begründet nicht sich selbst — sondern erschliesst sich selbst. Die
zweite Hypostase ist nicht Erkenntnis, sondern Wort Gottes: das

Wort spricht sich selbst aus, erschliesst, erkennt aber nicht. Es

ist nicht Erkenntnis; Erkenntnis gibt es nur für das kreatürliche,
beschränkte Sein. Das Wort über sich selbst, das Selbstreden
ist nicht Erkenntnisakt. Die dritte Hypostase ist Leben in sich
selbst, d.h. Heiligkeit und Schönheit; doch hier gibt es nichts
zu wollen, ist kein Platz für den Willen, der immer den Mangel
von irgendetwas voraussetzt. Der Wille ist in diesem Sinne ein
Kennzeichen der Schwachheit und Mangelhaftigkeit.

Also bedeutet die Tatsache, dass der Sohn Wort ist, nicht,
dass in Ihm eine Erkenntnis Gottes geschieht, die gleichsam ausserhalb

Seiner nicht geschehen würde. Und die Tatsache, dass der
Heilige Geist lebensspendender Geist ist, bedeutet nicht, dass nur
in Ihm das göttliche Leben sich verwirklicht. Jede Hypostase
besitzt das ganze göttliche Wesen, die ganze Weisheit und das
ganze Leben, nicht mehr und nicht weniger als auch die «andere».
Gerade dies besagt das Dogma der Wesenseinheit und
Gleichgöttlichkeit aller Hypostasen. Die Unterscheidungen der hypostatischen

Bestimmungen beziehen sich nicht auf den Inhalt oder
die Natur, sondern ganz und gar auf die Art und Weise ihres
persönlichen Besitzens. Gott hat sich selbst, erschliesst sich selbst
im persönlichen Akt. Daher liegt der logische Akzent in der
Unterscheidung der Hypostasen nicht auf dem Inhalt oder auf der Natur,
sondern auf der Person: im Vordergrund steht das Wort nicht als
Erkenntnis Gottes durch sich selbst, sondern als göttliche Hypostase,

als persönlicher Akt; und der Heilige Geist nicht als Wille
durch sich selbst, sondern als persönlicher Akt vollendeter
Selbsterschliessung des Lebens. D.h. mit anderen Worten: in keiner
seiner Bestimmungen wird Gott für sich selbst Objekt oder Ge-



— 44 —

gebenheit — Aufgegebenheit, Gegenstand der Erkenntnis und des

Willens. Überall bleibt Er Person, für die Sein Wesen vollkommen
durchsichtigen, personalistischen Charakter hat. Gott ist nicht
eine Synthese von Erkenntnis und Wille, wozu Ihn der
rationalistische Anthropomorphismus umdeutet, sondern dreihyposta-
tisches, sich selbst erschliessendes Subjekt, lebendige Dreipersonhaftigkeit,

d. h. Liebe. Nur sie vergeht niemals, wenn auch die
Erkenntnis abgetan wird und der Glaube aufhört, denn nur sie

bringt auch das Wesen des dreihypostatischen Gottes zum
Ausdruck. Stellen wir daher noch einmal fest: der augustinische
Vergleich von Erkenntnis und Wille auf die Gottheit ist ein
Anthropomorphismus und seine psychologische Analogie — Ausgangspunkt

der Psychologismen und Verdrehungen in der Lehre über
die Heilige Dreieinigkeit.

Kehren wir zurück zum Ausgangsthema: Die Heilige
Dreieinigkeit als Liebe erschliesst sich nur bei Annahme der
Alleinursprünglichkeit der väterlichen Hypostase, wobei die drei
Hypostasen, als dreifaches Subjekt der göttlichen Liebe, in ihrer
Dreifachheit bestehen, ohne in Diaden oder paarweise Korrelationen
zu zerfallen. Die Dreieinheit, als Erschliessung der Sobornost des

ICH, ist, wenn man so sagen kann, das a priori der Dreifaltigkeit,
das konkret erfüllt wird in den innerhypostatischen Relationen;
und nicht umgekehrt — nicht diese Relationen sind das a priori,
aus dem sich die Dreipersonhaftigkeit ergibt. Selbstverständlich
ist diese logische Unterscheidung nur durch Gedankenabstraktionen
realisierbar, allein sie ist für die richtige Perspektive sehr wesentlich.

Denn das Bestehen dreier Personen, als solcher, wird nur in
der Alleinursprünglichkeit Gottes verwirklicht und verschwindet
bei Annahme einer Zweiursprünglichkeit oder Ursprungslosigkeit
,in der Heiligen Trinität.

XIII. Dreipersonhaftigkeit und Wcscnscinhcit.

Gott, der in drei Hypostasen Seiende, hat eine Natur, eine
Wesenseinheit. So lautet das Dogma. Wie verhält sich aber die
Dreifaltigkeit zur Wesenseinheit Hier kann man zweierlei
Irrtümern begegnen : einerseits einer Spaltung der untrennbaren
Dreieinigkeit, einer Verwandlung der Einheit in eine Gesellschaft von
Dreien, von denen jede die gleiche, doch nicht dieselbe Natur besitzt
(Homöusianismus und zugleich Tritheismus), andrerseits ist eine



— 45 —

Verwandlung der heiligen Dreieinigkeit in eine Viereinigkeit 7)

möglich, wobei die drei Personen gemeinsam gleichsam eine vierte
Substanz besitzen Quaternitas, Tetradismus des Gilbert de la
Porre, dessen Lehre auf dem Konzil zu Reims (1147) verurteilt
wurde8)). Zuweilen sagen die Väter, dass der Sohn «aus dem

Wesen des Vaters» geboren ist. (Einer solchen Definition begegnet

man sogar auf dem ersten ökumenischen Konzil: yervi]9évxa êy.

IlaxQoç, fiovoyevrj, xovxéoxiv èx xi'jç ovoiaç xoî> HaxQÔç, sie wurde
aber in das nikaeo-konstantinopolitanische Symbolum nicht
aufgenommen.) Allein, damit soll nur der kreatürliche Ursprung des

Sohnes nach dem Willen des Vaters verworfen und Seine Geburt
aus dem Wesen festgehalten werden. Derselbe Gedanke ist im
nikaeo-konstantinopolitanischen Symbolum zum Ausdruck
gebracht: «Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott.» —
Vor allem muss aber die Frage gestellt werden : Haben die Hypostasen

in der Heiligen Trinität ihren Ursprung in der Hypostase
selbst, und zwar in der väterlichen Hypostase, oder im Wesen
oder aber in ihrer Ungeteiltheit Zuerst muss die zweite Möglichkeit

ausgeschaltet werden, als ob die Hypostasen aus dem Wesen
oder im Wesen entstehen könnten, unabhängig von der Hypostase.
In dieser Form hat diesen Gedanken wohl niemand ausgesprochen.
Allein er ist zweifellos implicite in der römisch-katholischen Lehre
von den Personen als blossen Relationen, enthalten. Das katholische

Prinzip : omnia in divinis sunt unum, ubi non obviât relationis
oppositio — setzt diese wor-hypostatische oder über-hypostatische
Einheit, in der und aus der die Hypostasen entstehen, voraus.
Derselbe Gedanke wird in einer feineren, maskierteren Form in
das Dogma eingeführt durch die Lehre von dem Ausgang des
Heiligen Geistes aus dem Vater und dem Sohn. Dabei wird
angenommen, dass ein gewisser Fonds göttlicher Substanz existiert,
deitas (ein doppeldeutiger Ausdruck, mit dem die römisch-katho-

lese Frago wurde in der Lehre Joachims von Floris aufgeworfen,der gegen die Meinung des Petrus Lombardus in seinen Sententiae auftrat :
quoniam quaedam summa res est Pater et Filius et Spiritus sanctus etilla non est generans, neque genita neque procedens. Unde asserit, quodilio non tam Trinitatom, quam quaternitatem astruebat in Doo, videlicet
très personas et illam communom essentiam quasi quartam. Indem Joachim
von Floris Petrus Lombardus der Vervierfachung beschuldigt, verfällt er
selbst dem Tritheismus, fasst die Einheit der Hypostasen quasi collect ivam
Bive similitudinariam, gleich wie viele Menschen ein Volk oder viele Gläubige
eine Kirche ausmachen (Denzinger 431).

8) In der Definition dieses Konzils : divinitas sit Deus et Deus divinitas.



— 46 —

lische Theologie oftmals operiert), der folgendermassen «verbraucht»
wird: Aus Seiner Fülle verbraucht zuerst der Vater Kraft zur
Geburt, durch die der Sohn verursacht wird, Ihm wird dann die

ganze «übriggebliebene» Substanz abgetreten, indem auch Er in
die vis spirativa eingeschlossen wird 9). Aus diesem unverbrauchten
Teil des Fonds lassen Vater und Sohn — die denselben gemeinsam
besitzen — den Heiligen Geist ausgehen, der den schon verbrauchten
Fonds ohne die vis spirativa und ohne die vis generativa bekommt
und daher weder selbst gebiert noch ausgehen lässt.

Dieser Gedanke findet sich bei römisch-katholischen Theologen

in verschiedenen Formulierungen 10). Durch ihn wird zweifellos

dem Subordinationismus Vorschub geleistet, nicht in bezug

*) Theologiae e. compi., 529: generatur antem Filius per intellectum;
et cum ipse sit huius intellectionis terminus infinitus, hanc facultatem
exhaurit proindo non potest illa facultas quidquid insuper producere. At
nondum concipitur volendi facultas utpote posterior exhausta. Cum ergo
voluntatem hanc nondum exhaustam accipiat Filius, ut eadem quam habet
Pater, una cum ipso producit ea via Spiritum Sanctum. Enim Filius,
cum ipsius processio sit prior processione Spiritus Sancti, a Patre accepit
voluntatem secundam, debte non secus a Pater Spiritum Sanctum ex co
procedere (637).

10) Ratramnus spricht geradezu von Deitas unita Patri et Filii, von
denen der Heilige Geist ausgeht (zit. bei Hergenröther, Migno ser. gr. t 102,
479). Joannus Thcologus (Flor. 18) behauptete, dass substantia Patris et
Filii est principium, per quod spiratur Spiritus Sanctus, principium, quod
sunt spirantes (ib. 180). Bisweilen wird derselbe Gedanke vorsichtiger
ausgedrückt: os heisst dann nicht Deitas, sondern Dons. «Rationantur
Theologi, Spiritus Sanctus procedit aut quatenas est Pater aut quatenus
est Deus. Si prius, Spiritus Sanctus erit Filius, quod contra revelationem,
si posterius, tum procedit etiam ex Filio, quia nullum signum coneipi postest,
quo Pater sit Dous, quo Filius non aeque sit Deus» (Hergenröther ib. 478).
Unvermeidlich ergibt sich daraus : entweder bedeutet Deus nur einen Fonds
von Substanz, von dem dor Heilige Geist ausgoht, oder aber Deus ist eino
allgemeine Bestimmung, die sich auch auf den Heiligen Geist bezieht;
folglich geht Er auch von Sich selbst aus. Zwoifollos hat die grundlegende
Überlegung Thomas' von Aquino (S. Theol. I. QU. 36, a. 4. ob. 1)
denselben Charakter: Si attendatur virtus spirativa, S. s. procedit a Patro
et a Filio, in quantum sunt unum et virtute spirativa, quae significat quodam
modo naturam cum proprietate. Neque est inconveniens unam proprietatem
esse in duabus suppositis, quarum est una natura. Dieser Begriff der virtus
spirativa, als natura cum proprietate, entspricht unzweifelhaft einem
gewissen natürlichen Fonds von Kräften und Möglichkeiten in dor Gottheit,
der die verschiedenen Hypostasen auf verschiedene Art und Weise besitzt
oder in dem sie als Relationen entstehen: ähnliche Gedankengänge findet
man bei Billnart (s. o.), dor zeigt, dass der Vater dem Sohne Seine Natur
mit ihrer unverbrauchten Kraft der spiratio übergibt, indem er Selbst nur
die vis generativa verbraucht; dem Heiligen Geist aber bleibt schon keine
Prozessionskraft mehr.



— 47 —

auf die Hypostasen, sondern in bezug auf ihre natürlichen
Eigenschaften: der Vater besitzt die Substanz + vis generativa + vis

spirativa; der Sohn — die Substanz + die vis spirativa allein;
der Heilige Geist — einfach nur die Substanz ohne jegliche
Prozessionskraft. Ich wiederhole: in der römisch-katholischen
Dogmatik wird das Bestehen eines göttlichen Wesens, das neben den

Hypostasen oder über ihnen existiert, offensichtlich verneint (vgl.
Verordnung des IV. Lateran-Konzils 1215, Denzinger 432);
faktisch jedoch wird das Bestehen eines solchen substanziellen Fonds,
d. h. das Bestehen einer Quaternitas, gerade durch die Lehre des

Filioque stillschweigend vorausgesetzt. Jede Unterscheidung in
der Natur der Hypostasen, welche in der Lehre vom Filioque
mit ihrer Zwei-Etagen-Konzeption: Vater, Vater-Sohn, Heiliger
Geist, gemacht wird — geht vom Prinzip aus, dass das Wesen

oder die Natur in gewissem Sinne unabhängig von den Hypostasen
bestehe. Dies aber widerspricht direkt dem Dogma: dem Satz

vom einen Wesen dreier Hypostasen, xavxòv xax'ovotav (Greg.
Naz. or. 30, 20; or. 31). Daher können in der Natur der drei Hypostasen

keinerlei Unterschiede zugelassen werden, mögen sich diese
auch auf das Besitzen der Kräfte beziehen. Die persönlichen
Unterschiede beziehen sich nicht auf das gleiche Wesen, sondern
auf den Modus ihres Besitzens ; sie beschränken sich auf die persön-
ncnen Kelationen, iôiài-ov xœv vjiooxdoeov, — xoivòv xfjg ovoiaç
(Bas. Magn. ep. 210, 15), sie bestehen nicht im Wesen, obgleich
auch nicht ohne dieses. Eben diesen Gedanken hatte Photius in
seinem Traktat «De mystagogia Sp. Sti», in Sicht, als er, wenngleich

mit einer gewissen verbalen Ungenauigkeit, seine These (c. 15)
aufstellte: ei ôè aïxioç 6 Haxìjo xiov t*| avxov, ov xo> kóycp xrjg cpv-
oeioç xà) ôé ìóycp vnoçxâaecoç, Pater quidquid ex se ut ex causa
producit ratione personae, non autem ratione naturae producit.
Mit der Kritik gegen diesen Gedanken rennt die römisch-katholische

Lehre (Hergenröther) «offene Türen ein», wenn sie nämlich
ass es keine ovoid àvvnóoxaxog und keine vnoaxaoig

ävovoiog, kein unpersönliches Wesen und keine wesenlose Person
geben kann. Wohl kaum bedurfte ein so gebildeter Theologe, wie
es Photius war, einer Belehrung aus den Werken der ihm bekannten
griechischen Väter. Der Gedanke Photius' ist vielmehr der, dass
man zum Verständnis der Hypostasen nicht von den Unterschieden
in der Natur ausgehen müsse — Deus oder Deitas (was unvermeidlich

die Filioquisten tun), sondern von dem Unterschied in den



— 48 —

Hypostasen. Photius will sagen, dass man bei der Einheit und
Gleichheit der Natur aller drei Hypostasen die Quelle der hypostatischen

Unterschiede nicht im Wesen suchen soll; man muss die
Entstehung der Hypostasen anders verstehen, nicht aus der Natur,
wenn auch nicht ohne sie. Durch diese Maxime wird die Möglichkeit
logischer Sprünge von der ovaia zur vjidoxaotg ausgeschlossen, die
fortwährend im römisch-katholischen Relativismus begangen werden,

besonders aber im Filioquismus (und in diesem Sinne war der
Schlag Photius' sehr treffend). Es ist merkwürdig, dass der
Gedanke Photius' auf dem Lateran-Konzil (1215) trotzdem
festgehalten wurde, indem man bestimmte, dass distinctiones sunt in
personis et unitas in natura (Denz. 432).

Damit stellte sich die allgemeinere und prinzipiellere Frage,
die unbedingt geklärt werden muss, die Frage nämlich, die, wie
wir schon erwähnt haben, bereits im 13. Jahrhundert im Westen
im Zusammenhang mit der Lehre des Petrus Lombardus aufkam
und die dieser in seinen Sententiae in folgende Worte fasste: An
Pater genuit divinam essentiam, vel ipsa Filium, an essentia genuit
essentiam, vel ipsa nec genuit nec genita est Es ist dies die Frage
nach dem Ursprung der Hypostasen in der Heiligen Dreieinigkeit
oder, was dasselbe heisst, die Frage nach der Ursache oder der
Veranlassung innerhalb der Gottheit. Man kann diese Verursachung
verstehen im Sinne von Entstehung : der Vater, der sich im Besitze
des göttlichen Wesens befindet, gebiert aus sich den Sohn und
gebiert folglich auch Sein Wesen, und weiterhin lässt Er den
Heiligen Geist ausgehen und damit ebenso Sein eigenes Wesen.
Auf diese Weise entsteht gleichsam eine Gesellschaft dreier oder
eine Familie; das führt aber zum homöusianischen Tritheismus —
und zur Entstellung des Dogmas. Denn wie kann dabei die Gleichheit

des Wesens, die Homousie, gewahrt bleiben Petrus
Lombardus antwortet auf seine eigene Frage in dem Sinne, dass das

göttliche Wesen an sich weder geboren werde, noch geboren werden
könne — eine Auffassung, deretwegen ja auch Joachim der Qua-
ternität beschuldigt wurde. Petrus Lombardus schloss sich dem
IV. Lateran-Konzil an, das eine, wenngleich ungenaue, aber im
allgemeinen doch richtige Lösung dieser Frage gab. Die Bestimmung

des Konzils nennt das göttliche Wesen nicht sehr glücklich
quaedam summa res, die wahrhaftig Vater, Sohn und Heiliger
Geist ist, sed illa res non est generans, neque genita, nec procedens,
sed est Pater qui générât et Filius qui gignitur, et Spiritus Sanctus



— 49 —

qui procedit. Licet igitur alius sit Pater alius Filius, alius Spiritus
Sanctus, non tamen aliud. Pater ergo quod sine alia diminutione
Filius nascendo substantiam Patris accepit, et ita Pater et Filius
habent eandem substantiam: et sic eadem res est Pater et Filius,
nec non et Spiritus Sanctus u).

Bei aller terminologischen Ungenauigkeit und Ungeschliffen-
heit dieses barbarischen Lateins kann doch der grundlegende
Gedanke erfasst werden: dass die Substanz oder das Wesen Gottes
nicht als Gegebenheit, als ein gewisses Es oder als ein Fonds, Deitas
besteht, sondern vollkommen vermengt ist mit der Hypostase,
nur als hypostatischer Akt existiert; daher ist die Substanz nicht
generans, aber der Pater est gencrans, sie ist noch genita —¦ Filius
gignitur... usw. Daher ist es einfach unzutreffend, vom Wesen

im Gegensatz zu den Hypostasen zu sprechen: der hypostatische
Akt dringt in die Tiefen des Wesens ein. Daher kann die göttliche
Person unmittelbar nur der göttlichen Persönlichkeit «entspringen»,
denn etwas anderes gibt es nicht, dem sie entspringen könnte.
(Es widerspricht dieser Maxime und bedeutet Impersonalismus,
wenn man zu komplizierten Konstruktionen wie : zu der des Patre
Filioque und den zwischen ihnen bestehenden Unterschieden
Zuflucht nimmt.)

In allen drei Hypostasen ist nicht verschiedenes Wesen, sondern
das eine und gleiche, das eine göttliche Leben. Daher ist die weitere
Bestimmung des Lateran-Konzils unrichtig: Pater ab aeterno
generando Filium suam substantuam ei dedit (auch die Berufung
auf Joh. 10, 29 ist falsch). Denn das kann so verstanden werden,
als ob die Substanz die Gebärende sei, oder so, dass sie eine gewisse
Gegebenheit darstellt, die man geben und nehmen kann ; das aber
führt unvermeidlich zur Homousie, zur Selbstwiederholung in Gott.
Daher kann auch von einer Übergabe des Wesens in diesem
dreieinen, persönlichen Akt überhaupt nicht die Rede sein, denn es
*st nicht am Platz, von einer Übergabe zu reden da, wo eine wirkliche

Gleichheit vorhanden ist.
Die göttliche Persönlichkeit ist in ihrer Absolutheit «soborno-

katholisch»; sie verwirklicht sich dreihypostatisch, als dreieines ICH,
das gleich real ist in seiner Dreifachheit und in seiner Einheit.
Die in dieser Richtung verstandene Trinität ist Realisation der

11 Es wird hinzugefügt: ab utroque procédons; auf welche Weise
aber dieses ab utroquo bei einem solchen Verständnis realisiert werden kann,
bleibt ungeklärt, richtiger: es kann gar nicht realisiert werden.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1045. 4



— 50 —

Persönlichkeit. Allein, sie kann auch in einer anderen Richtung
verstanden werden, nämlich als Realisation des göttlichen Wesens
und Lebens. Der absolute Geist «erlebt» sein Wesen und sein
Leben auf eine dreihypostatische Art und Weise, nicht als Gegebenheit,

sondern als Akt; die Eigenschaft des Aktes aber ist es,

zugleich persönlich und substantiell zu sein. Diese Einheit, dieses

absolute Durchdrungensein der Tiefe des Geistes vom persönlichen
Selbstbewusstsein ist dem kreatürlichen Geist nicht eigen; für ihn
ist gerade eine gewisse Unterschiedenheit der Person und des

Wesens, des Bewusstseins und des Unterbewusstseins, charakteristisch,

obgleich diese im schöpferischen Leben immer überwunden
wird. Die absolute Vereinigung von Person und Wesen in Gott —
die nur im Gedanken (tmvoia) getrennt werden können — muss
eben das Fundament der Lehre von der Wesenseinheit oder Gleichheit

des göttlichen Lebens dreier Hypostasen sein. Wenn auch
zuweilen gesagt wird, dass der Sohn vom Wesen des Vaters geboren
wird und der Heilige Geist vom Wesen des Vaters nicht geboren
wird, aber ausgeht 12), so wird damit nur jede Unterschiedenheit
in ihren Naturen verneint, aber keineswegs ihr paralleles Bestehen
als gegenseitige Wiederholung behauptet. Ganz im Gegenteil: die
drei Hypostasen unterscheiden sich «nicht dem Wesen, sondern
der kennzeichnenden Eigenschaft einer jeden Hypostase nach»;
und sie haben «das eine, einfache Wesen in drei vollkommenen
Hypostasen», daher «bestehen sie gegenseitig, die eine in der anderen»
und haben «Gleichheit ihres Wesens» 13). Sie sind drei Gestalten
des Lebens der einen, dreihypostatischen Persönlichkeit. Gott der
Vater hat Sein Wesen, er «erlebt» Sein absolutes Leben auf eine
absolut persönliche Art und Weise. Das bedeutet, dass Er sich
selbst, Sein eigenes Wesen offenbart im Akt persönlicher Liebe
durch die Geburt des Sohnes, und ebenso realisiert sich Sein eigenes
Leben im Akt persönlicher Liebe durch die Ausgiessung des Heiligen
Geistes. Er lebt Sein Leben in anderen und durch andere, und auch
das ist Seine persönliche und daher dreihypostatische Erschliessung.
Also kann nicht gesagt werden, dass der Vater aus Seinem Wesen
gebiert und ausgehen lässt, denn es gibt kein Wesen im Unterschied
zur persönlichen Selbsterschliessung und zum persönlichen Leben.
Dieses Wesen ist personalistischer Akt des Selbstbewusstseins durch
Geburt und Ausgang. In diesem Sinne ist es richtig zu sagen,

12) Heiliger Johannes Damascenus. De fide orthodoxa, I. 8.
13) Ibidem.



— 51 —

dass die Substanz non gignit, non gignitur, non spirat, non spiratur,
sondern dass es nur Pater ist, qui générât et spirat.

Ebenso ist es mit den anderen Hypostasen, die ja als persönliche
Zentren vollkommen gleichwürdig sind. Gott der Sohn «erlebt»
Sein göttliches Leben, Sein Wesen, als der den Vater (aktiv)
Erschliessende und als der von Ihm Geborene, und als der den Heiligen
Geist Aufnehmende. Sein Geborensein ändert nichts daran, dass

Er dabei Vollkommene Person bleibt, die ihr eigenes Wesen besitzt,
welches den anderen Hypostasen gleich und, wenn auch auf eigene
Art und Weise, allen gemeinsam ist. Dasselbe gilt für den Heiligen
Geist. Diese Gleichheit des göttlichen Wesens verwirklicht sich
in drei Hypostasen, die sich entsprechend dem Modus ihres
Selbstbewusstseins, als Vater, Sohn und Heiliger Geist unterscheiden,
aber ein Leben und ein Wesen besitzen, so dass «jede von ihnen
mit der anderen eins ist, nicht minder als mit sich selbst»14).
Das eine Leben ist substantieller Akt der Liebe — Cott ist Liebe.
Wie muss also die Frage beantwortet werden, die im Westen im
XII.—XIIL Jahrhundert gestellt und auf dem IV. Lateran-Konzil
eine Lösung fand, die Frage nämlich : Wird der Sohn von der Person
oder vom Wesen des Vaters geboren — Es muss die Frage selbst
aufgelöst werden, denn sie ist unrichtig und irreführend ; es gibt ein
solches «oder — oder» gar nicht und ebensowenig ein «und — und»;
die Frage kann nicht beantwortet werden. Alle drei Hypostasen
der Heihgen Dreieinigkeit erschliessen sich die eine durch die andere
und manifestieren darin gegenseitig, die eine für die andere, das
eine göttliche Wesen, jedoch — auf hypostatische Art und Weise.
Die Vorstellung, dass irgendein Wesen über oder unter oder hinter
den Hypostasen bestehe und ihre awsserpersönliche Grundlage
bilde, muss als für den absoluten Geist inadäquat verworfen
werden. (Daher kann von der Geburt des Sohnes und der Spiration
des Heiligen Geistes aus dem Wesen des Vaters nur im uneigent-
hchen, nicht direkten Sinne gesprochen werden, nämlich zum
Zwecke, den Gedanken an ihren Ursprung aus dem Nichtsein,
d. h. an ihre Kreatürlichkeit, auszuschliessen, wie es die Väter ja
auch gemeint haben.)

Wenn die Wesenseinheit der Heiligen Dreieinigkeit festgehalten
wird, bekommt das Prinzip der Alleinursprünglichkeit, die «die
GleichWürdigkeit der Natur ausmacht», eine besondere Bedeutung.
Daher — so fährt der Heilige Gregor der Theologe fort — «blieb

14) Ibidem.



— 52 —

die Einheit, welche sich von Ewigkeit auf die Zweiheit hinbewegte,
auf der Dreiheit stehen, und dies ist für uns Vater und Sohn und
Heiliger Geist 15).»

Die Einheit des göttlichen Wesens oder Lebens wird durch die
Einheit des Ursprungs bestimmt. Der Vater ist eben die Urwesen-
heit, die sich im Sohn und im Heiligen Geist offenbart, die ihrerseits

im hypostatischen Ursprung mit dem Vater verbunden sind.
In diesem (aber auch nur in diesem) Sinn kann man sagen, dass

der Vater eben dieses göttliche Wesen oder Leben ist, das im
Sohn und im Heiligen Geist lebt und sich offenbart und das von
Ihm seinen Ursprung hat. Dieses Prinzip umzustossen oder
einzuschränken, das käme einer Entstellung und Einengung der Frage
nach den Hypostasen und dem Wesen gleich. Denn bei der
Alleinursprünglichkeit des Vaters, die darin besteht, dass aus Ihm der
Sohn und der Heilige Geist hervorgehen, der Sohn durch die Geburt,
der Heilige Geist durch die Hauchung, bekommt das ganze Leben
der Heiligen Dreieinigkeit einen durch und durch personalistischen
Charakter, und die Möglichkeit allein, einen Gegensatz zu
konstruieren wie der zwischen Person und Wesen, fällt weg, denn
die Person ist Wesen, und umgekehrt ist das Wesen ein persönliches
Prinzip, und das eine Wesen besteht schlechterdings dreifach im
dreihypostatischen Akt. Es genügt aber, dieses Prinzip der
Alleinursprünglichkeit wankend zu machen, und in das Verständnis der

Heiligen Trinität wird entweder ein Chaos hineingebracht, weil wir
dann annehmen müssen, dass jede der Hypostasen ununterschieden
jeder andern entspringt (das hat in dieser Form wohl noch niemand
behauptet) ; oder aber, es muss ein Dualismus, d. h. in diesem Fall,
es müssen zwei Ursprungsprinzipien angenommen werden (worauf
mit Recht Photius in seinem ersten Argument hinweist): Vater
und dann Vater und Sohn. Damit ist aber die Heilige Dreieinigkeit
nicht mehr die lebendige Selbstoffenbarung des einen,
dreihypostatischen Subjekts, sondern ein System von Relationen. Und
andrerseits wird damit auch eine Trennung der Natur und der
Hypostase vollzogen, in dem Masse nämlich, als es möglich wird,
sie einander entgegenzustellen. Und zwar: weil Vater und Sohn
den Heiligen Geist gemeinsam hauchen, nicht auf Grund dessen,
was sie unterscheidet, in ihrem hypostatischen Gegensatz, sondern
auf Grund dessen, was sie gleichmacht und vereint, d. h. wie
anzunehmen ist, auf Grund des ausser ihrer hypostatischen Selbst-

15) Gregor der Theologe, Orat. 29.



— 53 —

bestimmung noch übrigbleibenden Wesens, d. h. auf Grund einer
gewissen, ihnen gemeinsamen Gegebenheit. Damit wird aber die
Lehre vom Verhältnis zwischen Person und Wesen in Gott zweifellos
entstellt (was sogar imWiderspruch zurBestimmung des IV. Lateran-
Konzils steht, siehe oben). Die Hauchung des Heiligen Geistes
ist dann nicht persönlicher Akt — ein solcher könnte nur bei einer
Spiration durch die Person, d. h. durch den Vater stattfinden —,
sondern sie vollzieht sich bloss in einem unpersönlichen Ereignis
im Leben zweier. Sogar die römisch-katholische Doktrin
anerkennt, dass die zwei als zwei den Heiligen Geist nicht spirieren
können. Wenn das aber die zwei getrennt nicht zu tun vermögen,
so können sie es auch nicht, wenn sie eins sind und folglich als

unpersönlich erscheinen müssen. Andernfalls musste man noch
eine neue, zwei-eine Hypostase, Vater-Sohn, hinzudenken und die
Trinität tetrahieren. — Aus allen diesen Gründen muss noch einmal
das patristisehe Prinzip der Alleinursprünglichkeit in der Heiligen
Trinität hervorgehoben werden, durch das allein der Irrweg des

Impersonalismus vermieden werden kann.
Der Versuch, über die Persönlichkeit Gottes hinauszugelangen,

um hinter ihr die Substanz zu erblicken, ist hier nicht mehr
berechtigt. Es ist wahr, dass Gott nicht Hypostase ohne Wesen,
àvovoiog, wie er auch nicht Wesen ohne Hypostase, àvvnóaxaxog,

ist, sondern in Gott sind Hypostase und Wesen vollkommen ver-
einigt, untrennbar und werden nur in der bedingten menschlichen
Abstraktion unterschieden 16). Das Wesen ist vollkommen klar
für die Person. Es kann daher das römische a Patre Filioque

16) Nur im kreatürlichen Sein besteht zwischen der Person und der
Substanz ein realer Unterschied: dio Substanz ist der Seins-Schoss und
zugleich die unorleuchtete Finsternis («Nicht-Ich»), die sich fortwährend
lrn Ich manifestiert und in das Selbstbewusstsein eindringt; darin besteht
das kreatürlicho Leben. Dio Gegenüberstellung von Hypostase und Wesen
kam im Zoitaltor der arianischen Streitigkeiten als ein logisches Hilfsmittel
?"f: der Begriff selbst des ofiooiow; hat vor allom negative Bedeutung.
Durch ihn wird das arianische «»« ff *t« tos H"'s'k verworfen; diese
letztere Bestimmung hat in der Dogmengeschichte keine positivo Bedeutung
erlangt. Es ist charakteristisch, dass der Ausdruck ó/wovmo; im Glaubons-
symbol nicht auf don Heiligen Geist angewandt ist ; hier genügte es, zu sagen :

«der vom Vater ausgeht». Woiterhin wird im chalccdonischcn Dogma dor
Begriff des Wesens ovaia gebraucht für die Nebeneinanderstellung von
göttlicher und menschlicher Natur, d. h. er ist ebenfalls ein korrelativer
begriff: Christus vereinigt in sich bei der vollen Einheit der Hypostasen
zwei Naturen. Dieselbe Nebeneinanderstellung wird in das Dogma des
VI. Konzils, in die Lehre von den zwei Willen und den zwei Energien in
Christus, der göttlichen und der menschlichen, aufgenommen.



— 54 —

nicht irgendein ausserpersönliches oder überpersönliches Dasein
bezeichnen, in welchem der Vater und der Sohn, durch persönliche
Eigenschaften sich unterscheidend, gleichzeitig nicht unterscheiden
würden. Daraus folgt, dass, ausser der allgemeinen Einwesenheit
der Heiligen Trinität, keinerlei substanzielles que zwischen Vater
und Sohn sein kann; und die Vorstellung, dass der Vater dem
Sohne die so wichtige Fähigkeit übergibt, den Heiligen Geist aus-

zugiessen, der göttlichen Dreieinigkeit nicht entspricht 17). Die
drei Hypostasen bestehen als persönliche Zentren unter sich
getrennt und sind ohne jegliches que, zugleich aber sind sie wesensgleich

und untrennbar; und die ganze Heilige Dreieinigkeit ruht
in der Alleinursprünglichkeit des Vaters als der Urquelle, als dem
Urheber. Und in diesem (und doch gerade und nur in diesem)
Sinne kann man sagen, dass die ganze Trinität der Vater ist,
der sich im Sohne und im Heiligen Geiste offenbart. Dies eben

ist in dem Wort zum Ausdruck gebracht: «Mein Vater ist grösser
denn Ich» (Joh. 14, 28, in der feierlichen Rede über den Heimgang
zum Vater). Dieses «grösser» beschränkt nicht die Gleichwürdigkeit

und Gleichgöttlichkeit der Hypostasen, sondern stellt ihre
Relationen als des Spirators und des Ausgehenden, des Erschliessen-
den und des Erschlossenen fest. (Diese Korrelation ist das Leit-

17) Eine unerhörte Verletzung dieses Prinzips finden wir in der Formel
des Florontinischon Konzils, wo dieso Trennung von Hypostase und Usia,
deren Überwindung den Mittelpunkt dos trinitarischen Dogmas bildet,
geradezu festgehalten wird: Spiritus Sanctus ex Patre et Filio aetornaliter
est, et essentiam suam suumque esso subsistons habet ox Patre simul ox
Filio. Et quoniam omnia, quae Patris sunt, Pater ipso unigenito Filio
suo gignendo dedit praeter osso Patrom, hoc ipsum quod Spiritus Sanctus
procedit ex Filio, ipse Filius a Patro aetornaliter habet (Douz. 691). Der
falsche Standpunkt in der Frage nach der Beziehung dor Hypostaso zum
Wesen kommt auch in einer anderon Formel dos Florentinischen Konzils
zum Ausdruck, im Decretum pro Jacobitis: Haec très porsonae sunt unus
Deus et non très Dei: quia trium est una substantia, una essentia, una
natura, una divinitas, una immensitas, una aeternitas, omniaquo sunt
unum, ubi non obviât relationis oppositio (D. 703). Ungenau und geradezu
unrichtig ist die Formel: trium est una substantia, statt: tros sunt una
substantia ; andernfalls wird dor Begriff einer gewissen überhypostatischen
Gegebonheit vorausgesetzt, dio don gemeinsamen Besitz Dreier ausmacht,
impliciert. Eine solche Gemeinschaft ist nicht Wesensoinheit, ist nicht Gloich-
heit dos Lebens, sondern ist violmehr oin Mitbositzon, das einen Gegenstand
des Besitzens oder wioderum eino Gegebonheit voraussetzt. Für ein solches
Verständnis spricht das weitere, wo schlechterdings der Begriff von omnia
sunt unum auftaucht und wo kein Verhältnis der Entgegensetzung besteht.
Dieses unrichtige Axiom wurde Ausgangsprinzip dos scholastischen Impor-
sonalismus.



— 55 —

motiv des ganzen Johannes-Evangeliums da, wo von den
Beziehungen zwischen Vater und Sohn die Rede ist 18)). Dieses grösser
bedeutet eben die Alleinursprünglichkeit des Vaters, welche die

Grundlage der göttlichen Dreieinheit ist.

Paris. Sergius Bulgakow.

18) Dasselbe wird auf don Heiligen Geist angewandt: «Er wird Mich
verherrlichen; denn Er wird aus dom Meinigen nehmen und os euch
verkündigen. Alios was der Vator hat, ist Mein» (Joh. 16. 14, 15): der Vater
offenbart sich im Sohn, und dor Sohn wird verkündet vom Heiligen Geist,
doch alios dies ist Offenbarung dos Vaters durch den Sohn im Heiligen Geist.
In diesem Sinn kann auch der bekannte Ausspruch des Heiligen Basilius
des Grossen aufgefasst werdon, dass nämlich «der Sohn Ebenbild des Vaters
und der Heilige Geist — Ebenbild des Sohnes ist» (de Spiritu Sancto).


	Capita de Trinitate

