Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Capita de Trinitate

Autor: Bulgakow, Sergius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Capita de Trinitate®).

X. Analogien der Dreicinigkeit in der Natur und im Menschen.

Die Dreieinigkeit Gottes geht iiber die Grenzen der Erfahrung
hinaus, denn diese bleibt gebunden an die Einpersonhaftigkeit des
Menschen. Die selbstische Abgesondertheit des menschlichen Ichs
aber kann nur iiberwunden werden durch die gottliche Liebe auf
dem Weg der iibernatiirlichen Gnade: in der Kraft der Vergottung:
«Wir werden zu ihm kommen und Wohnung bei ihm nehmenny,
sagt Christus (Joh. 14, 23). Dieses Wohnungnehmen der Heiligen
Dreifaltigkeit bedeutet die gnadenvolle Erlosung des Menschen aus
den Fesseln seiner Einpersonhaftigkeit durch die Teilhabe am
trinitarischen géttlichen Leben und die Uberwindung der mensch-
lichen Beschrinktheit «durch das ewige Leben», dessen Anfinge
uns schon jetzt — in begnadeten Vorgefiihlen — erschlossen sind. —
Nichtsdestoweniger stellt sich fiir die trinitarische Theologie die
Frage, wie wir diese Glaubenswahrheit unserem Bewusstsein néher-
bringen konnen. Nach dem oben Gesagten kann es darauf nur eine
Antwort geben: diese Anndherung ist nur moglich auf dem Wege
der Selbsterkenntnis unseres gottdhnlichen Geistes, durch die Eruie-
rung der Postulate des Selbstbewusstseins, die zwar von diesem
nicht realisiert werden konnen, die aber unabweisbar sind und
die diesem — vor aller Erfahrung — inhéirieren. Die Antwort
auf diese Postulate ist die Lehre von der Heiligen Dreieinigkeit.
Die Sobornost-«Katholizitéit» des Bewusstseins ist ein grundlegender
Faktor des transzendentalen Bewusstseins, ein Faktor, der uns
die Selbstsetzung eines isolierten Ichs (und damit die isolierte
Erfahrung) als widerspruchsvoll und unrealisierbar erscheinen lisst.
Dieser Faktor aber wird begreiflich, ja sogar unentbehrlich im
Lichte der Dreieinigkeit. Durch die Postulate des Selbstbewusst-
seins geht namlich der Geist aus sich und iiber sich selbst hinaus
der Offenbarung seines Urbildes entgegen. Im Zusammenhang mit
diesen Postulaten, welche gleichsam Fliigel des Geistes, Moglich-
keiten seiner Transzendentierung sind, wird die Erfahrung der
Liebe und der Weg der Liebe erschlossen — der Liebe, die allein

*) Der Verfasser dieser Arbeit, die ersten Teile erschienen im Jahre
1936, S.144 und 210, Prof. Dr. Sergius Bulgakow — der Griinder und
Rektor des russischen theologischen Institutes in Paris —, ist im Juli 1944
in Paris gestorben.



-— 95

iiber die Grenzen der Einpersonhaftigkeit hinausfithrt. Die Heilige
Dreieinigkeit ist gleichsam die intelligible Sonne, die am Himmel
unserer Seele steht und die durch ihr Licht diese sich selbst schaubar
werden lisst: «In Deinem Lichte schauen wir das Licht (auch das
Licht unserer eigenen Seele) 1).»

Von diesen Postulaten der Dreieinigkeit, die in unserem Selbst-"
bewusstsein wurzeln, miissen scharf unterschieden werden die
Bilder, Analogien und Vergleiche, die manche Theologen eifrig
heranziehen und zurechtbiegen, um mit ihrer Hilfe das unerforsch-
bare Mysterium der Dreipersonhaftigkeit unserem Bewusstsein
niherzubringen. Es ist aber das gemeinsame Kennzeichen aller
Analogie-Methoden, die die natiirliche oder die psychologische
Welt zum Gegenstand haben und die sich nicht unmittelbar dem
personlichen Selbstbewusstsein zuwenden, dass sie alle eine ignoratio
elenchi begehen und damit ihr Ziel verfehlen. Anstatt die Drei-
personhaftigkeit und Wesenheit der Trinitiit zu verdeutlichen, illu-
strieren sie einfach die Dreifachheit oder Dreiheit irgendwelcher
Erscheinungen oder Beziehungen — anders ausgedriickt, alles «nicht
zum Thema» Stehende. So werden zum Verstindnis des trini-
tarischen Dogmas eine Reihe von Analogien aufgefiihrt, die mit
diesem schlechterdings nichts zu tun haben; denn diesen Vergleichen
fehlt das tertium comparationis. Hierher gehéren u. a. folgende
Vergleiche: Sonne, Sonnenstrahl und Licht; Wurzel, Stamm und
Frucht ein und desselben Baumes; Wasserader, Quelle und Strom,
die untrennbar verbunden und dennoch unterschieden sind; Feuer,
Schein und Wirme. Die Zahl solcher Vergleiche kénnte ins Un-
endliche vermehrt werden; von ihnen allen aber ist zu sagen, dass
sie mit der Sache nichts zu tun haben und keineswegs zum Ver-
stdndnis der Dreipersonhaftigkeit der Gottheit beitragen, wie ja
liberhaupt Erscheinungen der geistigen Welt nicht durch Erschei-
nungen der physischen Welt ergriindet werden konnen. Gegen
solche Vergleiche richtet sich das allgemeine, harte Urteil des
heiligen Gregor des Theologen: «Was ich nicht betrachtet habe
In meinem wissensdurstigen Geiste, wo ich nicht ein Ebenbild
dafiir gesucht habe, fand ich keine irdischen Dinge, die auf das
Wesen Gottes angewandt werden konnten. Und wenn auch eine
gewisse geringe Ahnlichkeit gefunden wird, so entgeht mir doch

1) Aus einem Gesang des Vigiliengottesdienstes. «Es leuchte tiber uns
das Licht deines Angesichtes, denn in ithm schauen wir das unzugingliche
IJiCht.»



— 926 —

das Wesentliche und lasst mich weit zuriick mitsamt allem, was
zum Vergleich herangezogen wird... Endlich beschloss ich, von
allen Bildern und Schatten Abstand zu nehmen, da sie triigerisch
sind und vollig ungeeignet, die Wahrheit zu erhellen.»

Viel gefihrlicher noch sind Vergleiche, die der Psychologie
*entnommen sind, denn hier findet eine Vermischung von See-
lischem und Geistigem statt. In den Erscheinungen des psycho-
logischen Lebens ist nidmlich nicht mehr Geistiges vorhanden als
in den Erscheinungen der physischen Welt, obgleich sie innerlicher
Natur sind. Es ist daher irrefiilhrend und gefihrlich, zum Ver-
stindnis der Heiligen Dreieinigkeit den Weg der psychologischen
Erkenntnis zu betreten, das trinitarische Dogma zu psychologi-
sieren. Zum dogmatischen Psychologismus neigt jedoch unauf-
haltsam der Rationalismus. Das ist auch der Fall in der rémisch-
katholischen Scholastik, die in der Lehre von der Heiligen Drei-
einigkeit einem ausgesprochenen Psychologismus und Anthropomor-
phismus huldigt. Auf diesen Weg hat sie der grosste Vertreter
der westlichen Theologie und in mancher Hinsicht ihr Urheber,
der selige Augustin, gefiithrt, und zwar durch seinen Traktat «De
Trinitater. Dieser bemerkenswerte Traktat erwies sich tiberhaupt in
mancher Beziehung als verhdngnisvoll fiir die lateinische Theologie.
Augustin sucht nimlich den Schliissel zum Verstindnis der Heiligen
Dreieinigkeit in der psychologischen Struktur des Menschen, in
den gegenseitigen Beziehungen seinerseelischen Krifte. Der mensch-
liche Geist stellt sich ihm als Vernunft und als Wissen dar, durch
die er sich selbst erkennt, und als Liebe, durch die er sich und sein
Wissen liebt (mens et notitia, qua se novit, et amor, quo se nolitiamque
suam diligit). Von idhnlicher Bedeutung ist auch seine Unter-
scheidung von Erinnerung, Verstand und Liebe oder (?) Willen
(memoria, intelligentia et dilectio sive voluntas). Die Biicher IX.
und X. im Traktat «de Trinitate» sind ganz diesen psychologischen
Analogien gewidmet. Von der Wahrheit ausgehend, dass: trini-
tatem in homine qui imago Det sit quandem inesse — zieht Augustin
einen unrichtigen Vergleich: die Vernunft, das Wissen und die
Liebe, durch die der Geist sich selbst und sein Wissen liebt, seien
aequalia inter se et unius ostenduntur essentiae. Er beweist, dass,
wenn ich etwas liebe, tria sunt: ego et quod amo et vpse amor. Non
enim amo amorem nisi amantem amem: nam non est amor, ubt nihil
amatur. Tria ergo sunt: amans et quod amatur et amor. Quidsi
non amem misi me ipsum? mnonne duo erunt: quod amo et amor?



— 97 —

amans entm quod amatur, hoc idem est, quando se ipse amat: sicut
amare et amart, eadem monne idipsum est, cum se quisque amat?
(L.IX.cap. II 2). Mens igitur cum amat se ipsum, duo quaedam
ostendit, mentem et amorem. Dicsen beiden Elementen wird ein
drittes beigefiigt durch die Auffassung, dass der Gedanke sich
selbst durch sich selbst kenne, was die Grundlage der Liebe sei:
nam si non se novit, non se amat. Die aufgezeigte Analogie erweitert
Augustin nach allen Seiten, indem er zeigt, dass tria unum et
aequalia eadem substantialiter esse ac relative dici, esse inseparabilia,
unius essenliae, singula tn se ipsis el invicem tota in ftotis.

Die andere Trinitit (trinitatem aliam) im Menschen findet
Augustin in der Dreieinheit der Erinnerung, des Verstandes und
der Liebe oder des Willens (Lib. X.) — quoniam non sunt tres
vitae, sed una vita. Non tres mentes, sed una mens. Consequenter
ulique mon tres substantiae sunt, sed una substantia (Cap. XI.).
Ihre Einheit wird folgendermassen bestimmt: memini enim me
habere memoriam et intelligentiam et voluntatem, et intelligo me
intelligere et velle atque meminisse, et volo me velle et meminisse et
intelligere, totamque eam memoriam intelligentiam et voluntatem suam
memans (Cap. XI.).

Es ist nicht leicht, den genauen Sinn der augustinischen
Analogien zu erfassen. Sie haben die gemeinsame Eigenschaft,
dass sie einige Titigkeiten und Fihigkeiten der menschlichen Seele
zur Grundlage nehmen, die sich mittelst der Abstraktion entweder
in Wesenheiten oder in Personen verwandeln, die also gleichsam
personifiziert werden. Mens, cognitio, amo: mens ist in dieser
Trinitit entweder Geist, Subjekt, Gegenstand oder Denkkraft.
Im ersten Fall kann der Geist natiirlich nicht neben seine Titig-
keiten — cognitio, amor — gestellt werden ; im zweiten Fall aber —
als Denkkraft — bezieht er sich auf die cognitio als allgemeine
Fahigkeit zur speziellen Verwirklichung dieser selben Fihigkeit,
&1'8 Potenz zum Akt: d.h. er unterscheidet sich tatsiichlich gar
nicht von der cognitio. Qleicherweise erweisen sich memoria et
wntelligentia als zwei Gestalten ein und derselben Fahigkeit : intells-
gentia ist die realisierte Moglichkeit der memoria, oder umgekehrt,
memoria ist ein Ergebnis der intelligentia, so dass beide in der einen
oder in der anderen Ordnung aufgestellt werden konnen. Noch
grosseres Staunen erregt der Gebrauch von amor bei Augustin,
den er als ein drittes Etwas hinstellt zwischen denjenigen, der

liebt, und denjenigen, der geliebt wird, zwischen amare und amars.



Allein, in der Liebe als Tatigkeit der Seele existiert gerade dieses
dritte Etwas nicht; dieses ist vielmehr eine reine Verbalabstraktion
zur Beschreibung einer Tétigkeit, die durch amare et amari voll-
kommen erschopfend zum Ausdruck gebracht wird (daher ist auch
die Behauptung Augustins, dass es in der Liebe zu sich selbst
ebenso zwei gebe — den Liebenden und die Liebe selbst —, un-
richtig). Noch eigenartiger ist Augustins Identifizierung von caritas
sive voluntas (eine der fatalsten Erscheinungen der westlichen Theo-
logie). Als psychologische Zustinde sind Liebe und Wille voll-
kommen verschiedene Féhigkeiten, wobei der Wille nicht ohne
Grund der mens vorangestellt werden kann, als deren Ursprung
(was ja auch in der voluntaristischen Metaphysik und Psychologie
der Fall ist). Und dann kénnen die Triaden des seligen Augustin
ja alle auf den Kopf gestellt werden. — Ubrigens ist es kaum
notwendig, auf den ungefihren und ungenauen Charakter der Ver-
gleiche, die der selige Augustin anstellt, aufmerksam zu machen,
weist er doch im X V. Buche de Trinitate selbst auf ihre Unzulidng-
lichkeit hin. Die Eigenschaften der Vernunft, der Selbsterkenntnis
und der Selbstliebe sind dem Menschen zwar inhirent, sind aber
nicht dieser Mensch selbst, seine Person: dagegen ist die Heilige
Dreieinigkeit, deren Ebenbild damit aufgezeigt werden soll, Gott
selbst (c. 7. und 11.). Ebenso gehéren Erinnerung, Intellekt und
Liebe oder Wille zwar der Person an, sind jedoch nicht die Person
selbst. Von ihnen kann gesagt werden: mea sunt, non sua. Man
kann also sagen, dass eine Person diese Eigenschaften besitzt,
nicht aber, dass diese drei die Person selbst ausmachen. Im Gegen-
teil: in dllius vero summare stmplicitate naturae quae Deus est,
quamvis unus sit Deus, tres tamen personae sunt Pater et Filius et
Spiritus Sanctus (Cap. XXI1I, 42). Weiterhin weist Augustinus
darauf hin, dass, wenn auch Erinnerung, Intellekt und Liebe sich
gegenseitig erginzende, zugleich aber sich unterscheidende Fahig-
keiten des menschlichen Geistes sind, sie in der Heiligen Drei-
einigkeit alle einer jeden der drei Hypostasen im einzelnen und
ihnen zusammen inhirent sind (VII, 12).

Auf diese Weise kommt Augustin selbst zu dem Ergebnis,
dass die von ihm aufgezeigten dreifachen Krifte der menschlichen
Seele mit der Trinitit nicht verglichen werden konnen : nec quemad-
modum ista tmago est quod est homo habens tlla tria una persona est,
wta est illa trinitas: sed tres personae sunt Pater Filit et Filius Patris,
et Spiritus Patris et Filii (Cap. XX111, 43). Die Unterschiede



— 99 —

fiihrt Augustinus auf die unvermeidliche disparitas trinitatis zuriick,
quae in homine est a T'rinitate quae Deus est. Allein, bleibt liberhaupt
noch etwas iibrig von der ganzen Analogie, nachdem man diese
disparitas substrahiert hat ? Als tertium comparationis bleibt nur
das dreifache Schema unserer seelischen Fihigkeiten iibrig; doch
diese Dreifachheit ist auch nach ihrem Inhalte offenkundig ge-
kiinstelt und unhaltbar: sie enthilt nicht das Postulat der Drei-
einigkeit in der Tiefe des menschlichen Geistes. Augustin fallt
hierdem Anthropomorphismusanheim. Die Erkenntnis im Menschen
ist eine der seelischen Fihigkeiten neben anderen Fihigkeiten:
Erinnerung, Wille, Sympathie («Liebe»); allein aus diesen psycho-
logischen Fiihigkeiten darf niemals das Ebenbild der Heiligen Drei-
einigkeit erkannt werden. Es ist natiirlich richtig, in der Erkenntnis-
und Liebesfihigkeit des Menschen Ziige der ¢mago Dei zu sehen:
es muss jedoch unterschieden werden zwischen allgemeiner Gott-
ebenbildlichkeit des Menschen und dem ihm aufgezeichneten Bild
der gottlichen Dreipersonhaftigkeit. Die Schemata Augustins
machen dies nicht deutlich, sondern verdunkeln und fithren auf
einen unrichtigen Weg. In den verschiedenen Fihigkeiten, die
uns eigen sind, ist das Postulat der Dreipersonhaftigkeit eben nicht
enthalten, zum Beispiel die Akte des Bewusstseins als Hypostasen,
wie sie ebenfalls in sich die mens oder memoria oder voluntas
nicht einschliesst.

Dieser Anthropomorphismus birgt die grosse Gefahr in sich,
die Heilige Dreieinigkeit bloss auf Grund der Funktionen oder
Titigkeiten der menschlichen Seele zu deuten und die Postulate
der Trinitit nicht im hypostatischen Selbstbewusstsein des Men-
schen zu suchen, noch auch in der Fihigkeit der Liebe, die in sein
«katholisches» Selbstbewusstsein eingebettet ist, sondern in den
besondern psychischen Fihigkeiten und Titigkeiten. Die Lehre
des seligen Augustin kann darum folgendermassen gedeutet werden :
gleich wie die menschliche Seele die Fahigkeit besitzt, zu erkennen
und zu wollen — Vernunft und Willen hat —, sind diese Kriifte
auch der Gottheit inhiirent, die sie hypostatisch besitzt. Damit
wird aber die Trinitit nicht auf den menschlichen Geist, sondern
auf die menschliche Psychik begriindet. Der selige Augustin selbst
ist zwar dieser Deutung nicht erlegen, doch ist sie in der weiteren
Entwicklung seiner Lehre in Erscheinung getreten.

Augustin nachfolgend, betrachtet Anselm von Canterbury den
Sohn als Selbsterkenntnis und den Heiligen Geist als Selbstliebe des



— 30 —

hochsten Geistes. Ihren klassischen Ausdruck findet die anthropo-
morphistische und psychologisierende Theologie aber bei Thomas
von Aquino, dessen Anschauungen fiir die ganze rémisch-katho-
lische Theologie (mit ihrem offenkundigen oder unbewussten Au-
gustinismus) bis auf unsere Tage als grundlegend anzusehen sind.
Erkenntnis und Wille des endlichen Geistes, so urteilt Thomas
von Aquin, wenden sich der fiusseren Welt zu und reflektieren
sich im Innern, im Wesen. Ahnlich steht es bei der Gottheit,
in welcher dasselbe in vollkommenster Urgestalt geschieht: in Thm
ist Titigkeit und Vollendung, die sich auf dussere Dinge beziehen,
und in Thm ist immanenter Ausgang (processio), Geburt des Sohnes
und Ausgiessung des Heiligen Geistes. Diese beiden processiones
in Gott werden von zwei Funktionen des Geistes bestimmt, von
der Erkenntnis und vom Willen (intellectus et voluntas, welch
letztere natiirlich ohne weiteres der Liebe gleichgestellt wird).
Summa theologiae Qu. XXVII, art. III, werden zwei Arten der
processiones in (Gott unterschieden: processio intellectus-verbum,
et processio voluntatis, sc. processio amoris, secundum quam ama-
tum est in amante: sicut per conceptionem Verbi res dicta vel
intellecta est. Unde et praeter processionem Verbi res dicta vel
intellecta est: in intelligente. Unde et praeter processionem Verbi
ponitur alia processio in divinis, quae est processio amoris. Diese
Anschauung ist — mit ganz geringen Ausnahmen — allen Schola-
stikern gemeinsam, da sie in der Auffassung von der Geburt und der
Ausgiessung als immanenten Erkenntnis- und Willensakten in Gott
iibereinstimmen 2). In den Handbiichern der rémisch-katholischen
Theologie wird geradezu behauptet, dass es nur zwei processiones
in Gott gebe, weil es nur zwei Fihigkeiten — Verstand und Wille —
gibt; ex numero facultatem in Deo immanenter operantium. In-
tellectus et voluntas sunt principia proxima divinarum processio-
num 2), Dleses Axiom ist auch der Ausgangspunkt des gegen-
wirtigen, oft sehr subtilen Theologisierens geworden 4).

Bei dieser theologischen Fragestellung wird aber eine uerdfaots
eic dhho yévos vollzogen; denn es ist nicht mehr die Rede von der
Dreipersonhaftigkeit als solcher, sondern von den Eigenschaften
ihrer Gestalten. Erkenntnis und Wille erweisen sich als hyposta-

%) Schwane, Dogmengeschichte der mittleren Zeit, 177.
3) Theologiae cursus completus. t. VIII, Paris 1841, Wittassius: De
Trinitate, 528, 146.

) Vgl. Schell: Katholische Dogmatik, 2



— 31 —

siert im Sohn und im Heiligen Geist. Folglich wird nicht die
Dreipersonhaftigkeit als solche aufgezeigt, sondern die Eigenschaften
und die Bedeutung einzelner Hypostasen; iibrigens kann auch diese
Erklirung nicht als zulinglich anerkannt werden. Vor allem —
worauf schon hingewiesen worden ist — erweist es sich alsungerecht-
fertigt, dem Willen den dritten Platz zuzuweisen; denn ihm als
dem Urwillen miisste der erste Platz gehoren. Ausserdem wird
hier ein Sabellianismus oder Subordinationismus eingefiihrt: denn
der ersten Hypostase eignet die zweite und dritte Hypostase als
deren Attribute oder Eigenschaften (ihnlich wie die Substanz
im System Spinozas die Attribute des Denkens und der Aus-
dehnung hat); ihrehypostatische Gleichwiirdigkeit bleibt unerwiesen.
Mit dieser Lehre hingt auch die anderc Lehre zusammen, die
Lehre von den Hypostasen als Relationen in Gott, und zwar als
Relationen des Ursprungs (siehe excursus).

XI. Die Heilige Trinitit als Dreifachheit der Korrelationen.

Der substantielle Akt des gottlichen Lebens ist Liebe, und
die gottliche Liebe ist konkret dreihypostatisch: Vater, Sohn und
Heiliger Geist. Die Dreifaltigkeit muss vor allem als drei-einer
Akt, als dreifache Korrelation aufgefasst werden. Alle Bestim-
mungen der Hypostasen sind solche dreifache Relationen. Die
menschliche Vernunft ist infolge ihrer Diskursivitit, die sie zwingt,
den dreifachen Akt in zweifache Relationen zu zerlegen und dann
aus Einheiten und Zweiheiten die Trinitdt zusammenzulegen, nicht
imstande, eine Intuition der Dreieinheit zu haben; sie verzerrt
und vereinfacht sie unwillkiirlich. Allein, die Vernunft muss sich
ihrer Begrenztheit, die die trinitire Dimension verflacht, bewusst
sein. — Alle Bestimmungen iiber die Personen der Trinitit miissen
in ihrer Dreifachheit verstanden werden. Daher bringt die Vater-
schaft nicht nur das Verhiiltnis der ersten Hypostase zur zweiten
zum Ausdruck, sondern auch dasjenige der ersten zur dritten und
cbenso dasjenige zu sich selbst (dyyevvyoia): der Vater ist Vater
nicht nur fiir den Sohn, der von ihm geboren wird, sondern auch
fiir den Heiligen Geist, der zwar nicht Sohn ist, jedoch vom Vater
ausgeht: sein Verhiltnis sowohl zum Sohn als auch zum Heiligen
Geist wird gerade durch seine Vaterschaft bestimmt. Die Vater-
schaft besteht nicht nur in der Geburt des Sohnes, der sie gewéhnlich

ginzlich gleichgestellt wird, sondern auch in der Hauchung des



— 39 _—

Heiligen Geistes. Die erste Hypostase ist Vater nicht nur fiir den
Eingeborenen Sohn, sondern auch fiir den von IThm ausgehenden
Heiligen Geist, der jedoch nicht Sein Sohn ist. Es soll nicht der
Gedanke aufkommen, dass der Vater iiber und ausser seiner Vater-
schaft auch noch ITpofoldeds, Ausgiesser des Heiligen Geistes ist,
indem er personlich diese beiden Eigenschaften in sich vereinigt:
paternitas et spiratio activa — wobei angeblich nur die Unzuling-
lichkeit der menschlichen Sprache dazu zwinge, Zuflucht zu nehmen
zur Benennung «Vater». Nein, die Vaterschaft ist einzig und un-
trennbar in beiden Manifestationen. Die trinitarische Formel: im
Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes — kennt
nur den Vater, und nicht dariiber hinaus noch einen «Ausgiesser»
Ilpofioieds (theologischer Hilfsbegriff). Ebenso sagt Christus vom
Heiligen Geist: «Der vom Vater ausgeht» (Joh. 15, 26). Er sagt
nicht: vom «Ausgiessenden». Die Heilige Dreieinigkeit ist die von
Ewigkeit her wesentlich in sich selbst seiende und in sich selbst
erscheinende Vaterschaft — als dreifacher Akt gegenseitiger Liebe.

Aber auch der Sohn ist Sohn nicht nur fiir den Vater, sondern
auch fiir den Heiligen Geist, obgleich Er von diesem nicht geboren
wird. Die Sohnschaft umschliesst nicht nur das Geborensein vom
Vater, sondern auch das Sein des viterlichen Sohnes fiir den Hei-
ligen Geist. Die zweite Hypostase ist Sohn in bezug auf beide
Hypostasen, nicht nur auf die erste, sondern auch auf die dritte,
und ebenso in bezug auf sich selbst: die Heilige Dreieinigkeit
ist Insichgeborensein, sich erschliessende Kraft, Sohnschaft — als
dreifacher Akt gegenseitiger Liebe %).

Ebenso ist der Heilige Geist — Geist, der vom Vater ausgeht
und der dem Sohn eigen ({dioc) ist ¢). Sein hypostatischer Ausgang
vom Vater vereint sich mit einer hypostatischen Relation zum
Sohn. In seiner hypostatischen Gestalt ist er der Vaterschaft des
Vaters und der Sohnschaft des Sohnes korrelativ, indem er beide
in sich vereinigt. Sein Wesen muss als dreifache Inspiration auf-
gefasst werden: die Heilige Dreieinigkeit ist von Ewigkeit her
wesentlich in sich selbst seiende, in sich selbst heilige Selbstinspira-
tion — als dreifacher Akt gegenseitiger Liebe.

®) Dieses Prinzip findet auch in der rémisch-katholischen Theologie
(Schell Ic2 8.81) Anerkennung, obwohl die Praxis des Theologisierens
diesem hier nicht entspricht.

®) Niiheres und Genaueres iiber die Art der Beziehungen des Heiligen
Geistes zum Vater und zum Sohn wird in einem besonderen Kapitel iiber
den Heiligen Geist gesagt werden.



— 33 —

Auf diese Weise ist die Heilige Dreieinigkeit absolute drei-
fache Korrelation, konkrete Einheit der Vaterschaft, der Sohn-
schaft und der Geistschaft: Gott Vater, Gott Sohn, Gott Heiliger
Geist — Heilige Dreieinigkeit, einer, wahrer Gott. Die Dreieinheit,
die heilige Dreizahl des absoluten Subjekts, wird hier im konkreten
Akt verwirklicht, dem sich das menschliche Denken unwillkiirlich
anpasst, indem es ihn der Reihe nach in verschiedenen Relationen
erfasst. Das Theologisieren in der Frage iiber die Heilige Drei-
einigkeit muss sich aber dieses unvermeidlichen Fehlers der dis-
kursiven Vernunft bewusst bleiben: die traurige Notwendigkeit —
die Dreieinheit geteilt aufzufassen, darf nicht zur rationalistischen
Willkiir werden. Dies geschieht dann, wenn die Vernunft nicht
von den Postulaten des Selbstbewusstseins ausgeht, sondern von
fertigen, verstandesmiissigen Schematas. Sie verfillt dann schliess-
lich der Versuchung, das Mysterium der Trinitdt verstandesmiissig
deutlich zu machen, es zu «begriinden», aufzuteilen und zu kon-
struieren.

XII. Die Trinitiit als Alleinursprung.

Gott ist Liebe, und die Heilige Dreieinigkeit ist dreihyposta-
tischer Akt der Liebe — als ein Leben. Dieses eine Leben, diese
eine Natur und dieses eine Wesen realisiert sich im drei-einen
hypostatischen Akt. Indem die drei Hypostasen einander licben,
vollziehen sie einen Akt der Liebe und erschliessen sich gegenseitig
in ihm ihr eigenes Wesen. Die heilige Dreieinigkeit muss als drei-
einer Akt der Gegenseitigkeit aufgefasst werden, in welchem durch
die Kraft hypostatischer Liebe das eine Leben sich erschliesst,
und zwar nicht als «System der Prozessionen», wie es in der scho-
lastischen Doktrin gedeutet wird, sondern als dreieine Korrelation
in gegenseitig sich erschliessender, hypostatischer Liebe. Die «Pro-
cession in der Trinitit ist nur eine der Gestalten dieser Gegenseitigkeit
u'nd keineswegs die einzige. Das gottliche Leben realisiert sich als
ein Akt dreihyposta,tischer, gegenseitiger Krschliessung. Diese
gegenseitige Erschliessung ist hypostatischer Akt der Liebe, welche
sich selbst aufgibt und sich im andern und durch den andern
verwirklicht. Esgibtden sich Erschliessendenund die Erschlossenen,
doch diese gegenseitige Erschliessung ist nicht einfach eine gegen-
seitig sich reflektierende Statuierung des einen durch den andern,
sondern ist ein Akt gegenseitiger Liebe, in welchem der Vater den
Sohn gebiert und der Sohn vom Vater geboren wird; diese Geburt

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1945. 3



ist beidseitig gleichermassen — ein Akt der Liebe. Geburt und
Ausgiessung sind Akte der inneren Liebe, in der das eine Leben
Gottes, d. h. die Liebe, zum Ausdruck kommt. Ein und dasselbe
Leben, Natur oder Wesen besteht in der personlichen Erschliessung
auf dreifache Art und Weise. Die drei Hypostasen sind hier nicht
mehr einfach drei hypostatische Zentren, gleich und sich ununter-
schiedlich, sondern sie bestehen in einem verbundenen Akt und
erhalten in ihm ihre hypostatischen Bestimmungen: Vater, Sohn
und Heiliger Geist. In der «Processio» erschopft sich dieses drei-
eine, gegenseitige Verhiltnis nicht: denn der Sohn wird zwar vom
Vater geboren, doch Er besteht auch fiir den Heiligen Geist als
Sohn; der Heilige Geist geht zwar vom Vater aus, doch besteht
er auch fir den Sohn als Heiliger Geist; und endlich ist der Vater
nicht nur Vater fiir den geborenen Sohn, sondern auch fiir den
ausgehenden Heiligen Geist. Die Frage nach dem «Ursprung» hat
den durchaus unangemessenen Platz des einzigen hypostaseschaffen-
den Prinzips bekommen; indessen die Processio nur eines der
Momente der hypostatischen Korrelationen ist, das neben sich
andere Momente voraussetzt. Der doktrinale Apriorismus, der das
Gesetz aufstellt, dass das hypostatische Sein mit der Processio
identisch sei, ist vollig willkiirlich; ausserdem rechnet er nicht mit
der Tatsache, dass das Verhiltnis unmittelbaren Ursprunges nur
zwischen zweien besteht : zwischen Vater und Sohn — und zwischen
Vater und Heiligem Geist (sogar beim filioque bleibt dieses Ver-
hiltnis zwischen Vater und Sohn in seiner Einheit bestehen und
ebenso dasjenige zwischen Vater und Heiligem Geist). Indessen
sind alle hypostatischen gegenseitigen Bestimmungen notwendiger-
weise dreifach, kraft der Dreifaltigkeit Gottes. Daher sind auch
die Relationen des Ursprungs nur eines aus den Elementen dieses
gesamten Komplexes. (Deshalb ist fiir den romischen Katholiken
das Verhdltnis zwischen dem Sohn als solchem — ausserhalb des
Filioque — und dem Heiligen Geist nicht nur ein Verhiltnis des
Ursprungs.) Das hypostatische Sein dem blossen Ursprungsver-
hiiltnis gleichzusetzen, das bedeutet eine Entstellung und Verzer-
rung der Fille der dreifachen, gegenseitigen Bestimmungen.
Uberhaupt bedarf die Frage des «Ursprungs» in der Lehre
von der Heiligen Dreieinigkeit einer besonderen Deutung, da dieser
Begriff allzuoft missverstanden wird. Die Hypostasen sind ja gleich-
ewig und gleich-wiirdig. Also kann von einem Ursprung im Sinne
des Entstehens iiberhaupt nicht die Rede sein. Der Ursprung



U | g

kann nur als Modus der hypostatischen Korrelationen verstanden
werden, im Sinne eines Aktes und nicht eines Faktums, eines
Entspringens der einen Hypostase aus der andern in der Vor-
Ewigkeit, nicht aber einer Entstchung. An diesem Punkt muss
ein Missverstiindnis beseitigt werden, das bei einem oberflichlichen
Umgang mit der Terminologie leicht entstehen kann. Es handelt
sich darum, dass bei den Kirchenvitern — der Vater, der an sich
ewig und unverursacht ist, gewohnlich Urheber, Anfang, airia,
causa, und die ihm entsprungenen Hypostasen — Verursachte,
arniarde, causatae genannt werden. (Die Romisch-Katholiken unter-
scheiden im Dogma vom Filioque sogar zwischen principium prinei-
patum und principium inprincipatum.) Offenbar kann hier der
Ausdruck causa — afria — unméglich im Sinne einer relativen Kausa-
litéit verstanden werden, kraft deren die Folge aus der Ursache
mechanisch hervorgeht : der Mechanismus des kausalen Zusammen-
hanges ist die Grundlage der allgemeinen Relativitit (Kant), und
diese Kausalitdt darf nicht auf das gottliche Leben iibertragen
werden, in welchem iiberhaupt kein Mechanismus und keine lnt-
stehung denkbar ist. Offenbar hat dieser Ausdruck hier nicht den
Sinn von Urséchlichkeit, Begriindung oder Entstehung, sondern
den Sinn eines Ausgangsprinzips der Selbstbestimmung. (Daher
miissen z. B. solche Aussagen, wie die des heiligen Johannes Damas-
cenus — de fide orth. I. 8 —, dass «auch der Sohn und der Geist
ihr Sein vom Vater haben», adté 1o eivar —, nicht wortlich ge-
nommen werden, sondern entsprechend dem Gesamtsinn der Lehre
des heiligen Vaters; denn wortlich verstanden bedeuten sie « Ent-
stehung», wie die der Kreaturen.)

Kausalitit in der Korrelation bedeutet also « Ausgang», Prinzip,
Subjekt. Das sich erschliessende Prinzip, das in seiner Erschlies-
sung dem Erschliessenden und dem Erschlossenen das Sein gibt,
13?3 Erst-Urheber, das Unverursachte, Ungeborene, Ewige. Im
Sinne gottlicher Ewigkeit und Selbstiindigkeit kann alles dies
sowohl von der gesamten Trinitit als auch von jeder einzelnen
Hypostase, die ja wahrer Gott ist, gesagt werden. Doch in den
innertrinitaren Relationen ist notwendigerweise ein Prinzip, airia
und seine Erschliessung enthalten. (Andernfalls wiirde die Heilige
Dreieinigkeit ununterschieden aufgefasst, wobei alle Hypostasen
in ihren Korrelationen ohne gegenseitige Bezogenheit einander der
Reihe nach abwechseln konnten; dies bedeutete jedoch eine Herab-
setzung Gottes, weil damit in Sein Leben etwas Amorphes, ein



— 36 —

offenkundiger Mangel an wahrer, konkreter Einheit zugelassen
wiirde.) — Wenn das géttliche Leben die Selbsterschliessung Gottes
ist, so ist es notwendig, dass das Offenbarende, das Subjekt, nur
eines sei in bezug auf die es Erschliessenden (Hypostasen). Dies
ist, streng genommen, nicht Kausalitit, sondern vielmehr gegen-
seitige Bestimmung und zugleich gegenseitige Unterscheidung. Die
Hypostasen sind gleich im Sinne der Gleichwiirdigkeit und sind
unterschieden im Sinne des Realisationsmodus der einen géttlichen
Fiille. Unverursacht und verursacht sein, dvafrios oder alriarde,
bedeutet eine Unterschiedenheit nicht in der Wiirde, sondern im
Seinsmodus. Alle drei Hypostasen besitzen und realisieren das
eine Leben, allein sie tun es auf verschiedene Art und Weise, in
dreieiner Korrelation.

Wird die Trinitit verstanden als Summe von Processiones, so
teilt sie sich in zwei Akte auf oder sie setzt sich zusammen aus
zwei Akten oder Diaden. Ein solches Verstindnis der Trinitét
hat aber keinen Raum in der patristischen Literatur; im Gegenteil,
mit besonderem Nachdruck wird dort ein anderes Prinzip betont:
die Trinitdt ist nicht ein System von Urspriingen, sondern sie
rubt in der Alleinurspriinglichkeit Gottes. Die Alleinurspriinglich-
keit in der Trinitét ist ein den Vitern gemeinsamer und von ihnen
sogar bevorzugter Gedanke: Athanasius der Grosse, Basilius der
Grosse, Gregor der Theologe, Gregor von Nyssa, Maximus Confessor,
Johannes Damascenus bringen ihn in verschiedenen Worten zum
Ausdruck: «Ein Ursprung und nicht zwei Urspriinge sind in Gott:
daraus folgt auch die Alleinurspriinglichkeit im wahren Sinne dieses
Wortes.» Athanasius der Grosse sagt: «Ein Gott — ist die Heilige
Dreieinigkeit, denn der Sohn und der Heilige Geist beziehen sich
auf eine Ursache.» Nach Gregor dem .Grossen (or. 29 u. I.) «ist
ein Wesen in dreien — Gott, die Einheit aber ist der Vater, {rwais
6 Iarjp, aus dem und zu dem die anderen hingefiihrt werden»
(vgl. or. 42 u. 15). Diese Auffassung neigt leicht zum Subordina-
tionismus, wie Origenes schon gezeigt hat, zu einer Statuierung
der Hypostasen in ungleiche hierarchische Korrelationen, zu einer
Erniedrigung der zweiten und dritten Hypostase in bezug auf die
Hypostase des Vaters. Um dieser Tendenz zu entgehen, muss
das Prinzip der Gleichwiirdigkeit der Hypostasen, dem das der
Alleinurspriinglichkeit nicht widerspricht, festgehalten werden.

Der Grundsatz der Alleinurspriinglichkeit, in dessen Licht die
ganze Heilige Trinitit Selbsterschliessung des einen gottlichen



e G e

Prinzipes — und zwar desjenigen des Vaters —, in drei Hypostasen
ist, bestimmt den Zusammenhang der ganzen Trinitit als den
eines dreieinen Aktes. Dieser Akt erschopft sich nicht im Ver-
hiiltnis der processiones, denn die zweite und dritte Hypostase
stehen zueinander in einer Beziehung, die mit dem gegenseitigen
Auseinander-Hervorgehen nicht identisch ist. Ein solches sie ver-
bindendes Prinzip ist die Gemeinschaft des Hervorgehens aus dem
Vater und ein von ihm sich unterscheidender Modus. Die gesamte
Dreieinheit hat ihr einiges Zentrum im Vater. Er ist die sich selbst
erschliessende Gottheit, die sich erschliesst in der Geburt des Sohnes
und in der Hauchung des Heiligen Geistes. In Ihm beginnt die
Ordnung der Hypostasen (natiirlich nicht zeitlich, sondern onto-
logisch verstanden), in Ihm haben ihren Ursprung die Ihn er-
schliessenden Hypostasen des Sohnes und des Geistes. Allein, Er
selbst wird nur erschlossen, erschliesst aber nicht selbst. In diesem
Sinne wird Gott der Vater einfach Gott genannt, gleichsam Gott
in besonderem Sinne, § @eds, oft auch Selbst-Gott, Ur-Gott, dvro-
Oeds, mpdros Oebs, Deus princeps. Dieses Prinzip der Monarchie
oder Alleinurspriinglichkeit Gottes muss heilig gehalten werden
als biblisches und patristisches Fundament der Lehre von der
Trinitdt. Von ihm sind aber die Rémisch-Katholiken abgewichen :
dessetwegen sind sie noch vom Patriarchen Photius beschuldigt
worden, denn sie haben den Schwerpunkt der Lehre von der Hei-
ligen Dreieinigkeit verschoben, indem sie die bestimmte und klare
Doktrin von der Alleinurspriinglichkeit durch diejenige von der
zweifachen processio in Gott ersetzten. Wiihrend gerade die Allein-
urspriinglichkeit es aber ist, die alle hypostatischen Korrelationen
zu einem einzigen, dreifachen Akt konstituiert, vereint und be-
griindet. Das Verstiindnis der Dreifaltigkeit, das sich auf die Allein-
urspriinglichkeit griindet, ist grundlegend verschieden von der Auf-
fass“ng', nach der die Trinitit ein System von Relationen und
P-I'OZGSET»IOIlen ist. Die Trinitit als Summe zweier Paare von Rela-
tionen ist nicht Dreieinheit ; welche eine Einheit ist Dreier in Einem,
Erschliessung des Einen durch das Zweite und Dritte. In der
Bestimmung der Trinitit ist notwendig ein und — que enthalten;
aber von den romischen Katholiken wird es an die falsche Stelle
gesetzt: es muss nicht in der Lehre von der processio des Heiligen
Geistes a patre filioque enthalten sein, sondern in der Lehre von
der processio filii et spiritus sancti aus dem Vater oder in der Lehre
von der Offenbarung des Vaters durch zwei. Die Heilige Drei-



— 38 —

einigkeit, verstanden im Sinne der Alleinurspriinglichkeit, ist der
sich selbst erschliessende Vater. Im Vater ruht die ganze Fiille
der Gottheit, daher ruht auch die ganze gottliche Fiille in den
Thn erschliessenden Hypostasen — im Sohn und im Heiligen
Geiste. In der Dreieinigkeit ist kein Prozess, kein Selbstwerden;
in ein solches Werden wird sie aber durch die Lehre von einem
System der Relationen und Prozessionen verwandelt. Nach dieser
Lehre entsteht Gott (wenngleich in der Ewigkeit) in Seinen pro-
cessiones, Gott wird hier Er selbst als Ergebnis von Werdens-
prozessen. Hingegen ist bei der Lehre von der Alleinurspriinglich-
keit die ganze Fiille der Gottheit im Vater enthalten, und sie mani-
festiert sich durch Ihn in der ganzen Fiille, oder richtiger: sie wird
in ihrer ganzen Fiille im Sohn und im Heiligen Geist erhalten.

Der besondere Platz des Vaters als der ersten Hypostase in
der Heiligen Dreieinigkeit steht im Zusammenhang mit der be-
sonderen Bedeutung, die er als das erschliessende Prinzip besitzt.
Dadurch wird der Grundsatz der Gleichwiirdigkeit und Gleich-
gottlichkeit aller Hypostasen nicht verletzt, sondern nur ein Unter-
schied zwischen ihnen statuiert. Manchmal wird diese Unter-
schiedenheit im Wesen Gottes mit Worten zum Ausdruck gebracht,
die scheinbar eine Ungleichheit involvieren und die darum zu sub-
ordinationistischen Auffassungen Anlass geben kénnten. Dahin
gehoren z. B. die Worte Christi: «Mein Vater ist grosser als ich»
(Joh. 14, 28), die sich auch der Arianismus zunutze gemacht hat.
Allein, das Wort «grosser» kann nicht im Sinne einer Leugnung
der Gleichwiirdigkeit gedeutet, sondern muss in seiner Bezogenheit
auf die gegenseitige Erschliessung verstanden werden: der Vater
erschliesst sich im Sohn, aber nicht umgekehrt. So sagt Basilius
der Grosse: «Das Wort ,,grosser** bedeutet keineswegs einen Vorzug
dem Wesen nach... es muss vielmehr im Sinne des Ursprungs
und der Ursache verstanden werden» (III, 48). Doch in diesem
Sinne kann nur vom Vater gesagt werden, dass Er grosser ist;
dasselbe kann nicht gesagt werden vom Sohn oder vom Heiligen
Geist, weder was ihre Beziehungen zum Vater noch was auch ihre
gegenseitigen Beziehungen betrifft.

Das Prinzip der Alleinurspriinglichkeit sichert ein Verstindnis
der Heiligen Dreieinigkeit im Sinne der Drei-Einheit; dagegen wird
die Drei-Einheit durch das Prinzip eines Systems von Relationen
gespalten und einem Prozess des Werdens ausgeliefert, handle es
sich auch um ewige Relationen: d. h. die Lehre von der Heiligen



— 39 —

Dreieinigkeit verfillt einem verkappten Subordinationismus. Nach
der romisch-katholischen Konzeption gebiert der Vater zuerst den
Sohn, und nur gemeinsam mit ihm lisst er den Heiligen Geist
ausgehen; folglich besteht hier ein vor und ein nach, es gibt zwe:
Akte, zwei Selbstbestimmungen, die untereinander unverbunden
bleiben. Also besteht auch nicht Gleichheit der Natur der gott-
lichen Hypostasen, denn der Vater alletn kann auf den Heiligen
Geist ebensowenig bezogen werden wie der Sohn allein. Aber ebenso
ist auch der Heilige Geist der unmittelbaren Bezogenheit auf den
Vater und auf den Sohn im einzelnen beraubt. Auf Grund einer
solchen complexio ihrer Relationen koénnen aber die Hypostasen
nicht als gleichewig und gleichgottlich aufgefasst werden: daher
ist auch die Trinitit nicht wesenseine Dreieinheit, sondern ein
gewisses metaphysisch-komplexes Gebilde. Um einer solchen com-
plexio, die die Dreifaltigkeit in einen Prozess des Werdens inner-
halb der Gottheit verwandelt, zu entgehen und die Dreieinheit
zu retten, muss daran festgehalten werden, dass emn und dieselbe
Natur (oder das eine Wesen) gerade in ihrer Einfachheit im Besitze
aller drei Hypostasen bleibt. Dieser Gedanke wird gerade durch
das Prinzip der Alleinurspriinglichkeit erméglicht: der Vater macht
Seine- Natur und Sein Leben dem Sohn und dem Heiligen Geist
zu eigen. Die Alleinurspriinglichkeit des Vaters besagt Einheit
der Natur — Gleichwiirdigkeit und Gleichgsttlichkeit Dreier. Der
Vater ist im konkreten Akt die direkte Grundlage der allheiligen
Dreieinigkeit in ihrem Inneren. Er teilt Seine Natur oder Sein
Wesen mit, nicht sie wird mitgeteilt durch den Vater und den
Sohn — wie eine gewisse unpersonliche Substanz, in welcher die
Hypostasen nur entstehen. Die Alleinurspriinglichkeit des Vaters
rettet daher den persinlichen Charakter des dreihypostatischen
Aktes und beseitigt die Moglichkeit eines verkappten Impersonalis-
mus. .Di_e Alleinurspriinglichkeit macht die heilige Trinitéit zu dem,
was sie 18t, zum dreihypostatischen Akt Gottes, der die Liebe ist.
GOttrl.St Liebe, und kraft ihrer ist Er — Heilige Trinitit. Gott,
der Liebe ist, liebt sich selbst in dreihypostatischer Liebe: als
Liebe des Vaters zum Sohne und zum Heiligen Geist, dann als
Liebe des Sohnes zum Vater und zum Heiligen Geist, und als
Liebe des Heiligen Geistes zum Vater und zum Sohne.

Fiir die romisch-katholische Doktrin ist Gott ein absolutes
System von Relationen, verabsolutierte Bezogenheit: unbezogen
st allein die Natur, die Substanz, Es; die Hypostasen aber sind



— 40 —

Relationen oder Korrelationen. Daraus ergibt sich eine eigenartige
Schwierigkeit — die {ibrigens in der Doktrin Schells dusserst klar
aufgedeckt wird —, die Schwierigkeit ndmlich, die géttlichen Hy-
postasen und die Personlichkeit Gottes zu verstehen, da sich diese
in dieser allgemeinen Relativitit verliert. Diesem hypostatischen
Relativismus legt dagegen der Gedanke der Alleinurspriinglichkeit
Schranken auf, da in ihm die urgestaltige Person des Vaters und
mit Thm die Thm korrelativen Personen des Sohnes und des Heiligen
Geistes festgehalten werden; in dieser Dreipersonhaftigkeit offen-
bart sich die «soborno-katholische», d.h. absolute, in sich selbst
geschlossene Personlichkeit. Die Personlichkeit Gottes ist Liebe,
d. h. realisierte «Sobornosts-Liebe, Dreipersonhaftigkeit, und das
gottliche Leben ist Liebe, d. h. ein Leben Dreier als des Einen
oder des Kinen als Dreier. Die Person und die Personen in Gott
sind nicht Relationen, sondern absolutes Subjekt, das sich in drei
korrelativen, mit-absoluten Zentren hypostatisch erschliesst. Diese
«absolute Relation» ist Korrelation ¢m Absoluten, und zwar nicht
im unpersonlichen, sondern im personlichen Geist.

Fiir die romisch-katholische Doktrin (Schell) ist die Entstehung
der Relationen durch die processiones Selbstbegriindung der Gott-
heit, wobei die Idee der Kausalitit und Notwendigkeit vorausgesetzt
wird. Gott — so erwiigt Schell —, ist causa sui; das bedeutet
nicht blinden Zufall, Willkiir oder Verneinung der Kausalitit,
sondern Selbstursache und Selbstbegriindung; Gott ist fiir sich
selbst notwendig, oder Er beweist sich selbst als «logische Not-
wendigkeit» in der zweiten Hypostase — durch die Erkenntnis
Seiner selbst, und als «sittliche Notwendigkeit» des Selbstzweckes
in der dritten Hypostase — durch den Willen. Damit verwandelt
sich Gott in ein metaphysisches Prinzip, das selbst der Notwendig-
keit einer Selbstbegriindung untersteht. Allein, der Begriff der
Notwendigkeit, in welchem Sinne er auch gedacht sein moge, ist,
in bezug auf Gott, unpassend und unfromm. Sie ist unverursacht
nicht im Sinne eines «blinden Zufalls» oder der Willkiir, sondern
im Sinne der Freiheit und der Uberwindung der Kausalitit im
positiven, nicht im negativen Sinne: Selbstbegriindetsein in actu,
Selbstsein oder Selbstbegriindung beseitigt den Gegensatz von
Freiheit und Notwendigkeit. Ebenso ist auch der Begriff des
Zweckes unanwendbar, nachdem Selbstzeck und Selbstvollendung
in einem Lebensakt verwirklicht sind. Doch das eine wie das andere,
die Freiheit als Wesen Gottes und Sein Selbstgeniigen (aseitas)



—_— 41 —

sind nur Erschliessungen der Liebe, die das Wesen Gottes ausmacht.
Durch die Liebe wird der Gegensatz von Freiheit und Notwendig-
keit, von Willkiir und Kausalitit innerhalb der Gottheit voll-
kommen iiberwunden: es herrscht hier eine einzige Kraft, eine
Kraft, die das freie Streben der Liebe gleichsam zu einem Fatum
macht; doch dieses Fatum iiberwindet in der Seligkeit die Willkiir
der Liebe. In der Liebe ist tiberhaupt jegliche Zwecksetzung iiber-
wunden, denn einerseits ist die Liebe hochstes Streben und hichstes
Ziel, andrerseits ist sie auch bewegende und verwirklichende Kraft.
In der Liebe sind sowohl Kausalitit als auch jede Zweckbezogenheit
vollkommen iiberwunden. Gott ist gerade als Liebe absolut oder,
anders ausgedriickt: nur die Liebe ist absolut: daher enthilt das
Absolute eine Korrelation, ist Gegenseitigkeit, ist Akt und nicht
Faktum. Nur die Liebe hat ihren Grund in sich selbst und ist
insofern frei von allem Begriindetsein, und nur die Liebe findet
in sich selbst ihr Ziel, ihren Sinn und ihre Rechtfertigung. Relative
Liebe ist relativ, und zwar insofern, als sie sich selbst begriindet
und rechtfertigt: die absolute Liebe aber hat ausserhalb ihrer selbst
nichts. Gott liebt sich selbst in der Heiligen Dreieinigkeit, und
dieser innertrinitarische Akt der Liebe enthiilt in sich selbst Freiheit
und Zweck. Ein monohypostatisches Absolutes, sofern ein solches
gedacht werden kionnte, miisste sich vor jemandem, vor sich selbst
oder _Vor der Schopfung begriinden, rechtfertigen und seine Rechte
beweisen. Beweise und Zielsetzungen aber sind Aufgaben jeden
abgesonderten, egoistischen Daseins. Sie sind iiberwunden in der
Liebe.

Schell (und die gesamte romisch-katholische Lehre) fasst die
Trinitit als Selbstbegriindung der Gottheit in Erkenntnis und
Wille auf: durch die Erkenntnis begriindet Gott sich fiir sich selbst
%n Seiner logischen Notwendigkeit und wird dadurch causa sui
m logischen Sinne; durch den Willen entsteht Gott fiir sich selbst
in der Bealitétt, verwirklicht sich in ethischer Notwendigkeit als
Ziel Seiner selbst. Diese Konzeption, wie sie auch bei Eckhart,
Boehme und Hegel zu finden ist, fasst die Gottheit als Dialektik
auf, als Prozess, in welchem jedes folgende Entwicklungsstadium —
der Hypostase entsprechend — Gott in vollkommenerer Weise reali-
siert. Gott wird im trinitarischen Prozess. Es bleibt aber hier
der personalistische Charakter dieser « Selbstbegriindung » im Dunkel,
wihrend der «Inhalt» dieses personlichen Aktes um so grossere
Bedeutung bekommt. Die hegelianische Lehre von der Dreifaltig-



— 42 —

keit als Dialektik in Gott und von dem dialektischen Prozess der
Gottheit entspricht der romisch-katholischen Lehre von der Trinitidt
als einem System von processiones und Relationen. Selbst der
Gedanke an eine Selbstbegriindung der Gottheit muss verneint
werden, denn er fiihrt letzterdings zum dialektischen Modalismus.
Die absolute Personlichkeit kennt keine Selbstbegriindung, sie steht
hoher als Ursache und Zweck. Sie bedarf keiner Beweise ihrer
Wahrheit, denn sie ist die Wahrheit selbst, sie bedarf auch keiner
Selbstrechtfertigung, denn sie ist das Leben in Heiligkeit und
Schonheit. Derart ist Gott Seiner Natur nach, die immer eine
ist in allen Hypostasen. Er erschliesst sich hypostatisch, aber be-
griindet sich nicht selbsthypostatisch. Vor aller Begriindung (in
der Wahrheit) und Rechtfertigung (in der Heiligkeit) liegt das,
was an sich frei ist, und dieses ist iiber jede Begriindung und
Rechtfertigung und iiber jeden Beweis erhaben; auf dieses, jenseits
der Kausalitit und der Teleologie liegende Prinzip kénnen die
Kategorien der Ursache und des Zweckes iiberhaupt nicht an-
gewandt werden, moge auch die Priposition «selbst» mit ihm
verbunden werden: wie Selbstverursachung und Selbsthezweckung.
Die Begriffe der inneren Kausalitit und der Zweckbezogenheit
sind auf Gott unanwendbar; denn Gott ist Geist und als Geist
ist Er Freiheit. Das bedeutet, dass das gottliche Leben kein dia-
lektisches «Es», iiberhaupt nicht ein dialektischer Prozess, sondern
personlicher Akt der Selbstsetzung ist. Die Gottheit ist wahr und
lebendig, sofern sie personlich und absolut, d.h. Liebe ist. Sie
ist die Wahrheit und das Leben, denn sie ist Personlichkeit. Ab-
solute Personlichkeit ist weder «blinde Willkiirs» noch «Zufally,
denn das eine wie das andere sind nur besondere Fille der Kau-
salitdt, bei denen bloss ihre Unklarheit und Formlosigkeit kon-
statiert wird. Hier aber stehen wir vor der absoluten Unméglich-
keit, das Denken in den Rahmen der Begriffe von Kausalitit
und Zweck einzuordnen. Daher ist Gott auch nicht Entelechie
als besondere Zweckursache (wie bei Aristoteles); denn auch da-
durch wiirde zusammen mit der Entelechie ein hoheres Gesetz
der Notwendigkeit in Gott hineingetragen. Gott aber ist iiber
alle Notwendigkeit erhaben. Er ist absolute Personlichkeit, und
in diesem seinem personalistischen, aktuellen Sein verschwindet
alle Kausalitiat. Daher ist Gott die Wahrheit, aus der alle Wahrheit
entspringt; sie ist aber in sich selbst evident und untersteht keinerlei
logischer Notwendigkeit. Gott ist die Heiligkeit, aus der alle



— 43 —

Zweckmiissigkeit entspringt, sie ist aber selbst frei von jeglichem
Zweck. Eben daher konnen auf die trinitarische Gottheit die
Kategorien der Erkenntnis und des Willens, die durch Augustin in
die romisch-katholische Theologie eingefiihrt wiirden, schlechterdings
nicht angewandt werden. Erkenntnis ist eine Funktion des kreatiir-
lichen, beschrinkten, evoluierenden Bewusstseins, ebenso wie der
Wille. Erkenntnis und Wille haben immer vor sich eine gewisse
Unkenntnis und Unrealisierbarkeit. Gott aber erkennt nicht —
denn Er weiss; Gott will nicht — denn Er lebt das unbedingte
Leben; Gott denkt nicht — denn Er ist die Weisheit; Gott be-
griindet nicht sich selbst — sondern erschliesst sich selbst. Die
zweite Hypostase ist nicht Erkenntnis, sondern Wort Gottes: das
Wort spricht sich selbst aus, erschliesst, erkennt aber nicht. Es
ist nicht Erkenntnis; Erkenntnis gibt es nur fir das kreatiirliche,
beschrinkte Sein. Das Wort iiber sich selbst, das Selbstreden
ist nicht Erkenntnisakt. Die dritte Hypostase ist Leben in sich
selbst, d.h. Heiligkeit und Schoénheit; doch hier gibt es nichts
zu wollen, ist kein Platz fiir den Willen, der immer den Mangel
von irgendetwas voraussetzt. Der Wille ist in diesem Sinne ein
Kennzeichen der Schwachheit und Mangelhaftigkeit.

Also bedeutet die Tatsache, dass der Sohn Wort ist, nicht,
dass in Thm eine Erkenntnis Gottes geschieht, die gleichsam ausser-
halb Seiner nicht geschehen wiirde. Und die Tatsache, dass der
Heilige Geist lebensspendender Geist ist, bedeutet nicht, dass nur
in Thm das gottliche Leben sich verwirklicht. Jede Hypostase
besitzt das ganze gottliche Wesen, die ganze Weisheit und das
ganze Leben, nicht mehr und nicht weniger als auch die ¢anderey.
Gerade dies besagt das Dogma der Wesenseinheit und Gleich-
gfittlichkeit aller Hypostasen. Die Unterscheidungen der hyposta-
tl.schen Bestimmungen beziehen sich nicht auf den Inhalt oder
die _1_\75*!3111‘, sondern ganz und gar auf die Art und Weise ihres
'PGI'SOIlllnch(.)n Besitzens. Gott hat sich selbst, erschliesst sich selbst
m PeTSOanChen Akt. Daher liegt der logische Akzent in der Unter-
scheidung der Hypostasen nicht auf dem Inhalt oder auf der Natur,
sondern auf der Person: im Vordergrund steht das Wort nicht als
Erkenntnis Gottes durch sich selbst, sondern als gottliche Hypo-
stase, als persinlicher Akt; und der Heilige Geist nicht als Wille
durch sich selbst, sondern als personlicher Akt vollendeter Selbst-
erschliessung des Lebens. D.h. mit anderen Worten: in keiner
~ seiner Bestimmungen wird Gott fiir sich selbst Objekt oder Ge-



— 44 —

gebenheit — Aufgegebenheit, Gegenstand der Erkenntnis und des
Willens. Uberall bleibt Er Person, fiir die Sein Wesen vollkommen
durchsichtigen, personalistischen Charakter hat. Gott ist nicht
eine Synthese von Erkenntnis und Wille, wozu Ihn der rationa-
listische Anthropomorphismus umdeutet, sondern dreihyposta-
tisches, sich selbst erschliessendes Subjekt, lebendige Dreiperson-
haftigkeit, d. h. Liebe. Nur sie vergeht niemals, wenn auch die
Erkenntnis abgetan wird und der Glaube aufhért, denn nur sie
bringt auch das Wesen des dreihypostatischen Gottes zum Aus-
druck. Stellen wir daher noch einmal fest: der augustinische Ver-
gleich von Erkenntnis und Wille auf die Gottheit ist ein Anthro-
pomorphismus und seine psychologische Analogie — Ausgangs-
punkt der Psychologismen und Verdrehungen in der Lehre iiber
die Heilige Dreieinigkeit.

Kehren wir zuriick zum Ausgangsthema: Die Heilige Drei-
einigkeit als Liebe erschliesst sich nur bei Annahme der Allein-
urspriinglichkeit der viterlichen Hypostase, wobei die drei Hypo-
stasen, als dreifaches Subjekt der gottlichen Liebe, in ihrer Drei-
fachheit bestehen, ohne in Diaden oder paarweise Korrelationen
zu zerfallen. Die Dreieinheit, als Erschliessung der Sobornost des
ICH, ist, wenn man so sagen kann, das a priori der Dreifaltigkeit,
das konkret erfiillt wird in den innerhypostatischen Relationen;
und nicht umgekehrt — nicht diese Relationen sind das a priori,
aus dem sich die Dreipersonhaftigkeit ergibt. Selbstverstindlich
ist diese logische Unterscheidung nur durch Gedankenabstraktionen
realisierbar, allein sie ist fiir die richtige Perspektive sehr wesent-
lich. Denn das Bestehen dreier Personen, als solcher, wird nur in
der Alleinurspriinglichkeit Gottes verwirklicht und verschwindet
bei Annahme einer Zweiurspriinglichkeit oder Ursprungslosigkeit
,in der Heiligen Trinitit.

XIIL. Dreipersonhaftigkeit und Wesenseinheit.

Gott, der in drei Hypostasen Seiende, hat eine Natur, eine
Wesenseinheit. So lautet das Dogma. Wie verhilt sich aber die
Dreifaltigkeit zur Wesenseinheit ¢ Hier kann man zweierlei Irr-
tlimern begegnen: einerseits einer Spaltung der untrennbaren Drei-
einigkeit, einer Verwandlung der Einheit in eine Gesellschaft von
Dreien, von denen jede die gleiche, doch nicht dieselbe Natur besitzt
(Homgusianismus und zugleich Tritheismus), andrerseits ist eine



— 45 —

Verwandlung der heiligen Dreieinigkeit in eine Viereinigkeit 7)
moglich, wobei die drei Personen gemeinsam gleichsam eine vierte
Substanz besitzen (Quaternitas, Tetradismus des Gilbert de la
Porré, dessen Lehre auf dem Konzil zu Reims (1147) verurteilt
wurde 8)). Zuweilen sagen die Viiter, dass der Sohn «aus dem
Wesen des Vaters» geboren ist. (Einer solchen Definition begegnet
man sogar auf dem ersten Okumenischen Konzil: yevyyOérra &
Iazpos, povoyevij, tovtéony éx s ovoias 1o llatpds, sie wurde
aber in das nikaeo-konstantinopolitanische Symbolum nicht auf-
genommen.) Allein, damit soll nur der kreatiirliche Ursprung des
Sohnes nach dem Willen des Vaters verworfen und Seine Geburt
aus dem Wesen festgehalten werden. Derselbe Gedanke ist im
nikaeo-konstantinopolitanischen Symbolum zum Ausdruck ge-
bracht: «Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott.» —
Vor allem muss aber die Frage gestellt werden: Haben die Hypo-
stasen in der Heiligen Trinitdt ihren Ursprung in der Hypostase
selbst, und zwar in der viterlichen Hypostase, oder im Wesen
oder aber in ihrer Ungeteiltheit ? Zuerst muss die zweite Moglich-
keit ausgeschaltet werden, als ob die Hypostasen aus dem Wesen
oder im Wesen entstehen konnten, unabhiingig von der Hypostase.
In dieser Form hat diesen Gedanken wohl niemand ausgesprochen.
Allein er ist zweifellos implicite in der romisch-katholischen Lehre
von den Personen als blossen Relationen, enthalten. Das katho-
lische Prinzip: omnia in divinis sunt unum, ubi non obviat relationis
oppositio — setzt diese vor-hypostatische oder iiber-hypostatische
Einheit, in der und aus der die Hypostasen entstehen, voraus.
Derselbe Gedanke wird in einer feineren, maskierteren Form in
das Dogma eingefiihrt durch die Lehre von dem Ausgang des
Heiligen Geistes aus dem Vater und dem Sohn. Dabei wird an-
genommen, dass ein gewisser Fonds gottlicher Substanz existiert,
deitas (ein doppeldeutiger Ausdruck, mit dem die rémisch-katho-

R
(‘31 62135;2 1:5[!(‘353 r:vurde in der Lehre Joaclfimﬂ von leoris npfgowo.rfen,
) e g des Petrus Lombardus in seinen Sententiae auftrat:
quoniam quaedam summa, res est Pator et Filius et Spiritus sanctus ot
1.l]a non est generans, neque genita neque procedens. Unde asserit, quod
ille non tam Trinitatem, quam quaternitatem astrucbat in Deo, videlicot
tres personas ot illam communem essentiam quasi quartam. Indem Joachim
von Floris Petrus Lombardus der Vervierfachung beschuldigt, verfiillt er
s?lbst dem Tritheismus, fasst die Einheit der Hypostasen qtmsi,colloctivam
sive similitudinariam, gleich wie viele Menschen ein Volk oder viele Glaubige
eine Kirche ausmachen (Denzinger 431).

¥} In der Definition dieses Konzils: divinitas sit Deus et Deus divinitas.

der g



e B sm

lische Theologie oftmals operiert), der folgendermassen «verbraucht»
wird: Aus Seiner Fiille verbraucht zuerst der Vater Kraft zur
Geburt, durch die der Sohn verursacht wird, Thm wird dann die
ganze «iibriggebliebene» Substanz abgetreten, indem auch Er in
die vis spirativa eingeschlossen wird ?). Aus diesem unverbrauchten
Teil des Fonds lassen Vater und Sohn — die denselben gemeinsam
besitzen — den Heiligen Geist ausgehen, der den schon verbrauchten
Fonds ohne die vis spirativa und ohne die vis generativa bekommt
und daher weder selbst gebiert noch ausgehen lasst.

Dieser Gedanke findet sich bei rémisch-katholischen Theo-
logen in verschiedenen Formulierungen 1°). Durch ihn wird zweifel-
los dem Subordinationismus Vorschub geleistet, nicht in bezug

%) Theologiae c¢. compl., 529: generatur antem Filius per intellectum;
et cum ipse sit huius intellectionis terminus infinitus, hane facultatem
exhaurit proinde non potest illa facultas quidquid insuper producere. At
nondum concipitur volendi facultas utpote posterior exhausta. Cum ergo
voluntatem hanc nondum exhaustam accipiat Filius, ut eadem quam habet
Pater, una cum ipso producit ea via Spiritum Sanctum. Enim Filius,
cum ipsius processio sit prior processione Spiritus Sancti, a Patre accepit
voluntatem secundam, debte non secus a Pater Spiritum Sanctum ex eo
procedere (637).

10) Ratramnus spricht geradezu von Deitas unita Patri et Filii, von
denen der Heilige Geist ausgeht (zit. bei Hergenréther, Migne ser. gr. t 102,
479). Joannus Theologus (Flor. 18) behauptete, dass substantia Patris et
Filii est principium, per quod spiratur Spiritus Sanctus, principium, quod
sunt spirantes (ib. 180). Bisweilen wird derselbe Gedanke vorsichtiger
ausgedriickt: es heisst dann nicht Deitas, sondern Deus. «Rationantur
Theologi, Spiritus Sanctus procedit aut quatenas cst Pater aut quatenus
est Deus. Si prius, Spiritus Sanctus erit Filius, quod contra revelationem,
si posterius, tum procedit etiam ex Filio, quia nullum signum coneipi postest,
quo Pater sit Deus, quo Filius non aeque sit Deus» (Hergenrdther ib. 478),
Unvermeidlich ergibt sich daraus: entweder bedeutet Deus nur einen Fonds
von Substanz, von dem der Heilige Geist ausgeht, oder aber Deus ist eine
allgemeine Bestimmung, die sich auch auf den Heiligen Ceist bezicht;
folglich geht Er auch von Sich selbst aus. Zweifellos hat dio grundlegende
Uberlegung Thomas’ von Aquino (S. Theol. I. QU. 36, a. 4. ob. 1) den-
selben Charakter: Si attendatur virtus spirativa, S.s. procedit a Patro
et a Filio, in quantum sunt unum et virtute spirativa, quae significat quodam
modo naturam cum proprietate. Neque est inconveniens unam proprietatem
esse in duabus suppositis, quarum est una natura. Dieser Begriff der virtus
spirativa, als natura cum proprietate, entspricht unzweifelhaft einem ge-
wissen natiirlichen Fonds von Kriiften und Moglichkeiten in der Gottheit,
der die verschiedenen Hypostasen auf verschiedene Art und Weise besitzt
oder in dem sio als Relationen entstehen: éhnliche Gedankenginge findet
man bei Billnart (s. 0.), der zeigt, dass der Vater dem Sohne Seine Natur
mit ihrer unverbrauchten Kraft der spiratio iibergibt, indem er Selbst nur

die vis generativa verbraucht; dem Heiligen Geist aber bleibt schon keine
Prozessionskraft mehr.



s T

auf die Hypostasen, sondern in bezug auf ihre natiirlichen Eigen-
schaften: der Vater besitzt die Substanz + vis generativa -+ vis
spirativa; der Sohn — die Substanz -+ die vis spirativa allein;
der Heilige Geist — einfach nur die Substanz ohne jegliche Pro-
zessionskraft. Ich wiederhole: in der rémisch-katholischen Dog-
matik wird das Bestehen eines gottlichen Wesens, das neben den
Hypostasen oder iiber ihnen existiert, offensichtlich verneint (vgl.
Verordnung des IV. Lateran-Konzils 1215, Denzinger 432); fak-
tisch jedoch wird das Bestehen eines solchen substanziellen Fonds,
d. h. das Bestehen einer Quaternitas, gerade durch die Lehre des
Filioque stillschweigend vorausgesetzt. Jede Unterscheidung in
der Natur der Hypostasen, welche in der Lehre vom Filioque
mit ihrer Zwei-Etagen-Konzeption: Vater, Vater-Sohn, Heiliger
Geist, gemacht wird — geht vom Prinzip aus, dass das Wesen
oder die Natur in gewissem Sinne unabhdingig von den Hypostasen
bestehe. Dies aber widerspricht direkt dem Dogma: dem Satz
vom einen Wesen dreier Hypostasen, tadrov xar’otolar (Greg.
Naz. or. 30, 20; or. 31). Daher kénnen in der Natur der drei Hypo-
stasen keinerlei Unterschiede zugelassen werden, mogen sich diese
auch auf das Besitzen der Krifte beziehen. Die persénlichen
Unterschiede beziehen sich nicht auf das gleiche Wesen, sondern
a:uf den Modus ihres Besitzens; sie beschriinken sich auf die persén-
lichen REIationen, idakoy TV vVmoordoeoy, — xowodv Tijc  ovoiag
(Bas. Magn. ep. 210, 15), sie bestehen nicht im Wesen, obgleich
auch nicht ohne dieses. Eben diesen (ledanken hatte Photius in
seinem Traktat «De mystagogia Sp. Sti», in Sicht, als er, wenn-
gleich mit einer gewissen verbalen Ungenauigkeit, seine These (c. 15)
aufstellte: & 8¢ alroc 6 IHatho dw & dvtod, ob 1) Aoy s qi-
otws T O Aoy dmostaaems, Pater quidquid ex se ut ex causa
Pr'oducit ratione personae, non autem ratione naturae producit.
i\iil;hdei Kritik gegen "diesen Gedanken rennt die rémisch-katho-

e Lehre (Hergenrother) «offene Tiiren ein», wenn sie nimlich

bCWeiSt 2 ’ ’ &
, dass es keine odowi dvvadoraroc und keine tmogracic

(vodaws, kein unpersonliches Wesen und keine wesenlose Person
geben kann. Wohl kaum bedurfte ein so gebildeter Theologe, wie
es .Photius war, einer Belehrung aus den Werken der ihm bekannten
griechischen Viter. Der Gedanke Photius’ ist vielmehr der, dass
man zum Verstindnis der Hypostasen nicht von den Unterschieden
In der Natur ausgehen miisse — Deus oder Deitas (was unvermeid-
lich die Filioquisten tun), sondern von dem Unterschied in den



s AR e

Hypostasen. Photius will sagen, dass man bei der Einkeit und
Gleichheit der Natur aller drei Hypostasen die Quelle der hyposta-
tischen Unterschiede nicht im Wesen suchen soll; man muss die
Entstehung der Hypostasen anders verstehen, nickt aus der Natur,
wenn auch nicht ohne sie. Durch diese Maxime wird die Moglichkeit
logischer Spriinge von der odsia zur s oraoc ausgeschlossen, die
fortwihrend im rémisch-katholischen Relativismus begangen wer-
den, besonders aber im Filioquismus (und in diesem Sinne war der
Schlag Photius’ sehr treffend). Es ist merkwiirdig, dass der Ge-
danke Photius’ auf dem Lateran-Konzil (1215) trotzdem fest-
gehalten wurde, indem man bestimmte, dass distinctiones sunt in
personis et unitas in natura (Denz. 432).

Damit stellte sich die allgemeinere und prinzipiellere Frage,
die unbedingt geklirt werden muss, die Frage ndmlich, die, wie
wir schon erwidhnt haben, bereits im 13. Jahrhundert im Westen
im Zusammenhang mit der Lehre des Petrus Lombardus aufkam
und die dieser in seinen Sententiae in folgende Worte fasste: An
Pater genuit divinam essentiam, vel ipsa Filium, an essentia genuit
essentiam, vel ipsa nec genuit nec genita est ¢ Es ist dies die Frage
nach dem Ursprung der Hypostasen in der Heiligen Dreieinigkeit
oder, was dasselbe heisst, die Frage nach der Ursache oder der
Veranlassung innerhalb der Gottheit. Man kann diese Verursachung
verstehen im Sinne von Entstehung: der Vater, der sich im Besitze
des gottlichen Wesens befindet, gebiert aus sich den Sohn und
gebiert folglich auch Sein Wesen, und weiterhin lisst Er den
Heiligen Geist ausgehen und damit ebenso Sein eigenes Wesen.
Auf diese Weise entsteht gleichsam eine Gesellschaft dreier oder
eine Familie; das fithrt aber zum homéusianischen Tritheismus —
und zur Entstellung des Dogmas. Denn wie kann dabei die Gleich-
heit des Wesens, die Homousie, gewahrt bleiben? Petrus Lom-
bardus antwortet auf seine eigene Frage in dem Sinne, dass das
gottliche Wesen an sich weder geboren werde, noch geboren werden
konne — eine Auffassung, deretwegen ja auch Joachim der Qua-
ternitdt beschuldigt wurde. Petrus Lombardus schloss sich dem
IV. Lateran-Konzil an, das eine, wenngleich ungenaue, aber im
allgemeinen doch richtige Losung dieser Frage gab. Die Bestim-
mung des Konzils nennt das gottliche Wesen nicht sehr gliicklich
quaedam summa res, die wahrhaftig Vater, Sohn und Heiliger
Geist ist, sed illa res non est generans, neque genita, nec procedens,
sed est Pater qui generat et Filius qui gignitur, et Spiritus Sanctus



wy 40 e

qui procedit. Licet igitur alius sit Pater alius Filius, alius Spiritus
Sanctus, non tamen aliud. .. Pater ergo quod sine alia diminutione
Filius nascendo substantiam Patris accepit, et ita Pater et Filius
habent eandem substantiam: et sic eadem res est Pater et Filius,
nec non et Spiritus Sanctus 11).

Bei aller terminologischen Ungenauigkeit und Ungeschliffen-
heit dieses barbarischen Lateins kann doch der grundlegende Ge-
danke erfasst werden: dass die Substanz oder das Wesen Gottes
nicht als Gegebenheit, als ein gewisses Es oder als ein Fonds, Deitas
besteht, sondern vollkommen vermengt ist mit der Hypostase,
nur als hypostatischer Akt existiert; daher ist die Substanz nicht
generans, aber der Pater est gencrans, sie ist noch genita — Filius
gignitur. .. usw. Daher ist es einfach unzutreffend, vom Wesen
im Gegensatz zu den Hypostasen zu sprechen: der hypostatische
Akt dringt in die Tiefen des Wesens ein. Daher kann die gottliche
Person unmittelbar nur der gittlichen Personlichkeit «entspringenn,
denn etwas anderes gibt es nicht, dem sie entspringen konnte.
(Es widerspricht dieser Maxime und bedeutet Impersonalismus,
wenn man zu komplizierten Konstruktionen wie: zu der des Patre
Filioque und den zwischen ihnen bestehenden Unterschieden Zu-
flucht nimmt.)

I‘n allen drei Hypostasen ist nicht verschiedenes Wesen, sondern
das e.lne und gleiche, das eine gottliche Leben. Daher ist die weitere
Bestimmung des Lateran-Konzils unrichtig: Pater ab aeterno
generando Filium suam substantuam ei dedit (auch die Berufung
auf Joh. 10, 29 ist falsch). Denn das kann so verstanden werden,
als ob die Substanz die Gebirende sei, oder so, dass sie eine gewisse
Gegebenheit darstellt, die man geben und nehmen kann: das aber
fithrt unvermeidlich zur Homousie, zur Selbstwiederholung in Gott.
D_&her kann auch von einer Ubergabe des Wesens in diesem drei-
°lnen, personlichen Akt iiberhaupt nicht die Rede sein, denn es
1§t nicht am Platz, von einer Ubergabe zu reden da, wo eine wirk-
liche Gleichheit vorhanden ist.
~ Die gottliche Personlichkeit ist in ihrer Absolutheit «soborno-
katholisch»; sie verwirklicht sich dreihypostatisch, als dreieines ICH,
das gleich real ist in seiner Dreifachheit und in seiner Einheit.
Die in dieser Richtung verstandene Trinitit ist Realisation der

1) Es wird hinzugefiigt: ab utroque procedens; auf welche Weise
aber dieses ab utroque bei einem solchen Verstiindnis realisiert werden kann,
bleibt ungekliirt, richtiger: es kann gar nicht realisiert werden.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1045, 4



Personlichkeit. Allein, sie kann auch in einer anderen Richtung
verstanden werden, ndmlich als Realisation des gottlichen Wesens
und Lebens. Der absolute Geist «erlebt» sein Wesen und sein
Leben auf eine dreihypostatische Art und Weise, nicht als Gegeben-
heit, sondern als Akt; die Eigenschaft des Aktes aber ist es, zu-
gleich persinlich und substantiell zu sein. Diese Einheit, dieses
absolute Durchdrungensein der Tiefe des Geistes vom personlichen
Selbstbewusstsein ist dem kreatiirlichen Geist nicht eigen; fiir ihn
ist gerade eine gewisse Unterschiedenheit der Person und des
Wesens, des Bewusstseins und des Unterbewusstseins, charakte-
ristisch, obgleich diese im schopferischen Leben immer tiberwunden
wird. Die absolute Vereinigung von Person und Wesen in Gott —
die nur im Gedanken (énwoia) getrennt werden konnen — muss
eben das Fundament der Lehre von der Wesenseinheit oder Gleich-
heit des gottlichen Lebens dreier Hypostasen sein. Wenn auch
zuweilen gesagt wird, dass der Sohn vom Wesen des Vaters geboren
wird und der Heilige Geist vom Wesen des Vaters nicht geboren
wird, aber ausgeht 12), so wird damit nur jede Unterschiedenheit
in ihren Naturen verneint, aber keineswegs ihr paralleles Bestehen
als gegenseitige Wiederholung behauptet. Ganz im Gegenteil: die
drei Hypostasen unterscheiden sich «nicht dem Wesen, sondern
der kennzeichnenden Eigenschaft einer jeden Hypostase nachy;
und sie haben «das eine, einfache Wesen in drei vollkommenen
Hypostasen», daher «bestehen sie gegenseitig, die eine inder anderen»
und haben «Gleichheit ihres Wesens» 13). Sie sind drei Gestalten
des Lebens der einen, dreihypostatischen Persénlichkeit. Gott der
Vater hat Sein Wesen, er «erlebt» Sein absolutes Leben auf eine
absolut personliche Art und Weise. Das bedeutet, dass EKr sich
selbst, Sein eigenes Wesen offenbart im Akt persdnlicher Liebe
durch die Geburt des Sohnes, und ebenso realisiert sich Sein eigenes
Leben im Akt personlicher Liebe durch die Ausgiessung des Heiligen
Geistes. Er lebt Sein Leben in anderen und durch andere, und auch
das ist Seine persénliche und daher dreihypostatische Erschliessung.
Also kann nicht gesagt werden, dass der Vater aus Seinem Wesen
gebiert und ausgehen lisst, denn es gibt kein Wesen im Unterschied
zur personlichen Selbsterschliessung und zum personlichen Leben.
Dieses Wesen ist personalistischer 4%t des Selbstbewusstseins durch
Geburt und Ausgang. In diesem Sinne ist es richtig zu sagen,

12) Heiliger Johannes Damascenus. De fide orthodoxa, I. 8.
13) Thidem.



— 5]l —

dass die Substanz non gignit, non gignitur, non spirat, non spiratur,
sondern dass es nur Pater ist, qui generat et spirat.

Ebenso ist es mit den anderen Hypostasen, die ja als personliche
Zentren vollkommen gleichwiirdig sind. Gott der Sohn «erlebt»
Sein gottliches Leben, Sein Wesen, als der den Vater (aktiv) Er-
schliessende und als der von Ihm Geborene, und als der den Heiligen
Geist Aufnehmende. Sein Geborensein indert nichts daran, dass
Er dabei Vollkommene Person bleibt, die ihr eigenes Wesen besitzt,
welches den anderen Hypostasen gleich und, wenn auch auf eigene
Art und Weise, allen gemeinsam ist. Dasselbe gilt fiir den Heiligen
Geist. Diese Gleichheit des gottlichen Wesens verwirklicht sich
in drei Hypostasen, die sich entsprechend dem Modus ihres Selbst-
bewusstseins, als Vater, Sohn und Heiliger Geist unterscheiden,
aber ein Leben und ein Wesen besitzen, so dass «jede von ihnen
mit der anderen eins ist, nicht minder als mit sich selbst» 14),
Das eine Leben ist substantieller Akt der Liebe — Gott ist Liebe. ..
Wie muss also die Frage beantwortet werden, die im Westen im
XII.—XIII. Jahrhundert gestellt und auf dem IV. Lateran-Konzil
eine Losung fand, die Frage nimlich: Wird der Sohn von der Person
oder vom Wesen des Vaters geboren ? — Fs muss die Frage selbst
aufgelost werden, denn sie ist unrichtig und irrefithrend; es gibt ein
S_OICheS «oder — odery gar nicht und ebensowenig ein «und — und»;
die Frz.Lg.e kann nicht beantwortet werden. Alle drei Hypostasen
der Helhgen Dreieinigkeit erschliessen sich die eine durch die andere
u.nd manifestieren darin gegenseitig, die eine fiir die andere, das
eine gottliche Wesen, jedoch — auf hypostatische Art und Weise.
Die Vorstellung, dass irgendein Wesen #ber oder unter oder hinter
den Hypostasen bestehe und ihre ausserpersonliche Grundlage
bilde, muss als fiir den absoluten Geist inadiquat verworfen
werden. (Daher kann von der Geburt des Sohnes und der Spiration
des Heiligen Geistes aus dem Wesen des Vaters nur im uneigent-
lichen, nicht direkten Sinne gesprochen werden, nimlich zum
Zwecke, den Gedanken an ihren Ursprung aus dem Nichtsein,
d. h. an ihre Kreatiirlichkeit, auszuschliessen, wie es die Viiter ja

auch gemeint haben.)
Wenn die Wesenseinheit der Heiligen Dreieinigkeit festgehalten

wird, bekommt das Prinzip der Alleinursprimglichkeit, die «die
Gleichwiirdigkeit der Natur ausmacht», eine besondere Bedeutung.
Daher — so fihrt der Heilige Gregor der Theologe fort — «blieb

14) Ibidem.




die Einheit, welche sich von Ewigkeit auf die Zweiheit hinbewegte,
auf der Dreiheit stehen, und dies ist fiir uns Vater und Sohn und
Heiliger Geist 1°).»

Die Einheit des gottlichen Wesens oder Lebens wird durch die
Einheit des Ursprungs bestimmt. Der Vater ist eben die Urwesen-
heit, die sich im Sohn und im Heiligen Geist offenbart, die ihrer-
seits im hypostatischen Ursprung mit dem Vater verbunden sind.
In diesem (aber auch nur in diesem) Sinn kann man sagen, dass
der Vater eben dieses gottliche Wesen oder Leben ist, das im
Sohn und im Heiligen Geist lebt und sich offenbart und das von
Thm seinen Ursprung hat. Dieses Prinzip umzustossen oder ein-
zuschriinken, das kéime einer Entstellung und Einengung der Frage
nach den Hypostasen und dem Wesen gleich. Denn bei der Allein-
urspriinglichkeit des Vaters, die darin besteht, dass aus Thm der
Sohn und der Heilige Geist hervorgehen, der Sohn durch die Geburt,
der Heilige Geist durch die Hauchung, bekommt das ganze Leben
der Heiligen Dreieinigkeit einen durch und durch personalistischen
Charakter, und die Méglichkeit allein, einen Gegensatz zu kon-
struieren wie der zwischen Person und Wesen, fillt weg, denn
die Person ist Wesen, und umgekehrt ist das Wesen ein persénliches
Prinzip, und das eine Wesen besteht schlechterdings dreifach im
dreihypostatischen Akt. Es geniigt aber, dieses Prinzip der Allein-
urspriinglichkeitt wankend zu machen, und in das Verstindnis der
Heiligen Trinitdt wird entweder ein Chaos hineingebracht, weil wir
dann annehmen miissen, dass jede der Hypostasen ununterschieden
jeder andern entspringt (das hat in dieser Form wohl noch niemand
behauptet); oder aber, es muss ein Dualismus, d. h. in diesem Fall,
es miissen zwei Ursprungsprinzipien angenommen werden (worauf
mit Recht Photius in seinem ersten Argument hinweist): Vater
und dann Vater und Sohn. Damit ist aber die Heilige Dreieinigkeit
nicht mehr die lebendige Selbstoffenbarung des einen, dreihypo-
statischen Subjekts, sondern ein System von Relationen. Und
andrerseits wird damit auch eine Trennung der Natur und der
Hypostase vollzogen, in dem Masse nimlich, als es moglich wird,
sie einander entgegenzustellen. Und zwar: weil Vater und Sohn
den Heiligen Geist gemeinsam hauchen, nicht auf Grund dessen,
was sie unterscheidet, in ihrem hypostatischen Gegensatz, sondern
auf Grund dessen, was sie gleichmacht und vereint, d.h. wie
anzunehmen ist, auf Grund des ausser ihrer hypostatischen Selbst-

15) Gregor der Theologe, Orat. 29.



bestimmung noch iibrigbleibenden Wesens, d. h. auf Grund einer
gewissen, ihnen gemeinsamen Gegebenheit. Damit wird aber die
Lehre vom Verhiltnis zwischen Person und Wesen in Gott zweifellos
entstellt (was sogar im Widerspruch zur Bestimmung des IV. Lateran-
Konzils steht, siehe oben). Die Hauchung des Heiligen Geistes
ist dann nicht personlicher Akt — ein solcher konnte nur bei einer
Spiration durch die Person, d. h. durch den Vater stattfinden —,
sondern sie vollzieht sich bloss in einem wunpersonlichen Ereignis
im Leben zweier. Sogar die romisch-katholische Doktrin an-
erkennt, dass die zwei als zwei den Heiligen Geist nicht spirieren
kénnen. Wenn das aber die zwei getrennt nicht zu tun vermdégen,
so konnen sie es auch nicht, wenn sie eins sind und folglich als
unpersénlich erscheinen miissen. Andernfalls miisste man noch
eine neue, zwei-eine Hypostase, Vater-Sohn, hinzudenken und die
Trinitit tetrahieren. — Aus allen diesen Griinden muss noch einmal
das patristische Prinzip der Alleinurspriinglichkeit in der Heiligen
Trinitit hervorgehoben werden, durch das allein der Irrweg des
Impersonalismus vermieden werden kann.

Der Versuch, iiber die Personlichkeit Gottes hinauszugelangen,
um hinter ihr die Substanz zu erblicken, ist hier nicht mehr be-
rechtigt. Es ist wahr, dass Gott nicht Hypostase ohne Wesen,
dvodowos, wie er auch nicht Wesen ohne Hypostase, darvadoraros,
ist, sondern in Gott sind Hypostase und Wesen vollkommen ver-
einigt, untrennbar und werden nur in der bedingten menschlichen
Abstraktion unterschieden 18). Das Wesen ist vollkommen klar
fir die Person. Es kann daher das rémische a Patre Filioque

18) Nur im kreatiirlichen Sein besteht zwischen der Person und der
Substanz cin realer Unterschied: die Substanz ist der Seins-Schoss und
zugleich die unerleuchtete Finsternis («Nieht-Ich»), die sich fortwihrend
Mm Ich manifestiert und in das Selbstbewusstsein eindringt; darin besteht
das kreatiirliche Leben, Dio Gegentiberstellung von Hypostase und Wesen

am im Zeitalter der arianischen Streitigkeiten als ein logisches Hilfsmittel
auf: dqep Begriff selbst des duooiaos hat vor allom negative Bedeutung.

urch 1hl’l wird das arianische dvx && ololas 10t Ilarpds verworfon; diese
lntztere Best,immung hat in der Dogmengeschichte keine positive Bedeutung
Orlangt_ Es ist charakteristisch, dass der Ausdruck éucovaos im Glaubens-
Symbol nicht auf den Heiligen Geist angewandt ist; hier geniigte es, zu sagen:
¢der vom Vater ausgeht». Weiterhin wird im chalcedonischen Dogma der
Bogriff des Wesens otoi gebraucht fiir die Nebeneinanderstellung von
gottlicher und menschlicher Natur, d. h. er ist cbenfalls ein korrelativer
Begriff: Christus vereinigt in sich bei der vollen Einheit der Hypostasen
zwei Naturen. Dieselbe Nebeneinanderstellung wird in das Dogma des
VI. Konzils, in die Lehre von den zwei Willen und den zwei Energien in
Christus, der gottlichen und der menschlichen, aufgenommen.



—_ 54 —

nicht irgendein ausserpersonliches oder iiberpersénliches Dasein
bezeichnen, in welchem der Vater und der Sohn, durch personliche
Eigenschaften sich unterscheidend, gleichzeitig nicht unterscheiden
wiirden. Daraus folgt, dass, ausser der allgemeinen Einwesenheit
der Heiligen Trinitdt, keinerlei substanzielles que zwischen Vater
und Sohn sein kann; und die Vorstellung, dass der Vater dem
Sohne die so wichtige Fihigkeit tibergibt, den Heiligen Geist aus-
zugiessen, der gottlichen Dreieinigkeit nicht entspricht 17). Die
drei Hypostasen bestehen als personliche Zentren unter sich ge-
trennt und sind ohne jegliches que, zugleich aber sind sie wesens-
gleich und untrennbar; und die ganze Heilige Dreieinigkeit ruht
in der Alleinurspriinglichkeit des Vaters als der Urquelle, als dem
Urheber. Und in diesem (und doch gerade und nur in diesem)
Sinne kann man sagen, dass die ganze Trinitdt der Vater ist,
der sich im Sohne und im Heiligen Geiste offenbart. Dies eben
ist in dem Wort zum Ausdruck gebracht: «Mein Vater ist grosser
denn Ich» (Joh. 14, 28, in der feierlichen Rede iiber den Heimgang
zum Vater). Dieses «grosser» beschriankt nicht die Gleichwiirdig-
keit und Gleichgéttlichkeit der Hypostasen, sondern stellt ihre
Relationen als des Spirators und des Ausgehenden, des Erschliessen-
den und des Erschlossenen fest. (Diese Korrelation ist das Leit-

17) Eine unerhérte Verletzung dieses Prinzips finden wir in der Formel
des Florentinischen Konzils, wo diese Trennung von Hypostase und Usis,
deren Uberwindung den Mittelpunkt des trinitarischen Dogmas bildet,
geradezu festgehalten wird: Spiritus Sanctus ex Patre et Filio aeternaliter
est, et essentiam suam suumque esse subsistens habet ex Patre simul ox
Filio... Et quoniam omnia, quae Patris sunt, Pater ipse unigenito Filio
suo gignendo dedit praeter esse Patrem, hoc ipsum quod Spiritus Sanctus
procedit ex Filio, ipse Filius a Patre aeternaliter habet (Deuz. 691). Der
falsche Standpunkt in der Frage nach der Beziehung der Hypostase zum
Wesen kommt auch in einer anderen Formel des Florentinischen Konzils
zum Ausdruck, im Decretum pro Jacobitis: Haec tres personae sunt unus
Deus et non tres Dei: quia trium est una substantia, una essentia, una
natura, una divinitas, una immensitas, una actornitas, omniacque sunt
unum, ubi non obviat relationis oppositio (D. 703). Ungenau und geradozu
unrichtig ist die Formel: trium est una substantia, statt: tres sunt una
substantia; andernfalls wird der Begriff ciner gewissen iiberhypostatischen
Gegebenheit vorausgesetzt, die den gemeinsamen Besitz Dreier ausmacht,
impliciert. Eine solche Gemeinschaft ist nicht Wesenseinheit, 1st nicht Gleich-
heit des Lebens, sondern ist viclmehr oin Mitbesitzen, das einen Gegenstand
des Besitzens oder wiederum eine Gegebenheit voraussetzt. Fir ein solches
Verstiindnis spricht das weitere, wo schlechterdings der Begriff von omnia
sunt unum auftaucht und wo kein Verhiltnis der Entgegensetzung besteht.

Dieses unrichtige Axiom wurde Ausgangsprinzip dos scholastischen Imper-
sonalismus.



s BB

motiv des ganzen Johannes-Evangeliums da, wo von den Be-
zichungen zwischen Vater und Sohn die Rede ist 18)). Dieses grdsser
bedeutet eben die Alleinurspriinglichkeit des Vaters, welche die
Grundlage der gottlichen Dreieinheit ist.

Paris. Sergius Bulgakow.

18) Dasselbe wird auf den Heiligen Geist angewandt: «Iir wird Mich
verherrlichen; denn Er wird aus dem Meinigen nehmen und es euch ver-
kiindigen. Alles was der Vater hat, ist Mein» (Joh. 16. 14, 15): der Vater
offenbart sich im Sohn, und der Sohn wird verkiindet vom Heiligen Geist,
doch alles dies ist Offenbarung des Vaters durch den Sohn im Heiligen Geist.
In diesem Sinn kann auch der bekannte Ausspruch des Heiligen Basilius
des Grossen aufgefasst werden, dass niamlich «der Sohn Ebenbild des Vaters
und der Heilige Geist — Ebenbild des Sohnes ist» (de Spiritu Sancto).




	Capita de Trinitate

