Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Der rémische Bischof Viktor I. und der Primat
Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404200

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der romische Bischof Viktor I. und der Primat.

In meinen Abhandlungen iiber die Primatsfrage im 1. Klemens-
brief und in den Briefen des Ignatius von Antiochia (I. K. Z. 1942,
S. 25 ff. und 186 ff.) habe ich als Krgebnis herausgestellt, dass
sich bis zur Mitte des 2. Jahrhunderts der monarchische Episkopat
im abendlindischen Teil des Imperium Romanum nicht nach-
weisen lisst. Im Osten des Reiches, dem Schauplatz der Aus-
einandersetzung und Mischung der verschiedenen Religionen und
Kulturen, schon zu Beginn des Jahrhunderts entstanden, hat er
sich in den lokalen Kirchen des Abendlandes erst spiter wihrend
des Abwehrkampfes gegen die gnostische Hiresie als notwendig
erwiesen und durchgesetzt. In der Kirche Gottes von Rom ist
die Entwicklung nicht anders verlaufen, es findet sich dort, wie
Herm. vis. 11, 4, 2 f., zeigt, das Kollegium der Presbyter, dem die
Leitung der Gemeinde obliegt, noch gegen 150. In Anicetus, dessen
Amtszeit in die Jahre 154—165 fillt, erblickt man dagegen mit
Recht den ersten Episcopus Romanus. Von einem Primat des
Bischofs von Rom konnte aber erst die Rede sein, nachdem der
Episkopat sich in der Kirche der Reichshauptstadt durchgesetzt
hatte. Wie es damit zur Zeit, als Anicetus die rémische Kirche
leitete, bestellt war, zeigt eine Stelle aus dem Mahnschreiben,
welches Bischof Irendus anlisslich des Osterstreites, von dem
unten niaher zu sprechen sein wird, an Bischof Viktor gerichtet
hat. Kusebius hat das wichtige Schriftstiick gekannt und es in
seiner Kirchengeschichte V, 24, 12 ff., aufbewahrt. In dem Brief
geht Irendus auf die Vorgeschichte des Streites in der réomischen
Kirche selbst ein, erinnert den kampflustigen Viktor an die fried-
liche Auseinandersetzung zwischen seinem Vorginger Anicetus
und dem ehrwiirdigen Bischof Polykarpus von Smyrna und schreibt :
«... Als der selige Polykarp in Rom sich aufhielt,... machten sie
iiber einige andere kleine Zwistigkeiten sofort Frieden; sie hatten
keine Lust, iiber diesen Hauptpunkt miteinander zu streiten ;
denn weder konnte Anicetus den Polykarpus dahin bringen, nicht
zu beobachten. .. noch auch iiberredete Polykarpus den Anicetus
zu beobachten. Dieser erklarte nimlich, er miisse den Brawch der
Presbyter vor thm festhalten. Trotz diesen Umstinden hielten sie
Gemeinschaft miteinander. Anicetus iiberliess beim Gottesdienst



—_— 14 —

dem Polykarpus die Leitung der Eucharistie, aus Achtung offenbar.
Dann schieden sie im Frieden voneinander. ..» Diese kurze sach-
liche Darstellung des Lyonenser Méartyrerbischofs zeigt, dass Ani-
cetus weder eine Primatstellung hatte, noch eine solche bean-
spruchte. Vielmehr stehen sich er und Polykarpus als gleich-
berechtigte Bischofe ihrer lokalen Kirchen einander gegeniiber.
Auch tritt nirgends hervor, dass der greise Polykarpus, der
letzte der Apostelschiiler, der noch mit «Johannes, dem Jiinger
unseres Herrn, und den iibrigen Aposteln Umgang gepflogen
hatte», etwa auf Vorladung hin die lange Reise nach der Reichs-
hauptstadt unternommen hat. Aus eigener Initiative ist er in
Rom erschienen, um mit Anicetus tiber verschiedene driangende
Fragen, u. a. auch iiber die Frage, an welchem Tag Ostern zu feiern
und die Fasten zu beenden seien, sich auszusprechen. Die Kirche
Gottes in Rom war nun einmal die angesehenste Christengemeinde
des Abendlandes, sie hatte den Vorzug, die Lehre und die Griber
der beiden Hauptapostel zu besitzen, sie war aus diesem Grund
fiir die Kirchen des Westens die autoritative Stelle (Tertullian,
de praescr. haer. 36), wenn «es galt, die Echtheit der Glaubens-
iiberlieferung festzustellen». Es kam zu einer Aussprache zwischen
den beiden Bischéfen, die sich in den ruhigen Grenzen der Sachlich-
keit hielt. Jeder brachte die Griinde fiir den in seiner Kirche
geiibten Brauch vor. Dabei fillt besonders auf, dass der rémische
Bischof sich darauf beschrinkt, Polykarpus mit Worten zu iiber-
reden (den kleinasiatischen Osterbrauch) nicht zu beobachteny,
aber dabei keinen autoritativen Druck anwendet. Dieser blieb bei
seinem Standpunkt und berief sich auf die von «Johannes, dem
Jinger des Herrn, und den iibrigen Aposteln» iiberkommene
Tradition. Nun sollte man erwarten, dass Anicetus sich auf die
tibergeordnete Autoritdt des Petrus berufen hiitte, wie es seit dem
3. Jahrhundert die Bischofe von Rom zu tun pflegten. Das war
aber nicht der Fall, sondern jener begriindete seinen Standpunkt
lediglich damit, dass «er den Brauch der Presbyter vor ihm fest-
halten miisse». Auch von Paulus als dem anderen Apostel der
romischen Kirche ist nicht die Rede. Massgebend ist also, wie im
profanen Leben der Romer allein mos maiorum den Ausschlag
gab, mos presbyterorum. Nachdem beide Bischofe die Praxis
ihrer Kirchen dargelegt und begriindet hatten, feierten sie zum
Ausdruck «der Gemeinschaft zwischen ihnen» die Eucharistie.
Dabei iiberliess Anicetus dem Polykarpus die Leitung «offenbar



— 15 —

aus Achtung», wie Irendus hinzufiigt. Beide schieden im Frieden
voneinander, jeder hatte des anderen Standpunkt anerkannt.
«Und», so schliesst mit besonderer Betonung Bischof Irenius seinen
Bericht, «sowohl diejenigen, welche es so hielten, wie diejenigen
welche es nicht so hielten, lebten im Frieden mit der ganzen
Kirche.» Noch war die Kirche Christi ein Bund autonomer Ge-
meinden, die derselbe Glaube und dieselbe Liebe in dem einen
Haupt, dem verklirten Christus, verband, noch anerkannten sich
die Bischofe, die Fiihrer der lokalen Kirchen, als gleichgestellte
Nachfolger der Apostel, noch strebte weder einer von ihnen noch
eine der Kirchen darnach, Rechtsanspriiche iiber die anderen
durchzusetzen, sie ihrer Autonomie zu berauben !), um aus dem
« Liebesbund» schliesslich ein geistliches Reich mit zentralistischer
Organisation zu machen.

Etwa vierzig Jahre spiiter, gegen das Ende des 2. Jahrhunderts,
flammte der Passahstreit wieder auf und entwickelte sich derart,
dass die Einheit der Gesamtkirche ernstlich bedroht wurde. Der
Mann, welcher die an und fiir sich unbedeutende Abweichung in
einem liturgischen Brauch zu einer entscheidenden Frage machte
und dadurch den Streit auf die Spitze trieb, war der rémische
Bischof Viktor I., dessen Amtszeit in die Jahre 189—199 gesetzt
wird. Zwar besitzen wir nichts Geschriebenes von ihm. Hierony-
mus berichtet de vir.ill. ¢. 34, 53, er habe schon vor Tertullian
in lateinischer Sprache geschrieben — der erste romische Bischof,
von dem wir das wissen. Auch seine Herkunft und friihere soziale
Stellung ist uns nicht bekannt. Dennoch ist er «nach Klemens
der zweite in der Reihe, der mehr als bloss ein Name fiir die Nach-
welt ist» 2). Als Quelle fiir die Vorgiinge, um die es sich handelt,
steht uns nur der Bericht des Eusebius hist. eccles. V, ¢. 23
Verfiigung. Dieser ist aus dem Grund wertvoll, weil er auf Doku-
menten basiert, die noch Anfang des 4. Jahrhunderts erhalten
waren. So erwihnt Eusebius drei Schreiben der zu Synoden zu-
sammengetretenen Bischiofe von Palistina, Italien und Pontus,

25, zur

1) Diesen Prozess hat anschaulich Friedrich Heiler in seinem gross-
angelegten Woerk tiber «Die katholische Kirche des Ostens und Westensy,
Bd. 11, Die romisch-katholische Kirche, 1. Teil, Miinchen 1941, geschildert.

3) Vel. Erich Kaspar, Geschichte des Papsttums T, 1930, S.19 ff.,
ferner Friedrich Heiler, a.a. 0. 8. 199 f.; Heinrich Béhmer, Viktor I. in
Haucks RE 3 XX, 8. 600 f., ausfihrlicher Joseph Langen, Geschichte der
romischen Kirche I, 1881, S. 182 ff. Vgl. auch Franz Xaver Seppelt, Der
Aufstieg des Papsttums 1931, S. 28 ff., und Johannes Haller, Das Papst-
tum I, 1934, S. 24 f.



— 16 —

zwei Schreiben der Gemeinden in Gallien und der an der Ostgrenze
des Imperiums gelegenen Landschaft Osroéne und einen Privat-
brief des Bischofs Bacchyllus von Korinth. Ausserdem seien «sehr
viele andere» vorhanden gewesen. Von den Synodalschreiben der
Bischéfe der Provinz Asia und von Palistina wie auch von dem
Brief, welchen Irenius «im Namen der Briider in Gallien» schrieb,
gibt Kusebius Teile des Inhalts wortlich wieder. Merkwiirdig ist
dagegen, dass er von den verschiedenen Schreiben des Bischofs
Viktor, welcher doch die Hauptperson in dem gefihrlichen Streit
war, nichts mitteilt. Das ist um so bedauerlicher, als gerade der
Brief geecignet ist, die Motive hervortreten zu lassen, welche die
Handlungen eines Menschen bestimmen. Aus Hippolyths refect.
omn. haer. IX, 12, 10, geht hervor, dass Viktor es verstand, ge-
schickt gegebene Vorteile auszunutzen. So erlangte er durch die
Vermittlung der schénen Marcia, der «pidid@eos mailaxi» des Impe-
rators Commodus, die Befreiung von Christen aus den beriichtigten
Bergwerken Sardiniens. Seine diplomatische Gewandtheit zeigte
sich auch im Osterstreit. Zu derartigen Auseinandersetzungen in
den eigenen Reihen war die Lage der Christen in den Jahren, als
Viktor das Bischofsamt bekleidete, besonders geeignet. Genoss
doch die Kirche Christi wihrend der Regierungszeit des Imperators
Commodus (Mirz 180 bis Dezember 192) und der ersten Hilfte
der Jahre des Imperators Septimius Severus (April 193 bis Fe-
bruar 211) eines nur durch wenige Martyrien getriibten Friedens
liber das ganze Imperium hin. Gerade die Verhiltnisse der romi-
schen Christengemeinde lagen in jenen Jahren giinstig. «Die
dortige Kirche kam jetzt immer mehr in die Lage, durch ihre
Reichtiimer, durch den Einfluss weitreichender Verbindungen,
durch den Glanz vieler ibr angehériger Namen ihre Stellung als die
erste und angesehenste unter allen Kirchen des Reiches behaupten
und geltend machen zu koénnen 1.)» In welchen Jahren der Amts-
zeit Viktors der Passahstreit sich abgespielt hat, lisst sich nur an-
nihernd bestimmen. Da jener im Jahre 189 dem Eleutherus auf
dem Bischofsstuhl folgte, anderseits mit dem Jahre 197 die Christen-
verfolgungen allenthalben im Imperium einsetzten, so kommt dafiir
die erste Hélfte der neunziger Jahre in Frage. Ebensowenig ein-
deutig lisst sich auf die Frage eine Antwort geben, wie es zum
Wiederausbruch des Streites gekommen ist, der zur Zeit des Ani-
cetus, wie oben gezeigt wurde, nicht beendigt worden war. Sicher

1) Joseph Langen, a. a. O. S. 185,



— 17 —

ist, dass bei der bunt zusammengesetzten Bevilkerung der Welt-
stadt Rom zur Christengemeinde daselbst auch Briider aus der
Provinz Asia gehorten, welche gewohnt waren, die Osterfeier nach
der in ihrer Heimat geltenden johanneischen Tradition mit den
Juden am 14. Nisan zu begehen, gleichgiiltig auf welchen Wochen-
tag jener Termin fiel. Ihre Weigerung, davon zugunsten der
romischen Praxis, wonach Ostern am darauffolgenden Sonntag
gefeiert wurde, abzugehen, musste Unruhe in die Gemeinde bringen.
Dazu kam, dass der Presbyter Blastus «die gesunde Ordnung der
Kirche» durch die Behauptung «storte», Ostern sei dem Gesetz
des Moses entsprechend am 14. Nisan zu halten. Nach Tertullian
de praescript. c. 53 hat er damit «auf verstohlene Weise das Juden-
tum wieder einfithren wollen». Offenbar hat er nicht geringen
Anhang gefunden, und es drohte eine Spaltung in der Gemeinde.
Irendus schrieb einen offenen Brief meoi oylonaros gegen ihn,
von dem Kusebius weiter nichts als die Anschrift erhalten hat
(V, 20, 1). Das alles war schon Grund genug, um Viktor zu be-
wegen, im Interesse der Einheit und des Friedens innerhalb seiner
Kirche Schritte zu unternehmen. Klar war, dass es in dem Streit
keine Ruhe geben konnte, solange sich die Quartodezimaner auf
aie Praxis des grossten Teils der kleinasiatischen Lokalkirchen
berufen konnten. Bei dem Vorgehen des rémischen Bischofs fillt
nun zunichst auf, dass er nicht von sich aus kraft eigener Macht-
vollkommenheit die Anhinger des kleinasiatischen Osterbrauches
zur Anerkennung der romischen Praxis gezwungen hat. Vielmehr
berief er zuniichst die Bischofe der italischen Gemeinden zu eciner
Synode nach Rom, legte ihnen die Streitfrage vor und liess von
ihnen den romischen Brauch sanktionieren. So war er fiir seine
weiteren Schritte von vorneherein gedeckt. Nun kam es ihm
darauf an, die Gegner zu isolieren. Um das zu erreichen, schickte
er im Namen der romischen Kirche, wie der Bericht des Eusebius
c. 24, 1 und c. 24, 8 zeigt, Schreiben an die iibrigen Kirchen und
veranlasste sie, Synoden iiber die strittige Frage abzuhalten. Das
geschah auch. Genau so wie er selbst als Bischof der Hauptstadt
Ttaliens die Bischéfe der dortigen Lokalkirchen zusammenberufen
hatte, beriefen die Bischife der Provinzhauptstiidte die zu ihrem
Gebiet gehorigen Bischofe zusammen, berieten mit ihnen und
sandten die Entscheidungen nach Rom ein. Dabei ist zu bemerken,
dass die Urteile der Provinzsynoden dieselbe Geltung hatten wie
die Entscheidung der réomischen Synode, der ersten iibrigens,

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1/2, 1945, 2



— 18 —

soweit unsere Kenntnis vollstindig ist. Dass Bischof und Kirche
von Rom sich mit Schreiben an andere Kirchen wandten, fillt
keineswegs aus der in jener Zeit iiblichen Weise heraus, in welcher
die Einzelkirchen und ihre Leiter untereinander den Zusammen-
hang wahrten. Es braucht nur an den 1. Klemensbrief oder die
Ignatiusbriefe oder die «katholischen Briefe» des Bischofs Diony-
sius von Korinth oder an die Briefe des Irenéus erinnert zu werden.
Die Antworten der verschiedenen Kirchen fielen so aus, wie Viktor
sie fiir sein Vorgehen brauchte: alle stimmten bis auf die Klein-
asiaten in der Sache der in der romischen Kirche geiibten Oster-
praxis zu. Jene hatten unter dem Vorsitz des Bischofs Polykrates
in Ephesus, der Hauptstadt der Provinz Asia, getagt und sichin
entschiedener Weise fiir die Beibehaltung des 14. Nisan als Termin
des Osterfestes ausgesprochen. In dem Schreiben, welches Poly-
krates im Namen der Synode von Ephesus an Bischof Viktor und
die romische Kirche richtete, wird in klaren, festen Worten der
Standpunkt der Quartodezimaner vertreten. Diese beriefen sich
auf «die grossen Lichter, welche auch in Asien ihre Ruhe gefunden
haben». Genannt werden der Apostel Philippus, Johannes, der
Lieblingsjiinger des Herrn, der Mértyrerbischof Polykarpus von
Smyrna, der Mértyrerbischof Thraseas von Eumenea, der Mértyrer-
bischof Sagaris von Laodicea und andere. Diese seien alle keine
eigenen Wege gegangen, sondern der Glaubensregel gefolgt. Er
selber halte sich an die Uberlieferung seiner Verwandten, von
denen sieben seine Vorginger auf dem Bischofsstuhl gewesen
seien. Er zihle 65 Jahre im Herrn, habe mit Briidern der ganzen
Welt verkehrt, die ganze Heilige Schrift gelesen und lasse sich durch
Drohungen nicht erschrecken. Die Bischofe, welche in grosser Zahl
bei ihm gewesen seien, hiitten alle seinem Brief zugestimmt. Zwei
Stellen dieses Schreibens verdienen besondere Beachtung. Wenn
Polykrates und mit ihm die Bischéfe der kleinasiatischen Kirchen
sich auf die «grossen Lichter» berufen, deren Gréiber sich in ihrer
Mitte befanden, ldsst das den Schluss zu, dass Viktor in dem
Schreiben der romischen Kirche auf die Griber der beiden Apostel
Roms, des Petrus und Paulus, hingewiesen hat. Nirgends ist da-
gegen auch nur die leiseste Andeutung dafiir zu finden, dass Viktor
sich auf Petrus als den ersten Bischof Roms und Oberhirten der
gesamten Kirche, von dem sich eine iibergeordnete Stellung seiner
Nachfolger iiber die Bischofe der iibrigen Kirche herleite, berufen
hat. Und wenn der Bischof von Ephesus erklirt, er lasse sich durch



e D e

Drohungen nicht in Schrecken versetzen, geht daraus hervor, dass
Viktor den Kleinasiaten, ohne ihre Antwort abzuwarten, mit dem
Ausschluss aus der Kirchengemeinschaft gedroht, es also von vorne-
herein auf eine Machtprobe abgesehen hatte. Nachdem es Viktor
erreicht hatte, alle Kirchen auf seine Seite zu bringen und die
Gegner zu isolieren, glaubte er stark genug zu sein, um zum Haupt-
schlag ausholen zu konnen. Er ging daran, wie Eusebius a. a. O.
weiter berichtet, die Gemeinden der ganzen Provinz Asia und die
angrenzenden Kirchen als «andersgliubig» von der Einheit der
Kirche auszuschliessen. In einem Schreiben prangerte er sie an
und erklirte, dass alle dort wohnenden Briider ausserhalb der
Kirchengemeinschaft stinden. Damit hatte der romische Bischof
sich nicht darauf beschrinkt, die Gemeinschaft zwischen seiner
Kirche und den Quartodezimanern aufzuheben, sondern er hatte
«eine ganze Kirchenprovinz von der Gemeinschaft mit der Gesamt-
kirche getrennt, also im eigentlichen Sinn des Wortes den Bann
liber sie verhiingt» 1). Das war bisher, soweit wir wissen, noch nie
und nirgends geschehen. Oben ist schon vermerkt worden, dass
wir keine Zeile von den «supra quaestione paschae et alia quaedam
opuscula», welche Tertullian Viktor zuschreibt, besitzen. So ent-
geht uns vor allem die Begriindung, mit welcher dieser sein scharfes
Vorgehen gerechtfertigt hat. Wir konnen nur feststellen, welche
Aufnahme die Handlungsweise Viktors bei den Kirchen gefunden
und welchen Erfolg er damit gehabt hat. Eusebius berichtet dazu,
dass das Vorgehen des rémischen Bischofs «nicht allen Bischifeny
gefiel. Zwar herrschte in der Sache selbst vollige Ubereinstim-
mung zwischen ihnen und ihm, wie die Beschliisse der Synoden
gezeigt hatten. Woran sie Anstoss nahmen, war vielmehr die
Form, in der jener die Angelegenheit betrieben hatte. Das ver-
anlasste sie, Viktor in ihren Schreiben, die zu Eusebius’ Zeiten
noch vorhanden waren, «ziemlich scharf anzupacken» und an ihn
¢die Gegenforderung zu stellen, Gesinnungen des Friedens, der
Eintracht und der Bruderliebe zu zeigen.» Vor allem trat in der
Opposition gegen den romischen Bischof der oben schon erwihnte
Bischof Irendus hervor. Er «verhandelte auch mit sehr vielen
anderen Vorstehern der Kirchen brieflich in @hnlichem Sinne iiber
die angeregte Streitfrage», war also der Fiihrer der Opponenten.
Er stammte selbst aus der Provinz Asia, kannte die dortige Oster-
praxis, war aber Anhinger des im Abendland iiblichen Brauches.

—_—

1 Langen, a.a. O. S. 189,




—_ 90 —

Sicher hat ihn bei seiner Stellungnahme gegen das Vorgehen Vik-
tors auch das Interesse an seinen kleinasiatischen Landsleuten
geleitet, in erster Linie kam es thm aber darauf an, den Frieden
unter den Kirchen zu erhalten. Eusebius riihmt ihn geradezu
wegen dieser Bemiithungen und nennt ihn einen «Friedensmanny,
welcher dem Namen «Irendusy Ehre gemacht habe. In seinem
Schreiben an Viktor, von dem oben ein Stiick in anderem Zu-
sammenhang herangezogen worden ist, ermahnte er den recht-
haberischen Amtsbruder «in geziemender und eindringlicher Weise,
er solle nicht ganze Kirchen Gottes, weil sie an der Uberlieferung
eines alten Brauches festhielten, ausschliessen». Er hielt ihm weiter
vor, dass es neben dem verschiedenen Termin des Osterfestes einen
noch grosseren Unterschied hinsichtlich der Osterfasten gebe.
Trotz dieser «Buntheit» sei die Einheit zwischen den Kirchen
nicht gestort worden. Daran hiitten sich auch seine Vorginger in
der Leitung der rémischen Kirche, vor allem Anicetus, gehalten.
Offenbar zielte Irendus durch seine umfangreiche Korrespondenz
mit den anderen Bischéfen darauf ab, durch eine gemeinschaftliche
Kundgebung auf Viktor einen moralischen Druck auszuiiben und
ihn so zur Zuriicknahme der «Bannbulle» zu zwingen. Ob er das
erreicht hat entzieht sich unserer Kenntnis. Der Bericht des
Eusebius sagt nichts dariiber. Fest steht nur, dass die asiatischen
Kirchen von ihrer alten Osterpraxis nicht abliessen. Erst das Konzil
von Nicida hat fast einundeinhalb Jahrhundert spiter die Ein-
heitlichkeit der Osterfeier festgesetzt. Auch ist nicht iiber-
liefert, dass die friedlichen Beziehungen zwischen den Kirchen
des Westens und Ostens dauernd unterbrochen worden sind.
Das Vorgehen Viktors im Osterstreit hat in der einschligigen
Literatur verschiedene Beurteilung gefunden. Um einige Beispiele
anzufithren, meint Joseph Langen !), einen Universalepiskopat habe
'Viktor fiir sich nicht in Anspruch genommen, der erste Versuch,
eine Herrschaft der rémischen Kirche iiber die anderen geltend
zu machen, sei vollig misslungen. Noch abweisender urteilt Johannes
Haller %), es kénne keine irgere Verkennung der Tatsache geben,
als wenn man Rom schon in diesen ersten Zeiten eine massgebende,
ja beherrschende Stellung gegeniiber anderen Gemeinden zu-
schreibe, sein Eingreifen in den Osterstreit als Beweis hierfiir zu
verwerten oder gar Bischof Viktor fiir den «ersten Papst» aus-

1) A.a. 0. S.186.
2) A.a.O.S.24 f.



— 91 —

zugeben suche. Hugo Koch?) spricht gar von der ersten Niederlage
Roms. Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt Heinrich Boh-
mer 2), wenn er schreibt, die Kraftprobe, die Viktor gewagt habe,
habe zugunsten der romischen Gemeinde ausgeschlagen, ihre Hege-
monie in der xowi) &wows sei im Kampf gegen ihre angesehensten
Konkurrenten zum erstenmal offentlich festgestellt worden. Kin-
gehender urteilt Karl Fr. Arnold 3), der Osterstreit sei kirchen-
geschichtlich bedeutsam als Merkmal des Weitblicks der romischen
Gemeinde fiir das religios Angemessene und praktisch Erforder-
liche sowie als Markstein zwischen dem schwindenden Uber-
gewicht der asiatisch-johanneischen Autoritit und den neuen Herr-
schaftsanspriichen des Stuhles Petri, das romische Papsttum sei
durch Bischof Viktor angebahnt worden. Viktors Bedeutung be-
sonders betont Erich Kaspar?); er schreibt, die Rolle, welche
Viktor in der Sache zu spielen suchte, habe ihm bei manchen den
Namen des «ersten Papstes» eingetragen; es sei in der Tat die Rolle
eines Herrn iiber alle Gemeinden der Christenheit gewesen. Michael
Schmaus %) stellt ferner fest, dass Papst Viktor den Vorrang Roms
machtvoll zur Geltung gebracht habe; er habe sich, um die héhere
Autoritit Roms zu begriinden, auf die Griber der Apostel Petrus
und Paulus berufen. Franz Xaver Seppelt ) geht noch weiter,
wenn er meint, das Eingreifen Viktors in die Frage der Osterfeier
sel ein wichtiges Dokument in der Geschichte des Primats; Viktor
spreche wie einer, der Macht habe, zu gebieten; er habe im Voll-
bewusstsein des Rechts gehandelt, mit Gesetzeskraft Anordnungen
zu treffen und Urteile fillen zu konnen, sein Anspruch, den Aus-
schluss aus der Christenheit auszusprechen, sei von den anderen
anerkannt worden. Friedrich Heiler 7) endlich sieht in dem Streit
um den Ostertermin erstmals jenen Drang der romischen Kirche
nach einer #usseren Uniformierung der Gesamtkirche und jenen
aggressiven Geist sich offenbaren, der in den kommenden Jahr-
hunderten immer grossere Ausmasse annehmen sollte. Uberblickt
man die Vorwiirfe, welche von seiten der opponierenden Bischéfe

1) Ztsch. f. wiss. Theol., §5. Jahrg., 1914, S. 312.
2) A.a. 0. S.602.

3) Geschichte der alten Kirche bis auf Karl den Grossen, Leipzig 1919
S. 92 f. ’

49 A. a. O. 5. 19.

5) Katholische Dogmatik III, 1, Minchen 1940, S. 98.

&) A.a.O. S. 28 ff.

) A.a. 0. S.199.




—_ 99 —

gegen Viktor erhoben worden sind, so fillt auf, dass nirgends die
Rede davon ist, dieser habe seine Kompetenz bei dem schroffen
Vorgehen gegen die Quartodezimaner iiberschritten. Daraus den
Schluss zu ziehen, wie das Franz X. Seppelt getan hat, damit
hatten die Gegner das Recht des romischen Bischofs, den Aus-
schluss aus der Gesamtheit der Christenheit auszusprechen, an-
erkannt, ist nicht stichhaltig. Richtiger hat Joseph Langen ge-
sechen, wenn er sagt, ein bestimmtes Rechtsverhiltnis zwischen
Rom und den iibrigen Kirchen hatte sich noch nicht ausgebildet,
darum hétte auch von Rechtsiiberschreitungen formell keine Rede
sein kénnen. Wire Viktor Papst im spiteren Sinn des Wortes
gewesen, wie Michael Schmaus will, so bleibt es unverstindlich,
wie dieselben Bischofe, welche in der Sache mit ihm iibereinstimm-
ten und mit ihren Beschliissen ihn gestiitzt hatten, sich gegen ihn
wandten, ihn «ziemlich heftig anpackten» und sein Vorgehen fiir
unzulissig erklirten. Schliesslich entscheidet iiberall der Erfolg.
Den hatte Viktor nicht auf seiner Seite, seine Forderung an die
Gegner ist nicht erfiillt worden, der «Bann» ist wirkungslos ge-
blieben. Gescheitert ist er eben an der festen Haltung der ihm
gleichgeordneten Bischofe der verschiedenen Kirchen. Es geniigt,
auf das stolze Wort des ehrwiirdigen Bischofs Polykrates hinzu-
weiseni: «Grossere als ich haben gesagt: ,Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen.‘» So kann von einer Primatsstellung
Bischof Viktors keine Rede sein. Dazu fehlte, worauf ich oben
schon hingewiesen habe, in jenen Jahren auch eine tragbare Be-
griindung. Der Hinweis auf die Apostelgriiber geniigte nicht, und
Petrus war fiir jene Generation nicht mehr als der Urapostel, wie
er auch in der uns erhaltenen Literatur der ersten zwei Jahr-
hunderte nur Apostel genannt wird, und war noch nicht mit der
Verfassung der romischen Kirche in Beziehung gebracht. Aber
auch von einer irgendwie rechtlich begriindeten Primatsstellung
der Kirche von Rom kann nicht die Rede sein. Das wird auch
daran deutlich, dass, wie oben gesagt, die Urteile, welche die
Synoden der Einzelkirchen iiber die Osterpraxis abgaben, an Gel-
tung dem Beschluss der rémischen Synode ebenbiirtig waren. Was
die romische Kirche als Kirche der Reichshauptstadt, des Sammel-
punktes des religiésen wie geistigen Lebens jener Zeit, als dlteste
Gemeinde des Abendlandes — liegen doch ihre Anfinge in den
vierziger Jahren des 1. Jahrhunderts 1) — als Garant der petri-

1) Vgl. dazu meine Ausfiithrungen I. K. Z. 1941, S. 36 ff.



— 93 —

nischen und paulinischen Tradition, als Hiiterin der Graber der
beiden Hauptapostel vor den iibrigen Kirchen des Okzidents und
Orients voraus hatte, war wohl dazu angetan, ihr, wie Irenius,
der Zeitgenosse Viktors, ein Bewunderer Roms, es adv. haer. III,
3, 2, ausgedriickt hat, eine «potior principalitas», d. h. den Rang
der ersten Kirche unter den gleichberechtigten, zum Teil aposto-
lischen Kirchen des Reiches zu verleihen, aber kein Herrschafts-
verhiltnis iiber sie zu begriinden. Einer solchen Stellung ent-
sprach es durchaus, dass die Kirche Roms lehrend oder mahnend
oder warnend ihre Stimme erhob, wenn es galt, die Unverfiilscht-
heit der von den Aposteln iiberkommenen Lehre zu retten oder den
Frieden unter den Glaubensbriidern und damit die «Einheit des
Liebesbundes» nach aussen hin zu wahren. Dass dabei noch
scharfe Worte fallen konnten, zeigt ihr Eingreifen in die Streitig-
keiten, welche in Korinth gegen Ende des 1. Jahrhunderts iiber die
Absetzung von Presbytern entstanden waren!). So kann in den
letzten Jahren des 2. Jahrhunderts weder von einem rechtlichen
Primat des réomischen Bischofs noch von einem solchen der Kirche
von Rom gesprochen werden. Wohl war es Viktor gelungen, die
Gefahren, welche der Geschlossenheit seiner eigenen Kirche durch
die doppelte Praxis der Osterfeier gedroht hatten, abzuwehren.
Die Fiihrung der romischen Kirche hatte er zweifellos ganz in der
Hand, wie auch der Bericht des Eusebius zeigt, der monarchische
Episkopat hatte sich dort durchgesetzt. Mehr konnte er aber
nicht erreichen. Die Zeit fiir einen summus episcopus und einen
zentralistischen Aufbau der Kirche Christi war noch nicht ge-
kommen, das blieb in der Theorie wie in der praktischen Verwirk-
lichung den Generationen der folgenden zwei Jahrhunderte als
Aufgabe vorbehalten.

Zurzeit Marienwerder/Westpreussen, am Johannistag 1944.
Studienrat Hans Kalzenmayer.

1) Vgl. dazu 1. K. Z. 1942, S. 28 ff.




	Der römische Bischof Viktor I. und der Primat

