
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Der römische Bischof Viktor I. und der Primat

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 13 —

Der römische Bischof Viktor I. und der Primat.

In meinen Abhandlungen über die Primatsfrage im 1. Klemensbrief

und in den Briefen des Ignatius von Antiochia (I. K. Z. 1942,
S. 25 ff. und 186 ff.) habe ich als Ergebnis herausgestellt, dass

sich bis zur Mitte des 2. Jahrhunderts der monarchische Episkopat
im abendländischen Teil des Imperium Romanum nicht
nachweisen lässt. Im Osten des Reiches, dem Schauplatz der
Auseinandersetzung und Mischung der verschiedenen Religionen und
Kulturen, schon zu Beginn des Jahrhunderts entstanden, hat er
sich in den lokalen Kirchen des Abendlandes erst später während
des Abwehrkampfes gegen die gnostische Häresie als notwendig
erwiesen und durchgesetzt. In der Kirche Gottes von Rom ist
die Entwicklung nicht anders verlaufen, es findet sich dort, wie
Herrn, vis. II, 4, 2 f., zeigt, das Kollegium der Presbyter, dem die

Leitung der Gemeinde obliegt, noch gegen 150. In Anicetus, dessen

Amtszeit in die Jahre 154—165 fällt, erblickt man dagegen mit
Recht den ersten Episcopus Romanus. Von einem Primat des

Bischofs von Rom konnte aber erst die Rede sein, nachdem der
Episkopat sich in der Kirche der Reichshauptstadt durchgesetzt
hatte. Wie es damit zur Zeit, als Anicetus die römische Kirche
leitete, bestellt war, zeigt eine Stelle aus dem Mahnschreiben,
welches Bischof Irenäus anlässlich des Osterstreites, von dem
unten näher zu sprechen sein wird, an Bischof Viktor gerichtet
hat. Eusebius hat das wichtige Schriftstück gekannt und es in
seiner Kirchengeschichte V, 24, 12 ff., aufbewahrt. In dem Brief
geht Irenäus auf die Vorgeschichte des Streites in der römischen
Kirche selbst ein, erinnert den kampflustigen Viktor an die friedliche

Auseinandersetzung zwischen seinem Vorgänger Anicetus
und dem ehrwürdigen BischofPolykarpus von Smyrna und schreibt :

«... Als der selige Polykarp in Rom sich aufhielt,... machten sie
über einige andere kleine Zwistigkeiten sofort Frieden; sie hatten
keine Lust, über diesen Hauptpunkt miteinander zu streiten;
denn weder konnte Anicetus den Polykarpus dahin bringen, nicht
zu beobachten... noch auch überredete Polykarpus den Anicetus
zu beobachten. Dieser erklärte nämlich, er müsse den Brauch der

Presbyter vor ihm festhalten. Trotz diesen Umständen hielten sie

Gemeinschaft miteinander. Anicetus überliess beim Gottesdienst



— 14 —

dem Polykarpus die Leitung der Eucharistie, aus Achtung offenbar.
Dann schieden sie im Frieden voneinander... » Diese kurze sachliche

Darstellung des Lyonenser Märtyrerbischofs zeigt, dass
Anicetus weder eine Primatstellung hatte, noch eine solche
beanspruchte. Vielmehr stehen sich er und Polykarpus als
gleichberechtigte Bischöfe ihrer lokalen Kirchen einander gegenüber.
Auch tritt nirgends hervor, dass der greise Polykarpus, der
letzte der Apostelschüler, der noch mit «Johannes, dem Jünger
unseres Herrn, und den übrigen Aposteln Umgang gepflogen
hatte», etwa auf Vorladung hin die lange Reise nach der
Reichshauptstadt unternommen hat. Aus eigener Initiative ist er in
Rom erschienen, um mit Anicetus über verschiedene drängende
Fragen, u. a. auch über die Frage, an welchem Tag Ostern zu feiern
und die Fasten zu beenden seien, sich auszusprechen. Die Kirche
Gottes in Rom war nun einmal die angesehenste Christengemeinde
des Abendlandes, sie hatte den Vorzug, die Lehre und die Gräber
der beiden Hauptapostel zu besitzen, sie war aus diesem Grund
für die Kirchen des Westens die autoritative Stelle (Tertullian,
de praescr. haer. 36), wenn «es galt, die Echtheit der
Glaubensüberlieferung festzustellen». Es kam zu einer Aussprache zwischen
den beiden Bischöfen, die sich in den ruhigen Grenzen der Sachlichkeit

hielt. Jeder brachte die Gründe für den in seiner Kirche
geübten Brauch vor. Dabei fällt besonders auf, dass der römische
Bischof sich darauf beschränkt, Polykarpus mit Worten zu
überreden (den kleinasiatischen Osterbrauch) nicht zu beobachten»,
aber dabei keinen autoritativen Druck anwendet. Dieser blieb bei
seinem Standpunkt und berief sich auf die von «Johannes, dem

Jünger des Herrn, und den übrigen Aposteln» überkommene
Tradition. Nun sollte man erwarten, dass Anicetus sich auf die
übergeordnete Autorität des Petrus berufen hätte, wie es seit dem
3. Jahrhundert die Bischöfe von Rom zu tun pflegten. Das war
aber nicht der Fall, sondern jener begründete seinen Standpunkt
lediglich damit, dass «er den Brauch der Presbyter vor ihm
festhalten müsse». Auch von Paulus als dem anderen Apostel der
römischen Kirche ist nicht die Rede. Massgebend ist also, wie im
profanen Leben der Römer allein mos maiorum den Ausschlag
gab, mos presbyterorum. Nachdem beide Bischöfe die Praxis
ihrer Kirchen dargelegt und begründet hatten, feierten sie zum
Ausdruck «der Gemeinschaft zwischen ihnen» die Eucharistie.
Dabei überliess Anicetus dem Polykarpus die Leitung «offenbar



— 15 —

aus Achtung», wie Irenäus hinzufügt. Beide schieden im Frieden
voneinander, jeder hatte des anderen Standpunkt anerkannt.
«Und», so schliesst mit besonderer Betonung Bischof Irenäus seinen

Bericht, «sowohl diejenigen, welche es so hielten, wie diejenigen
welche es nicht so hielten, lebten im Frieden mit der ganzen
Kirche.» Noch war die Kirche Christi ein Bund autonomer
Gemeinden, die derselbe Glaube und dieselbe Liebe in dem einen

Haupt, dem verklärten Christus, verband, noch anerkannten sich
die Bischöfe, die Führer der lokalen Kirchen, als gleichgestellte
Nachfolger der Apostel, noch strebte weder einer von ihnen noch
eine der Kirchen darnach, Rechtsansprüche über die anderen
durchzusetzen, sie ihrer Autonomie zu berauben x), um aus dem
«Liebesbund» schliesslich ein geistliches Reich mit zentralistischer
Organisation zu machen.

Etwa vierzig Jahre später, gegen das Ende des 2. Jahrhunderts,
flammte der Passahstreit wieder auf und entwickelte sich derart,
dass die Einheit der Gesamtkirche ernstlich bedroht wurde. Der
Mann, welcher die an und für sich unbedeutende Abweichung in
einem liturgischen Brauch zu einer entscheidenden Frage machte
und dadurch den Streit auf die Spitze trieb, war der römische
Bischof Viktor L, dessen Amtszeit in die Jahre 189—199 gesetzt
wird. Zwar besitzen wir nichts Geschriebenes von ihm. Hieronymus

berichtet de vir. ili. c. 34, 53, er habe schon vor Tertullian
in lateinischer Sprache geschrieben — der erste römische Bischof,
von dem wir das wissen. Auch seine Herkunft und frühere soziale

Stellung ist uns nicht bekannt. Dennoch ist er «nach Klemens
der zweite in der Reihe, der mehr als bloss ein Name für die Nachwelt

ist»2). Als Quelle für die Vorgänge, um die es sich handelt,
steht uns nur der Bericht des Eusebius hist, eccles. V, c. 23—25, zur
Verfügung. Dieser ist aus dem Grund wertvoll, weil er auf
Dokumenten basiert, die noch Anfang des 4. Jahrhunderts erhalten
waren. So erwähnt Eusebius drei Schreiben der zu Synoden
zusammengetretenen Bischöfe von Palästina, Italien und Pontus,

*) Diosen Prozess hat anschaulich Friedrich Heiler in seinem gross-
angelogten Werk übor «Die katholische Kirche des Ostens und Westens»,
Bd. II, Dio römisch-katholische Kirche, 1. Teil, München 1941, geschildert.

3) Vgl. Erich Kaspar, Geschichte des Papsttums I, 1930, S. 19 ff.,
ferner Friedrich Heiler, a.a.O. S. 199 f.; Heinrich Böhmer, Viktor I. in
Haucks RE 3 XX, S. 600 f., ausführlicher Joseph Langen, Geschichte der
römischen Kirche I, 1881, S. 182 ff. Vgl. auch Franz Xaver Seppelt, Der
Aufstieg des Papsttums 1931, S. 28 ff., und Johannes Haller, Das Papsttum

I, 1934, S. 24 f.



— 16 —

zwei Schreiben der Gemeinden in Gallien und der an der Ostgrenze
des Imperiums gelegenen Landschaft Osroëne und einen Privatbrief

des Bischofs Bacchyllus von Korinth. Ausserdem seien «sehr
viele andere» vorhanden gewesen. Von den Synodalschreiben der
Bischöfe der Provinz Asia und von Palästina wie auch von dem
Brief, welchen Irenäus «im Namen der Brüder in Gallien» schrieb,
gibt Eusebius Teile des Inhalts wörtlich wieder. Merkwürdig ist
dagegen, dass er von den verschiedenen Schreiben des Bischofs
Viktor, welcher doch die Hauptperson in dem gefährlichen Streit
war, nichts mitteilt. Das ist um so bedauerlicher, als gerade der
Brief geeignet ist, die Motive hervortreten zu lassen, welche die

Handlungen eines Menschen bestimmen. Aus Hippolyths refect,
omn. haer. IX, 12, 10, geht hervor, dass Viktor es verstand,
geschickt gegebene Vorteile auszunutzen. So erlangte er durch die

Vermittlung der schönen Marcia, der « cpdoêeoç nallaxi] » des
Imperators Commodus, die Befreiung von Christen aus den berüchtigten
Bergwerken Sardiniens. Seine diplomatische Gewandtheit zeigte
sich auch im Osterstreit. Zu derartigen Auseinandersetzungen in
den eigenen Reihen war die Lage der Christen in den Jahren, als
Viktor das Bischofsamt bekleidete, besonders geeignet. Genoss
doch die Kirche Christi während der Regierungszeit des Imperators
Commodus (März 180 bis Dezember 192) und der ersten Hälfte
der Jahre des Imperators Septimius Severus (April 193 bis
Februar 211) eines nur durch wenige Martyrien getrübten Friedens
über das ganze Imperium hin. Gerade die Verhältnisse der
römischen Christengemeinde lagen in jenen Jahren günstig. «Die

dortige Kirche kam jetzt immer mehr in die Lage, durch ihre
Reichtümer, durch den Einfluss weitreichender Verbindungen,
durch den Glanz vieler ihr angehöriger Namen ihre Stellung als die
erste und angesehenste unter allen Kirchen des Reiches behaupten
und geltend machen zu können 1.)» In welchen Jahren der Amtszeit

Viktors der Passahstreit sich abgespielt hat, lässt sich nur
annähernd bestimmen. Da jener im Jahre 189 dem Eleutherus auf
dem Bischofsstuhl folgte, anderseits mit dem Jahre 197 die
Christenverfolgungen allenthalben im Imperium einsetzten, so kommt dafür
die erste Hälfte der neunziger Jahre in Frage. Ebensowenig
eindeutig lässt sich auf die Frage eine Antwort geben, wie es zum
Wiederausbruch des Streites gekommen ist, der zur Zeit des
Anicetus, wie oben gezeigt wurde, nicht beendigt worden war. Sicher

1) Joseph Langen, a. a. O. S. 185.



— 17 —

ist, dass bei der bunt zusammengesetzten Bevölkerung der Weltstadt

Rom zur Christengemeinde daselbst auch Brüder aus der
Provinz Asia gehörten, welche gewohnt waren, die Osterfeier nach
der in ihrer Heimat geltenden johanneischen Tradition mit den
Juden am 14. Nisan zu begehen, gleichgültig auf welchen Wochentag

jener Termin fiel. Ihre Weigerung, davon zugunsten der
römischen Praxis, wonach Ostern am darauffolgenden Sonntag
gefeiert wurde, abzugehen, musste Unruhe in die Gemeinde bringen.
Dazu kam, dass der Presbyter Blastus «die gesunde Ordnung der
Kirche» durch die Behauptung «störte», Ostern sei dem Gesetz
des Moses entsprechend am 14. Nisan zu halten. Nach Tertullian
de praescript. c. 53 hat er damit «auf verstohlene Weise das Judentum

wieder einführen wollen». Offenbar hat er nicht geringen
Anhang gefunden, und es drohte eine Spaltung in der Gemeinde.
Irenäus schrieb einen offenen Brief neot oyjnuaroç gegen ihn,
von dem Eusebius weiter nichts als die Anschrift erhalten hat
(V, 20, 1). Das alles war schon Grund genug, um Viktor zu

bewegen, im Interesse der Einheit und des Friedens innerhalb seiner
Kirche Schritte zu unternehmen. Klar war, dass es in dem Streit
keine Ruhe geben konnte, solange sich die Quartodezimaner auf
die Praxis des grössten Teils der kleinasiatischen Lokalkirchen
berufen konnten. Bei dem Vorgehen des römischen Bischofs fällt
nun zunächst auf, dass er nicht von sich aus kraft eigener
Machtvollkommenheit die Anhänger des kleinasiatischen Osterbrauches

zur Anerkennung der römischen Praxis gezwungen hat. Vielmehr
berief er zunächst die Bischöfe der italischen Gemeinden zu einer
Synode nach Rom, legte ihnen die Streitfrage vor und liess von
ihnen den römischen Brauch sanktionieren. So war er für seine
weiteren Schritte von vorneherein gedeckt. Nun kam es ihm
darauf an, die Gegner zu isolieren. Um das zu erreichen, schickte
er im Namen der römischen Kirche, wie der Bericht des Eusebius
c. 24, 1 und c. 24, 8 zeigt, Schreiben an die übrigen Kirchen und
veranlasste sie, Synoden über die strittige Frage abzuhalten. Das
geschah auch. Genau so wie er selbst als Bischof der Hauptstadt
Italiens die Bischöfe der dortigen Lokalkirchen zusammenberufen
hatte, beriefen die Bischöfe der Provinzhauptstädte die zu ihrem
Gebiet gehörigen Bischöfe zusammen, berieten mit ihnen und
sandten die Entscheidungen nach Rom ein. Dabei ist zu bemerken,
dass die Urteile der Provinzsynoden dieselbe Geltung hatten wie
die Entscheidung der römischen Synode, der ersten übrigens,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1045. 2



— 18 —

soweit unsere Kenntnis vollständig ist. Dass Bischof und Kirche
von Rom sich mit Schreiben an andere Kirchen wandten, fällt
keineswegs aus der in jener Zeit üblichen Weise heraus, in welcher
die Einzelkirchen und ihre Leiter untereinander den Zusammenhang

wahrten. Es braucht nur an den 1. Klemensbrief oder die
Ignatiusbriefe oder die «katholischen Briefe» des Bischofs Dionysius

von Korinth oder an die Briefe des Irenäus erinnert zu werden.
Die Antworten der verschiedenen Kirchen fielen so aus, wie Viktor
sie für sein Vorgehen brauchte : alle stimmten bis auf die
Kleinasiaten in der Sache der in der römischen Kirche geübten Oster-

praxis zu. Jene hatten unter dem Vorsitz des Bischofs Polykrates
in Ephesus, der Hauptstadt der Provinz Asia, getagt und sich in
entschiedener Weise für die Beibehaltung des 14. Nisan als Termin
des Osterfestes ausgesprochen. In dem Schreiben, welches
Polykrates im Namen der Synode von Ephesus an Bischof Viktor und
die römische Kirche richtete, wird in klaren, festen Worten der

Standpunkt der Quartodezimaner vertreten. Diese beriefen sich

auf «die grossen Lichter, welche auch in Asien ihre Ruhe gefunden
haben». Genannt werden der Apostel Philippus, Johannes, der
Lieblingsjünger des Herrn, der Märtyrerbischof Polykarpus von
Smyrna, der Märtyrerbischof Thraseas von Eumenea, der Märtyrerbischof

Sagaris von Laodicea und andere. Diese seien alle keine
eigenen Wege gegangen, sondern der Glaubensregel gefolgt. Er
selber halte sich an die Überlieferung seiner Verwandten, von
denen sieben seine Vorgänger auf dem Bischofsstuhl gewesen
seien. Er zähle 65 Jahre im Herrn, habe mit Brüdern der ganzen
Welt verkehrt, die ganze Heilige Schrift gelesen und lasse sich durch
Drohungen nicht erschrecken. Die Bischöfe, welche in grosser Zahl
bei ihm gewesen seien, hätten alle seinem Brief zugestimmt. Zwei
Stellen dieses Schreibens verdienen besondere Beachtung. Wenn
Polykrates und mit ihm die Bischöfe der kleinasiatischen Kirchen
sich auf die «grossen Lichter» berufen, deren Gräber sich in ihrer
Mitte befanden, lässt das den Schluss zu, dass Viktor in dem
Schreiben der römischen Kirche auf die Gräber der beiden Apostel
Roms, des Petrus und Paulus, hingewiesen hat. Nirgends ist
dagegen auch nur die leiseste Andeutung dafür zu finden, dass Viktor
sich auf Petrus als den ersten Bischof Roms und Oberhirten der
gesamten Kirche, von dem sich eine übergeordnete Stellung seiner
Nachfolger über die Bischöfe der übrigen Kirche herleite, berufen
hat. Und wenn der Bischof von Ephesus erklärt, er lasse sich durch



— 19 —

Drohungen nicht in Schrecken versetzen, geht daraus hervor, dass

Viktor den Kleinasiaten, ohne ihre Antwort abzuwarten, mit dem
Ausschluss aus der Kirchengemeinschaft gedroht, es also von vorneherein

auf eine Machtprobe abgesehen hatte. Nachdem es Viktor
erreicht hatte, alle Kirchen auf seine Seite zu bringen und die

Gegner zu isolieren, glaubte er stark genug zu sein, um zum Hauptschlag

ausholen zu können. Er ging daran, wie Eusebius a. a. O.

weiter berichtet, die Gemeinden der ganzen Provinz Asia und die

angrenzenden Kirchen als «andersgläubig» von der Einheit der
Kirche auszuschliessen. In einem Schreiben prangerte er sie an
und erklärte, dass alle dort wohnenden Brüder ausserhalb der

Kirchengemeinschaft ständen. Damit hatte der römische Bischof
sich nicht darauf beschränkt, die Gemeinschaft zwischen seiner
Kirche und den Quartodezimanern aufzuheben, sondern er hatte
«eine ganze Kirchenprovinz von der Gemeinschaft mit der Gesamtkirche

getrennt, also im eigentlichen Sinn des Wortes den Bann
über sie verhängt»J). Das war bisher, soweit wir wissen, noch nie
und nirgends geschehen. Oben ist schon vermerkt worden, dass

wir keine Zeile von den «supra quaestione paschae et alia quaedam
opuscula», welche Tertullian Viktor zuschreibt, besitzen. So
entgeht uns vor allem die Begründung, mit welcher dieser sein scharfes
Vorgehen gerechtfertigt hat. Wir können nur feststellen, welche
Aufnahme die Handlungsweise Viktors bei den Kirchen gefunden
und welchen Erfolg er damit gehabt hat. Eusebius berichtet dazu,
dass das Vorgehen des römischen Bischofs «nicht allen Bischöfen»
gefiel. Zwar herrschte in der Sache selbst völlige Übereinstimmung

zwischen ihnen und ihm, wie die Beschlüsse der Synoden
gezeigt hatten. Woran sie Anstoss nahmen, war vielmehr die
Form, in der jener die Angelegenheit betrieben hatte. Das
veranlasste sie, Viktor in ihren Schreiben, die zu Eusebius' Zeiten
noch vorhanden waren, «ziemlich scharf anzupacken» und an ihn
«die Gegenforderung zu stellen, Gesinnungen des Friedens, der
Eintracht und der Bruderliebe zu zeigen.» Vor allem trat in der
Opposition gegen den römischen Bischof der oben schon erwähnte
Bischof Irenäus hervor. Er «verhandelte auch mit sehr vielen
anderen Vorstehern der Kirchen brieflich in ähnlichem Sinne über
die angeregte Streitfrage», war also der Führer der Opponenten.
Er stammte selbst aus der Provinz Asia, kannte die dortige Oster -

praxis, war aber Anhänger des im Abendland üblichen Brauches.

') Langen, a. a. O. S. 189.



— 20 —

Sicher hat ihn bei seiner Stellungnahme gegen das Vorgehen Viktors

auch das Interesse an seinen kleinasiatischen Landsleuten
geleitet, in erster Linie kam es ihm aber darauf an, den Frieden
unter den Kirchen zu erhalten. Eusebius rühmt ihn geradezu
wegen dieser Bemühungen und nennt ihn einen «Friedensmann»,
welcher dem Namen «Irenäus» Ehre gemacht habe. In seinem
Schreiben an Viktor, von dem oben ein Stück in anderem
Zusammenhang herangezogen worden ist, ermahnte er den
rechthaberischen Amtsbruder «in geziemender und eindringlicher Weise,
er solle nicht ganze Kirchen Gottes, weil sie an der Überlieferung
eines alten Brauches festhielten, ausschliessen». Er hielt ihm weiter
vor, dass es neben dem verschiedenen Termin des Osterfestes einen
noch grösseren Unterschied hinsichtlich der Osterfasten gebe.
Trotz dieser «Buntheit» sei die Einheit zwischen den Kirchen
nicht gestört worden. Daran hätten sich auch seine Vorgänger in
der Leitung der römischen Kirche, vor allem Anicetus, gehalten.
Offenbar zielte Irenäus durch seine umfangreiche Korrespondenz
mit den anderen Bischöfen darauf ab, durch eine gemeinschaftliche
Kundgebung auf Viktor einen moralischen Druck auszuüben und
ihn so zur Zurücknahme der «Bannbulle» zu zwingen. Ob er das
erreicht hat entzieht sich unserer Kenntnis. Der Bericht des
Eusebius sagt nichts darüber. Fest steht nur, dass die asiatischen
Kirchen von ihrer alten Osterpraxis nicht abliessen. Erst das Konzil
von Nicäa hat fast einundeinhalb Jahrhundert später die
Einheitlichkeit der Osterfeier festgesetzt. Auch ist nicht
überliefert, dass die friedlichen Beziehungen zwischen den Kirchen
des Westens und Ostens dauernd unterbrochen worden sind.

Das Vorgehen Viktors im Osterstreit hat in der einschlägigen
Literatur verschiedene Beurteilung gefunden. Um einige Beispiele
anzuführen, meint Joseph Langen *), einen Universalepiskopat habe
Viktor für sich nicht in Anspruch genommen, der erste Versuch,
eine Herrschaft der römischen Kirche über die anderen geltend
zu machen, sei völlig misslungen. Noch abweisender urteilt Johannes
Haller 2), es könne keine ärgere Verkennung der Tatsache geben,
als wenn man Rom schon in diesen ersten Zeiten eine massgebende,
ja beherrschende Stellung gegenüber anderen Gemeinden
zuschreibe, sein Eingreifen in den Osterstreit als Beweis hierfür zu
verwerten oder gar Bischof Viktor für den «ersten Papst» aus-

x) A.a.O. S. 186.
2) A. a. O. S. 24 f.



— 21 —

zugeben suche. Hugo Kochx) spricht gar von der ersten Niederlage
Roms. Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt Heinrich Böhmer

2), wenn er schreibt, die Kraftprobe, die Viktor gewagt habe,

habe zugunsten der römischen Gemeinde ausgeschlagen, ihre
Hegemonie in der y.oivi] eviooig sei im Kampf gegen ihre angesehensten
Konkurrenten zum erstenmal öffentlich festgestellt worden.

Eingehender urteilt Karl Fr. Arnold 3), der Osterstreit sei

kirchengeschichtlich bedeutsam als Merkmal des Weitblicks der römischen
Gemeinde für das religiös Angemessene und praktisch Erforderliche

sowie als Markstein zwischen dem schwindenden
Übergewicht der asiatisch-johanneischen Autorität und den neuen
Herrschaftsansprüchen des Stuhles Petri, das römische Papsttum sei

durch Bischof Viktor angebahnt worden. Viktors Bedeutung
besonders betont Erich Kaspar4) ; er schreibt, die Rolle, welche

Viktor in der Sache zu spielen suchte, habe ihm bei manchen den

Namen des «ersten Papstes» eingetragen; es sei in der Tat die Rolle
eines Herrn über alle Gemeinden der Christenheit gewesen. Michael
Schmaus 6) stellt ferner fest, dass Papst Viktor den Vorrang Roms
machtvoll zur Geltung gebracht habe; er habe sich, um die höhere
Autorität Roms zu begründen, auf die Gräber der Apostel Petrus
und Paulus berufen. Franz Xaver Seppelt6) geht noch weiter,
wenn er meint, das Eingreifen Viktors in die Frage der Osterfeier
sei ein wichtiges Dokument in der Geschichte des Primats; Viktor
spreche wie einer, der Macht habe, zu gebieten; er habe im Voll-
bewusstsein des Rechts gehandelt, mit Gesetzeskraft Anordnungen
zu treffen und Urteile fällen zu können, sein Anspruch, den
Ausschluss aus der Christenheit auszusprechen, sei von den anderen
anerkannt worden. Friedrich Heiler 7) endlich sieht in dem Streit
um den Ostertermin erstmals jenen Drang der römischen Kirche
nach einer äusseren Uniformierung der Gesamtkirche und jenen
aggressiven Geist sich offenbaren, der in den kommenden
Jahrhunderten immer grössere Ausmasse annehmen sollte. Überblickt
man die Vorwürfe, welche von seiten der opponierenden Bischöfe

i) Ztsch. f. wiss. Theol., 55. Jahrg., 1914, S. 312.
2) A. a. O. S. 602.
3) Geschichte der alten Kircho bis auf Karl don Grossen, Leipzig 1919,

S. 92 f.
«) A. a. O. S. 19.

6) Katholische Dogmatik III, 1, München 1940, S. 98.
«) A. a. 0. S. 28 ff.
') A. a. O. S. 199.



_ 22 —

gegen Viktor erhoben worden sind, so fällt auf, dass nirgends die
Rede davon ist, dieser habe seine Kompetenz bei dem schroffen
Vorgehen gegen die Quartodezimaner überschritten. Daraus den
Schluss zu ziehen, wie das Franz X. Seppelt getan hat, damit
hätten die Gegner das Recht des römischen Bischofs, den
Ausschluss aus der Gesamtheit der Christenheit auszusprechen,
anerkannt, ist nicht stichhaltig. Richtiger hat Joseph Langen
gesehen, wenn er sagt, ein bestimmtes Rechtsverhältnis zwischen
Rom und den übrigen Kirchen hatte sich noch nicht ausgebildet,
darum hätte auch von Rechtsüberschreitungen formell keine Rede

sein können. Wäre Viktor Papst im späteren Sinn des Wortes

gewesen, wie Michael Schmaus will, so bleibt es unverständlich,
wie dieselben Bischöfe, welche in der Sache mit ihm übereinstimmten

und mit ihren Beschlüssen ihn gestützt hatten, sich gegen ihn
wandten, ihn «ziemlich heftig anpackten» und sein Vorgehen für
unzulässig erklärten. Schliesslich entscheidet überall der Erfolg.
Den hatte Viktor nicht auf seiner Seite, seine Forderung an die
Gegner ist nicht erfüllt worden, der «Bann» ist wirkungslos
geblieben. Gescheitert ist er eben an der festen Haltung der ihm
gleichgeordneten Bischöfe der verschiedenen Kirchen. Es genügt,
auf das stolze Wort des ehrwürdigen Bischofs Polykrates
hinzuweisen: «Grössere als ich haben gesagt: ,Man muss Gott mehr

gehorchen als den Menschen.'» So kann von einer Primatsstellung
Bischof Viktors keine Rede sein. Dazu fehlte, worauf ich oben
schon hingewiesen habe, in jenen Jahren auch eine tragbare
Begründung. Der Hinweis auf die Apostelgräber genügte nicht, und
Petrus war für jene Generation nicht mehr als der Urapostel, wie

er auch in der uns erhaltenen Literatur der ersten zwei
Jahrhunderte nur Apostel genannt wird, und war noch nicht mit der

Verfassung der römischen Kirche in Beziehung gebracht. Aber
auch von einer irgendwie rechtlich begründeten Primatsstellung
der Kirche von Rom kann nicht die Rede sein. Das wird auch
daran deutlich, dass, wie oben gesagt, die Urteile, welche die
Synoden der Einzelkirchen über die Osterpraxis abgaben, an
Geltung dem Beschluss der römischen Synode ebenbürtig waren. Was
die römische Kirche als Kirche der Reichshauptstadt, des Sammelpunktes

des religiösen wie geistigen Lebens jener Zeit, als älteste
Gemeinde des Abendlandes — liegen doch ihre Anfänge in den
vierziger Jahren des 1. Jahrhunderts J) —, als Garant der petri-

') Vgl. dazu même Ausführungen I. K. Z. 1941, S. 36 ff.



— 23 —

nischen und paulinischen Tradition, als Hüterin der Gräber der
beiden Hauptapostel vor den übrigen Kirchen des Okzidents und
Orients voraus hatte, war wohl dazu angetan, ihr, wie Irenäus,
der Zeitgenosse Viktors, ein Bewunderer Roms, es adv. haer. III,
3, 2, ausgedrückt hat, eine «potior principalitas», d. h. den Rang
der ersten Kirche unter den gleichberechtigten, zum Teil apostolischen

Kirchen des Reiches zu verleihen, aber kein Herrschaftsverhältnis

über sie zu begründen. Einer solchen Stellung
entsprach es durchaus, dass die Kirche Roms lehrend oder mahnend
oder warnend ihre Stimme erhob, wenn es galt, die Unverfälscht-
heit der von den Aposteln überkommenen Lehre zu retten oder den
Frieden unter den Glaubensbrüdern und damit die «Einheit des

Liebesbundes» nach aussen hin zu wahren. Dass dabei noch
scharfe Worte fallen konnten, zeigt ihr Eingreifen in die Streitigkeiten,

welche in Korinth gegen Ende des 1. Jahrhunderts über die
Absetzung von Presbytern entstanden waren *). So kann in den
letzten Jahren des 2. Jahrhunderts weder von einem rechtlichen
Primat des römischen Bischofs noch von einem solchen der Kirche
von Rom gesprochen werden. Wohl war es Viktor gelungen, die

Gefahren, welche der Geschlossenheit seiner eigenen Kirche durch
die doppelte Praxis der Osterfeier gedroht hatten, abzuwehren.
Die Führung der römischen Kirche hatte er zweifellos ganz in der
Hand, wie auch der Bericht des Eusebius zeigt, der monarchische

Episkopat hatte sich dort durchgesetzt. Mehr konnte er aber

nicht erreichen. Die Zeit für einen summus episcopus und einen

zentralistischen Aufbau der Kirche Christi war noch nicht
gekommen, das blieb in der Theorie wie in der praktischen Verwirklichung

den Generationen der folgenden zwei Jahrhunderte als

Aufgabe vorbehalten.

Zurzeit Marienwerder/Westpreussen, am Johannistag 1944.

Studienrat Hans Katzenmayer.

') Vgl. dazu I. K. Z. 1942, S. 28 ff.


	Der römische Bischof Viktor I. und der Primat

