Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Ursprung und Wandel der Menschenrechte
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ursprung und Wandel der Menschenrechte!).

Die Déclaration des droits de I’homme et du citoyen, die am
26. August des Jahres 1789 von der franzdsischen Constituante
angenommen und zwei Jahre spiter der Verfassung als Praambel
vorangestellt wurde, sagt in Artikel 1: «Les hommes naissent et
demeurent libres et égaux en droits.» In Artikel 2 werden niaherhin
als «natiirliche und unveriusserliche» Menschenrechte bezeichnet:
la liberté, la propriété, la slireté et la résistance a l'oppression,
die zu erhalten Aufgabe jeder «association politique» sei. In den
iibrigen Artikeln — es sind im ganzen 17 — werden noch stipuliert
die Freiheit der Meinungsiusserung in Wort und Schrift und die
Glaubensfreiheit, hingegen fehlt die Vereins- und Versammlungs-
freiheit, die Gewerbefreiheit, wie auch das Recht auf Arbeit, das
unter Ludwig XVI. bereits einmal zum Gesetz erklirt worden war
und der einzig original-franzosische Beitrag zur Menschenrechts-
erklirung gewesen wire 2). Die anderen Artikel beziehen sich
auf die Organisation des Staates selbst und umfassen im wesent-
lichen: Teilnahme des Volkes an der staatlichen Willensbildung,
gleiche Amterfihigkeit fiir alle, das Recht des Volkes, Steuern zu
bewilligen und die Behérden zur Rechenschaft zu ziehen, und fiir
die Rechtsprechung die Anwendung des Grundsatzes: nulla poena
sine lege.

Von dieser Erkliarung der Menschenrechte ist schon mit Recht
gesagt worden, dass sie «das staatsrechtliche Kernstiick der Fran-
zosischen Revolution, ja diese selbst» sei?®). Von Anfang an aufs
schirfste bekdmpft, so etwa vom englischen konservativen Staats-
mann Edmund Burke, der ihr vorwirft, dass sie «die allerletzten
Heilmittel einer Verfassung zum tiglichen Brot mache»*), von
andern, vor allem von den Volksmassen und Wortfiihrern der
anzﬁsischen Revolution als eine Art weltgeschichtliche Offen-

1) Voriir&g, gehalten am 5. Dezember 1944 an der Sitzung der Auf-
sichtskommission der Fonds der katholisch-theologischen Fakultit der Uni-
versitit Bern.

?) Georg Jellinek, Die Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte.
Leipzig. 1919. S. 20.

3) Fritz Ernst, Der Ursprung der Menschenrechte, im Sammelband :
Die Sendung des Kleinstaates. Ziirich 1940, S. 37.

1) Zitiert bei Hans Barth, Fluten und Diémme, Der philosophische
Gedanke in der Politik. Zurich 1943, S. 45.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1/2, 1945. 1



T,

barung iiberschwinglich gefeiert, ist ihre Wirkung eine gewaltige
gewesen: ihre Grundsdtze sind iibergegangen in das Verfassungs-
recht 49 europdischer, 2 afrikanischer und 5 asiatischer Staaten 1).
Keine Aufnahme fanden sie in die Verfassungen des Norddeutschen
Bundes von 1867 und des Deutschen Reiches von 1871, wihrend
die Frankfurter Nationalversammlung von 1848 und die Weimarer
Republik ihnen wenigstens in der Form von sogenannten Grund-
rechten Raum gaben, diese aber ausdriicklich als Grundrechte
«des deutschen Volkes» bezeichnen. Auf schweizerischem Boden
wurden die Menschenrechte erstmals verkiindet am 12. April 1798
in Aarau als Einleitung zu der vom Basler Zunftmeister Peter
Ochs entworfenen Verfassung der Helvetischen Republik. Sie
gingen dann in abgeschwichter Form iiber in die Mediationsakte,
traten ganz in den Hintergrund im Bundesvertrag von 1815, um
dann in den Verfassungen von 1848 und 1874 in neuer Kraft zu
erstehen. Allerdings erscheinen sie in der heute geltenden Bundes-
verfassung nicht mehr als Pridambel oder Einleitung, sondern sie
sind ein Bestandteil der Verfassung selbst, durch die sie garantiert
werden, darum bei uns oft einfach als «garantierte Rechte» be-
zeichnet. Im wesentlichen handelt es sich um die Gleichheit vor
dem Gesetz, die Freiheit des Handels und Gewerbes, der Nieder-
lassung, der Presse und Vereinsbildung, des Glaubens und des
Gewissens.

Es ist nun aber bekannt, dass die Menschen- und Biirger-
rechte, ohne die nicht nur unser schweizerischer Bundesstaat,
sondern der moderne Verfassungsstaat iiberhaupt gar nicht denkbar
ist, in ihrer urspriinglichen Geltung weithin eingeschrinkt worden
sind. Das ist geschehen durch das sogenannte Krisenrecht, das,
wie schon Robert Haab in seiner Basler Rektoratsrede 2) und seither
C. A. Spahn in seinem Buch «Staatsmacht und Individualsphire»
iiberzeugend dargetan haben, im Begriffe steht, uns in eine Krise
des Rechtes hineinzustossen. Es steht uns nicht zu, unsrerseits
in das Gespriich der Juristen und Staatsménner iiber dieses nicht
leicht zu lésende Problem einzugreifen, wir méchten lediglich die
offensichtlich unhaltbar gewordene Situation zum Anlass nehmen,
uns Rechenschaft abzulegen iiber den urspriinglichen Sinn der

1) Carl Alfred Spahn, Staatsmacht und Individualsphire, Zur Krise
der verfassungsmiissigen Individualrechte. Ziirich 1944, S. 98.

2) Robert Haab, Krisenrecht. Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel
1936, S. 24.



R R

Menschenrechte und iiber den Wandel, dem sie seit ihrer Prokla-
mation unterworfen waren.

Welches ist der Ursprung der Menschenrechte ? Schon in den
sogenannten Cahiers, den Klage- und Beschwerdeschriften, die die
zu den Generalstinden Abgeordneten beigebracht hatten, war das
Postulat einer Erklirung der Menschenrechte wiederholt gestellt
worden. In der Nationalversammlung selbst wurden dann 21 Pro-
jekte eingereicht, u. a. vou Lafayette, die von einem fiinfgliedrigen
Ausschuss miteinander verschmolzen, in neuer Form vorgelegt
und nach sechstigiger Debatte von der 1200 Deputierte umfassen-
den Versammlung angenommen wurden. Die franzosische Consti-
tuante war sich dabei wohl bewusst, dass sie mit ihrer Déclaration
nichts Neues schuf, sondern ein illustres Beispiel befolgte, das
der emanzipierten Kolonien Nordamerikas. «(C’est une idée améri-
caine», formuliert Etienne Dumont, der genferische Privatsekretir
Mirabeaus, welch letzterer iibrigens ein Gegner der Erklirung
gewesen war.

Dass die Déclaration von 1789 amerikanischen Ursprungs ist,
das ist durch die Forschung heute allgemein anerkannt. Es ist
aber nicht, wie man vielfach meint, die Unabhingigkeitserklirung
der 13 vereinigten Staaten vom 4. Juli 1776, die als Vorbild ge-
dient hat. Denn diese enthilt nur einen einzigen Satz, der «einer
Erklirung von Rechten ihnlich sieht»!); sondern es war ein
anderes Dokument, das die franzgsische Erklirung inspiriert hat,
die Bill of rights, die der Staat Virginien am 12. Juni 1776 seiner
Verfassung vorangestellt hatte. Diese virginische Bill war 1778
in franzosischer Sprache herausgegeben und wohl in dieser Uber-
setzung den Verfassern der Erklarung von 1789 bekannt geworden.

Welches war nun der Sinn und die Herkunft dieser virginischen
Erklirung ? Um das zu verstehen, vergegenwiirtigen wir uns kurz
folgendes: Virginien 2) war nicht, wie die noérdlicher gelegenen
Kolonien Neu-Englands, eine Schépfung frommer Pilgerviiter, puri-
tanischer Independentisten, die im Kampf gegen den koniglichen
Absolutismus und den Gewissenszwang, den dieser in England aus-
iibte, sich in der neuen Welt die Moglichkeit freier Religionsiibung
schaffen wollten; sondern die Kolonie war in der Hauptsache aus
wirtschaftlichen Griinden ins Leben gerufen worden, und zwar von

1) So G. Jellinek, a.a. 0. S.10.

2) Vgl. dazu Gustav Adolf Salander, Vom Werden der Menschenrechte.
Leipzig 1926.



—_ 4 —

Kolonisten, die der Kirche von England angehérten. Diesen Kolo-
nisten hatte die englische Krone in den drei Charten von 1606,
1609 und 1612 die altenglischen Biirgerrechte zugesichert, d. h.
diejenigen Rechte, die ihnen als englischen Biirgern zugestanden
wiren, wenn sie im Mutterlande geblieben wiren. Diese Rechte
hatte sich das englische Volk und Parlament erkiémpft in einem
Jahrhunderte dauernden Kampf gegen die Allmachtsanspriiche der
Staatsgewalt, beziehungsweise der englischen Krone: die wichtig-
sten Marksteine dieses Kampfes sind die Magna charta libertatum
von 1215, die Petition of rights von 1628, die Habeas-Corpus-Akte
von 1679 und die Bill of rights von 1689. Der allgemeine Sinn all
dieser Gesetze war es, die personlichen Freibeitsrechte des eng-
lischen Biirgers gegen die Willkiir der staatlichen Exekutive und
Rechtsprechung sicherzustellen. In dhnlicher Weise dienten nun
den Virginiern die Kolonial-Charten dazu, die persénlichen Frei-
heitsrechte, die sie als englische Biirger besassen, zu schiitzen
gegen die Ubergriffe des koniglichen Kolonialgouverneurs. Die
Verfassungskimpfe Virginiens spielten sich denn auch ganz im
Rahmen der englischen Rechtsinstitutionen ab, so dass, als 1776
die Unabhingigkeitserklirung erfolgte und die Kolonie zum selb-
stindigen Staat wurde, sich dieser Ubergang lediglich in der Form
vollzog, dass ein einzelnes Organ der bisherigen Verfassung, nim-
lich der konigliche Gouverneur, ausgeschieden wurde, wiithrend die
verfassungsrechtlichen Grundlagen des Staates im grossen und
ganzen die gleichen blieben. So ist denn die virginische Bill of
rights im wesentlichen eine reife Frucht der spezifisch englischen
Rechtsgeschichte. Sie war, abgesehen von der Unabhingigkeits-
erklirung, die in der Einleitung zur Bill enthalten ist, nicht eine
revolutioniire Tat, sondern sie tragt im Gegenteil konservativen
Charakter: sie will bereits bestehende Rechte wahren und dieses
in die neue staatliche Existenz hiniiberretten.

Und doch besteht zwischen dieser amerikanischen Bill und
denen des englischen Mutterlandes ein tiefgehender Unterschied.
Wihrend nimlich die englischen Bills die Freiheitsrechte nur dem
englischen Biirger zusprechen und diese ableiten aus einem bereits
bestehenden Rechtszustand, spricht die virginische Bill — wie
tibrigens auch die Verfassungen anderer amerikanischer Staaten
— diese Rechte dem Menschen als solchem zu und begriindet sie
nicht mit dem positiv bestehenden Recht, sondern mit dem Recht,
das Gott und die Natur dem Menschen gegeben haben. Damit tritt



— 5 —

ein neues, ein naturrechtliches — oder vorsichtiger ausgedriickt:
ein ideelles 1) Moment auf den Plan, das in dieser Form den eng-
lischen Bills nicht bekannt gewesen war.

Welcher Art dieses neue ideelle Moment der amerikanischen
Bill ist, lasst sich am besten zeigen am Wortlaut des ersten Artikels
der virginischen Erklirung, der den ersten beiden Artikeln der
franzosischen Déclaration als Vorbild gedient hat. Dieser Artikel
lautet : «Alle Menschen sind von Natur gleichmiissig frei und unab-
hingig und haben gewisse angeborene Rechte, die sie bei ihrem
Eintritt in einen Zustand geselliger Vereinigung (in a state of
society) ihren Nachkommen weder rauben noch vorenthalten
kénnen, nimlich den Genuss von Leben und Freiheit zugleich mit
der Befihigung, Eigentum zu erwerben und zu besitzen, sowie
Gliick und Sicherheit zu erstreben und zu erlangen.» Fiir diese
eigentiimliche Formulierung sind, wie hauptsichlich G. A. Sa-
lander nachgewiesen hat, die Lehren eines Philosophen massgebend
gewesen, der aus der grossen englischen Revolution, aus dem
Kampf des englischen Biirgertums und Parlaments gegen den
Absolutismus der Monarchie, in seiner Staatslehre gleichsam die
Summe gezogen hat und als der theoretische Begriinder des libe-
ralen Konstitutionalismus Englands gelten darf: John Locke
(1632—1704). John Locke geht in seiner Staatslehre 2) vom Ge-
danken aus, dass der Mensch sich urspriinglich, d. h. bevor der
Staat da war, in einem Zustand volliger Freiheit und Unabhingig-
keit befunden habe. Ohne indessen auf diesen Urzustand weiter zu
reflektieren, leitet er daraus zwei Folgerungen ab: erstens den Ge-
danken, dass der Staat zustande komme durch die freie Zustim-
mung seiner Glieder, durch den Gesellschaftsvertrag. Dieser Ge-
danke spielt aber fiir die virginische Erklirung weiter keine Rolle,
da die Kolonie nicht wie diejenigen des nordlichen Neu-Englands
auf Grund eines Gesellschaftsvertrages zustande gekommen war,
sondern auf Grund einer koniglichen Charta, d. h. im Sinne eines
Herrschaftsvertrages. Von um so grésserer Bedeutung fiir Vir-

1) Den Einfluss der antiken, speziell der stoischen Naturrechtslehre
auf das christliche Denken hat nither erforscht und dargestellt Ernst
Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tibingen
1912. Dieses komplizierte Problem und die vielfache Uberschiitzung speziell
des Einflusses des stoischen Naturrechtes auf die Menschenrechtsideologie
kann hier nicht weiter erdrtert werden.

2) In Betracht kommen vor allem:’ Zwei Abhandlungen iiber Regie-
rung. (Deutsche Ubersetzung von H. Wilmanns, Halle 1906.)



— 6 —

ginien war der zweite Gedanke Lockes, ndmlich die Lehre, dass
durch den Eintritt in einen «Zustand geselliger Vereinigung» die
natiirlichen Rechte und Freiheiten des Menschen nicht verloren
gehen konnen, insbesondere nicht die Anwartschaft auf Leben,
Gleichheit 1), Freiheit und Eigentum. Die Frage, die in unserem
Zusammenhang vor allem interessieren muss, ist die, wie nach
John Locke der Mensch diese urspriinglichen Freiheitsrechte bei
seinem Eintritt in den Staat sich wahren kann ¢ J. Locke lost diese
Frage auf Grund seiner Lehre von der Gewaltentrennung — darin
ein Vorgiinger Montesquieus —, und zwar so, dass er auf das Wider-
standsrecht zuriickgreift. Dieses Widerstandsrecht aber, das von
den englischen und schottischen Puritanern im Kampf gegen die
englische Krone und ihren Versuch einer Rekatholisierung Eng-
lands angerufen worden war, hat — das darf heute als erwiesen
gelten 2) — gseine Wurzel in der Reformation Ziirichs und Genfs,
von wo es teils durch Vermittlung der hugenottischen Monarcho-
machen und ihres hervorragendsten Gelehrten, des hollindischen
Juristen Althusius, teils durch Vermittlung John Knox’ und des
puritanischen Independentismus nach England gelangt war. Nicht
dass Zwingli und Calvin die Entdecker dieses Widerstandsrechtes
gewesen wiren, sie haben es aber im staatsrechtlichen Denken
der neuen Zeit erst eigentlich verankert, namentlich Calvin durch
seine Lehre vom Widerstandsrecht der Magistrats inférieurs beim
Versagen der oberen Instanzen — eine Lehre, die dann John
Knox gestiitzt auf den Adel Englands und Schottlands im Kampf
gegen die englische Krone in die Praxis umgesetzt hat. In seinen
letzten Urspriingen jedoch geht das Widerstandsrecht zuriick ins
Mittelalter, wo es sowohl auf Grund des altgermanischen Rechts-
dualismus zwischen Volk und Herrscher als ein Bestandteil des
weltlichen Rechtes wie auch als christlicher, aus dem apostolischen
Wort, dass man Gott mehr gehorchen miisse als den Menschen
(Apg. 5, 29), abgeleiteter Grundsatz lingst Geltung hatte 3). Und
es mag hier der Gedanke nicht unausgesprochen bleiben, dass es

1) In der virginischen Bill wird der Grundsatz der Gleichheit in hohem
Grade abgeschwiicht; das geschieht darum, weil das allgemeine Wahlrecht
grundsitzlich zwar anerkannt war, aber praktisch nicht auf alle Bevélke-
rungsklassen ausgedehnt wurde (ausgeschlossen waren die Eingeborenen,
die Besitzlosen und die Katholiken). Salander, S. 76.

2) E. Brunner, Die Menschenrechte nach reformierter Lehre. Ziircher
Rektoratsrede 1942, S. 11.

3) Alfred Farner, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli. Ziirich
1930, S. 62.



— 7

nicht zuletzt dieses christlich-altgermanische Widerstandsrecht
war, das den Griindern der schweizerischen Eidgenossenschaft in
ihrem Kampf um hergebrachtes Recht gegen die Ubergriffe der
Herren das gute Gewissen gegeben hat.

Indessen interessiert uns hier nicht diese weiter zuriickliegende
Genealogie der Menschenrechte, wohl aber die Frage, welchen
Sinn auf dem Hintergrunde dieser ganzen Entwicklung die virgi-
nische Erklirung haben musste, wenn es dort in deutlicher Anleh-
nung an J. Locke heisst, dass die jedem Menschen angeborenen
Rechte bei seinem Eintritt in einen «gesellschaftlichen Zustand»
nicht verloren gehen koénnen? Dariiber kann nun kein Zweifel
mehr bestehen: die dort proklamierten Menschenrechte haben den
Sinn nicht mehr nur eines rechtlichen Vorbehaltes des freiheit-
lichen Biirgers gegeniiber dem Absolutismus der Monarchie, son-
dern sie sind die Verwahrung des Menschen iiberhaupt dagegen,
dass er durch seinen Eintritt in irgendeinen Staat seiner natiir-
lichen Rechte verlustig gehen konnte. «Die Menschenrechte sind»
— diese Formulierung Fritz Ernsts diirfte jedenfalls fiir die virgi-
nische und die amerikanischen Erklirungen im allgemeinen zu-
treffen, aber nur fiir diese — «die Prophyléden, durch die du erhobe-
nen Hauptes und aus eigenem Willen das Staatsland betrittst», sie
sind das «Gelobnis des seiner Wiirde voll bewussten Individuums
beim Eintritt in die Staatsgemeinschaft: non omnis moriar»1).

Die Frage ist nur die, welches dieser Mensch ist, der beim Ein-
tritt in den Staat feierlich Verwahrung einlegt und im Namen
welcher Instanz diese Verwahrung erfolgt ? Fiir J. Locke und die
von seinem Geist geprigte Denkweise kann die Antwort nur lauten:
Es ist der christliche Mensch, der diese Verwahrung einlegt, und
zwar im Namen des Schopfer-Gottes, der den Menschen frei er-
schaffen hat. J. Lockes Christlichkeit ist nun allerdings von ganz
eigenartiger Prigung: aufgewachsen in calvinistischen Traditionen
und im Alter Verfasser eines Kommentars zu den Paulusbriefen,
hat er als letzter Philosoph vor der eigentlichen Aufklirung ge-
kimpft um den Ausgleich zwischen Offenbarung und Vernunft.
Er hat diesen Ausgleich darin gefunden, dass ihm das Verniinftige,
das ihm zugleich identisch ist mit dem Niitzlichen und Zweck-
vollen, garantiert erscheint im Schopfungsplan Gottes. Eben
darum, um dieses Verniinftig-Niitzliche zu verwirklichen, hat der
Mensch Gott als dem Schopfer und obersten Gesetzgeber gehorsam
"3 Fritz Ernst, 8.2 0. 8.51 und 53,



— 8 —

zu sein, wozu der Schopfer den Menschen befihigt hat, als er ihn
als freies Wesen schuf. Es ist klar, dass in einer solchen Theologie
die Lehre von der Erbsiinde keinen Raum mehr haben konnte.
J. Locke lehnt sie denn auch ab mit der charakteristischen Ein-
wendung, dass Gott — offenbar nach dem Grundsatz nulla poena
sine lege — den Menschen des Urstandes nicht bestrafen konnte
mit der Ausstossung aus dem Paradies, da diesem das mosaische
Gesetz noch nicht bekannt war?!). Aufs Ganze gesehen ist das
Christentum Lockes ein liberal-biirgerliches, moralisierendes Chri-
stentum, das die paulinisch-augustinische Siindenlehre abgestossen
und sich einer optimischen Anthropologie verschrieben hat. Dass
dieses Christentum des englischen Philosophen keine singulire Er-
scheinung war, sondern den Intentionen der Zeitgenossen ent-
sprach, wird deutlich an der Gestalt jenes grossen, selbst aus Vir-
ginien stammenden amerikanischen Staatsmannes und Prisidenten,
der als der eigentliche Genius der amerikanischen Staatlichkeit
gelten kann und der Verfasser der Einleitung zur virginischen Bill 2)
und der amerikanischen Unabhingigkeitserklirung ist: Thomas
Jefferson. Ganz in Ubereinstimmung mit der Lockeschen Denk-
weise, auf dessen «Zwei Abhandlungen iiber Regierung» er sich
ausdriicklich beruft, sagt er, dass es zu einer Erklirung der Men-
schenrechte kommen miisse, damit das Volk gegen die Regierung
«gewappnet» 3) sei, und er sagt das ebenfalls auf Grund einer Christ-
lichkeit, die im wesentlichen mit derjenigen Lockes iibereinstimmt.
Bezeichnet doch Jefferson, der personlich von tiefer Religiositiit
und Verfasser eines Lebens Jesu in vier Sprachen (griechisch,
lateinisch, englisch, franzésisch) war, die Lehre Jesu als «das er-
habenste Gebdude der Moral, das je vor den Menschen hingestellt
worden ist» %).

Diese Zeugnisse mogen geniigen, um unseren Satz zu verdeut-
lichen, dass auf amerikanischem Boden die Erklirung der Men-
schenrechte nach ihrem urspriinglichen Sinn eine Verwahrung des
freien Menschen gegen den Staat ist und dass diese Verwahrung im
wesentlichen ein Ergebnis ist einmal der spezifisch englischen
Rechtsgeschichte und dann einer moralisierenden, optimistischen,
auf Niitzlichkeit und Zweckmiissigkeit gerichteten Christlichkeit.

1) Ibidem S. 105, Anm. 9.

®) Verfasser der virginischen Bill ist Georges Mason.

3} Fritz Ernst, a.a. 0. 8. 43,

) Vgl. Anna Louise Henne, Die staatstheoretischen Anschauungen
Thomas Jeffersons. Ziirich 1934,



—_— 9

Fir die anderen Staaten, die aus den nordlicher gelegenen
Kolonien hervorgegangen, im wesentlichen aber eine Schopfung
des puritanischen Independentismus sind, gilt mutatis mutandis
dasselbe. Nur dass dort zwei Momente hinzutreten, der Gedanke des
Gesellschaftsvertrages — bekanntlich wurden solche Gesellschafts-
vertrige von den Pilgervitern, so vor allem auf der May Flower im
Jahre 1620, vor der Ansiedelung in der neuen Welt abgeschlossen;
und zweitens die Forderung der Glaubens- und Gewissensfreiheit.
Doch kann auf diese Zusammenhénge hier nicht niher eingegangen
werden 1).

Die Frage, die uns noch beschiftigen soll, ist die, was aus
diesen amerikanischen Bills, speziell aus derjenigen Virginiens, auf
dem Boden der Franzosischen Revolution geworden ist ? Zunéchst
mag es scheinen, dass zwischen der Erklirung von 1776 und der-
jenigen von 1789 weitgehende Ubereinstimmung bestehe. Enthilt
doch, wie Jellinek nachgewiesen hat, die franzosische Déclaration
keinen einzigen Rechtssatz, der nicht schon in der Erklirung Vir-
giniens oder derjenigen anderer amerikanischer Staaten bereits
ausgesprochen wiire?). Auch die Formulierungen stimmen z. T. wort-
lich iiberein (vgl. den oben [8. 5] zitierten ersten Artikel der vir-
ginischen Erkldrung mit den beiden ersten Artikeln der Décla-
ration S. 1). Ebenso ist die franzosische Erklirung der Ver-
fassung von 1791 als Priambel vorangestellt, hat also nach der
Absicht ihrer Urheber ebenfalls die Funktion einer feierlichen Ver-
wahrung zu erfiillen. Und doch kann nicht iibersehen werden,
dass die franzosische Erklirung nach ihrer ganzen geistigen Grund-
haltung von ihrem amerikanischen Vorbild durch eine tiefe Kluft
geschieden ist. Ein erster wesentlicher Unterschied besteht darin,
dass die virginische Bill bereits bestehendes Recht schiitzen will,
also konservativen Charakter hat, wihrend die franzésische Er-
klirung eine revolutiondre Tat ist, d. h. ganz eindeutig ein poli-
tisches Programm fiir die Zukunft sein will, das die bisherigen
Grundlagen des Staates umstiirzen und einem neu zu bildenden
Gemeinwesen als Fundament dienen soll. Darum redet die fran-
zosische Erklirung nicht mehr wie die virginische Bill davon,
dass die angeborenen Rechte dem Menschen bei seinem Eintritt
—1)‘(}_._3011in9k hat die Auffassung vertreten, dass «der Ursprung der
Idee, ein allgemeines Me_nschenrecht durch Gesetz festzustellen», der Grund-
satz der Religionsfreiheit gewesen sei, der erstmals durch Roger Williams

im Gesetzbuch fiir Rhode Island von 1647 Gesetzeskraft erlangt hat.
?) G. Jellinck, a.a. 0. S.32f



— 10 —

in den Staat nicht verloren gehen konnen, sondern umgekehrt
davon, dass es das Ziel jeder Association politique sein miisse,
diese Rechte zu schiitzen. Der wichtigste und grundlegende Unter-
schied aber ist der, dass hinter dieser staatspolitischen Program-
matik der franzosischen Erklidrung nicht mehr ein christliches Ethos
steht, sondern eine weltanschauliche Doktrin, die jede Bindung
an das Christentum gelost hat. So ist es nicht ohne Bedeutung,
dass, withrend es in der amerikanischen Unabhiingigkeitserklirung
noch heisst, die Menschen seien frei «erschaffen», die franzosische
Constituante, die sich «en présence et sous les auspices de I'Etre
Supréme» versammelt weiss, nur noch formuliert: die Menschen
sind frei «geborenny.

Welches war nun aber diese weltanschauliche Doktrin, die
an Stelle des christlichen Ethos getreten war? Wir konnen das,
was hier zu sagen wire, nur eben andeuten ). Es ist naheliegend,
hier an Rousseau zu denken. Das ist aber nur zum Teil richtig.
Es ist jedenfalls nicht die Staatslehre Rousseaus, wie er sie im
Contrat social niedergelegt hat, die der Déclaration von 1789 zu-
grunde liegt; denn Rousseau kennt gerade keinen staatsfreien
Raum, wie ihn die Déclaration immerhin noch wahren will. Rous-
seau erstrebt mit seiner Lehre von der Volonté générale vielmehr
die vollige Durchpolitisierung des Volkes und des Menschen.
Hingegen ist von entscheidendem Einfluss auf die franzosiche Re-
volutionsdoktrin der allgemein-philosophische Ausgangspunkt der
Staatslehre Rousseaus, namlich seine Naturrechtslehre. Fur diese
Naturrechtslehre ist es aber charakteristisch, dass sie ausgeht vom
ganz abstrakt verstandenen Individuum, dem nur noch die nackte
existentia eignet, aber nicht mehr eine irgendwie verstandene
essentia. Dieses Naturrecht kennt im Grunde den Menschen nicht
mehr, obwohl es zwar vom Menschen spricht, sogar vom guten
Menschen, aber alles, was iiber den. Menschen gesagt wird, sind
im Grunde rein formale Bestimmungen.

Dieser Begriff des Individuums ist es nun, der im 19. Jahr-
hundert mehr und mehr an Bedeutung gewinnt, um schliesslich in
der Jurisprudenz wie im politischen Radikalismus das Staats-
denken voéllig zu beherrschen. Mit diesem Vordringen des Begriffes
des Individuums hingt es z.T. zusammen, dass die Menschen-
rechte ihre gehobene Stellung, die sie 1791 als Praambel zur Ver-

1) Vgl. hiezu vor allem Daniel Mornet, Les origines de la Révolution
frangaise. Paris 1933.



fassung noch einnahmen, verlassen und als Freiheiten des Indivi-
duums, als sogenannte Individualrechte oder als subjektiv-6ffent-
liche Rechte ein Bestandteil der Verfassung selbst, zuletzt sogar zu
Elementen des politischen Kampfes werden. Das war eine Ent-
wicklung, die insofern unvermeidlich war, als die Menschenrechte,
um respektiert zu werden, des Rechtsschutzes bedirfen, was
offenbar nicht moglich war ohne ihre direkte Verankerung in Ver-
fassung und Gesetz.

Ohne Zweifel stehen wir damit am Ende einer Entwicklung,
die 1776 mit einem in seiner Art echten christlichen Ethos begonnen
hat, in der Franzosischen Revolution bereits in die Bahnen einer
weltanschaulichen Doktrin einmiindet, um dann im 19. und 20 Jahr-
hundert in den Gefilden eines abstrakten Individualismus zu ver-
sanden. Die Menschenrechte, urspriinglich christlich, «wurden lai-
zistisch, dann autonom, dann schemenhaft», urteilt F. Ernst mit
Recht 1).

Das ist eine wenig ermutigende Feststellung. Die Frage dringt
sich zum Schlusse auf, ob es nicht trotzdem eine Moglichkeit der
Erneuerung der Menschenrechte gibt ?

Wir lassen bei der Beantwortung dieser Frage all das ausser
Betracht, was von der Politik, der Rechtswissenschaft und allen-
falls von der Philosophie her dazu an Gewichtigem zu sagen wiire.
Wir beschrinken uns auf das, was grundsiitzlich vom christlichen
Glauben her geltend zu machen ist. Dann wird aber vor allem
gesagt werden miissen: Die Menschenrechte konnen nur dann wieder
in alter Kraft erstchen, wenn die Quelle, aus der sie stammen,
wieder zum Fliessen kommt, und das ist das christliche Wider-
standsrecht. Dieses Widerstandsrecht aber — und das scheint
uns dabei das Wesentliche zu sein — kann, soll es die Kraft wirk-
licher Aktualitit gewinnen, nicht geltend gemacht werden durch
jenes abstral:te Individuum, in welchem den Menschen zu erkennen
dem Christen nicht méglich ist, sondern das kann in Erinnerung
daran, dass es im Mittelalter die in sich geschlossen katholische
Kirche und spiiter die Theokratien Ziirichs und Genfs waren, die
diesen Widerstand weckten und die dann auf den langen Umwegen,
von denen wir in unserem Uberblick einen Begriff zu geben ver-
suchten, die Menschenrechtserklirung von 1776 mitverursachten,
nur geschehen von seiten einer in sich geschlossenen, ihrer Sache
und ihres Auftrages voll bewussten Gemeinde Christi. Wir sagen

1) F. Ernst, a. a. 0. S. 54.



— 12 —

ausdriicklich: Gemeinde Christi, um damit zum Ausdruck zu
bringen, dass es nicht so sehr der Schépfer- und Gesetzgeber-Gott
eines J. Locke und Th, Jefferson wird sein koénnen, den es durch
das Widerstandsrecht zu bezeugen gilt, sondern der Erloser-Gott,
der den Menschen nicht nur frei erschaffen, sondern ihn in Jesus
Christus zu einer neuen Freiheit bestimmt und ihn als diesen zur
Freiheit bestimmten Menschen als Hoffnung fiir sich in Anspruch
nimmt.

Ob dann allerdings noch von «Menschenrechten» im histo-
rischen Sinne des Wortes die Rede sein kann oder ob in Erkenntnis
der Tatsache, dass die beiden Glieder dieser Wortverbindung von
allzu ungleichem Gewicht sind, um in dieser Weise miteinander
verbunden zu werden, ist eine Frage fiir sich. Tatsache ist es jeden-
falls — und das soll zum Schluss ausdriicklich erwihnt werden —
dass andere Zeiten und Volker von «Menschenrechten» zwar noch
nichts wussten, aber dafiir in anderen Begriffen und Denkformen
das grosse und unausweichliche Anliegen bereits wahrgenommen
haben, um das es auch in der Erklarung der Menschenrechte von
Haus aus geht, ndmlich um das Geltendmachen der doppelten
Wahrheit, dass der Mensch sein Mensch-Sein zwar nicht zu ver-
wirklichen vermag ohne das Recht: darum muss es in dieser oder
jener Form Menschenrechte geben; dass aber der Mensch andrer-
seits — und darum muss es Menschenrechte geben — sein Mensch-
Sein auch nicht zu verwirklichen vermag wm Recht, weder im
positiv verfassten Recht noch in einem irgendwie verstandenen
Naturrecht. Denn der Mensch ist mehr als alles Recht, sofern es
eben sein Recht ist: der Mensch, jeder Mensch — so sagte man
1776 — ist ein Geschopf Gottes; wir miissen vielleicht heute sagen:
der Mensch, jeder Mensch ist eine Hoffnung Gottes.

Urs Kiiry.




	Ursprung und Wandel der Menschenrechte

