
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Ursprung und Wandel der Menschenrechte

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursprung und Wandel der Menschenrechte1).

Die Declaration des droits de l'homme et du citoyen, die am
26. August des Jahres 1789 von der französischen Constituante

angenommen und zwei Jahre später der Verfassung als Präambel

vorangestellt wurde, sagt in Artikel 1 : «Les hommes naissent et
demeurent libres et égaux en droits.» In Artikel 2 werden näherhin
als «natürliche und unveräusserliche» Menschenrechte bezeichnet:
la liberté, la propriété, la sûreté et la résistance à l'oppression,
die zu erhalten Aufgabe jeder «association politique» sei. In den

übrigen Artikeln — es sind im ganzen 17 —¦ werden noch stipuliert
die Freiheit der Meinungsäusserung in Wort und Schrift und die
Glaubensfreiheit, hingegen fehlt die Vereins- und Versammlungsfreiheit,

die Gewerbefreiheit, wie auch das Recht auf Arbeit, das

unter Ludwig XVI. bereits einmal zum Gesetz erklärt worden war
und der einzig original-französische Beitrag zur Menschenrechts-

erklärung gewesen wäre2). Die anderen Artikel beziehen sich
auf die Organisation des Staates selbst und umfassen im wesentlichen:

Teilnahme des Volkes an der staatlichen Willensbildung,
gleiche Ämterfähigkeit für alle, das Recht des Volkes, Steuern zu
bewilligen und die Behörden zur Rechenschaft zu ziehen, und für
die Rechtsprechung die Anwendung des Grundsatzes: nulla poena
sine lege.

Von dieser Erklärung der Menschenrechte ist schon mit Recht
gesagt worden, dass sie «das staatsrechtliche Kernstück der
Französischen Revolution, ja diese selbst» sei3). Von Anfang an aufs
schärfste bekämpft, so etwa vom englischen konservativen Staatsmann

Edmund Burke, der ihr vorwirft, dass sie «die allerletzten
Heilmittel einer Verfassung zum täglichen Brot mache»4), von
andern, vor allem von den Volksmassen und Wortführern der
Französischen Revolution als eine Art weltgeschichtliche Offen-

Vortrag, gehalten am 5. Dezember 1944 an der Sitzung der
Aufsichtskommission der Fonds der katholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern.

2) Georg Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte.
Leipzig. 1919. S. 20.

3) Fritz Ernst, Der Ursprung der Menschenrechte, im Sammelband:
Die Sendung des Kleinstaates. Zürich 1940, S. 37.

4) Zitiert bei Hans Barth, Fluten und Dämme, Der philosophische
Gedanke in der Politik. Zürich 1943, S. 45.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1945. 1



— 2 —

barung überschwänglich gefeiert, ist ihre Wirkung eine gewaltige
gewesen: ihre Grundsätze sind übergegangen in das Verfassungsrecht

49 europäischer, 2 afrikanischer und 5 asiatischer Staaten 1).

Keine Aufnahme fanden sie in die Verfassungen des Norddeutschen
Bundes von 1867 und des Deutschen Reiches von 1871, während
die Frankfurter Nationalversammlung von 1848 und die Weimarer
Republik ihnen wenigstens in der Form von sogenannten
Grundrechten Raum gaben, diese aber ausdrücklich als Grundrechte
«des deutschen Volkes» bezeichnen. Auf schweizerischem Boden
wurden die Menschenrechte erstmals verkündet am 12. April 1798

in Aarau als Einleitung zu der vom Basler Zunftmeister Peter
Ochs entworfenen Verfassung der Helvetischen Republik. Sie

gingen dann in abgeschwächter Form über in die Mediationsakte,
traten ganz in den Hintergrund im Bundesvertrag von 1815, um
dann in den Verfassungen von 1848 und 1874 in neuer Kraft zu
erstehen. Allerdings erscheinen sie in der heute geltenden
Bundesverfassung nicht mehr als Präambel oder Einleitung, sondern sie

sind ein Bestandteil der Verfassung selbst, durch die sie garantiert
werden, darum bei uns oft einfach als «garantierte Rechte»
bezeichnet. Im wesentlichen handelt es sich um die Gleichheit vor
dem Gesetz, die Freiheit des Handels und Gewerbes, der
Niederlassung, der Presse und Vereinsbildung, des Glaubens und des

Gewissens.

Es ist nun aber bekannt, dass die Menschen- und Bürgerrechte,

ohne die nicht nur unser schweizerischer Bundesstaat,
sondern der moderne Verfassungsstaat überhaupt gar nicht denkbar
ist, in ihrer ursprünglichen Geltung weithin eingeschränkt worden
sind. Das ist geschehen durch das sogenannte Krisenrecht, das,
wie schon Robert Haab in seiner Basler Rektoratsrede 2) und seither
C. A. Spahn in seinem Buch «Staatsmacht und Individualsphäre»
überzeugend dargetan haben, im Begriffe steht, uns in eine Krise
des Rechtes hineinzustossen. Es steht uns nicht zu, unsrerseits
in das Gespräch der Juristen und Staatsmänner über dieses nicht
leicht zu lösende Problem einzugreifen, wir möchten lediglich die
offensichtlich unhaltbar gewordene Situation zum Anlass nehmen,
uns Rechenschaft abzulegen über den ursprünglichen Sinn der

Carl Alfred Spahn, Staatsmacht imd Individualsphäre, Zur Krise
der verfassungsmässigen Individualrechte. Zürich 1944, S. 98.

2) Robert Haab, Krisenrecht. Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel
1936, S. 24.



— 3 —

Menschenrechte und über den Wandel, dem sie seit ihrer Proklamation

unterworfen waren.
Welches ist der Ursprung der Menschenrechte Schon in den

sogenannten Cahiers, den Klage- und Beschwerdeschriften, die die

zu den Generalständen Abgeordneten beigebracht hatten, war das

Postulat einer Erklärung der Menschenrechte wiederholt gestellt
worden. In der Nationalversammlung selbst wurden dann 21

Projekte eingereicht, u. a. von Lafayette, die von einem fünfgliedrigen
Ausschuss miteinander verschmolzen, in neuer Form vorgelegt
und nach sechstägiger Debatte von der 1200 Deputierte umfassenden

Versammlung angenommen wurden. Die französische Constituante

war sich dabei wohl bewusst, dass sie mit ihrer Déclaration
nichts Neues schuf, sondern ein illustres Beispiel befolgte, das
der emanzipierten Kolonien Nordamerikas. «C'est une idée
américaine», formuliert Etienne Dumont, der genferische Privatsekretär
Mirabeaus, welch letzterer übrigens ein Gegner der Erklärung
gewesen war.

Dass die Déclaration von 1789 amerikanischen Ursprungs ist,
das ist durch die Forschung heute allgemein anerkannt. Es ist
aber nicht, wie man vielfach meint, die Unabhängigkeitserklärung
der 13 vereinigten Staaten vom 4. Juli 1776, die als Vorbild
gedient hat. Denn diese enthält nur einen einzigen Satz, der «einer
Erklärung von Rechten ähnlich sieht»1); sondern es war ein
anderes Dokument, das die französische Erklärung inspiriert hat,
die Bill of rights, die der Staat Virginien am 12. Juni 1776 seiner

Verfassung vorangestellt hatte. Diese virginische Bill war 1778

in französischer Sprache herausgegeben und wohl in dieser

Übersetzung den Verfassern der Erklärung von 1789 bekannt geworden.

Welches war nun der Sinn und die Herkunft dieser virginischen
Erklärung Um das zu verstehen, vergegenwärtigen wir uns kurz
folgendes : Virginien2) war nicht, wie die nördlicher gelegenen
Kolonien Neu-Englands, eine Schöpfung frommer Pilgerväter,
puritanischer Independentisten, die im Kampf gegen den königlichen
Absolutismus und den Gewissenszwang, den dieser in England
ausübte, sich in der neuen Welt die Möglichkeit freier Religionsübung
schaffen wollten; sondern die Kolonie war in der Hauptsache aus
wirtschaftlichen Gründen ins Leben gerufen worden, und zwar von

i) So G. Jellinek, a. a. O. S. 10.

2) Vgl. dazu Gustav Adolf Salander, Vom Werden der Menschenrechte.
Leipzig 1926.



— 4 —

Kolonisten, die der Kirche von England angehörten. Diesen
Kolonisten hatte die englische Krone in den drei Charten von 1606,
1609 und 1612 die altenglischen Bürgerrechte zugesichert, d. h.

diejenigen Rechte, die ihnen als englischen Bürgern zugestanden
wären, wenn sie im Mutterlande geblieben wären. Diese Rechte
hatte sich das englische Volk und Parlament erkämpft in einem
Jahrhunderte dauernden Kampf gegen die Allmachtsansprüche der
Staatsgewalt, beziehungsweise der englischen Krone: die wichtigsten

Marksteine dieses Kampfes sind die Magna charta libertatum
von 1215, die Petition of rights von 1628, die Habeas-Corpus-Akte
von 1679 und die Bill of rights von 1689. Der allgemeine Sinn all
dieser Gesetze war es, die persönlichen Freiheitsrechte des
englischen Bürgers gegen die Willkür der staatlichen Exekutive und
Rechtsprechung sicherzustellen. In ähnlicher Weise dienten nun
den Virginiern die Kolonial-Charten dazu, die persönlichen
Freiheitsrechte, die sie als englische Bürger besässen, zu schützen

gegen die Übergriffe des königlichen Kolonialgouvcrneurs. Die
Verfassungskämpfe Virginiens spielten sich denn auch ganz im
Rahmen der englischen Rechtsinstitutionen ab, so dass, als 1776
die Unabhängigkeitserklärung erfolgte und die Kolonie zum
selbständigen Staat wurde, sich dieser Übergang lediglich in der Form
vollzog, dass ein einzelnes Organ der bisherigen Verfassung, nämlich

der königliche Gouverneur, ausgeschieden wurde, während die
verfassungsrechtlichen Grundlagen des Staates im grossen und

ganzen die gleichen blieben. So ist denn die virginische Bill of
rights im wesentlichen eine reife Frucht der spezifisch englischen
Rechtsgeschichte. Sie war, abgesehen von der Unabhängigkeits-
erklärung, die in der Einleitung zur Bill enthalten ist, nicht eine
revolutionäre Tat, sondern sie trägt im Gegenteil konservativen
Charakter: sie will bereits bestehende Rechte wahren und dieses

in die neue staatliche Existenz hinüberretten.
Und doch besteht zwischen dieser amerikanischen Bill und

denen des englischen Mutterlandes ein tiefgehender Unterschied.
Während nämlich die englischen Bills die Freiheitsrechte nur dem
englischen Bürger zusprechen und diese ableiten aus einem bereits
bestehenden Rechtszustand, spricht die virginische Bill — wie
übrigens auch die Verfassungen anderer amerikanischer Staaten
— diese Rechte dem Menschen als solchem zu und begründet sie

nicht mit dem positiv bestehenden Recht, sondern mit dem Recht,
das Gott und die Natur dem Menschen gegeben haben. Damit tritt



— 5 —

ein neues, ein naturrechtliches — oder vorsichtiger ausgedrückt:
ein ideelles x) Moment auf den Plan, das in dieser Form den
englischen Bills nicht bekannt gewesen war.

Welcher Art dieses neue ideelle Moment der amerikanischen
Bill ist, lässt sich am besten zeigen am Wortlaut des ersten Artikels
der virginischen Erklärung, der den ersten beiden Artikeln der
französischen Déclaration als Vorbild gedient hat. Dieser Artikel
lautet: «Alle Menschen sind von Natur gleichmässig frei und
unabhängig und haben gewisse angeborene Rechte, die sie bei ihrem
Eintritt in einen Zustand geselliger Vereinigung (in a state of
society) ihren Nachkommen weder rauben noch vorenthalten
können, nämlich den Genuss von Leben und Freiheit zugleich mit
der Befähigung, Eigentum zu erwerben und zu besitzen, sowie
Glück und Sicherheit zu erstreben und zu erlangen.» Für diese

eigentümliche Formulierung sind, wie hauptsächlich G. A. Sa-

lander nachgewiesen hat, die Lehren eines Philosophen massgebend

gewesen, der aus der grossen englischen Revolution, aus dem

Kampf des englischen Bürgertums und Parlaments gegen den
Absolutismus der Monarchie, in seiner Staatslehre gleichsam die
Summe gezogen hat und als der theoretische Begründer des
liberalen Konstitutionalismus Englands gelten darf: John Locke
(1632—1704). John Locke geht in seiner Staatslehre2) vom
Gedanken aus, dass der Mensch sich ursprünglich, d. h. bevor der
Staat da war, in einem Zustand völliger Freiheit und Unabhängigkeit

befunden habe. Ohne indessen auf diesen Urzustand weiter zu
reflektieren, leitet er daraus zwei Folgerungen ab: erstens den
Gedanken, dass der Staat zustande komme durch die freie Zustimmung

seiner Glieder, durch den Gesellschaftsvertrag. Dieser
Gedanke spielt aber für die virginische Erklärung weiter keine Rolle,
da die Kolonie nicht wie diejenigen des nördlichen Neu-Englands
auf Grund eines Gesellschaftsvertrages zustande gekommen war,
sondern auf Grund einer königlichen Charta, d. h. im Sinne eines
Herrschaftsvertrages. Von um so grösserer Bedeutung für Vir-

i) Den Einfluss der antiken, speziell der stoischen Naturrechtslehro
auf das christliche Denken hat näher erforscht und dargestellt Ernst
Trooltsch, Die Sozialichron der christlichen Kirchen und Gruppen. Tübingen
1912. Dieses komplizierte Problem und die vielfache Überschätzung speziell
des Einflusses des stoischen Naturrechtes auf die Monschenrechtsidoologie
kann hier nicht weiter erörtert werden.

2) In Betracht kommen vor allem: Zwei Abhandlungen über Regierung.

(Deutsche Übersetzung von H. Wilmanns, Hallo 1906.)



— 6 —

ginien war der zweite Gedanke Lockes, nämlich die Lehre, dass

durch den Eintritt in einen «Zustand geselliger Vereinigung» die
natürlichen Rechte und Freiheiten des Menschen nicht verloren
gehen können, insbesondere nicht die Anwartschaft auf Leben,
Gleichheitx), Freiheit und Eigentum. Die Frage, die in unserem
Zusammenhang vor allem interessieren muss, ist die, wie nach
John Locke der Mensch diese ursprünglichen Freiheitsrechte bei
seinem Eintritt in den Staat sich wahren kann J. Locke löst diese

Frage auf Grund seiner Lehre von der Gewaltentrennung — darin
ein Vorgänger Montesquieus —, und zwar so, dass er auf das
Widerstandsrecht zurückgreift. Dieses Widerstandsrecht aber, das von
den englischen und schottischen Puritanern im Kampf gegen die

englische Krone und ihren Versuch einer Rekatholisierung
Englands angerufen worden war, hat — das darf heute als erwiesen

gelten 2) — seine Wurzel in der Reformation Zürichs und Genfs,

von wo es teils durch Vermittlung der hugenottischen Monarcho-
machen und ihres hervorragendsten Gelehrten, des holländischen
Juristen Althusius, teils durch Vermittlung John Knox' und des

puritanischen Independentismus nach England gelangt war. Nicht
dass Zwingli und Calvin die Entdecker dieses Widerstandsrechtes

gewesen wären, sie haben es aber im staatsrechtlichen Denken
der neuen Zeit erst eigentlich verankert, namentlich Calvin durch
seine Lehre vom Widerstandsrecht der Magistrats inférieurs beim
Versagen der oberen Instanzen — eine Lehre, die dann John
Knox gestützt auf den Adel Englands und Schottlands im Kampf
gegen die englische Krone in die Praxis umgesetzt hat. In seinen
letzten Ursprüngen jedoch geht das Widerstandsrecht zurück ins
Mittelalter, wo es sowohl auf Grund des altgermanischen
Rechtsdualismus zwischen Volk und Herrscher als ein Bestandteil des

weltlichen Rechtes wie auch als christlicher, aus dem apostolischen
Wort, dass man Gott mehr gehorchen müsse als den Menschen
(Apg. 5, 29), abgeleiteter Grundsatz längst Geltung hatte 3). Und
es mag hier der Gedanke nicht unausgesprochen bleiben, dass es

*) In dor virginischen Bill wird der Grundsatz der Gleichheit in hohem
Grade abgeschwächt; das geschieht darum, weil das allgemeine Wahlrecht
grundsätzlich zwar anerkannt war, aber praktisch nicht auf alle
Bevölkerungsklassen ausgedehnt wurde (ausgeschlossen waren die Eingeborenen,
die Besitzlosen und die Katholiken). Salander, S. 76.

2) E. Brunner, Die Menschenrechte nach reformierter Lehre. Zürcher
Rektoratsrede 1942, S. 11.

3) Alfred Farner, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli. Zürich
1930, S. 62.



— 7 —

nicht zuletzt dieses christlich-altgermanische Widerstandsrecht
war, das den Gründern der schweizerischen Eidgenossenschaft in
ihrem Kampf um hergebrachtes Recht gegen die Übergriffe der
Herren das gute Gewissen gegeben hat.

Indessen interessiert uns hier nicht diese weiter zurückliegende
Genealogie der Menschenrechte, wohl aber die Frage, welchen
Sinn auf dem Hintergrunde dieser ganzen Entwicklung die
virginische Erklärung haben musste, wenn es dort in deutlicher Anlehnung

an J. Locke heisst, dass die jedem Menschen angeborenen
Rechte bei seinem Eintritt in einen «gesellschaftlichen Zustand»
nicht verloren gehen können Darüber kann nun kein Zweifel
mehr bestehen: die dort proklamierten Menschenrechte haben den
Sinn nicht mehr nur eines rechtlichen Vorbehaltes des freiheitlichen

Bürgers gegenüber dem Absolutismus der Monarchie,
sondern sie sind die Verwahrung des Menschen überhaupt dagegen,
dass er durch seinen Eintritt in irgendeinen Staat seiner natürlichen

Rechte verlustig gehen könnte. «Die Menschenrechte sind»

— diese Formulierung Fritz Ernsts dürfte jedenfalls für die
virginische und die amerikanischen Erklärungen im allgemeinen
zutreffen, aber nur für diese — «die Prophyläen, durch die du erhobenen

Hauptes und aus eigenem Willen das Staatsland betrittst», sie

sind das «Gelöbnis des seiner Würde voll bewussten Individuums
beim Eintritt in die Staatsgemeinschaft: non omnis moriar»1).

Die Frage ist nur die, welches dieser Mensch ist, der beim Eintritt

in den Staat feierlich Verwahrung einlegt und im Namen
welcher Instanz diese Verwahrung erfolgt Für J. Locke und die

von seinem Geist geprägte Denkweise kann die Antwort nur lauten :

Es ist der christliche Mensch, der diese Verwahrung einlegt, und
zwar im Namen des Schöpfer-Gottes, der den Menschen frei
erschaffen hat. J. Lockes Christlichkeit ist nun allerdings von ganz
eigenartiger Prägung: aufgewachsen in calvinistischen Traditionen
und im Alter Verfasser eines Kommentars zu den Paulusbriefen,
hat er als letzter Philosoph vor der eigentlichen Aufklärung
gekämpft um den Ausgleich zwischen Offenbarung und Vernunft.
Er hat diesen Ausgleich darin gefunden, dass ihm das Vernünftige,
das ihm zugleich identisch ist mit dem Nützlichen und Zweckvollen,

garantiert erscheint im Schöpfungsplan Gottes. Eben
darum, um dieses Vernünftig-Nützliche zu verwirklichen, hat der
Mensch Gott als dem Schöpfer und obersten Gesetzgeber gehorsam

i) Fritz Ernst, a. a. O. S. 51 und 53.



— 8 —

zu sein, wozu der Schöpfer den Menschen befähigt hat, als er ihn
als freies Wesen schuf. Es ist klar, dass in einer solchen Theologie
die Lehre von der Erbsünde keinen Raum mehr haben konnte.
J. Locke lehnt sie denn auch ab mit der charakteristischen
Einwendung, dass Gott — offenbar nach dem Grundsatz nulla poena
sine lege — den Menschen des Urstandes nicht bestrafen konnte
mit der Ausstossung aus dem Paradies, da diesem das mosaische
Gesetz noch nicht bekannt war x). Aufs Ganze gesehen ist das
Christentum Lockes ein liberal-bürgerliches, moralisierendes
Christentum, das die paulinisch-augustinische Sündenlehre abgestossen
und sich einer optimischen Anthropologie verschrieben hat. Dass
dieses Christentum des englischen Philosophen keine singulare
Erscheinung war, sondern den Intentionen der Zeitgenossen
entsprach, wird deutlich an der Gestalt jenes grossen, selbst aus
Virginien stammenden amerikanischen Staatsmannes und Präsidenten,
der als der eigentliche Genius der amerikanischen Staatlichkeit
gelten kann und der Verfasser der Einleitung zur virginischen Bill2)
und der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung ist: Thomas
Jefferson. Ganz in Übereinstimmung mit der Lockeschen Denkweise,

auf dessen «Zwei Abhandlungen über Regierung» er sich
ausdrücklich beruft, sagt er, dass es zu einer Erklärung der
Menschenrechte kommen müsse, damit das Volk gegen die Regierung
«gewappnet» 3) sei, und er sagt das ebenfalls auf Grund einer
Christlichkeit, die im wesentlichen mit derjenigen Lockes übereinstimmt.
Bezeichnet doch Jefferson, der persönlich von tiefer Religiosität
und Verfasser eines Lebens Jesu in vier Sprachen (griechisch,
lateinisch, englisch, französisch) war, die Lehre Jesu als «das
erhabenste Gebäude der Moral, das je vor den Menschen hingestellt
worden ist» 4).

Diese Zeugnisse mögen genügen, um unseren Satz zu verdeutlichen,

dass auf amerikanischem Boden die Erklärung der
Menschenrechte nach ihrem ursprünglichen Sinn eine Verwahrung des
freien Menschen gegen den Staat ist und dass diese Verwahrung im
wesentlichen ein Ergebnis ist einmal der spezifisch englischen
Rechtsgeschichte und dann einer moralisierenden, optimistischen,
auf Nützlichkeit und Zweckmässigkeit gerichteten Christlichkeit.

Ibidem S. 105, Anm. 9.
2) Verfasser der virginischen Bill ist Georges Mason.
3) Fritz Ernst, a. a. O. S. 43.
4) Vgl. Anna Louise Henne, Die staatstheoretischen Anschauungen

Thomas Jeffersons. Zürich 1934.



— 9 —

Für die anderen Staaten, die aus den nördlicher gelegenen
Kolonien hervorgegangen, im wesentlichen aber eine Schöpfung
des puritanischen Independentismus sind, gilt mutatis mutandis
dasselbe. Nur dass dort zwei Momente hinzutreten, der Gedanke des

Gesellschaftsvertrages — bekanntlich wurden solche Gesellschaftsverträge

von den Pilgervätern, so vor allem auf der May Flower im
Jahre 1620, vor der Ansiedelung in der neuen Welt abgeschlossen;
und zweitens die Forderung der Glaubens- und Gewissensfreiheit.
Doch kann auf diese Zusammenhänge hier nicht näher eingegangen
werden 1).

Die Frage, die uns noch beschäftigen soll, ist die, was aus
diesen amerikanischen Bills, speziell aus derjenigen Virginiens, auf
dem Boden der Französischen Revolution geworden ist Zunächst

mag es scheinen, dass zwischen der Erklärung von 1776 und
derjenigen von 1789 weitgehende Übereinstimmung bestehe. Enthält
doch, wie Jellinek nachgewiesen hat, die französische Déclaration
keinen einzigen Rechtssatz, der nicht schon in der Erklärung
Virginiens oder derjenigen anderer amerikanischer Staaten bereits
ausgesprochen wäre2). Auch die Formulierungen stimmen z. T. wörtlich

überein (vgl. den oben [S. 5] zitierten ersten Artikel der
virginischen Erklärung mit den beiden ersten Artikeln der Déclaration

S. 1). Ebenso ist die französische Erklärung der
Verfassung von 1791 als Präambel vorangestellt, hat also nach der
Absicht ihrer Urheber ebenfalls die Funktion einer feierlichen
Verwahrung zu erfüllen. Und doch kann nicht übersehen werden,
dass die französische Erklärung nach ihrer ganzen geistigen
Grundhaltung von ihrem amerikanischen Vorbild durch eine tiefe Kluft
geschieden ist. Ein erster wesentlicher Unterschied besteht darin,
dass die virginische Bill bereits bestehendes Recht schützen will,
also konservativen Charakter hat, während die französische
Erklärung eine revolutionäre Tat ist, d. h. ganz eindeutig ein
politisches Programm für die Zukunft sein will, das die bisherigen
Grundlagen des Staates umstürzen und einem neu zu bildenden
Gemeinwesen als Fundament dienen soll. Darum redet die
französische Erklärung nicht mehr wie die virginische Bill davon,
dass die angeborenen Rechte dem Menschen bei seinem Eintritt

i) C. Jellinek hat die Auffassung vertreten, dass «der Ursprung der
Idee, ein allgemeines Menschenrecht durch Gesetz festzustellen», der Grundsatz

der Religionsfreiheit gewesen sei, der orstmals durch Roger Williams
im Gesetzbuch für Rhode Island von 1647 Gesetzeskraft erlangt hat.

2) G. Jellinek, a. a. O. S. 32 f.



— 10-
in den Staat nicht verloren gehen können, sondern umgekehrt
davon, dass es das Ziel jeder Association politique sein müsse,
diese Rechte zu schützen. Der wichtigste und grundlegende Unterschied

aber ist der, dass hinter dieser staatspolitischen Programmatik

der französischen Erklärung nicht mehr ein christliches Ethos
steht, sondern eine weltanschauliche Doktrin, die jede Bindung
an das Christentum gelöst hat. So ist es nicht ohne Bedeutung,
dass, während es in der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung
noch heisst, die Menschen seien frei «erschaffen», die französische

Constituante, die sich «en présence et sous les auspices de l'Etre
Suprême» versammelt weiss, nur noch formuliert: die Menschen
sind frei «geboren».

Welches war nun aber diese weltanschauliche Doktrin, die

an Stelle des christlichen Ethos getreten war Wir können das,

was hier zu sagen wäre, nur eben andeuten 1). Es ist naheliegend,
hier an Rousseau zu denken. Das ist aber nur zum Teil richtig.
Es ist jedenfalls nicht die Staatslehre Rousseaus, wie er sie im
Contrat social niedergelegt hat, die der Déclaration von 1789

zugrunde liegt; denn Rousseau kennt gerade keinen staatsfreien
Raum, wie ihn die Déclaration immerhin noch wahren will. Rousseau

erstrebt mit seiner Lehre von der Volonté générale vielmehr
die völlige Durchpolitisierung des Volkes und des Menschen.

Hingegen ist von entscheidendem Einfluss auf die französiche
Revolutionsdoktrin der allgemein-philosophische Ausgangspunkt der
Staatslehre Rousseaus, nämlich seine Naturrechtslehre. Für diese

Naturrechtslehre ist es aber charakteristisch, dass sie ausgeht vom
ganz abstrakt verstandenen Individuum, dem nur noch die nackte
existentia eignet, aber nicht mehr eine irgendwie verstandene
essentia. Dieses Naturrecht kennt im Grunde den Menschen nicht
mehr, obwohl es zwar vom Menschen spricht, sogar vom guten
Menschen, aber alles, was über den, Menschen gesagt wird, sind
im Grunde rein formale Bestimmungen.

Dieser Begriff des Individuums ist es nun, der im 19.
Jahrhundert mehr und mehr an Bedeutung gewinnt, um schliesslich in
der Jurisprudenz wie im politischen Radikalismus das
Staatsdenken völlig zu beherrschen. Mit diesem Vordringen des Begriffes
des Individuums hängt es z. T. zusammen, dass die Menschenrechte

ihre gehobene Stellung, die sie 1791 als Präambel zur Ver-

x) Vgl. hiezu vor allem Daniel Mornet, Les origines de la Révolution
française. Paris 1933.



— 11 —

fassung noch einnahmen, verlassen und als Freiheiten des

Individuums, als sogenannte Individualrechte oder als subjektiv-öffentliche

Rechte ein Bestandteil der Verfassung selbst, zuletzt sogar zu
Elementen des politischen Kampfes werden. Das war eine

Entwicklung, die insofern unvermeidlich war, als die Menschenrechte,

um respektiert zu werden, des Rechtsschutzes bedürfen, was
offenbar nicht möglich war ohne ihre direkte Verankerung in
Verfassung und Gesetz.

Ohne Zweifel stehen wir damit am Ende einer Entwicklung,
die 1776 mit einem in seiner Art echten christlichen Ethos begonnen
hat, in der Französischen Revolution bereits in die Bahnen einer
weltanschaulichen Doktrin einmündet, um dann im 19. und 20

Jahrhundert in den Gefilden eines abstrakten Individualismus zu
versanden. Die Menschenrechte, ursprünglich christlich, «wurden
laizistisch, dann autonom, dann schemenhaft», urteilt F. Ernst mit
Rechtx).

Das ist eine wenig ermutigende Feststellung. Die Frage drängt
sich zum Schlüsse auf, ob es nicht trotzdem eine Möglichkeit der

Erneuerung der Menschenrechte gibt Ì

Wir lassen bei der Beantwortung dieser Frage all das ausser
Betracht, was von der Politik, der Rechtswissenschaft und allenfalls

von der Philosophie her dazu an Gewichtigem zu sagen wäre.
Wir beschränken uns auf das, was grundsätzlich vom christlichen
Glauben her geltend zu machen ist. Dann wird aber vor allem
gesagt werden müssen: Die Menschenrechte können nur dann wieder
in alter Kraft erstehen, wenn die Quelle, aus der sie stammen,
wieder zum Fliessen kommt, und das ist das christliche
Widerstandsrecht. Dieses Widerstandsrecht aber — und das scheint
uns dabei das Wesentliche zu sein — kann, soll es die Kraft
wirklicher Aktualität gewinnen, nicht geltend gemacht werden durch
jenes abstrakte Individuum, in welchem den Menschen zu erkennen
dem Christen nicht möglich ist, sondern das kann in Erinnerung
daran, dass es im Mittelalter die in sich geschlossen katholische
Kirche und später die Theokratien Zürichs und Genfs waren, die
diesen Widerstand weckten und die dann auf den langen Umwegen,
von denen wir in unserem Überblick einen Begriff zu geben
versuchten, die Menschenrechtserklärung von 1776 mitverursachten,
nur geschehen von seiten einer in sich geschlossenen, ihrer Sache

und ihres Auftrages voll bewussten Gemeinde Christi. Wir sagen

F. Ernst, a. a. O. S. 54.



— 12 —

ausdrücklich: Gemeinde Christi, um damit zum Ausdruck zu
bringen, dass es nicht so sehr der Schöpfer- und Gesetzgeber-Gott
eines J. Locke und Th. Jefferson wird sein können, den es durch
das Widerstandsrecht zu bezeugen gilt, sondern der Erlöser-Gott,
der den Menschen nicht nur frei erschaffen, sondern ihn in Jesus

Christus zu einer neuen Freiheit bestimmt und ihn als diesen zur
Freiheit bestimmten Menschen als Hoffnung für sich in Anspruch
nimmt.

Ob dann allerdings noch von «Menschenrechten» im
historischen Sinne des Wortes die Rede sein kann oder ob in Erkenntnis
der Tatsache, dass die beiden Glieder dieser Wortverbindung von
allzu ungleichem Gewicht sind, um in dieser Weise miteinander
verbunden zu werden, ist eine Frage für sich. Tatsache ist es jedenfalls

— und das soll zum Schluss ausdrücklich erwähnt werden —
dass andere Zeiten und Völker von «Menschenrechten» zwar noch
nichts wussten, aber dafür in anderen Begriffen und Denkformen
das grosse und unausweichliche Anliegen bereits wahrgenommen
haben, um das es auch in der Erklärung der Menschenrechte von
Haus aus geht, nämlich um das Geltendmachen der doppelten
Wahrheit, dass der Mensch sein Mensch-Sein zwar nicht zu
verwirklichen vermag ohne das Recht: darum muss es in dieser oder

jener Form Menschenrechte geben; dass aber der Mensch andrerseits

— und darum muss es Menschenrechte geben — sein Mensch-
Sein auch nicht zu verwirklichen vermag im Recht, weder im
positiv verfassten Recht noch in einem irgendwie verstandenen
Naturrecht. Denn der Mensch ist mehr als alles Recht, sofern es
eben sein Recht ist: der Mensch, jeder Mensch — so sagte man
1776— ist ein Geschöpf Gottes; wir müssen vielleicht heute sagen:
der Mensch, jeder Mensch ist eine Hoffnung Gottes.

Urs Küry.


	Ursprung und Wandel der Menschenrechte

