Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)
Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 200 —

Bibliographie.

Leenhardt J. F.: Der Protestantismus
im Urteil der romisch-katholischen
Kirehe. Zwingli-Verlag, Ziirich 1943.

Die Schrift ist gerade in der Zeit,
da die Not des Krieges die Kirchen
zu gemeinsamer Arbeit dréngt, nicht
uberfliissig. Die Gefahr liegt nahe,
dass man sich durch voriibergehende
Erscheinungen oder irenisch gesinnte
Geister iiber die offizielle prinzipielle
Haltung der roémisch-katholischen
Kirche téuschen ldsst und sich Hoff-
nungen auf eine Verstdndigung mit
ihr hingibt, die des realen Bodens ent-
behren. Ohne jede Polemik ldsst der
Verfasser einfach die Quellen reden,
in erster Linie die Péapste selbst in
ihren verschiedenen Kundgebungen.
"Den Einwurf, es sei nicht alles ex
cathedra gesprochen, lehnt er mit dem
Hinweis ab, dass alles, was die Péapste
sagen, mit gleicher Verehrung ent-
gegengenommen werde und keine
Liste der Krlasse bestehe, die ex
cathedra der Welt bekannt gegeben
selen. Von namhaften Schriftstellern
zitiert er Bellarmin, dersich besonderen
Ansehens erfreut. Seine Hochschét-
zung ist erst in jlingster Zeit wieder
so recht zur Geltung gekommen, da
er durch Pius XI 1930 heilig ge-
sprochen und als «doctor universalis»
die Autoritdt eines Lehrers der Ge-
samtkirche geniesst. Diese Dinge tiber
Zweck und Methode der Schrift er-
fahren wir im ersten Teil, der zweite
tragt die Uberschrift: «Die Nicht-
katholiken gehéren nicht zur sicht-
baren Kirche, aber sie unterstehen
trotzdem ihrem Gehorsamsanspruch.»
Die Nichtkatholiken gehoren nicht
zur Kirche, sie haben deshalb keine
Gemeinschaft mit ihrem Haupte, noch
mit ihren Gliedern, ebensowenig

haben sie Zugang zum rechten Glauben
und zur rechten Liebe wie zu den
Sakramenten, welche die Gnade spen-
den. Trotzdem sind sie an die Kirche
durch das Band der ihnen von ihren
Geistlichen giiltig erteilten Taufe ge-
bunden, sie sind ihrem Gesetz unter-
worfen, «sie gehoren dem Papst an».
Infolgedessen bilden sie nur Sekten,
ihre Vereinigungen sind keine Kirchen.
Fir den Satz «Keine Gemeinschaft
mit Christus ohne Unterwerfung unter
den Papst» wird als Zeuge Bellarmin
zitiert, aber auch Papst Pius XI mit
seiner Enzyklika «Mortalium animos»
und der gegenwiirtige Papst mit seiner
neuesten Enzyklika vom 29. Juni 1943
«Mystici corporis». Wichtige Doku-
mente werden fiir den Satz beige-
bracht «In Dingen des Glaubens kann
und darf man keine Gemeinschaft
mit Nichtkatholiken haben». Nach
der Enzyklika «Mortalium animos»
Pius’ XI haben sich die Roémisch-
katholiken wvon der Teilnahme an
jeder Bemithung fern zu halten, die
nicht auf die Bekehrung der Prote-
stanten zum roémischen Katholizis-
mus abzielt (S. 43). Nach dem Papst
gibt es keinen Boden, auf dem Katho-
liken und Protestanten einander in
niutzlicher Weise nédher gekommen
wiren. Er macht jede Annidherung von
der Annahme gerade der Dogmen ab-
héngig, die die Protestanten ablehnen
wie unbefleckte Empféngnis, Unfehl-
barkeit des Papstes. Es wird einfach
bestétigt, was schon Bellarmin ver-
treten und Leo XIII vorgetragen
hat, die Unméglichkeit einer Ver-
séhnung der Katholiken mit Nicht-
katholiken. Es gibt kein inneres Band
fiir die Kirche, das beide verbinden
koénnte, deshalb kann nicht geduldet
werden, dass Protestanten aktiv am



— 201 —

katholischen Gottesdienst teilnehmen,
auch Katholiken ist es nicht erlaubt,
aktiv am protestantischen Gottes-
dienst teilzunehmen. In einem folgen-
den Abschnitt werden rémische Ur-
teile tiber Nichtkatholiken, Reforma-
toren und die Reformation zusammen-
gestellt. Bellarmin ging so weit, zu
sagen, wenn es auch in der Kirche
viele schlechte Christen gebe, «es
unter den Nichtkatholiken nicht einen
einzigen guten Christen gebe». Wie
Pius X 1910 in der Enzyklika
«Editae saepe» iiber Reformatoren ge-
urteilt hat, wurde nicht so bald ver-
gessen. Er sprach von «hochmiitigen
und rebellischen Minnern, Feinden
des Kreuzes Christi, die auf das
Irdische sinnen, deren Gott der Bauch
ist...» Heiden, Juden, Nichtkatho-
liken werden einander gleichgestellt.
Zerstorung des Glaubens und der Ver-
derbnis der Sitten bezeichnet Leo X1II
als Werk der Reformation (S. 63).
Alle Ubel der Neuzeit sind die Friichte
der Reformation, diese These ist zum
Gemeinplatz der rémisch-katholischen
Geschichtsphilosophie geworden.

Im dritten Kapitel wird die Frage
erértert, wie weit die Anschauung
romisch-katholischer Theologen an-
erkannt werde, die die Moglichkeit
der Schuldlosigkeit des Nichtkatho-
liken zugibt. Der Verfasser weist auf
Grund von Verhandlungen auf dem
vatikanischen Konzil und verschie-
dener autoritidrer Entscheide nach,
dass dies grundséatzlich nicht zu-
gestanden werde; Akatholiken wer-
den entweder als wunzurechnungs-
fahig oder als verlogen hingestellt,
wenn sie die romisch-katholische
Kirche ablehnen (S.77). Eine ver-
niinftige Uberlegung miisse not-
wendig zum rémisch -katholischen
Glauben fithren. Unterlasse man diese
Uberlegung, obwohl man ihrer fihig
wiare, so sel die Unwissenheit nicht
gutgliubig, weil man die Wahrheit
nicht priifen wollte. Die Autorititen
stellen fest, dass der Nichtkatholik
in seinem falschen Glauben schuldig
sei. In einem Schlusswort fragt der

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944.

Verfasser nach den Folgen des Druckes,
den die Welt heute auf die Bekenner
des Evangeliums und auf die Kirchen
ausiibe. Ob er die Kirchen zusammen-
fithre ? Jedenfalls miisse eine Eini-
gung, die nur durch diplomatische
Kiinste oder durch Verkennung der
wahren Hindernisse erreicht werde,
abgelehnt werden. Solange die ré-
mische Kirche nicht ganz eindeutig
und durch ihre berufenen Fihrer
gegen die dargelegten Anschauungen
Stellung nehme, koénnen Freund-
schaftserklérungen einzelner rémisch-
katholischer Christen oder selbst Wiir-
dentriger nur mit allergrosster Zurtick-
haltung aufgenommen werden. — Ge-
wiss es ist heute nicht die Zeit, kon-
fessionelle Gegensitze aufzureissen,
aber noch weniger darf man sich dar-
iiber hinwegtéuschen. Die vorliegende
Schrift hat mit ihrem erdriickenden
Material ihre Sendung. Wer sich ein-
gehend mit der o6kumenischen Be-
wegung beschaftigt, wird sie mit Be-
dauern lesen, nicht weil sie geschrieben
worden ist, sondern weil sie manche
Illusion zerstért, und die authen-
tischen Belege die Haltung wohl-
wollender, irenisch gesinnter Anhéinger
des Papstes, die fiir die 6kumenische
Bewegung beten und arbeiten, des-
avouieren. A, K.

Ion Lupas: Zur Geschichte der Ru-~
miinen. Aufsitze und Vortrige.
Hermannstadt 1943. Hauptverlag
der deutschen Volksgruppe in Ru-
miéinien. VIII, 608 S.

Der vorliegende Band vereinigt vor
allem Arbeiten zur politischen Ge-
schichte des ruménischen Volkes. Als
gebiirtiger Siebenbiirger widmet der
Vf., einer der fihrenden Historiker
seines Vaterlandes, den Fragen seiner
engeren Heimat eine Reihe scharf-
sinniger, von starkem Patriotismus ge-
tragener Untersuchungen, die hiufig
gegen die politischen und kulturellen

14



— 202 —

Anspriiche Ungarns Stellung nehmen,
in dessen Geféngnissen der Vf. einige
Monate aus politischen Griinden in
Haft war (vgl. S.553—559).

Auch die beiden Aufsitze tiber re-
ligiose Fragen behandeln Probleme
Siebenbiirgens. «Ursprung und Ent-
wicklung der konfessionellen Minder-
heiten in Ruménieny (S. 208—225)
beschreibt die religiése Zusammen-
setzung der siebenbiirgischen Bevol-
kerung, der einzigen innerhalb der
Grenzen des ruminischen Staates, die
nicht so gut wie geschlossen orthodox
ist. Das orthodoxe Bekenntnis der
Rumainen war hier besonders im 16.
und 17. Jahrhundert Bedrickungen
ausgesetzt, die sich aus den Bestre-
bungen der rémisch-katholischen Kir-
che und der neuen lutherischen und
calvinischen Gemeinschaften ergaben,
die ruménischen Bewohner des Landes
fur ihren Glauben zu gewinnen. Das
ist nur im nordlichen Siebenbiirgen im
Falle der unierten Ruménen gelungen
(1697), ohne dass der Vf. auf dieses
Problem einginge (die unierten Ru-
ménen gehoren seit 1940 zu Ungarn).
Dagegen wird ausfithrlich die Ent-
stehung der Ilutherischen («séchsi-
schen») und der reformierten (unga-
rischen) und unitarischen (gleichfalls
ungarischen) Kirche behandelt, deren
Dasein gleichzeitig von konfessioneller
und national-politischer Bedeutung
ist. — Die Untersuchung «Der Einfluss
der Reformation auf die ruménische
Kirche im 16. Jahrhundert» (S. 226
bis 243) beschéftigt sich mit den im
16. Jahrhundert teilweise gelungenen
Versuchen, Ruménen fiir den evange-
lischen Glauben zu gewinnen. Durch
das Vorgehen in andern Léndern an-
geregt, brachten die Lutheraner und
Calvinisten religiése Schriften in ru-
ménischer Sprache heraus, die von
der Offentlichkeit begierig aufgenom-
men wurden und deren Tendenz nicht
ohne Wirkung blieb. Allerdings hat
sich immer ein wesentlicher Teil der
ruménischen Orthodoxen Siebenbiir-
gens gegen den lutherischen Einfluss
gewendet, und tatséchlich haben selbst

Versuche der siebenbiirgischen Fiir-
sten, zugunsten der Reformation Stel-
lung zu nehmen, nicht verhindern
kénnen, dass die ruménische luthe-
rische Kirche eine ephemere Erschei-
nung blieb, die im 17. Jahrhundert
wieder verschwand. Dazu hat die da-
mals einsetzende katholische Gegen-
reformation natiirlich sehr wesentlich
beigetragen. Lupas weist darauf hin,
dass die Herausgabe ruménischer
kirchlicher Schriften auf die Einstel-
lung der orthodoxen Geistlichkeit dem
Sprachenproblem gegeniiber nicht
ohne Wirkung blieb und zur Durch-
setzung der ruménischen Sprache im
kirchlichen und gottesdienstlichen Ge-
brauche sehr wesentlich beigetragen
hat. Dadurch hat die Reformation
indirekt einen sehr wesentlichen Ein-
fluss auf das Schicksal der ruméni-
schen orthodoxen Kirche gehabt. Doch
wandten sich im 16. Jahrhundert ver-
schiedentlich Bischofe und Pfarrer ge-
gen den Gebrauch der ruméinischen
Sprache. Und wenn man dem Vf. auch
zustimmen wird, wenn er darauf hin-
weist, dass es sich dabei im wesent-
lichen um eine Abwehr lutherischer
Einfliisse handelte, so wird man doch
mehr, als er es tut, auch an die Aus-
wirkungen des kirchlichen Traditio-
nalismus denken miussen, der im Fest-
halten am slawischen oder griechi-
schen Gottesdienste einen wesentlichen
Teil der Bewahrung des orthodoxen
Glaubens sah. Der Kampf hierum hat
ja bis ins 19. und 20. Jahrhundert hin-
ein angehalten.

Schliesslich enthilt auch die sehr
lesenswerte Skizze «Die Grundlagen
der ruméinischen Volkseinheit. Ein
historischer Riuckblick» (S. 1—32) ei-
nen kurzen Abschnitt tiber die Reli-
gion (S.14—19), der in ganz grossen
Linien das wiederholt, was der V.
in seiner « Geschichte der ruménischen
Kirche» ausfiihrlicher darlegt (vgl. die
Anzeige in dieser Zeitschrift, Jahr-
gang XXXII, 1942, S. 94 f.).

Bertold Spuler.



— 203 —

Wainter, E.: DerJosefinismus und seine
Geschiehte. Rudolf M. Rohrer Ver-
lag. Briinn, Miinchen, Wien 1943.

Der Verfasser beschriankt sich nicht
auf die Entstehung und Entwicklung
des Josefinismus, wie man ihn ge-
wohnlich auffasst, sondern seine Ab-
gsicht ist, ihn tiefer zu ergriinden,
seinem Ursprung, den Zusammen-
hédngen mit der Geistesgeschichte und
seinem Ausgang nachzugehen. Das
Werk erscheint als I. Band der «Bei-
trige zur Geistesgeschichte Oster-
reichs 1740—1848», womit die Ten-
denz schon &usserlich angedeutet ist.
Das Ergebnis der Untersuchungen ist
tatséchlich, um das von wvornherein
festzustellen, dass der Josefinismus
nicht einfach ein Versuch ist, die
Grundsitze des Febronianismus prak-
tisch durchzufiithren, sondern dass es
sich um eine umfassende Kirchen-
reform handelt, die sich nicht nur auf
die Verfassung der Kirche erstreckt,
sondern die sich auf den Kultus, die
Disziplin und die Begriindung der
Lehre der Kirche ausdehnt. Der Jo-
sefinismus ist nicht das Werk eines ein-
zelnen Mannes — unter Josef II. hat
er bloss seinen Héhepunkt erreicht —,
sondern eine Geistesbewegung, die
eine griindliche Erneuerung und Be-
lebung des kirchlichen Lebens unter
Anpassung an die Geistesgeschichte
und an neue kirchliche Bediirfnisse
anstrebt. Das Resultat ist um so ein-
dricklicher, weil es sich fast aus-
schliesslich aus bisher unbeniitzten
Quellen, Briefen und Akten aus staat-
lichen, kirchlichen, privaten Archiven
bis zum vatikanischen Geheimarchiv
ergibt. Die Bewegung setzt unter
Kaiserin Maria Theresia ein, die trotz
ihrer Ergebenheit an die Kirche von
der Notwendigkeit einer Reform tiber-
zeugt ist. Angeregt durch den Jan-
senismus von den Niederlanden her
und den italienischen Reformern, Mu-
ratori und seinen Anhingern, stehen
Staatsménner, Gelehrte, Geistliche,
Bischéfe und Orden in den ersten Rei-
hen der Reformfreunde mit den Zen-

tren Wien und Prag. Der Verfasser
deutet an, dass schon unter Karl VI.
jansenistische Einfliisse sich bemerk-
bar gemacht haben. Als van Swieten
1745 an den Wiener Hof kam, war
der Boden fiir Reformversuche schon
vorbereitet. KEs wire Ilehrreich, die
Zusammenhénge noch weiter zurick-
zu verfolgen bis in die Zeiten der Ge-
genreformation, da die katholischen
Firsten kréaftig zur Verbesserung der
kirchlichen Zustédnde eingegriffen ha-
ben, die Kaiserin wie ihr kaiserlicher
Sohn haben einfach eine bewéhrte
Tradition nur in vermehrtem Masse
weitergefithrt. Der theresianische Re-
formkatholizismus erscheint als erste
Epoche des Josefinismus. Der Ver-
fasser sucht dem bald hoch gefeierten
und ebenso geschméhten Kaiser Jo-
sef II. gerecht zu werden. Uberzeu-
gend weiss er darauf hinzuweisen, wie
sein grosses Verantwortungsgefiihl als
Christ und als Fiirst ihn zu den Mass-
nahmen genétigt haben, die er er-
griffen hat. Wenn die Methoden nicht
kritiklos hingenommen werden kon-
nen, sind sie doch aus dem Zeitgeist
und nicht aus unedlen Motiven zu er-
kliren. In neuem Licht erscheint die
grossziigige Firsorgearbeit, die er der
Kirche zur Pflicht zu machen suchte.
Muratoris «wahre Andacht» war ein
Lieblingsbuch des Kaisers. Besonders
beachtenswert sind die beiden letzten
Kapitel des Buches « Der Franziszeische
Nachjosefinismus und der Spétjosefi-
nismus». Die grosse Bedeutung Bol-
zanos, des ersten Opfers der Restau-
ration, tritt besonders hervor, ferner
die der verschiedenen Richtungen und
Schulen der Mainzer, Tiibinger, Wes-
senbergianer, der Hermesianer, Gin-
therianer. Die Zusammenhénge zwi-
schen den einzelnen Erneuerungs-
bewegungen in Siid- und Westdeutsch-
land erweisen sich nach dem Verfasser
als bedeutsamer als bisher angenom-
men wurde. Doch glaubt er, dass sie
auf einer geistigen Grundlage be-
ruhten, die damals bereits als uber-
wunden galt, sie also einen hoffnungs-
losen Kampf gefithrt héatten. Dem



— 204 —

gegeniiber muss gesagt werden, dass
die Vergewaltigung dieser Bestrebun-
gen jede weitere selbstidndige geistige
Regung und jeden notwendigen Re-
formversuch auf lange Zeit unmdéglich
gemacht hat. Noch verhéngnisvoller
wirkte offenbar ihre eigene Uneinig-
keit und die oft masslose Bekdmpfung
untereinander. Neuland ist in den
Abschnitten «Das Verhaltnis des Spat-
josefinismus zum Protestantismus und
Deutschkatholizismus» und «Das Jahr
1848» bearbeitet. Manch Urteil fiih-
render Ménner vernehmen wir, das
bis jetzt unbekannt gewesen ist. —
Das Buch gehért zum Wertvollsten,
das in den letzten Jahrzehnten tber
die innere Geschichte des Katholizis-
mus dieser Epoche geschrieben worden
ist. Der Verfasser war dazu auch be-
sonders berufen, da verschiedene wich-
tige Publikationen aus seiner Feder
geflossen sind. Wir erinnern bloss an
sein Buch aus dem Jahr 1931 «Die
geistige Entwicklung Anton Giinthers
und seiner Schule», das in unseren
Kreisen viel zu wenig beachtet worden
ist. Moge das vorliegende Werk um
so eifriger studiert werden. A. K.

I. Herwegen: Sinn und Geist der Be~
nediktinerregel. Verlagsanstalt Ben-
ziger, Einsiedeln/Kéln, 1944.

Erklirungen der Regula des hei-
ligen Benedikt gibt es mehrere. Die
einen tragen asketisch-erbaulichenCha-
rakter, andere sind historische Stu-
dien, wieder andere beriicksichtigen
mehr die philologischen Fragen. Abt
I. Herwegen hat hier als reife Frucht
seiner dreissigjahrigen ébtlichen Wirk-
samkeit und seiner seit zehn Jahren
an der Laacher Benediktinerakademie
gehaltenen Vorlesungen einen Regel-
kommentar geschrieben, der von den
bisherigen Erklarungen wesentlich ab-
weicht.

Man hat bisher die Regula als den
offiziellen Ménchskodex betrachtet;
das Originelle der Regel hat man in
ihrer abendlindischen, rémischen Prii-

gung als Gesetz gesehen. In der Tat
tragt sie ausgesprochen rémische Zuge,
die romische Rechtssprache beherrscht
ihre Sprache. Herwegens Hauptanlie-
gen ist es nun, den pneumatischen
Charakter der Regel herauszustellen.
Gegeniiber der These: «Die Regel
steht iiber dem Geist» zeigt Herwegen
auf, wie sehr Benedikt vom pneuma-
tischen Wesen des Monchtums durch-
drungen war. Die Gesetzesform sei
nur das Gefiss fiir das Pneuma, hinter
der stark juristischen Formulierung
stehe die hohe Auffassung des pneu-
matischen Monchsberufes.

Die Charismen, die urspriinglich
einzelnen Stianden innerhalb der christ-
lichen Gemeinde geschenkt wurden,
horten auf, als im 4. Jahrhundert die
Kirche eine Einrichtung der Welt
wurde; damals habe das Moénchtum
das Pneuma gerettet. Aber auch das
Ménchtum, =zur Institution erstarrt,
war in Gefahr, das Pneuma mehr und
mehr zu verlieren. Doch der Funke
blieb, gleich einer ruhigen Glut. An
diesen pneumatischen Charakter des
Monchtums kniipften die Neubegriin-
der des Benediktinertums — Guéran-
ger und Wolter — an; sie sahen das
Wesen des Monchsstandes im Teil- |
haben am Leben Gottes durch den Hei-
ligen Geist; die Feier der Liturgie war
ihnen der lebenspendende Quell.

Abt Herwegen weist in fast sdmt-
lichen Kapiteln der Regula die pneu-
matische Pulsader nach. Aufgabe des
Moénchtums ist es nach ihm, durch
ein Leben aus dem Heiligen Geiste dem
Wirken des Heiligen Geistes in der
Kirche die Wege zu bahnen; es ver-
kérpert durch seinen Wandel in der
«andern Welt» das eschatologische Mo-
ment und hilt den Ausblick auf die
Parusie Christi in der Kirche lebendig.
Das Monchtum lebt seinem pneuma-
tischen Sein nach bereits im «anderen
Aiony». Der Hauch des heiligen Pneu-
mas verklirt die ganze Ménchsgemein-
schaft, Abt und Briider, zu einer hei-
ligen Einheit in der Liebe zu Christus.

Benedikt zeichnet das Bild des

| Abtes als Auswirkung pneumatischer



— 205 —

Vaterschaft. Abt sein heisst, aus der
pnreumatischen Erfiilltheit schépfe-
risch wirken ; Christi Stelle vertritt er.
Der Abt erhidlt seine Autoritdt aus
der Gnade des Heiligen Geistes, er ist
Geisttrager durch die Handauflegung
in der Abtsweihe, der Ménch ist Geist-
tréager kraft der Monchsweihe. Der
Rat, der dem Abt zur Seite steht, trigt
preumatischen Charakter: durch gott-
Liche Erleuchtung waltet er seines
Amtes. Der senior spiritalis des 4. Ka-
pitels ist Geisttréger, Charismatiker;
diesem senior, der nicht Priester war,
soll der Ménch seine Stiinden bekennen.
Hier 1st das Charisma besonderer
Geistesfiille. Aus dieser Fiille teilt der
Geisttriger dem mit, der durch seine
Sehuld an seiner pneumatischen Be-
gnadigung Schaden erlitten hat.

Im opus Dei1 gipfelt das pneuma-
tische Moénchtum. Der Aufbau der
Liturgie, den Benedikt gibt, st kein
kiinsthiches Erzeugnis, vielmehr die
Schopfung des Heiligen Geistes. Li-
turgie heisst fiir Benedikt : wir wohnen
emer Gottestat bel, adsistimus. Das
liturgische Gebet: von Gott in die
Seele stromend, wird dieser Hauch des
gottlichen Pneuma Gott als Gebets-
gesang der Kirche zuriickgegeben.

Alles im klosterlichen Leben wird
in die pneumatische Gesamtrichtung
einbezogen : das Busswesen, die Hand-
arbeit, das nachtliche Schweigen usw.
Das Kapitel iiber die Quadragesima
offenbart die Beelenstimmung, mit der
der Monch der Auferstehung entgegen-
harrt. Nirgends wird so wie da das
Einstromen des Heiligen Geistes in die
Seele betont. Durch die Losung: «Ut
m ommnibus glorificetus Deus» erhebt
Benedikt alles mm die pneumatische
Welt.

Das sind nur Streiflichter aus dem
monumentalen Werk Herwegens, das
alle Vorziige fritherer Regelerklirun-
gen in sich vereinmigt. Herwegen ist
Patristiker, Historiker, Philologe und
vornehmlich em femer Kenner der
Liturgie. J.F,

Oswald B. Milligan: The Ministry of
Worship. London 1941. 115 S.

Der Kampf um die Erneuerung der
Kirche kann nicht bloss auf den Aus-
senposten ausgefochten werden. Er
muss auch in einer neuen Besinnung
iber die Grundlagen des kirchlichen
Lebens Gestalt gewinnen. So hat es
der schottische Theologe Oswald B.
Milligan unternommen, die gegen-
wirtige Form des Gottesdienstes in
der Church of Scotland im Licht der
Heiligen Schrift und der gottesdienst-
lichen Tradition seiner Kirche zu iiber-
prufen. In seiner sorgfiltigen und
leicht fasslichen Studie gelangt er zu
Schliissen, die weit iiber die Grenzen
seiner eigenen Kirche hinaus der Be-
achtung wert sind.

Durch das ganze Buch zieht sich
das Leitmotiv, dass der Gottesdienst
auf die objektiven Heilstatsachen auf-
gebaut sein misse: auf die gottliche
Sendung Jesu Christi und auf die Sen-
dung der Christen durch ihren Herrn.
Von der gottlichen Tat her lebt die
Kirche. Das muss sich auch im gottes-
dienstlichen Leben auswirken. Wenn
das gegenwirtig zu wenig der Fall ist,
s0 liegt das nach Milligan am Zuriick-
treten des «devotional element» gegen-
iber der Predigt. Gottesdienst ist
Berihrung mit dem go6ttlichen Han-
deln, deutlicher: ist unsere Antwort
auf das Wirken Gottes an uns. Der
Reichtum des liturgischen Teils des
Gottesdienstes st die Form, in der
diese Antwort ausgedriickt wird. Im
gemeinsamen Anbeten, Bekennen, Bit-
ten und Danken soll auch das weitere
bewusst gemacht werden: dass diese
Antwort nicht Angelegenheit des ein-
zelnen Christen, sondern des Christen
innerhalb der Gemeinde ist.

An zwei Punkten wird die Abwen-
dung von einem puritanisch berspitz-
ten reformierten Gottesdienst deut-
lich. Milligan wirdigt die Bedeutung
einer festgefiigten liturgischen Form,
ohne ihr Zerrbild, die erstarrte Formel,
als Gefahr zu verkennen. Noch mehr

| aber liegt es ihm daran, dem sakra-



— 206 —

mentalen Gottesdienst wieder den
Platz einzurdumen, den er in der alten
Kirche, aber auch einst in der Church
of Scotland innehatte.

Das vorliegende Buch ist die un-
veranderte Wiedergabe der Warrack
Lectures fur 1940, die der schottische
Theologe nur kurze Zeit vor seinem
frithzeitigen Hinscheiden gehalten hat.

H. B.

Martin Hugh: Christian Reunion.
A Plea for Action. London 1941.
191 S.

Dieses Buch ist aus der Not der
kirchlichen Zerrissenheit heraus ge-
schrieben. Hugh Martin weiss sich
verpflichtet, einen Beitrag zur zwi-
schenkirchlichen Verstindigung zu
leisten. Als freikirchlicher Vertreter
bei den Lambeth Conversations denkt
er vor allem an die Annédherung zwi-
schen der Kirche von England und
den Evangelischen Freikirchen. Aus
drei Griinden sieht er die Kirchen zur
Einigung aufgerufen: weil die Welt-
lage sie fordert, weil nur auf diesem
Wege der Christendienst sich voll ent-
falten kann und weil die dussere Mis-
sion unter der Uneinigkeit leidet.

Ein Grundiibel sieht der Verfasser
darin, dass sich die einzelnen Kirchen
durch das einseitige Festhalten einer
Teilwahrheit gegenseitig voneinander
abschliessen. Diese exklusivistische
Haltung schafft nicht nur kiinstliche
Schranken, sondern fiithrt auch zur
innerlichen Verarmung der einzelnen
Kirchen. Martin vertritt darum das
okumenisch fruchtbare Prinzip, dass
die gegensitzlichen Gesichtspunkte
nicht von vornherein als kontradikto-
rische, sondern viel eher als komple-
mentéare Elemente zu betrachten seien.
Er geht auf der gleichen Linie weiter,
wenn er nicht nach einer gewaltsam
erzwungenen «unity» ruft, sondern
eine «reunion» befiirwortet, die die
verschiedenen Elemente zur Geltung
kommen léasst.

Nach einem historischen Zwischen-
teil, in dem der neutestamentliche

Kirchenbegriff untersucht und die
bisherigen Resultate der O6kumeni-
schen Bestrebungen vorgefiihrt wer-
den, tiberpriift Martin die lehrméssige
Basis, auf der die zwischenkirchliche
Anngéherung vor sich gehen muss.
Neben der Tauffrage, in der sich die
Baptisten unnachgiebig zeigen, ist es
besonders die Lehre vom Abendmahl,
die die Geister scheidet. Eine wich-
tige Vorstufe zur vollen Interkom-
munion, die das Ziel der 6kumenischen
Bestrebungen sein muss, sieht der
Verfasser in der «open communiony,
d. h. in der Zulassung von Christen
anderer Denominationen zur Kom-
munion. Er betont jedoch mit Recht,
dass die Hauptschwierigkeiten nicht in
Differenzen der Glaubenslehre, son-
dern in solchen der Kirchenverfassung
liegen. Dies ist auch der Punkt, an
dem er am unnachgiebigsten den frei-
kirchlichen Standpunkt vertritt. Er
tut es nicht als Verfechter eines demo-
kratischen gegeniiber einem autori-
taren Kirchenverstdandnis. Dieser Ge-
geniiberstellung spricht er jede Grund-
lage ab, da jede Kirche die Autoritdt
Christi als ihres Herrn anerkenne.
«Christian Reunion» will nicht eine
bloss wissenschaftliche Studie, son-
den eine Anleitung zum 6kumenischen
Handeln sein. Das Vorgehen in
der zwischenkirchlichen Verstédndigung
wird in drei Etappen zerlegt: die ge-
genseitige Anerkennung und Wiirdi-
gung, die Kooperation in praktischen
Belangen und schliesslich der orga-
nische Zusammenschluss im Sinne
einer Féderation. Dabei wird das
Schlussziel nicht in einer rigorosen
Zentralisierung gesehen, sondern viel-
mehr in einer méglichst weitgehenden
Verteilung der Arbeitsgebiete und in
der Stirkung der Lokalgemeinden.
H. B.

Richardson, Cyrill C'.: The Saecrament
of Reunion. New York 1940. 120 S.

Wenige Wochen vor dem Ausbruch
des gegenwiirtigen Krieges wurde an
einer in Princeton (N. J.) gehaltenen



— 207 —

Konferenz von Vertretern der Pro-
testantischen Episkopalkirche und der
Presbyterianischen Kirche in den Ver-
einigten Staaten ein Konkordat aus-
gearbeitet, das eine praktische Not zu
beheben sucht. Das vorgeschlagene
Konkordat sieht vor, dass dort, wo
es die Lage erheischt, Pfarrer der einen
Kirche befugt werden, in Stellvertre-
tung auch Amtshandlungen fiur die
andere Kirche vorzunehmen. Um
diesen Plan hat sich eine Diskus-
sion entsponnen, in die Richardson
mit dem hier vorliegenden Buch in
fruchtbarer Weise eingreift. Beiden
Kirchen dankbar verpflichtet und der
6kumenischen Sache zugetan, macht
er sich zum eifrigen Anwalt des ge-
planten Konkordats. Seine Sach-
kenntnis verbietet es ihm jedoch,
die betrachtlichen Schwierigkeiten zu
ubersehen, die sich seiner Verwirk-
lichung in den Weg stellen. Drei kri-
tische Punkte greift er heraus, um die
Problematik der Situation zu zeigen:
die Begriffe des Amtes, der Apostoli-
schen Sukzession und der Eucharistie.
Das Resultat seiner Untersuchung
fasst er dahin zusammen, dass eine
Einigung unmoéglich sei, solange die
von den «Traktarianern» vertretene
Interpretation des Amtsbegriffes auf-
recht erhalten werde. Er betont daher
die Notwendigkeit, aus der vorwiegend
historisch bedingten Selbstabgrenzung
der Denominationen herauszutreten,
um die gegenseitige Hilfeleistung zu
ermoglichen. Als einen Schritt auf
diesemm Weg betrachtet er die im ge-
nannten Konkordat vorgesehene Aus-
dehnung der Ordination. In ihr sieht
er jedoch nicht nur ein dringendes
praktisches Bediirfnis, sondern ein
sichtbares Zeugnis der Zusammen-
gehorigkeit. Der Ritus der Hand-
auflegung durch den Bischof bzw. den
Moderator der Schwesterkirche nennt
er deshalb «The Sacrament of Reu-
nion». Seinen Kritikern zur Rechten
antwortet er, dass eine eigentliche Re-
ordination nicht gefordert werden
diirfe; denen zur Linken zeigt er die
Vorteile des in Aussicht genommenen

Ritus gegeniiber einer bloss formellen
gegenseitigen Anerkennung der Mi-
nistranten. Seinen Standpunkt fun-
diert Richardson mit einer griindlichen
dogmengeschichtlichen Untersuchung
der in Frage stehenden Begriffe.

H. B.

Rogers, Clement F'.: A Church Genui-
nely Catholie. London 1940. 235 S.

Diese der Geschichte und dem
Wesen des katholischen Gedankens
gewidmete Arbeit eines anglikanischen
Theologen steht der Form wie der
Sache nach unter dem wvon Vin-
zenz von Lerinum geprigten Wort
«In ipsa item Catholica Ecclesia ma-
gnopere curandum est, ut id teneamus
quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est».

Der Katholizismus wird als ein
Ganzes dargestellt. Die verschiedenen
Ausdrucksformen, die er gefunden hat,
werden wohl dargelegt. Die englische
Form wird von der 6stlichen und der
rémischen abgehoben, doch werden
die zutage tretenden Unterschiede
nicht als wesentlich betrachtet. Sie
widerspiegeln lediglich die wverschie-
denen Gegebenheiten, denen sich der
katholische Gedanke angepasst hat.
Diese Anpassung hat zur Folge, dass
die einzelnen Typen nicht ohne wei-
teres vertauschbar sind. So hélt Ro-
gers dafiir, dass in England der ro-
mische Katholizismus als lateinische
Auspragung dem Anglikanismus den
Platz nicht streitig machen koénne.
Jede Form hat ihren eigenen Platz
innerhalb der Gesamtheit, die als
solche dem Protestantismus eindeutig
gegeniiber steht. Im geschichtlichen
Teil des Buches werden die Beitrige
der verschiedenen Kirchentypen zur
Gestaltung der heutigen Katholizitét
dargestellt.

Im zweiten Hauptteil gibt das
genannte Wort Vinzenz’ das Schema
ab, nach dem das Wesen des Katholi-
zismus aufgezeigt wird. Im «lberall,
immer, von allen» liegt darnach die



— 208 —

Autoritéat der Kirche. Das hat sie mit
der Struktur des menschlichen Lebens
und mit der Kultur gemeinsam. Der
Protestantismus hingegen vertritt nur
Teilwahrheiten, die an und fiir sich
achtenswert sind, nicht aber dem
Wesen der Kirche Geniige tun. Der
Katholizismus ist wie das Leben und
die Kultur international; er ist in den
geschichtlichen Ablauf eingebettet und
entspricht der menschlichen Natur,
wihrend der Protestantismus zum
Partikularismus, zur Verkennung der
geschichtlichen Gebundenheit und zur
Unnatur neigt.

In den abschliessenden Erérterun-
gen anerkennt Rogers, dass die Wahr-
heitsfrage mit den Kriterien Vinzenz’
allein nicht beantwortet werden kann.
Leider wird jedoch mnicht deutlich,
worin er das geforderte Korrektiv
sieht. I, B

E.F. Scott: The Nature of the Early
Church. New York 1941. 245 S.

Die Absicht dieser Arbeit ist es,
anhand der Darstellung der Urkirche
das Wesen der Kirche iiberhaupt auf-
zuzeigen. Obwohl die Untersuchung
des geschichtlichen Materials den
grossten Raum einnimmt, ist doch die
Bezogenheit auf die gegenwirtige Lage
der Kirche aus jeder Zeile heraus zu
sptiren. Der Neutestamentler und
Kirchenhistoriker steht hier bewusst
im Dienst der Kirche, wie sie heute in
Erscheinung tritt und wie sie gerade
heute ihrem Auftrag gerecht werden
muss. Scott geht von der Tatsache
aus, dass im Ringen um die rechte
Kirche die Treue gegeniiber der Ur-
kirche und gegeniiber dem Willen
ihres Stifters zum Maf3stab genommen
werden muss. Diesen Malstab neu
ins Auge zu fassen und damit die
kirchliche Lage zu kliaren, hat darum
der Verfasser zu seiner Aufgabe ge-
macht, die er mit eindriicklicher Sach-
kenntnis und grossem Geschick lost.

Der Versuch einer konstruktiven
Interpretation des Wesens der Ur-

kirche basiert auf dem Schopfungs-
charakter der Kirche. Die Kirche ist
eine einzigartige Schépfung, die in der
Einzigartigkeit der christlichen Bot-
schaft begriindet liegt. Botschaft und
Gemeinschaft sind in der Weise un-
16slich miteinander verbunden, dass
die christliche Religion ohne Kirche
gar nicht gedacht werden kann. Weil
die kirchliche Gemeinschaft nicht in
einem menschlichen Willensakt, son-
dern einem gottlichen Schopfungsakt
verwurzelt ist, ist die Kirche nicht
eine «Institution», sondern eine «na-
tion» zu nennen. Was bedeutet nun
aber die Urkirche fiir die Kirche von
heute ? Zwei Antworten stehen sich
gegeniiber. Die erste wird im Vergleich
mit einem Strom ausgedriickt, dessen
Quelle Christi Botschaft und die Ur-
gemeinde bildet und dessen spitere
Zufliisse sein Wesen verdandern und be-
reichern. Die zweite Antwort sieht
die Losung im «Zurtick zur Urkirche».
Beide Antworten lehnt Scott gleicher-
weise ab, die evolutionistische wie die
statische. Die scheinbare Unlésbar-
keit des Problems beruht auf dem,
was der Verfasser «the greatest para-
dox of Christianity» nennt: die not-
wendige Anpassung der Kirche an die
jeweiligen Gegebenheiten der Umwelt
und das strenge Festhalten an der von
Christus eingesetzten Ordnung. KEin
verindertes Verhalten der Kirche
braucht deshalb nicht notwendiger-
weise ein Verrat an der urspriinglichen
Ordnung zu sein. Es darf aber auch
nicht ohne weiteres als eine im Wesen
der Kirche begriindete Entwicklung
sakrosankt erkliart werden. Anpassung
und Rickkehr sind die beiden Gegen-
bewegungen, die aufrecht erhalten
bleiben miissen. Der Konflikt, der
dadurch entsteht, kann nicht auf-
gehoben werden, solange die Kirche
in die vergingliche Welt eingebettet
ist. Das Paradoxon lost sich erst,
wenn die Gemeinschaft der Christen
in die zukiinftige Ordnung eingefiigt
ist, auf die sie das Gesetz Jesu zu-
o :

geschnitten hat. H B

Gedruckt bei Stidmpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

