
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


200

Bibliographie.
Leenhardt J. F. : Der Protestantismus

im Urteil der römisch-katholischen
Kirche. Zwingli-Verlag, Zürich 1943.

Die Schrift ist gerade in der Zeit,
da die Not des Krieges die Kirchen
zu gemeinsamer Arbeit drängt, nicht
überflüssig. Die Gefahr liegt nahe,
dass man sich durch vorübergehende
Erscheinungen oder irenisch gesinnte
Geister über die offizielle prinzipielle
Haltung der römisch - katholischen
Kirche täuschen lässt und sich
Hoffnungen auf eine Verständigung mit
ihr hingibt, die des realen Bodens
entbehren. Ohne jede Polemik lässt der
Verfasser einfach die Quellen reden,
in erster Linie die Päpste selbst in
ihren verschiedenen Kundgebungen.
Den Einwurf, es sei nicht alles ex
cathedra gesprochen, lehnt er mit dem
Hinweis ab, dass alles, was die Päpste
sagen, mit gleicher Verehrung
entgegengenommen werde und keine
Liste der Erlasse bestehe, die ex
cathedra der Welt bekannt gegeben
seien. Von namhaften Schriftstellern
zitiert er Bellarmin, der sich besonderen
Ansehens erfreut. Seine Hochschätzung

ist erst in jüngster Zeit wieder
so recht zur Geltung gekommen, da
er durch Pius XI 1930 heilig
gesprochen und als «doctor universalis»
die Autorität eines Lehrers der
Gesamtkirche geniesst. Diese Dinge über
Zweck und Methode der Schrift
erfahren wir im ersten Teil, der zweite
trägt die Überschrift: «Die
Niehtkatholiken gehören nicht zur
sichtbaren Kirche, aber sie unterstehen
trotzdem ihrem Gehorsamsanspruch.»
Die Niehtkatholiken gehören nicht
zur Kirche, sie haben deshalb keine
Gemeinschaft mit ihrem Haupte, noch
mit ihren Gliedern, ebensowenig

haben sie Zugang zum rechten Glauben
und zur rechten Liebe wie zu den
Sakramenten, welche die Gnade spenden.

Trotzdem sind sie an die Kirche
durch das Band der ihnen von ihren
Geistlichen gültig erteilten Taufe
gebunden, sie sind ihrem Gesetz
unterworfen, «sie gehören dem Papst an».
Infolgedessen bilden sie nur Sekten,
ihre Vereinigungen sind keine Kirchen.
Für den Satz «Keine Gemeinschaft
mit Christus ohne Unterwerfung unter
den Papst» wird als Zeuge Bellarmin
zitiert, aber auch Papst Pius XI mit
seiner Enzyklika «Mortalium animos»
imd der gegenwärtige Papst mit seiner
neuesten Enzyklika vom 29. Juni 1943
«Mystici corporis». Wichtige
Dokumente werden für den Satz
beigebracht «In Dingen des Glaubens kann
und darf man keine Gemeinschaft
mit Niehtkatholiken haben». Nach
der Enzyklika «Mortalium animos»
Pius' XI haben sich die Römisch-
katholiken von der Teilnahme an
jeder Bemühung fern zu halten, die
nicht auf die Bekehrung der
Protestanten zum römischen Katholizismus

abzielt (S. 43). Nach dem Papst
gibt es keinen Boden, auf dem Katholiken

und Protestanten einander in
nützlicher Weise näher gekommen
wären. Er macht jede Annäherung von
der Annahme gerade der Dogmen
abhängig, die die Protestanten ablehnen
wie unbefleckte Empfängnis, Unfehlbarkeit

des Papstes. Es wird einfach
bestätigt, was schon Bellarmin
vertreten und Leo XIII vorgetragen
hat, die Unmöglichkeit einer
Versöhnung der Katholiken mit
Niehtkatholiken. Es gibt kein inneres Band
für die Kirche, das beide verbinden
könnte, deshalb kann nicht geduldet
werden, dass Protestanten aktiv am



201

katholischen Gottesdienst teilnehmen,
auch Katholiken ist es nicht erlaubt,
aktiv am protestantischen Gottesdienst

teilzunehmen. In einem folgenden

Abschnitt werden römische
Urteile über Niehtkatholiken, Reformatoren

und die Reformation zusammengestellt.

Bellarmin ging so weit, zu
sagen, wenn es auch in der Kirche
viele schlechte Christen gebe, «es

unter den Niehtkatholiken nicht einen
einzigen guten Christen gebe». Wie
Pius X 1910 in der Enzyklika
«Editae saepe» über Reformatoren
geurteilt hat, wurde nicht so bald
vergessen. Er sprach von «hochmütigen
und rebellischen Männern, Feinden
des Kreuzes Christi, die auf das
Irdische sinnen, deren Gott der Bauch
ist...» Heiden, Juden, Niehtkatholiken

werden einander gleichgestellt.
Zerstörung des Glaubens und der
Verderbnis der Sitten bezeichnet Leo XIII
als Werk der Reformation (S. 63).
Alle Übel der Neuzeit sind die Früchte
der Reformation, diese These ist zum
Gemeinplatz der römisch-katholischen
Geschichtsphilosophie geworden.

Im dritten Kapitel wird die Frage
erörtert, wie weit die Anschauung
römisch-katholischer Theologen
anerkannt werde, die die Möglichkeit
der Schuldlosigkeit des Niehtkatholiken

zugibt. Der Verfasser weist auf
Grund von Verhandlungen auf dem
vatikanischen Konzil und verschiedener

autoritärer Entscheide nach,
dass dies grundsätzlich nicht
zugestanden werde; Akatholiken werden

entweder als unzurechnungsfähig
oder als verlogen hingestellt,

wenn sie die römisch-katholische
Kirche ablehnen (S. 77). Eine
vernünftige Überlegung müsse
notwendig zum römisch-katholischen
Glauben führen. Unterlasse man diese
Überlegung, obwohl man ihrer fähig
wäre, so sei die Unwissenheit nicht
gutgläubig, weil man die Wahrheit
nicht prüfen wollte. Die Autoritäten
stellen fest, dass der Nichtkatholik
in seinem falschen Glauben schuldig
sei. In einem Schlusswort fragt der

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944.

Verfasser nach den Folgen des Druckes,
den die Welt heute auf die Bekenner
des Evangeliums und auf die Kirchen
ausübe. Ob er die Kirchen zusammenführe

Jedenfalls müsse eine
Einigung, die nur durch diplomatische
Künste oder durch Verkennung der
wahren Hindernisse erreicht werde,
abgelehnt werden. Solange die
römische Kirche nicht ganz eindeutig
und durch ihre berufenen Führer
gegen die dargelegten Anschauungen
Stellung nehme, können
Freundschaftserklärungen einzelner römisch-
katholischer Christen oder selbst
Würdenträger nur mit allergrösster Zurückhaltung

aufgenommen werden. —
Gewiss es ist heute nicht die Zeit,
konfessionelle Gegensätze aufzureissen,
aber noch weniger darf man sich
darüber hinwegtäuschen. Die vorliegende
Schrift hat mit ihrem erdrückenden
Material ihre Sendung. Wer sich
eingehend mit der ökumenischen
Bewegung beschäftigt, wird sie mit
Bedauern lesen, nicht weil sie gesehrieben
worden ist, sondern weil sie manche
Illusion zerstört, und die authentischen

Belege die Haltung
wohlwollender, irenisch gesinnter Anhänger
des Papstes, die für die ökumenische
Bewegung beten und arbeiten,
desavouieren. A. K.

Ion Lupa%: rLwc Geschichte der
Rumänen. Aufsätze und Vorträge.
Hermannstadt 1943. Hauptverlag
der deutschen Volksgruppe in
Rumänien. VIII, 608 S.

Der vorliegende Band vereinigt vor
allem Arbeiten zur politischen
Geschichte des rumänischen Volkos. Als
gebürtiger Siebenbürger widmet der
Vf., einer der führenden Historiker
seines Vaterlandes, den Fragen soiner
engeren Heimat eino Reihe
scharfsinniger, von starkem Patriotismus
getragener Untersuchungen, die häufig
gegen die politischen und kulturellen

14



202 —

Ansprüche Ungarns Stellung nehmen,
in dessen Gefängnissen der Vf. einige
Monate aus politischen Gründen in
Haft war (vgl. S. 553—559).

Auch die beiden Aufsätze über
religiöse Fragen behandeln Probleme
Siebenbürgens. «Ursprung und
Entwicklung der konfessionellen Minderheiten

in Rumänien» (S. 208—225)
beschreibt die religiöse Zusammensetzung

der siebenbürgischen
Bevölkerung, der einzigen innerhalb der
Grenzen des rumänischen Staates, die
nicht so gut wie geschlossen orthodox
ist. Das orthodoxe Bekenntnis der
Rumänen war hier besonders im 16.
und 17. Jahrhundert Bedrückungen
ausgesetzt, die sich aus den
Bestrebungen der römisch-katholischen Kirche

und der neuen lutherischen und
calvinischen Gemeinschaften ergaben,
die rumänischen Bewohner des Landes
für ihren Glauben zu gewinnen. Das
ist nur im nördlichen Siebenbürgen im
Falle der unierten Rumänen gelungen
(1697), ohne dass der Vf. auf dieses
Problem einginge (die unierten
Rumänen gehören seit 1940 zu Ungarn).
Dagegen wird ausführlich die
Entstehung der lutherischen («sächsischen»)

und der reformierten
(ungarischen) und unitarischen (gleichfalls
ungarischen) Kirche behandelt, deren
Dasein gleichzeitig von konfessioneller
und national-politischer Bedeutung
ist. — Die Untersuchung «Der Einfluss
der Reformation auf die rumänische
Kirche im 16. Jahrhundert» (S. 226
bis 243) beschäftigt sich mit den im
16. Jahrhundert teilweise gelungenen
Versuchen, Rumänen für den evangelischen

Glauben zu gewinnen. Durch
das Vorgehen in andern Ländern
angeregt, brachten die Lutheraner und
Calvinisten religiöse Schriften in
rumänischer Sprache heraus, die von
der Öffentlichkeit begierig aufgenommen

wurden und deren Tendenz nicht
ohne Wirkung blieb. Allerdings hat
sich immer ein wesentlicher Teil der
rumänischen Orthodoxen Siebenbürgens

gegen den lutherischen Einfluss
gewendet, und tatsächlich haben selbst

Versuche der siebenbürgischen
Fürsten, zugunsten der Reformation Stellung

zu nehmen, nicht verhindern
können, dass die rumänische
lutherische Kirche eine ephemere Erscheinung

blieb, die im 17. Jahrhundert
wieder verschwand. Dazu hat die
damals einsetzende katholische
Gegenreformation natürlich sehr wesentlich
beigetragen. Lupa? weist darauf hin,
dass die Herausgabe rumänischer
kirchlicher Schriften auf die Einstellung

der orthodoxen Geistlichkeit dem
Sprachenproblem gegenüber nicht
ohne Wirkung blieb und zur
Durchsetzung der rumänischen Sprache im
kirchlichen und gottesdienstlichen
Gebrauche sehr wesentlich beigetragen
hat. Dadurch hat die Reformation
indirekt einen sehr wesentlichen
Einfluss auf das Schicksal der rumänischen

orthodoxen Kirche gehabt. Doch
wandten sich im 16. Jahrhundert
verschiedentlich Bischöfe und Pfarrer
gegen den Gebrauch der rumänischen
Sprache. Und wenn man dem Vf. auch
zustimmen wird, wenn er darauf
hinweist, dass es sich dabei im wesentlichen

um eine Abwehr lutherischer
Einflüsse handelte, so wird man doch
mehr, als er es tut, auch an die
Auswirkungen des kirchlichen Traditionalismus

denken müssen, der im
Festhalten am slawischen oder griechischen

Gottesdienste einen wesentlichen
Teil der Bewahrung des orthodoxen
Glaubens sah. Der Kampf hierum hat
ja bis ins 19. und 20. Jahrhundert hinein

angehalten.

Schliesslich enthält auch die sehr
lesenswerte Skizze «Die Grundlagen
der rumänischen Volkseinheit. Ein
historischer Rückblick» (S. 1—32)
einen kurzen Abschnitt über die Religion

(S. 14—19), der in ganz grossen
Linien das wiederholt, was der Vf.
in seiner « Geschichte der rumänischen
Kirche» ausführlicher darlegt (vgl. die
Anzeige in dieser Zeitschrift, Jahrgang

XXXII, 1942, S. 94 f.).

Bertold Spuler.



— 203 —

Winter, E. : DerJosefinismus und seine
Geschichte. Rudolf M. Rohrer Verlag.

Brunn, München, Wien 1943.

Der Verfasser beschränkt sich nicht
auf die Entstehung und Entwicklung
des Josefinismus, wie man ihn
gewöhnlich auffasst, sondern seine
Absicht ist, ihn tiefer zu ergründen,
seinem Ursprung, den Zusammenhängen

mit der Geistesgeschichte und
seinem Ausgang nachzugehen. Das
Werk erscheint als I. Band der
«Beiträge zur Geistesgeschichte Österreichs

1740—1848», womit die
Tendenz schon äusserlich angedeutet ist.
Das Ergebnis der Untersuchungen ist
tatsächlich, um das von vornherein
festzustellen, dass der Josefinismus
nicht einfach ein Versuch ist, die
Grundsätze des Febronianismus praktisch

durchzuführen, sondern dass es
sieh um eine umfassende Kirchen-
reform handelt, die sich nicht nur auf
die Verfassung der Kirche erstreckt,
sondern die sich auf den Kultus, die
Disziplin und die Begründung der
Lehre der Kirche ausdehnt. Der
Josefinismus ist nicht das Werk eines
einzelnen Mannes — unter Josef II. hat
er bloss seinen Höhepunkt erreicht —,
sondern eine Geistesbewegung, die
eine gründliche Erneuerung und
Belebung des kirchlichen Lebens unter
Anpassung an die Geistesgeschichte
und an neue kirchliche Bedürfnisse
anstrebt. Das Resultat ist um so
eindrücklicher, weil es sich fast
ausschliesslich aus bisher unbenutzten
Quellen, Briefen und Akten aus
staatlichen, kirchlichen, privaten Archiven
bis zum vatikanischen Geheimarchiv
ergibt. Die Bewegung setzt unter
Kaiserin Maria Theresia ein, die trotz
ihrer Ergebenheit an die Kirche von
der Notwendigkeit einer Reform
überzeugt ist. Angeregt durch den
Jansenismus von den Niederlanden her
und den italienischen Reformern,
Muratori und seinen Anhängern, stehen
Staatsmänner, Gelehrte, Geistliche,
Bischöfe und Orden in den ersten Reihen

der Reformfreunde mit den Zen¬

tren Wien und Prag. Der Verfasser
deutet an, dass schon unter Karl VI.
jansenistische Einflüsse sich bemerkbar

gemacht haben. Als van Swieten
1745 an den Wiener Hof kam, war
der Boden für Reformversuche schon
vorbereitet. Es wäre lehrreich, die
Zusammenhänge noch weiter zurück-
zu verfolgen bis in die Zeiten der
Gegenreformation, da die katholischen
Fürsten kräftig zur Verbesserung der
kirchlichen Zustände eingegriffen
haben, die Kaiserin wie ihr kaiserlicher
Sohn haben einfach eine bewährte
Tradition nur in vermehrtem Masse
weitergeführt. Der theresianische
Reformkatholizismus erscheint als erste
Epoche des Josefinismus. Der
Verfasser sucht dem bald hoch gefeierten
und ebenso geschmähten Kaiser Josef

II. gerecht zu werden. Überzeugend

weiss er darauf hinzuweisen, wie
sein grosses Verantwortungsgefühl als
Christ und als Fürst ihn zu den
Massnahmen genötigt haben, die er
ergriffen hat. Wenn die Methoden nicht
kritiklos hingenommen werden können,

sind sie doch aus dem Zeitgeist
und nicht aus unedlen Motiven zu
erklären. In neuem Lieht erscheint die
grosszügige Fürsorgearbeit, die er der
Kirche zur Pflicht zu machen suchte.
Muratoris «wahre Andacht» war ein
Lieblingsbuch des Kaisers. Besonders
beachtenswert sind die beiden letzten
Kapitel des Buches « Der Franziszeische
Nachjosefinismus und der Spätjosefi-
nismus». Die grosse Bedeutung Bol-
zanos, des ersten Opfers der Restauration,

tritt besonders hervor, ferner
die der verschiedenen Richtungen und
Schulen der Mainzer, Tübinger,
Wessenbergianer, der Hermesianer, Gün-
therianer. Die Zusammenhänge
zwischen den einzelnen Erneuerungs-
bewegungen in Süd- und Westdeutschland

erweisen sich nach dem Verfasser
als bedeutsamer als bisher angenommen

wurde. Doch glaubt er, dass sie
auf einer geistigen Grundlage
beruhten, die damals bereits als
überwunden galt, sie also einen hoffnungslosen

Kampf geführt hätten. Dem



204

gegenüber muss gesagt werden, dass
die Vergewaltigung dieser Bestrebungen

jede weitere selbständige geistige
Regung und jeden notwendigen
Reformversuch auf lange Zeit unmöglich
gemacht hat. Noch verhängnisvoller
wirkte offenbar ihre eigene Uneinigkeit

und die oft masslose Bekämpfung
untereinander. Neuland ist in den
Abschnitten «Das Verhältnis des Spät-
josefinismus zum Protestantismus und
Deutschkatholizismus» und «Das Jahr
1848» bearbeitet. Manch Urteil
führender Männer vernehmen wir, das
bis jetzt unbekannt gewesen ist. —
Das Buch gehört zum Wertvollsten,
das in den letzten Jahrzehnten über
die innere Geschichte des Katholizismus

dieser Epoche geschrieben worden
ist. Der Verfasser war dazu auch
besonders berufen, da verschiedene wichtige

Publikationen aus seiner Feder
geflossen sind. Wir erinnern bloss an
sein Buch aus dem Jahr 1931 «Die
geistige Entwicklung Anton Günthers
und seiner Schule», das in unseren
Kreisen viel zu wenig beachtet worden
ist. Möge das vorliegende Werk um
so eifriger studiert werden. A.K.

I. Herwegen: Sinn und Geist der Be-
nediktinerregel. Verlagsanstalt
Benziger, Einsiedeln/Köln, 1944.

Erklärungen der Regula des
heiligen Benedikt gibt es mehrere. Die
einen tragen asketisch-erbaulichenCha-
rakter, andere sind historische
Studien, wieder andere berücksichtigen
mehr die philologischen Fragen. Abt
I. Herwegen hat hier als reife Frucht
seiner dreissigjährigen äbtlichen
Wirksamkeit und seiner seit zehn Jahren
an der Laacher Benediktinerakademie
gehaltenen Vorlesungen einen
Regelkommentar geschrieben, der von den
bisherigen Erklärungen wesentlich
abweicht.

Man hat bisher die Regula als den
offiziellen Mönehskodex betrachtet ;
das Originelle der Regel hat man in
ihrer abendländischen, römischen Prä¬

gung als Gesetz gesehen. In der Tat
trägt sie ausgesprochen römische Züge,
die römische Rechtssprache beherrscht
ihre Sprache. Herwegens Hauptanliegen

ist es nun, den pneumatischen
Charakter der Regel herauszustellen.
Gegenüber der These: «Die Regel
steht über dem Geist» zeigt Herwegen
auf, wie sehr Benedikt vom pneumatischen

Wesen des Mönchtums
durchdrungen war. Die Gesetzesform sei
nur das Gefäss für das Pneuma, hinter
der stark juristischen Formulierung
stehe die hohe Auffassung des
pneumatischen Mönchsberufes.

Die Charismen, die ursprünglich
einzelnen Ständen innerhalb der christlichen

Gemeinde geschenkt wurden,
hörten auf, als im 4. Jahrhundert die
Küche eine Einrichtung der Welt
wurde; damals habe das Mönchtum
das Pneuma gerettet. Aber auch das
Mönchtum, zur Institution erstarrt,
war in Gefahr, das Pneuma mehr und
mehr zu verlieren. Doch der Funke
blieb, gleich einer ruhigen Glut. An
diesen pneumatischen Charakter des
Mönchtums knüpften die Neubegründer

des Benediktinertums — Guéranger

und Wolter — an; sie sahen das
Wesen des Mönchsstandes im
Teilhaben am Leben Gottes durch den
Heiligen Geist ; die Feier der Liturgie war
ihnen der lebenspendende Quell.

Abt Herwegen weist in fast
sämtlichen Kapiteln der Regula die
pneumatische Pulsader nach. Aufgabe des
Mönchtums ist es nach ihm, durch
ein Leben aus dem Heiligen Geiste dem
Wirken des Heiligen Geistes in der
Kirche die Wege zu bahnen; es

verkörpert durch seinen Wandel in der
« andern Welt » das eschatologische
Moment und hält den Ausblick auf die
Parusie Christi in der Kirche lebendig.
Das Mönchtum lebt seinem pneumatischen

Sein nach bereits im «anderen
Aion». Der Hauch des heiligen Pneumas

verklärt die ganze Mönchsgemeinschaft,

Abt und Brüder, zu einer
heiligen Einheit in der Liebe zu Christus.

Benedikt zeichnet das Bild des
Abtes als Auswirkung pneumatischer



— 205

Vaterschaft. Abt sein heisst, aus der
pneumatischen Erfülltheit schöpferisch

wirken; Christi Stelle vertritt er.
Der Abt erhält seine Autorität aus
der Gnade des Heihgen Geistes, er ist
Geistträger durch die Handauflegung
in der Abtsweihe, der Mönch ist Greist-

träger kraft der Mönehsweihe. Der
Rat, der dem Abt zur Seite steht, trägt
pneumatischen Charakter: durch göttliche

Erleuchtung waltet er seines
Amtes. Der senior spiritalis des 4.
Kapitels ist Geistträger, Charismatiker;
diesem senior, der nicht Priester war,
soll der Mönch seine Sünden bekennen.
Hier ist das Charisma besonderer
Geistesfülle. Aus dieser Fülle teüt der
Geistträger dem mit, der durch seine
Schuld an seiner pneumatischen
Begnadigung Schaden erlitten hat.

Im opus Dei gipfelt das pneumatische

Mönchtum. Der Aufbau der
Liturgie, den Benedikt gibt, ist kein
künstliches Erzeugnis, vielmehr die
Sehöpfimg des Heihgen Geistes.
Liturgie heisst für Benedikt : wir wohnen
einer Gottestat bei, adsistimus. Das
liturgische Gebet : von Gott in die
Seele strömend, wird dieser Hauch des

göttlichen Pneuma Gott als Gebetsgesang

der Kirche zurückgegeben.

Alles im klösterlichen Leben wird
in die pneumatische Gesamtrichtung
einbezogen : das Bussweeen, die
Handarbeit, das nächtliche Schweigen usw.
Das Kapitel über die Quadragesima
offenbart die Seelenstimmung, mit der
der Mönch der Auferstehung entgegen -

harrt. Nirgends wird so wie da das
Einströmen des Heihgen Geistes in die
Seele betont. Durch die Losung: «Ut
in omnibus glorifìcetus Deus» erhebt
Benedikt alles in die pneumatische
Welt,

Das sind nur Streiflichter aus dem
monumentalen Werk Herwegen«, da«
alle Vorzüge früherer Regelerkhirun-
gen in sich vereinigt. Herwegen ist
Patristiker, Historiker, Philologe und
vornehmlich ein feiner Kenner der
Liturgie. J.F.

Osvjald B. Milligan: The Ministry of
Worship. London 1941. 115 S.

Der Kampf um die Erneuerung der
Kirche kann nicht bloss auf den Aus-
senposten ausgefochten werden. Er
muss auch in einer neuen Besinnung
über die Grundlagen des kirchlichen
Lebens Gestalt gewinnen. So hat es
der schottische Theologe Oswald B.
Milligan unternommen, die
gegenwärtige Form des Gottesdienstes in
der Church of Scotland im Licht der
Heihgen Schrift und der gottesdienstlichen

Tradition seiner Kirche zu
überprüfen. In seiner sorgfältigen und
leicht fasslichen Studie gelangt er zu
Schlüssen, die weit über die Grenzen
seiner eigenen Kirche hinaus der
Beachtung wert sind.

Durch das ganze Buch zieht sich
das Leitmotiv, dass der Gottesdienst
auf die objektiven Heilstatsachen
aufgebaut sein müsse : auf die göttliche
Sendung Jesu Christi und auf die
Sendung der Christen durch ihren Herrn.
Von der göttlichen Tat her lebt die
Küche. Das muss sich auch im gotte« -

dienstlichen Leben auswirken. Wenn
das gegenwärtig zu wenig der Fall ist,
so liegt das nach Milligan am Zurücktreten

des «devotional element» gegenüber

der Predigt. Gottesdienst ist
Berührung mit dem göttlichen Handeln,

deutlicher: ist unsere Antwort
auf das Wirken Gottes an uns. Der
Reichtum des liturgischen Teils des
Gottesdienstes ist die Form, in der
diese Antwort ausgedrückt wird. Im
gemeinsamen Anbeten, Bekennen, Bitten

und Danken soll auch das weitete
bewusst gemacht werden: dass diese
Antwort nicht Angelegenheit de» ein-
zelnen Christen, sondern des Christen
innerhalb der Gemeinde ist.

An zwei Punkten wird die Abwendung

von einem puritanisch uixTrrepitz-
ten reformierten Gottesdienst deutlich.

Milligan würdigt die Bedeutung
einer festgefügte» liturgischen Vorm,
olone ihr Zerrbild, die erstarrte Formel*
als Gefahr zu verkennen. Noch mehr
aber hegt es ihm daran, de/n sakra-



— 206 —

mentalen Gottesdienst wieder den
Platz einzuräumen, den er in der alten
Küche, aber auch einst in der Church
of Scotland innehatte.

Das vorliegende Buch ist die
unveränderte Wiedergabe der Warrack
Lectures für 1940, die der schottische
Theologe nur kurze Zeit vor seinem
frühzeitigen Hinscheiden gehalten hat.

H.B.

Martin Hugh: Christian Reunion.
A Plea for Action. London 1941.
191 S.

Dieses Buch ist aus der Not der
küchlichen Zerrissenheit heraus
geschrieben. Hugh Martin weiss sieh
verpflichtet, einen Beitrag zur zwi-
schenküchhchen Verständigung zu
leisten. Als freikirchlicher Vertreter
bei den Lambeth Conversations denkt
er vor allem an die Annäherung
zwischen der Küche von England und
den Evangelischen Freikuchen. Aus
drei Gründen sieht er die Kirchen zur
Einigung aufgerufen : weil die Weltlage

sie fordert, weil nur auf diesem
Wege der Christendienst sich voll
entfalten kann und weil die äussere Mission

unter der Uneinigkeit leidet.
Ein Grundübel sieht der Verfasser

darin, dass sich die einzelnen Küchen
durch das einseitige Festhalten einer
Teilwahrheit gegenseitig voneinander
abschliessen. Diese exklusivistische
Haltung schafft nicht nur künstliche
Schranken, sondern führt auch zur
innerlichen Verarmung der einzelnen
Küchen. Martin vertritt darum das
ökumenisch fruchtbare Prinzip, dass
die gegensätzlichen Gesichtspunkte
nicht von vornherein als kontradiktorische,

sondern viel eher als
komplementäre Elemente zu betrachten seien.
Er geht auf der gleichen Linie weiter,
wenn er nicht nach einer gewaltsam
erzwungenen «unity» ruft, sondern
eine «reunion» befürwortet, die die
verschiedenen Elemente zur Geltung
kommen lässt.

Nach einem historischen Zwischenteil,

in dem der neutestamentliche

Küchenbegriff untersucht imd die
bisherigen Resultate der ökumenischen

Bestrebungen vorgeführt werden,

überprüft Martin die lehrmässige
Basis, auf der die zwischenküchliche
Annäherung vor sich gehen muss.
Neben der Tauffrage, in der sich die
Baptisten unnachgiebig zeigen, ist es
besonders die Lehre vom Abendmahl,
die die Geister scheidet. Eine wichtige

Vorstufe zur vollen Interkommunion,

die das Ziel der ökumenischen
Bestrebungen sein muss, sieht der
Verfasser in der «open communion»,
d. h. in der Zulassung von Christen
anderer Denominationen zur
Kommunion. Er betont jedoch mit Recht,
dass die Hauptschwierigkeiten nicht in
Differenzen der Glaubenslehre,
sondern in solchen der Küchenverfassung
liegen. Dies ist auch der Punkt, an
dem er am unnachgiebigsten den frei-
küchlichen Standpunkt vertritt. Er
tut es nicht als Verfechter eines
demokratischen gegenüber einem autoritären

Kirchenverständnis. Dieser
Gegenüberstellung spricht er jede Grundlage

ab, da jede Küche die Autorität
Christi als ihres Herrn anerkenne.

«Christian Reunion» will nicht eine
bloss wissenschaftliche Studie, Sonden

eine Anleitung zum ökumenischen
Handeln sein. Das Vorgehen in
der zwischenkirchlichenVerständigung
wird in drei Etappen zerlegt: die
gegenseitige Anerkennung und Würdigung,

die Kooperation in praktischen
Belangen und schliesslich der
organische Zusammenschluss im Sinne
einer Föderation. Dabei wird das
Schlussziel nicht in einer rigorosen
Zentralisierung gesehen, sondern
vielmehr in einer möglichst weitgehenden
Verteilung der Arbeitsgebiete und in
der Stärkung der Lokalgemeinden.

H. B.

Richardson, Cyrill C: The Sacrament
of Reunion. New York 1940. 120 S.

Wenige Wochen vor dem Ausbruch
des gegenwärtigen Krieges wurde an
einer in Princeton (N. J.) gehaltenen



207

Konferenz von Vertretern der
Protestantischen Episkopalkirche und der
Presbyterianischen Kirche in den
Vereinigten Staaten ein Konkordat
ausgearbeitet, das eine praktische Not zu
beheben sucht. Das vorgeschlagene
Konkordat sieht vor, dass dort, wo
es die Lage erheischt, Pfarrer der einen
Küche befugt werden, in Stellvertretung

auch Amtshandlungen für die
andere Küche vorzunehmen. Um
diesen Plan hat sich eine Diskussion

entsponnen, in die Richardson
mit dem hier vorliegenden Buch in
fruchtbarer Weise eingreift. Beiden
Küchen dankbar verpflichtet und der
ökumenischen Sache zugetan, macht
er sich zum eifrigen Anwalt des
geplanten Konkordats. Seme
Sachkenntnis verbietet es ihm jedoch,
die beträchtlichen Schwierigkeiten zu
übersehen, die sich seiner Verwirklichung

in den Weg stellen. Drei
kritische Punkte greift er heraus, um die
Problematik der Situation zu zeigen:
die Begriffe des Amtes, der Apostolischen

Sukzession und der Eucharistie.
Das Resultat seiner Untersuchung
fasst er dahin zusammen, dass eine
Einigung unmöglich sei, solange die
von den « Traktarianern » vertretene
Interpretation des Amtsbegriffes
aufrecht erhalten werde. Er betont daher
die Notwendigkeit, aus der vorwiegend
historisch bedingten Selbstabgrenzung
der Denominationen herauszutreten,
um die gegenseitige Hilfeleistung zu
ermöglichen. Als einen Schritt auf
diesem Weg betrachtet er die im
genannten Konkordat vorgesehene
Ausdehnung der Ordination. In ihr sieht
er jedoch nicht nur ehi dringendes
praktisches Bedürfnis, sondern ein
sichtbares Zeugnis der
Zusammengehörigkeit. Der Ritus der
Handauflegung durch den Bischof bzw. den
Moderator der Schwesterküche nennt
er deshalb «The Sacrament of
Reunion». Semen Kritikern zur Rechten
antwortet er, dass eine eigentliche Re-
ordination nicht gefordert werden
dürfe; denen zur Linken zeigt er die
Vorteile des in Aussicht genommenen

Ritus gegenüber einer bloss formellen
gegenseitigen Anerkennung der
Ministranten. Seinen Standpunkt
fundiert Richardson mit einer gründlichen
dogmengeschichtlichen Untersuchung
der in Frage stehenden Begriffe.

H.B.

Rogers, Clement F. : A Church Genuinely

Catholic. London 1940. 235 S.

Diese der Geschichte und dem
Wesen des katholischen Gedankens
gewidmete Arbeit eines anglikanischen
Theologen steht der Form wie der
Sache nach unter dem von
Vinzenz von Lerinum geprägten Wort
«In ipsa item Catholica Ecclesia ma-
gnopere curandum est, ut id teneamus
quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est».

Der Katholizismus wird als ein
Ganzes dargestellt. Die verschiedenen
Ausdrucksformen, die er gefunden hat,
werden wohl dargelegt. Die englische
Form wird von der östlichen und der
römischen abgehoben, doch werden
die zutage tretenden Unterschiede
nicht als wesentlich betrachtet. Sie
widerspiegeln lediglich die verschiedenen

Gegebenheiten, denen sich der
katholische Gedanke angepasst hat.
Diese Anpassung hat zur Folge, dass
die einzelnen Typen nicht ohne
weiteres vertauschbar sind. So hält
Rogers dafür, dass in England der
römische Katholizismus als lateinische
Ausprägung dem Anglikanismus den
Platz nicht streitig machen könne.
Jede Form hat ihren eigenen Platz
innerhalb der Gesamtheit, die als
solche dem Protestantismus eindeutig
gegenüber steht. Im geschichtlichen
Teil des Buches werden die Beiträge
der verschiedenen Kirchentypen zur
Gestaltung der heutigen Katholizität
dargestellt.

Im zweiten Hauptteil gibt das
genannte Wort Vinzenz' das Schoma
ab, nach dem das Wesen des Katholizismus

aufgezeigt wüd. Im «überall,
immer, von allen» liegt darnach die



— 208

Autorität der Kirche. Das hat sie mit
der Struktur des menschlichen Lebens
und mit der Kultur gemeinsam. Der
Protestantismus hingegen vertritt nur
Teilwahrheiten, die an und für sich
achtenswert sind, nicht abor dem
Wesen der Kirche Genüge tun. Der
Katholizismus ist wie das Leben und
die Kultur international; er ist in den
geschichtlichen Ablauf eingebettet und
entspricht der menschlichen Natur,
während der Protestantismus zum
Partikularismus, zur Verkennung der
geschichtlichen Gebundenheit und zur
Unnatur neigt.

In den abschliessenden Erörterungen
anerkennt Rogers, dass die

Wahrheitsfrage mit den Kriterien Vinzenz'
allein nicht beantwortet werden kann.
Leider wird jedoch nicht deutlich,
worm er das geforderte Korrektiv
sieht. H. B.

E. F. Scott: The Nature of the Early
Church. New York 1941. 245 S.

Die Absicht dieser Arbeit ist es,
anhand der Darstellung der Urkirche
das Wesen der Kirche überhaupt
aufzuzeigen. Obwohl die Untersuchung
des geschichtlichen Materials den
grössten Raum einnimmt, ist doch die
Bezogenheit auf die gegenwärtige Lage
der Kirche aus jeder Zeile heraus zu
spüren. Der Neutestamentier und
Kirchenhistoriker steht hier bewusst
im Dienst der Kirche, wie sie heute in
Erscheinung tritt und wie sie gerade
heute ihrem Auftrag gerecht werden
muss. Scott geht von der Tatsache
aus, dass im Ringen um die rechte
Kirche die Treue gegenüber der Ur-
küche und gegenüber dem Willen
ihres Stifters zum Maßstab genommen
werden muss. Diesen Maßstab neu
ins Auge zu fassen und damit die
küchliche Lage zu klären, hat darum
der Verfasser zu seiner Aufgabe
gemacht, die er mit eindrücklicher
Sachkenntnis und grossem Geschick löst.

Der Versuch einer konstruktiven
Interpretation des Wesens der Ur¬

kirche basiert auf dem Schöpfungscharaktor

der Kirche. Die Kirche ist
eine einzigartige Schöpfung, die in der
Einzigartigkeit der christlichen
Botschaft begründet liegt. Botschaft und
Gemeinschaft sind in der Weise
unlöslich miteinander verbunden, dass
die christliche Religion ohne Kirche
gar nicht gedacht werden kann. Weil
die kirchliche Gemeinschaft nicht in
einem menschlichen Willensakt,
sondern einem göttlichen Schöpfungsakt
verwurzelt ist, ist die Kirche nicht
eine «institution», sondern eine
«nation» zu nennen. Was bedeutet nun
aber die Urkirche für die Kirche von
heute Zwei Antworten stehen sich
gegenüber. Die erste wüd im Vergleich
mit einem Strom ausgedrückt, dessen
Quelle Christi Botschaft und die
Urgemeinde bildet und dessen spätere
Zuflüsse sein Wesen verändern und
bereichern. Die zweite Antwort sieht
die Lösung im «Zurück zur Urkirche».
Beide Antworten lehnt Scott gleicherweise

ab, die evolutionistische wie die
statische. Die scheinbare Unlösbar-
keit des Problems beruht auf dem,
was der Verfasser «the greatest paradox

of Christianity» nennt: die
notwendige Anpassung der Kirche an die
jeweiligen Gegebenheiten der Umwelt
und das strenge Festhalten an der von
Christus eingesetzten Ordnung. Ein
verändertes Verhalten der Kirche
braucht deshalb nicht notwendigerweise

ein Verrat an der ursprünglichen
Ordnung zu sein. Es darf aber auch
nicht ohne weiteres als eine im Wesen
der Kirche begründete Entwicklung
sakrosankt erklärt werden. Anpassung
und Rückkehr sind die beiden
Gegenbewegungen, die aufrecht erhalten
bleiben müssen. Der Konflikt, der
dadurch entsteht, kann nicht
aufgehoben werden, solange die Kirche
in die vergängliche Welt eingebettet
ist. Das Paradoxon löst sich erst,
wenn die Gemeinschaft der Christen
in die zukünftige Ordnung eingefügt
ist, auf die sie das Gesetz Jesu
zugeschnitten hat.

H. x>.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

