
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


184 —

Kirchliche Chronik.
Der Ökumenische Rat der Kirchen. Nach dem Jahresbericht über

die Zeit vom i. Juli 1943 bis zum 30. Juni 1944 hat der Ökumenische
Rat sich weiterhin konsolidiert. Zu seiner Festigkeit trägt insbesondere die
bemerkenswerte Entwicklung der nationalen Räte der Kirchen bei, die
unentbehrliche Teile des totalen ökumenischen Aufbaus sind. Darüber ist
an dieser Stelle in der letzten Chronik z. T. schon berichtet worden.
So hat sich der britische Rat zu einem wichtigen Organ der britischen
Kirchen entwickelt. Unter seinem Schutz ist die Bewegung für «Religion
und Leben» ein wichtiges Instrument der Evangelisation und Erziehung
geworden. Durch den Rat in Ungarn lassen die Kirchen ihre gemeinsame
Überzeugung laut werden, und in Neuseeland hat der Rat ein beständiges
Sekretariat eingerichtet. Die Kirchen in Kanada sind im Begriff, einen
Rat ins Leben zu rufen, und der Bundesrat der Kirche in U. S. A. organisiert
mit andern grossen kirchlichen Verbänden einen «gemeinsamen
Exekutivausschuss», der die ökumenischen Interessen vertritt und zum amerikanischen

Ausschuss für den ökumenischen Rat umgebildet werden soll.
In der Schweiz wurde eine ökumenische Studienwoche durchgeführt, um
Geistliche und Laien für ökumenische Aufgaben vorzubereiten. Aus den
besetzten Ländern kann von solcher Tätigkeit nicht berichtet werden.
Doch stehen sie nicht abseits. So hat eine Kirche bereits eine Delegation
für die erste ökumenische Konferenz nach dem Krieg gewählt, die
regelmässig zusammentritt, um sich für ihre Mission vorzubereiten.

Ein weiterer Beweis der Festigung des Ökumenischen Rates ist der
Beitritt von fünf Kirchen: der Kirche von Irland, der presbyterianischen
Kirche von Irland, der assyrischen Kirche, der presbyterianischen Kirche
von Cumberland, der neuen Kirche von Jerusalem U. S. A. Die Zahl der
angeschlossenen Kirchen beträgt 86 in 29 Ländern.

Die unvermeidliche Isolierung der Kirchen, eine Folge des Krieges,
wird bis zu einem gewissen Grad dadurch ausgeglichen, dass Angehörige
verschiedener Kirchen aus verschiedenen Ländern Gelegenheit finden, als

Soldaten, Kriegsgefangene, Flüchtlinge, deportierte Arbeiter miteinander
in Kontakt zu kommen. Diese Völkerverschiebung macht es möglich,
sogar in Kriegszeiten ökumenische Versammlungen zu veranstalten, solche
haben in U. S. A., in Grossbritannien, Schweden und in der Schweiz
stattgefunden. Besonders gepflegt wurde die Verbindung zwischen amerikanischen

und britischen Kirchen. Prof. L. Hodgson hat Amerika und
Dr. Leiper England besucht.

Eine eifrige Tätigkeit entfalten die Kirchen — auch in den besetzten
Ländern —, den Aufbau nach dem Krieg vorzubereiten. Pläne werden für
neue kirchliche Ordnung, für Evangelisation, Jugendarbeit u. a. m. aus-



— 185 —

gearbeitet, um den grossen Nöten der Nachkriegszeit gewachsen zu sein.
Kirchen, die weniger heimgesucht worden sind, treffen Veranstaltungen,
um den notleidenden beistehen zu können. Untersuchungen haben ergeben,
dass die Notstände so gross sind, dass sie nur bemeistert werden können,
wenn die Kirchen enge zusammenarbeiten.

Die Studienabteilung befasst sich mit aktuellen Aufgaben, die an die
Kirche herantreten. Von besonderer Wichtigkeit ist der ganze Komplex
der Gestaltung der internationalen Ordnung nach dem Krieg. Obschon
nicht alle Kirchen sich daran beteiligen können, wurde es doch möglich,
die meisten über die Entwicklung dieser Dinge zu informieren.
Niederländische und ungarische Kirchen haben wertvolle Beiträge geleistet. Die
wichtigsten stammen von der amerikanischen Kommission für einen
gerechten und dauerhaften Frieden und von britischen Ausschüssen. In
Schweden und in der Schweiz arbeiten Gruppen mit der Studienabteilung.
Die Studienabteilung hat ferner eine Analyse der christlichen Stellung zu
den sozialen und wirtschaftlichen Grundlagen eines gerechten und dauerhaften

Friedens als Ergänzung einer 1943 erschienenen Analyse
herausgegeben. Es scheint, dass sich ein ökumenischer Konsensus aus diesen

Studien ergibt.
Manche Kirchen machen gegenwärtig eine innere Wandlung durch,

die sich in mannigfaltiger Weise äussert, wie in der weitgehenden
Ausdehnung der Laienhilfe, neuen Formen des biblischen Studiums,
praktischer Evangelisation. Die Abteilung lässt Material über solche Neuerungen
zirkulieren, so dass die Kirchen aus den Erfahrungen ihrer Schwesterkirchen
Nutzen ziehen können. Gruppen haben sich in einigen Ländern gebildet,
welche über die «Ethische Funktion der Kirche» Untersuchungen anstellen.

Das Sekretariat für «Glauben und Verfassung» berichtet, dass das

amerikanische Komitee besonders tätig sei, aber auch in andern Ländern
werden die Verhandlungsgegenstände über «Glauben und Verfassung» eifrig
besprochen. Um die kontinentalen Mitarbeiter über die neuere Entwicklung

der Arbeit zu informieren und zum Studium der aufgestellten

Programme anzuregen, hat die Studienabteilung einen Bericht darüber
herausgegeben. Das Sekretariat veröffentlichte ferner eine Sammlung der
Berichte der Kirchen über «Rules and customs of Churches concerning
Intercommunion and Open Communion». In diesem Zusammenhang wird
bekanntgegeben, dass in verschiedenen Ländern die Diskussion über kirchliche

Wiedervereinigung weitergeführt wird, worüber jeweilen in der

Chronik unserer Zeitschrift referiert wird.

Auch im vergangenen Berichtsjahr haben Ausschüsse sich praktischen

Aufgaben, wie die Zeit sie stellt, unterzogen. Grosse Sorgen verursachte

die Flüchtlingshilfe. Es war ausgeschlossen, die Vernichtung von Millionen

europäischer Juden zu verhindern. Die Rettung von einigen
Hunderten erschien eher als ein Versagen denn als Erfolg. Trotzdem muss

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3/4, 1944. 13



— 186 —

man dankbar sein, dass die Kirchen ihre Solidarität mit den verfolgten
Juden dokumentieren konnten und dass nicht nur nichtarische Christen,
sondern auch gläubige Juden erfahren konnten, dass die Kirche eine
Heimstätte für alle ist. In Frankreich wurde das Hilfswerk trotz grosser
Hindernisse fortgesetzt, enger Kontakt wurde mit Flüchtlingen in Shanghai
unterhalten, von besonderer Wichtigkeit wurde das Eingreifen in Ungarn.
Der Protest des Komitees gegen die Deportation der Juden fand in der
Öffentlichkeit und der Presse ein allgemeines Echo. Viel für das Hilfswerk
leistet die Schweiz. Das Komitee ist für die glänzende Hilfe dankbar, die
es von den Kirchen der U. S.A., Schwedens, Argentiniens und der Schweiz
erhalten hat. Es wurden vom Sekretariat zwei Schriften herausgegeben:
«Die Kirche und die Judenfrage» (Stimmen der Kirchen und Christen in
den angelsächsischen Ländern) und « Fünf Jahre ökumenischer Flüchtlingsdienst

1939—19) )».
Ebenso hat das ökumenische Komitee für die Pastoration der Gefangenen

ein Jahr erfolgreicher Tätigkeit hinter sich. Die Kirchen in Gefangenschaft

konnten mit umfangreichen Bibliotheken religiöser Literatur und
mit Bibeln gut versehen werden. Besonders die «alten» Gefangenen
bedürfen besonderer Fürsorge, um die geistige Ermüdung nach vier Jahren
Gefangenschaft bekämpfen zu können. Die Zahl der Brüder, die in die

Lager geschickt werden konnten, ist gewaltig gewachsen. Besonders gross
ist die Nachfrage nach der Bibel, ebenso behebt sind die Schriften, die

speziell für die Gefangenen herausgegeben werden. Auf Ostern erschien

one solche in französischer, deutscher, holländischer und serbischer
5 rriche.

Die Verbreitung der Bibel erstreckt sich nicht nur auf die Gefangenenlager,

sondern auch auf die Länder, die unter dem Krieg stark leiden. In
Holland und Ungarn können die dort bestehenden Bibelgesellschaften ihre
Arbeit fortsetzen, der Absatz ist grösser denn je. In andern Ländern ist
der Druck unmöglich. Das Komitee für Bibeh-erbreitung ist bestrebt,
überall hebend einzugreifen, besonders in Italien, Frankreich, Deutschland,

der Tschechoslowakei, Belgien, Polen, Spanien, in den
Balkanändern. Aus Amerika, Grossbritannien, der Schweiz werden Bibeln zur
Verfügung gestellt.

Der ökumenische Pressedienst, der auf eine zehnjährige Tätigkeit
zurückblickt, hat sich zu einem wichtigen Bindeglied zwischen den Kirchen
entwickelt

Von der ökumenischen Bewegung und der Zusammenarbeit der
Kirchen in England. Im April 1944 trat der «Britische Rat der Kirchen»
unter der Leitung des Erzbischofs von Canterbury zusammen1). Offiziell
vertreten waren die Kirche von England, die Kirche von Schottland und
die Freien Kirchen. Der Rat stimmte dem kürzlich gebildeten britischen

l) «The Guardian» vom 5. Mai 19+4.



— 187 —

Komitee für den Wiederaufbau christlicher Einrichtungen in Europa zu.
Er fand u. a. für gut, dass die Kirchen sich bei der Planung für den Wiederaufbau

der zerstörten Städte beteiligen sollten, damit Häuser errichtet werden,

die ein häusliches Leben der Familien ermöglichen. Ebenso sollen
Gelegenheiten zur Förderung des kulturellen und religiösen Lebens sowie
des wahren Geistes der Gemeinschaft geschaffen werden. — Seit 1940
werden Wochen für « Religion und Leben » von Bristol aus veranstaltet. Im
Jahre 1943 wurden solche Evangelisationen in 43 Städten durchgeführt,
ebensoviel im laufenden Jahr *). Ausser diesen wurden acht Wochen der
gemeinsamen christlichen Front abgehalten, bei denen die anglikanischen,
freikirchlichen und römisch-katholischen Gemeinden am Ort zusammengearbeitet

haben. Diese Wochen haben grosses Interesse gefunden, weil sie
als ein Zeichen der Verständigung aller christlichen Gemeinschaften über
manche Grundsätze angesehen werden, die das soziale und internationale
Leben betreffen. — Seit mehreren Jahren findet sich ein Kreis
anglikanischer, römisch-katholischer, orthodoxer und freikirchlicher Geistlicher
an den 50 Tagen zwischen Ostern und Pfingsten im Gebete um die Gnade
des Heihgen Geistes zusammen mit der Begründung 2) :

«Die Vernachlässigung der Dritten Person der Dreifaltigkeit ist ein
gemeinsamer Makel in der Frömmigkeit der verschiedenen Christen, und
es gibt keine Jahreszeit, die besser dazu angetan wäre, dieses Versäumnis
nachzuholen, als die Frühlingswochen zwischen der Auferstehung des

Herrn und dem Pfingstereignis. Noch nie in der Geschichte bedurfte das

Menschengeschlecht so dringend der Liebe und Barmherzigkeit, der inneren
Zuversicht und des Friedens wie heute, und noch nie dürfte es an der Gabe
des Heiligen Geistes, der nicht nur der Tröster, sondern auch der Geist
der Wahrheit ist, so gefehlt haben, wie in unseren Tagen3).»

Der Erzbischof von Canterbury, der Moderator der Kirche von
Schottland und der Moderator des Bundesrates der Freikirchen von England

haben ein Komitee zum Wiederaufbau der Kirchen in Europa
berufen *). Es sammelt zu diesem Zweck einen Fonds. Auf diese Gründung
kam der Erzbischof von Canterbury auf seiner Diözesansynode in einer

längeren Rede zu sprechen. Er führte u. a. folgendes aus:

«In fast allen europäischen Ländern haben die Kirchen schrecklich

gelitten. Wir werden uns alle darüber einig sein, dass nichts so wichtig
ist wie eine möglichst schnelle und vollständige Wiederherstellung ihres

Lebens und Einflusses. In vielen Ländern müssen zerstörte Kirchengebäude

wieder aufgebaut werden; in vielen Ländern besteht ein
verzweifeltes Bedürfnis nach religiöser Literatur, in vielen bedarf es der

*) Ök. P. D. Xr. 30, luli 1944.
*) «Church Times» vom 24. März 1944.
*) Ök-P. D. Xr. 20, Mai 1944.
*) «The Guardian» vom 21. April 1944.



— 188 —

Hilfe für die Ausbildung der Geistlichen. Die meisten dieser Länder
werden noch eine Zeitlang äusserst arm sein, so dass sie wenig werden

tun können, um ihren eigenen Nöten abzuhelfen. Das müssen wir als einen

Hilferuf betrachten, der der Sammlung gleicht, die Paulus in den Kirchen,
die er gegründet hatte, für die armen Gemeinden Jerusalems vornahm.
Es handelt sich da in der Bibel um die Darstellung christlicher Bruderschaft.

Ich hoffe, dass das Geld, das wir aufbringen, soweit wie möglich
einem allgemeinen Fonds überwiesen und durch ein Zentralbureau zur
Verteilung gebracht wird, je nach den Bedürfnissen der verschiedenen
Kirchen und Länder. Sicher werden viele Glieder der Kirche von England

froh sein beim Gedanken, dass ihre Beiträge dem heroischen Bischof
Berggrav helfen, das Werk der Kirchen in Norwegen in voller Kraft wieder
aufzubauen, oder den Führern der reformierten Kirche in Holland die so

nötigen Mittel zur Verfügung stellen, jener Kirche, die im Herbst vorigen
Jahres einen so ausserordentlich mutigen Hirtenbrief an alle Gemeinden

gesandt hat. Eine besondere Verpflichtung aber haben wir gegenüber
den Altkatholiken, mit denen wir in voller Kommunionsgemeinschaft
stehen, und gegenüber den orthodoxen Kirchen, mit denen uns Bande
der Zuneigung und Achtung verbinden, die täglich enger werden. Die
Presbyterianer in England und in den U. S. A. haben besondere
Beziehungen zu den reformierten Kirchen auf dem Kontinent, andere
Freikirchen sind den europäischen Protestanten besonders verbunden; als

Anglikaner haben wir hier und in den U.S.A. eine besondere Verantwortung
gegenüber den Orthodoxen und Altkatholiken.»

Mitarbeiterkonferenz des Ökumenischen Rates in der Schweiz.
Der Ökumenische Rat hatte nach Presinge bei Genf für die Tage vom
7.—10. Juli eine Mitarbeiterkonferenz eingeladen. Es waren 40 Männer
und Frauen, Angehörige verschiedener europäischer und überseeischer
Kirchen erschienen. Folgende Themata wurden behandelt: Was ereignet
sich in Europa im geistigen Leben während des Krieges ; der Wiederaufbau

der Gemeinden und der Kirche; die Evangelisation in der Welt
nach dem Kriege; Wiederaufbau und kirchliche Sonderhilfe; die Kirchen
und die Weltordnung nach dem Kriege. Zu diesen Themen wurden
Botschaften und Erklärungen erlassen. Die Ergebnisse der Verhandlungen
sind kurz in einer Botschaft zusammengefasst worden, die folgenden
Wortlaut hat:

«Bei der Betrachtung der heutigen Lage in der Welt, besonders in
Europa, ist uns der tiefgreifende Prozess geistiger Zerstörung, zu dem wir
Stellung nehmen müssen, noch deutlicher als bisher bewusst geworden.
Die Auflehnung gegen den Gott des Alten und Neuen Testaments ist so

elementar, dass wir noch auf lange Zeit mit dem agressiven Neuheidentum
als einer wirksamen Kraft werden rechnen müssen. Die sittliche und gesell-



— 189 —

schaftliche Struktur einzelner Länder ist bis in ihre Grundlagen erschüttert
und fragwürdig geworden. Gewiss haben viele Menschen gerade in dieser
Erschütterung das Gewicht der geistigen Realitäten wieder entdeckt. Aber
in ihrer Gesamtheit haben unsere Völker den tiefen Ernst der an sie gerichteten

Warnung noch nicht erkannt.

Dennoch haben wir sehen dürfen, wie Gott wiederum, mitten in
einer verzweifelten Lage, Sein Volk sammelt und es für Sein Werk des
Wiederaufbaus rüstet.

In diesen Jahren der Prüfung haben viele Kirchen erkennen können,
dass ,das Gericht im Hause Gottes beginnt'. Wir sehen sie bereit, darauf
zu hören, ,was der Geist den Gemeinden sagt'. Sie entdecken, dass nichts
gegenwartsnäher und wirkungskräftiger ist als diese ewige Botschaft.
Diese Kirchen kehren zur Bibel zurück als dem einzigen Wort, das neues
Leben schafft. Sie sehen, dass die Königsherrschaft Christi nicht bloss
ein Ideal, sondern eine gegenwärtige Wirklichkeit ist. Sie lernen, dass

ihr Daseinsgrund in der Verkündigung dessen besteht, was Gott in der
Welt und für sie getan hat, was Er heute für sie tut und morgen für sie

tun wird.

Unter den uns auferlegten Aufgaben ist die dringlichste die, ,der
Kirche innerhalb der einzelnen Kirchen zur Freiheit zu verhelfen', d. h.

ihrer Erneuerung aus dem Geist zu dienen, die in ihnen herrschende Routine

und den Zeitgeist zu überwinden und sie mehr dem anzugleichen,
was uns die Schrift über das Wesen des Leibes Christi neu gelehrt hat.

Die Aufgabe der Evangelisation kann sich nicht darauf beschränken,
dass unsere Kirchen die entchristlichten Massen einladen, in ihr Heiligtum
einzutreten; sie müssen vielmehr selbst einen Ausfall wagen und ihnen in
der Welt dorthin entgegengehen, wo sie zu finden sind. Diese Evangelisation

wird viel Anregung durch die Methoden der Mission in
heidnischen Ländern empfangen können, und wir müssen dazu bereit sein,
die konservativen und verbürgerlichten Gewohnheiten und Fesseln unseres

kirchlichen Lebens zu sprengen.

Der Wiederaufbau der notleidenden Kirchen bietet allen Kirchen
eine einzigartige Gelegenheit, ihre Solidarität zu bekunden. Deshalb

glauben wir, dass dieses Werk als gemeinsames unternommen werden sollte.

Es erfordert nicht nur die Koordinierung unserer einzelnen Anstrengungen,
sondern ein wirklich gemeinsames Handeln, das dadurch gekennzeichnet
ist, dass die Hilfe nicht nur von einer Kirche zur andern geht, sondern
dass jede einzelne in Not befindliche Kirche die Hilfe von der ganzen
ökumenischen Gemeinschaft empfängt. Wir glauben, dass der Wiederaufbau

nicht eine einfache Wiederherstellung der kirchlichen Einrichtungen,

sondern die Entwicklung der Kirchen zu missionierenden
Gemeinden zum Ziel haben sollte.



— 190 —

Auf sozialem und internationalem Gebiet hat die Kirche in erster
Linie die einzig wahre ,neue Ordnung' zu bezeugen, nämlich die

Ordnung der Gerechtigkeit, Wahrheit und Versöhnung, die sich auf Christus,
das Haupt der Kirche und den König der Welt, gründet. Da die
Vergebung, die sie verkündigt, Gott das Blut Seines Sohnes gekostet hat, wird
die Kirche keinen Zweifel darüber lassen, dass diese Vergebung nur in der
Busse empfangen werden kann. Eine Versöhnung, die aus Schwäche auf
Wahrheit, Gerechtigkeit und nüchterne Weisheit verzichtet, ist nicht
annehmbar. Die Kirche hat aber auch der Welt in ihren vorläufigen
Lebensordnungen den Willen Gottes zu verkündigen. In Ausführung
dieser Aufgabe wird sie mit allem Ernst für die Achtung der Menschenwürde,

die Heiligkeit des Rechtes, einen föderativen Aufbau der
internationalen Ordnung sowie für soziale Solidarität und Sicherheit eintreten.

Manche Kirchen haben gelitten, andere sind verschont geblieben;
daraus ergeben sich für jede einzelne besondere Aufgaben. Die
erstgenannten Kirchen haben die Bedeutung des Wortes erkannt: ,Aus der

Bedrängnis rief ich den Herrn an, der Herr hat mich erhört und befreit.'
(Ps. 118, 5.) Für diese Kirchen stellt sich die entscheidende Frage, ob
sie nach Überwindung der Notzeit aufhören werden, den Herrn anzurufen,
und sich mit einem Leben in bedrängter Enge begnügen werden; oder
aber, ob sie sich dafür entscheiden, im weiten Reich des Heiligen Geistes

zu leben und den andern den Zutritt dazu zu erleichtern. Die verschonten
Kirchen aber, denen das Vorrecht zufällt, die wesentliche Verantwortung
für den Wiederaufbau tragen zu dürfen, werden sich daran erinnern
müssen, dass das Gebet: ,Baue die Mauern von Jerusalem' aus einem

,geängsteten und zerschlagenen Herzen' hervorbricht (Ps. 51, 19—20). Sie

werden der weltweiten Kirche und der Menschheit dann die grössten Dienste

leisten, wenn sie auch sich selbst wieder erbauen lassen und so lebendige
Glieder der Gemeinschaft der Una Sancta werden, die der Herr selber

heiligt.

Wir grüssen alle unsere Brüder in Christus. Wir bitten für alle,
die an Geist und Leib leiden; wir bitten besonders für die um des Glaubens

willen Gefangenen, und wir harren mit Ungeduld des Tages, an dem

wir wieder alle gemeinsam beten und zusammen arbeiten dürfen. Möge
er bald anbrechen!»

Einigungsbestrebungen in Ungarn. Einem längeren Bericht «Die

Frage der kirchlichen Einheit in Ungarn» der «Protestantischen
Rundschau», Heft 3/4, 1943, S. 122, entnehmen wir folgendes: Unter dem

Eindruck der ökumenischen Bewegung haben die kirchlichen
Einheitsbestrebungen in Ungarn vor allem bei den protestantischen Kirchen regen
Anteil genommen. Die römisch-katholische Kirche war sehr
zurückhaltend, bis der seither verstorbene Jesuit Béla Bangha die Verständigung



— 191 —

unter den Konfessionen im Jahre 1937 aufgriff J). Durch den Krieg ist
seit dem vorigen Herbst die Diskussion über die kirchliche Einheit wieder
in den Gang gekommen. Ungarn gewann wichtige Gebiete in Ostungarn
und Nordsiebenbürgen, die es durch den Trianonvertrag verloren hatte,
wieder zurück. Mit Befremden nahm man den latenten konfessionellen
Kampf im Mutterland wahr. Denn in den genannten Gebieten hatten sich
die Kirchen zu gemeinsamer Arbeit zusammengetan, so dass die Reibungsflächen

namentlich in der Mischehenfrage umgestaltet worden waren.
Dazu kamen die Erfahrungen, die der Krieg mit Russland mit sich gebracht
hat. So ergriff denn im Septemberheft 1942 der Zeitschrift «Magyar
Szemle» der römisch-katholische Geistliche Andreas Lakos unter dem
Stichwort «Grosse ungarische seelische Einheit» das Wort zur Frage der
kirchlichen Einigung. Die dogmatische Einigung der Konfessionen
bezeichnet er als ein unerreichbares Ziel, versucht aber mit dem Begriff der
«seelischen Einheit» den Grund zu einer Verständigung zu legen.
«Seelische Einheit» ist nämlich «Einigkeit auf Grund der Liebe, wohlwollendes
Zusammenarbeiten, bei dem jeder das Recht des andern in Ehren hält und
achtet, es verteidigt, ja sogar — gerade im Sinne des Gesetzes der Liebe —
fördert, soweit es ihm möglich ist». «Ungarische seelische Einheit bedeutet

so viel, dass die ungarischen Probleme mit Hilfe der zur Verfügung stehenden

gemeinsamen Grundlagen im Geiste des vollständigen Einvernehmens
gelöst werden sollen.» «Beide Partner — Katholiken und Protestanten —
sehen die Schäden, beide versuchen wohlwollend der Notlage abzuhelfen.
Es ist also davon die Rede, dass wir, wo es durch die Lage der Dinge
möglich ist, gemeinsam an der ungarischen Zukunft arbeiten sollen. Unsere

Notlage muss uns zusammenschmieden.» Der Verfasser weist auf
verschiedene soziale Notstände hin, deren Behebung für jede Konfession

von dringender Notwendigkeit ist und die nur durch ein gemeinsames

Vorgehen gelöst werden können. «Während wir uns zanken, bringt der
Teufel seine Ernte ein: er beraubt uns der ungarischen Zukunft, zerstört
alle unsere Werke. Es soll deshalb unter uns Einverständnis herrschen,
der Geist der gemeinsamen Arbeit im Dienste unseres Ungartums und die

gemeinsame Arbeit soll die bösen geschichtlichen Erinnerungen beider
Partner auslöschen. Seien wir einig, weil wir Ungarn sind. Von aussen
haben wir Feinde genug, seien wie doch unter uns einig.»

Im nächsten Heft der genannten Zeitschrift antwortete der reformierte
Bischof Imre Révész. Er unterstreicht die Aussichtslosigkeit, eine kirchliche

Einheit durch Nachgiebigkeit auf dogmatischem Gebiet
zustandezubringen. Er begrüsst das Bestreben, die seelische Einheit der Nation
auf dem Wege brüderlicher Zusammenarbeit zu fördern, warnt aber davor,
diese seelische Einheit auf die Mahnung aufzubauen: «Wir sind alle

Ungarn, wir wollen uns lieben.» «Hat das Wort ,grosse ungarische seelische

x) Vgl. I. K. Z. 1939, S. 291 ff.



— 192 —

Einheit' überhaupt einen christlichen Sinn, so kann sie nur eine Einheit
in Christus sein : nicht das Einerlei der Sandkörner in einem Sack, sondern
die Einheit der Reben im Weinstock, von dem der Herr selbst Joh. 15,
i—8 gesprochen hat.»

Der Franziskanerpater Clemens König möchte sich auch nicht mit
einer «ungarischen seelischen Einheit» begnügen, sondern möchte — zu
den Ausführungen des P. Bangha greifend — zielbewusst die Arbeit an
der kirchlichen Einheit angreifen, für die er die Zeit als gekommen erachtet.
«Die gegenwärtigen Zeitläufte sind apokalyptisch, da diese Welt — namentlich

die christlichen Nationen und die christlichen Kirchen — bis ins
Innerste erschüttert sind. Wir haben den Eindruck, dass die Kirche,
welche nicht die Früchte einer evangelischen Lebensform bringt und keine

Bereitwilligkeit zur Annahme der christlichen Einheit bekundet — die
doch die Überlegenheit des Christentums sicherstellen soll —, der

Ermattung preisgegeben ist. Heutzutage bricht das Heidentum, das vor den
Greueln des Krieges zum guten Teil unberührt geblieben ist, mit
erschreckender Kraft hervor. Die christliche Welt wird nach dem Kriege
vor eine schwere Frage gestellt werden... Wir hoffen aber, dass dann
eine Zeit der neuen Erkenntnisse kommt und dass dann die neue christliche

Generation mit aufrichtigerem, opferwilligerem und liebevollerem
Geist die heilige Sache der Einheit der christlichen Kirche in Angriff nimmt. »

Die Diskussion wurde im «Pester Lloyd» weitergeführt. Der Erzabt
von Pännonhalma, Chrysostomus Kelemen O. S. B. : Seelische Einheit
ist für ihn nicht nur ein Sammelbegriff für das Streben nach konfessionellem
Frieden und nach konfessioneller Zusammenarbeit, wie es die Ausführungen
von Lakos meinten, sondern sie gründet sich ihm «auf die Einheit der Kirche
und des Glaubens». Deshalb haben wir es hierbei mit einem Problem zu
tun, welches die Seinsform des Ungartums wesentlich formt, seine
geschichtliche Stellung entscheidend beeinflusst. Darauf antwortete der
reformierte Bischof L. Ravasz im selben Blatt. Er weist auf die Schwierigkeiten

hin, die sich den Einigungsbestrebungen entgegenstellen. Trotzdem

sind diese notwendig, weil innerhalb jeder Kirche die Zahl der
Gleichgültigen und Leugner unermesslich gross ist.. Das Christentum als Einheit

wird von so starken geistigen Strömungen angegriffen, mit denen

verglichen der Gnostizismus oder der Islam nur ein schwacher Windhauch

war. Drittens ist die Einheit notwendig, weil ihr Fehlen in anderen

grossen, umfassenden Fragen schreckliches Unheil bewirkt. Die Einheit
ist aber auch möglich. Der Bischof gibt drei Hinweise, wie die Arbeit
begonnen werden soll. «Wir wollen Einkehr halten. Wir wollen einander
nicht anklagen, sondern uns selbst. Wir wollen nicht prüfen, inwieweit
der andere für das Schisma verantwortlich ist, vielmehr wollen wir
untersuchen, ob nicht auch wir dafür verantwortlich sind... Ein zweiter Schritt
wäre die Erkenntnis und das Bekennen der Notwendigkeit der seelischen



— 193 —

Einheit. Ein dritter Schritt würde darin bestehen, dass wir trachten,
einander besser zu erkennen, und versuchen, einander zu achten.» Zuletzt
betont der Bischof, dass dies alles etwas ist, «wofür man beten kann. Der
Weg zur Einheit wird von der Einsicht gesucht, vom guten Willen genährt,
doch nur durch das Gebet kann das Ziel erreicht werden.»

Eine Folge dieser Kundgebungen war, dass P. Clemens König eine
Zeitschrift «Der Weg zur Einheit» herausgibt und darin die seelischen

Voraussetzungen der geistigen Annäherung der Konfessionen zu behandeln
bestrebt ist. Sie versucht auch, eine interkonfessionelle Gebetsgemeinschaft

für die kirchliche Vereinigung zu befestigen. Die Zeitschrift hat
eine Mission innerhalb der römisch-katholischen Kirche, indem sie hilft,
die konfessionellen Gegensätze zu mildern und über die Einigungsbestrebungen

die römische Welt unterrichtet. Sie steht auf korrektem
kirchlichen Boden, sieht die Union in der Rückkehr zur Kirche, wenn der
Herausgeber auch nach einem früher erschienenen Buch für die
protestantischen Kirchen einige zeitbedingte Zugeständnisse wie Priesterehe,
Abendmahlskelch u. a. meint in Aussicht stellen zu können.

Zu dem noch weiter besprochenen Thema hat sich auch der Kardinal
und Fürstprimas J. Serédi in seiner Rede über die «Folgerichtigkeit» vom
18. März 1943 geäussert. Union ist für ihn einfach bedingungslose Rückkehr

zur römisch-katholischen Kirche als der unbedingten und
folgerichtigen Hüterin der christlichen Wahrheit. Die Unionsbestrebungen
konnten deswegen keine grösseren Massen zur Einheit zurückführen,
«weil die katholische Kirche zwar die ihr von Gott anvertraute Glaubensund

Sittenlehre sowie auch die Gnadenmittel den nichtkatholischen Brüdern

bereitwillig bekannt machte und auch jetzt bekanntmacht, aber.
ohne verhängnisvolle Inkonsequenz auf keine verzichten kann ; unsere
katholischen Brüder. wollen aber auch nichts von ihrer religiösen Anschauung
preisgeben.» Dann verweist der Fürstprimas auf die neueren Bestrebungen,
die die Verwirklichung der Einheit trotzdem für möglich halten und
eine «höhere Einheit» zwischen den Kirchen zustandezubringen bestrebt
sind. Diesen Weg erklärt er für ungangbar; «eine solche höhere Einheit
könnte wegen der innern Verfassungs- und Lehrwidersprüche nicht Kirche
Christi sein, sondern nur ein menschliches Werk, denn die Kirche Christi
kann nur eine und einheitlich sein.»

Über Zusammenarbeit zwischen Protestanten und Orthodoxen in
Ungarn wird berichtet *):

Die reformierte theologische Fakultät in Koloszvar betrachtet es als

ihre besondere Aufgabe, mit den orthodoxen Kirche des europäischen
Ostens, namentlich der rumänischen Kirche, freundschaftliche Beziehungen

zu pflegen. Sie hat zu diesem Zweck eine Reihe gemeinsamer Konferenzen

veranstaltet, an denen zu gleichen Teilen Vertreter der Ostkirche und der

J) Ök.P.D. Nr. 7, 1944.



— 194 —

evangelischen Kirchen teilnahmen. Diese Bestrebungen werden neuerdings
noch dadurch geförderc, dass jüngere Menschen aus beiden Kirchen sich
als künftige Seelsorger in dem praktischen Einsatz wie in der theologischen
Arbeit zusammentun. Dr. Gönczi Lajos, Leiter der «Theologie von
Koloszvar», wie die Fakultät genannt wird, berichtet, dass einer der besten
reformierten Theologiestudenten mit Genehmigung des rumänischen orthodoxen

Metropoliten eine wissenschaftliche Studienarbeit in Nagyszeben
durchführen konnte und nunmehr anhand der dort vorgefundenen Unterlagen

eine interessante Schrift über die rumänsich-ungarischen Beziehungen
im XVII. Jahrhundert zusammengestellt habe. Der gleiche orthodoxe
Bischof hat schon unter der rumänischen Herrschaft in den gegenwärtig
wieder zu Ungarn gehörenden Gebieten der reformierten theologischen
Jugend ungarischer Volkszugehörigkeit Hilfe geleistet.

Die Einigung der Kirchen in Japan. Nach einem Bericht des

Missionsdirektors D. Devaranne hat sich die geeinte Kirche (Nihon Kiristo
Kyodan) Japans eine feste Organisation gegeben 1). Sie umfasst eine
Viertelmillion Erwachsener. Bisher hatten sich die verschiedenen Denominationen

in elf grössere Gemeinschaften zusammengeschlossen, aus denen
die Generalsynode gebildet wurde. Das ist nun aufgegeben worden und
ein Distriktsystem nach Ländern und Gauen beschlossen. Auf ihrer ersten

grösseren Tagung wurde ferner beschlossen, je ein theologisches Seminar
für Ost- und Westjapan und ein theologisches Seminar für Frauen in Tokyo
einzurichten. Auch die anglikanische Kirche (die Seikottwai) hat sich der
geeinten Kirche auf einer Versammlung im November 1943 angeschlossen 2).

Ob und welche Zugeständnisse ihr gemacht werden mussten, ist nicht
bekannt. Die bisherigen Blätter und Zeitschriften sind zu acht Veröffentlichungen

verschmolzen. Der «Nationale Christliche Rat» ist umgebildet.
Er trägt jetzt den Namen «Christliches Komitee für Zusammenarbeit»3).
Ihm gehört auch die römisch-katholische Kirche an. Ihr Bischof Doi
von Tokyo ist dessen Präsident. Die Notwendigkeit einer gemeinsamen
christlichen Frontbildung war nicht zu vermeiden. Rein kirchliche Fragen
werden nicht behandelt, doch gibt es genug an Aufgaben, die die
Zusammenarbeit der Kirchen verlangen. — Die christlichen Kirchen sind im
Bureau der Religionen Ostasiens vertreten, das auf Anregung der
japanischen Regierung ins Leben gerufen worden ist, um für Japans Kriegsziel
über die Religionsgruppen unter den Völkern Grossostasiens zu werben.

In ähnlicher Weise wie in Japan erfolgte der Zusammenschluss der
nicht römisch-katholischen christlichen Gemeinschaften in Mandschukuo
von den Lutheranern bis zu den Baptisten und Adventisten, die veranlasst
wurden, die Kindestaufe, die Sonntagsfeier und das geistliche Amt an-

x) «Das Evangelische Deutschland», Nr. 6/7, 1944.
2) Ök. P. D*. Nr. 29, Juli 1944.
3) «The Church Times» vom 25. Februar 1944.



— 195 —

zunehmen. Ein gemeinsames Bekenntnis und ein Predigerseminar sollen
nachträglich geschaffen werden 1).

Im besetzten Gebiet Chinas wurden unter dem Druck der Japaner
zwei christliche Gebietsverbände, einer für die nördlichen Provinzen und
einer für die Zentralprovinzen gebildet. Über ersteren wird der «The
International Review of Missions» gemeldet 2).

«Aus den Berichten geht nicht hervor, ob ihm nach dem üblichen
Verfahren eine Vereinheitlichung des Gottesdienstes aufgenötigt worden
ist oder nicht, und es ist anzunehmen, dass der Verband in erster Linie als

eine alle christlichen Gruppen umfassende Körperschaft der Polizei und
den Militärbehörden gegenüber verantwortlich ist. Eine Reihe
theologischer Lehranstalten werden zur Zeit ausgebaut.» Prof. M. S. Bates, der
früher an der Nanking-Universität ein Lehramt bekleidet und die
vorläufige Neuordnung in China untersucht hat, äussert sich dahingehend,
dass die verschiedentlich erfolgten, kraftvoll formulierten
Glaubenserklärungen der chinesischen Kirchen durchaus christlich seien und nichts
enthielten, was in politischer Hinsicht stutzig machen könnte. «Diese

Verlautbarungen enthalten das apostolische Glaubensbekenntnis, bekennen
sich zum Alten und Neuen Testament als das Wort Gottes und werden
damit den höchsten Glaubens- und Gehorsamsanforderungen gerecht.»
Über den Verband in den Zentralgebieten heisst es, dass auch hier ähnliche
Massnahmen getroffen worden sind. Nach langen Vorverhandlungen
zwischen der Geistlichkeit und Vertretern der japanischen Wehrmacht,
die in Wirklichkeit japanische als Verbindungsleute eingesetzte Pfarrer

waren, wurde der «Christenrat für die Zentralchinesischen Gebiete» ins
Leben gerufen. Es scheint verbürgt zu sein, dass die chinesischen Kirchenführer

sich aller politischen Verwicklung widersetzt und damit der
endgültigen Struktur des Verbandes die politischen Voraussetzungen
ferngehalten haben, die im ursprünglichen Verfassungsentwurf vorgesehen
waren. Der neue Verband wurde anfangs von den Chinesen mit einigem
Missbehagen aufgenommen, doch sorgte seine Leitung dafür, dass die
Kirchen im Hinblick auf den Besatzungszustand die Sache auf sich beruhen
liessen, so dass der Verband seine Tätigkeit mit einer Pfarrerfreizeit und
einer Evangelisationswoche beginnen konnte.

Einigungsbestrebungen und Verständigungsarbeit auf dem
Missionsgebiet. In Per si en (Iran) sind Verhandlungen zwischen Vertretern
der Mission der Kirche von England und solchen der amerikanischen
Presbyterianer über eine Union aufgenommen worden 3). Ausser der
römischkatholischen Mission führen diese beiden Kirchen die Mission, die Anglikaner

im Süden, die Amerikaner im Norden. Die Beratungen folgen den

Richtlinien des südindischen Schemas mit gewissen Modifikationen.

1) Ök.P.D. Nr. 6, 1944.
2) ök. P. D. Nr. 13/14, 1944.
3) «The Church Times», 1. Januar 1943. Ök.P.D. Nr. 34, 1943.



— 196 —

Näheres ist noch nicht öffentlich bekanntgegeben. Der Bischof von
Dornakal in Indien gab einige Abweichungen vom genannten Schema in
seinem Diözesanblatt bekannt. Darnach soll in der geeinten Kirche in
Iran der historische Episkopat in seiner konstitutionellen Form beibehalten
werden. Der Hauptunterschied ist, dass die eine Hälfte der Bischöfe auf
sieben Jahre, die andern auf vierzehn Jahre gewählt werden, um hierauf
aufs neue im Amt auf zehn Jahre, eventuell bis zur Altersgrenze bestätigt
werden soll. Zu Bestätigung sind 75 % der Wähler notwendig. Die Geistlichen

der beiden Kirchen werden nicht durch eine Ordination mit
Handauflegung in ihr Amt eingeführt, sondern durch einen Auftrag des Bischofs
in Form eines Gebetes. Der Bischof von Dornakal sieht darin einen
Fortschritt, weil statt einer eigentlichen Ordination die Möglichkeit einer
Übertragung der geistlichen Autorität gegeben ist. Er beglückwünscht
die Brüder in Iran, weil ihnen die Auseinandersetzungen erspart bleiben,
die in Südindien während 20 Jahren über die Gleichberechtigung der
Geistlichen herrschen, die schon vor der Union das geistliche Amt
versehen haben.

Einigungen der Missionsgesellschaften in Westafrika. Über eine

Missionskonferenz in Französisch Westafrika, die am 24. November

1943 in Dabou an der Elfeinbeinküste getagt hat, wird berichtet1):
Zweck der Versammlung, an welcher leitende Persönlichkeiten der

fünf im Gesamtbereich der Elfenbeinküste wirkenden Missionsgesellschaften

teilnahmen, war die Herbeiführung einer engeren Arbeitsgemeinschaft

zwischen ihnen und damit die Stärkung ihres gemeinsamen
Einsatzes. Die fünf Missionsgesellschaften sind: die französische Mission
Biblique Baptiste, die Anglo-französische Methodisten-Mission in Fran-
zösisch-Westafrika, die «Mission des Assemblés de Dieu» (amerikanischen
Ursprungs), die «Christian and Missionary Alliance» (amerikanisch) und
die britische «World-wide Evangelisation Crussade». Es wurde die Gründung

eines diese fünf Säulen des Missionswerks an der Elfenbeinküste
umfassenden Verbandes vorgeschlagen und die Besetzung seines Sekretärpostens

durch den Delegierten von Dakar, Missionar Jean Keller von der
Pariser Mission, angeregt. Die Bereitschaft zu einer solchen Neuordnung
kam auch noch dadurch besonders zum Ausdruck, dass von den
Konferenzmitgliedern der sich aus einer solchen Zusammenlegung der Arbeit
für die beteiligten Gruppen ergebende Segen einmütig betont wurde.

Freiheit der Mission in Lateinamerika. Die römische Hierarchie in
Südamerika macht fortwährend Anstrengungen, die Freiheit der Mission
einzuschränken. Die Generalversammlung der «Presbyterian Church in the
United States» legte beim Auswärtigen Amt in Washington gegen diese

Bemühungen der katholischen Hierarchie in den Ländern Lateinamerikas,
dem Protestantismus das Recht der freien Glaubensverkündigung zu ent-

x) Ök. P. D. Nr. 5, 1944.



— 197 —

ziehen, Protest ein *). In ihrer Zuschrift heisst es, die römische Kirche
«begründe ihr Verhalten» damit, dass der «protestantische Einsatz» in
diesen vorwiegend katholischen Gebieten sich als «ein Hindernis erweist,
mit den Vereinigten Staaten gute Nachbarschaft zu halten». In einer Zeit,
«da die Völker Nord- und Südamerikas sich zur Verteidigung ihrer wesentlichen

Freiheit verbinden», sei es beklagenswert, «dass die katholischen
Führer so wenig Schritt halten und den Grundsatz der Religionsfreiheit
preisgeben, für das die Menschen beider Amerika ihr Leben in die Schanze

schlagen». Hätte die katholische Kirche das Recht, darauf zu bestehen,
dass die Arbeit der protestantischen Kirchen in den lateinamerikanischen
Ländern stillgelegt wird, so musste nach dem gleichen Prinzip auch die
katholische Glaubensverkündigung in den Vereinigten Staaten ausgeschaltet
werden.

«Mission und christliche Einheit» ist das Thema eines Vortrages,
das der bekannte Abbé Couturier vor der römisch-katholischen Fakultät
in Lyon gehalten hat2). Er führte aus:

«Ob wir Briefe von Missionaren lesen oder katholische Dokumente
auch neuesten Datums durchblättern, was finden wir darin Handle es sich

um Betrachtungen über die Lehre, um geschichtliche Studien oder um
statistisches Material, so hat man in den meisten Fällen den Eindruck,
dass unsere Missionare immer noch nicht ganz dem Geist des ,heiligen'
Fanatismus abgesagt haben, der dem Zeitalter der Religionskriege das

Gepräge gab. Der Protestantismus ist der Feind, sagen sie uns; es wäre
darum unsere Pflicht verletzt, wenn wir nicht rücksichtslos und mit allen
Mitteln ihm den Weg verlegten. Ich gestehe mein Erstaunen und mein
Ärgernis ob meiner Feststellung, dass die Schriften, denen ich diese

Nachrichten entnehme (und das sind bei uns höchst offizielle Schriften),
den Gedanken in keiner Weise in Erwägung ziehen, dass die Ausbreitung
und Erfolge der protestantischen Missionen dennoch dem Wehen des

Heiligen Geistes zu verdanken sein könnten, aber auch dem selbstlosen
Eifer und der wirklichen Heiligkeit derer, die in diesem Werke stehen.

Ja noch mehr. Wenn ein solcher Berichterstatter auf die Gegenwart zu
sprechen kommt und auf die schwere Krise hinweist, die die christlichen
Missionen seit Beginn der Moderne durchmachen, rechnet er mit ihrem
Zerfall in einer näheren oder ferneren Zukunft, ohne die (in der Tat nicht

ganz befriedigenden) Gegenmassnahmen zu berücksichtigen, die vom
Kongress von Edinburg empfohlen worden sind... Es erübrigt sich,
hinzuzufügen, dass unsere katholischen Missionare mit dieser engstirnigen
Einstellung nicht allein stehen : sie kommt auch — und oft mit welcher
Verbissenheit! — in gewissen protestantischen Blättern zum Ausdruck. Aber
es wäre unrichtig, das zu stark zu betonen...»

ök. P. D. Nr. 12, 1944.
2) Ök.P.D. Nr. 34, 1943.



— 198 —

Abbé Villain beschreibt dann die Entwicklung und den Fortschritt
der protestantischen Missionen im Laufe der letzten dreissig Jahre und
führt einige Kundgebungen protestantischer Führer an. Er kommt zu
folgendem Schluss, der sicher in protestantischen, für die Mission interessierten

Kreisen ein starkes Echo finden wird : «Jeder Priester — und Missionar
im besonderen — muss überzeugt sein von der Dringlichkeit des Problems
der christlichen Einheit: Hier steht die Sache der Kirche selbst auf dem

Spiel. Es kann nicht genug wiederholt werden, dass die Religion Christi
in den Augen der ungläubigen Massen (wie gross auch die äussere Macht
des Katholizismus sein mag) stets versagen wird, solange die Scheidung der
christlichen Gruppen der Botschaft des Evangeliums widerspricht. Im
Missionsgebiet wie in zivilisierten Ländern kann das einzige wirksame
Vorgehen nur in einem geistlichen Wettstreit' bestehen. Wir wünschen,
dass der Priester und der Pfarrer sich in Selbstlosigkeit, Selbstverleugnung
und Heiligung zu überbieten suchen, was nicht unvereinbar ist — ganz im
Gegenteil — mit der hingebenden Verwaltung des eigenen Amtes. Wenn
es dazu kommt, sind wir sicher, dass sie die unsauberen Machenschaften,
böswilligen Äusserungen und Ungerechtigkeiten aufgeben werden und
dass sich zwischen ihnen friedliche, ja sogar herzliche Beziehungen
anknüpfen werden. Warum sollten sie sich denn nicht, abgesehen von
freundlicher Nachbarschaft und gegenseitiger materieller Hilfe, auch die
stärkende Gewissheit geben, dass sie im stillen füreinander beten ?....»

Der Weltbund für Internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Einem Bericht des Ök.P.D. vom Mai 1944 ist zu entnehmen:
Die zunehmende Einschränkung der Rede- und Bewegungsfreiheit wie
auch die wachsenden Verkehrsschwierigkeiten haben die normale Tätigkeit

des Weltbundes für Internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen
immer mühsamer gestaltet und manchmal unmöglich gemacht. Dieser
Tatbestand hatte zur Folge, dass der Einsatz seiner europäischen
Landesvereinigungen im Gegensatz zu anderen Gebieten, wo er glücklich
fortgesetzt werden konnte, verringert oder gar bis auf weiteres eingestellt
werden musste. Andererseits konnte das Sekretariat des Weltbundes in
Genf sich in den Kriegsjahren, vor allem seit 1942, drei besonderen
Aufgaben widmen:

1. Der Aufrechterhaltung bzw. Neuanknüpfung von Kontakten, oft
durch Vermittlung Dritter, und zwar überall dort, wo sie noch möglich
sind, in erster Linie durch nützliche Besuchsreisen, die der orthodoxe
Sekretär des Weltbundes in ununterbrochener Verbindung mit der Genfer
Geschäftsstelle durchführen konnte; 2. einer fruchtbaren Mitarbeit an
den für den Wiederaufbau nach dem Kriege verfolgten Studien; 3. der
praktischen Hilfeleistung nach den Prinzipien des Weltbundes in Frankreich

wie in Genf bzw. Zürich durch die Sekretäre. Trotz eines seit Jahren
um 2/3 gekürzten Budgets konnten diese Hilfsaktionen dank grossmütiger
in der Schweiz selbst aufgebrachter Spenden ausgebaut werden.



— 199 —

Die ständig erschwerten Verkehrsmöglichkeiten zwischen den
verschiedenen Erdteilen, welche eine entsprechende Informierung über die
geleistete Arbeit im nötigen Umfange nicht gestatteten, haben dazu
geführt, dass seit dem I. April 1944 das ständige Sekretariat in Genf aus
finanziellen Gründen aufgehoben wurde. Der Generalsekretär des
Weltbundes führt aber seine Aufgabe nach wie vor durch und geht unter anderen

Auspizien seiner Hilfstätigkeit zugunsten der Zivilflüchtlinge in der Schweiz
und der protestantischen Kinder in Belgien und Frankreich nach. Der
Generalsekretär widmet seine Zeit wesentlich dem «Service dAide aux
Réfugiés Civils Internés en Suisse» (SARCIS), der auf Veranlassung der
Christlichen Vereine Weiblicher Jugend und der Christlichen Vereine
Junger Männer ins Leben gerufen wurde. Ferner setzt er seine Mitarbeit
an den geistigen und materiellen Zielstrebungen des «Schweizerischen
Hilfskomitees für protestantische Flüchtlinge» für alle diejenigen fort,
welche in der Schweiz Aufnahme gefunden oder in Auffang- und Arbeitslagern

untergebracht sind, wobei er sich in besonderer Weise der Flüchtlinge

im Kanton Genf (d. h. über 650 Einzelfälle seit dem September 1942)
annimmt.

Interkonfessionelle Kongresse in Dänemark. In Kopenhagen
wurden von Laien Kongresse abgehalten, die von Angehörigen der
verschiedenen Richtungen der Landeskirche, der Freikirchen, der
römischkatholischen und der orthodoxen Kirchen besucht waren. Nach dem
Ök. P. D. Nr. 23 vom Juni 1944 wurden die Probleme der Familie, der
Jugenderziehung, der Haltung der Arbeiter gegenüber der Kirche, der

Arbeitslosigkeit, der Wohnungsfrage, der Ausbildung von christlichen
Sozialarbeitern, der zielbewussteren Beeinflussung der Presse, des Films
und des Radios durch die Christen besprochen. Ganz natürlich kam man
auf das zu sprechen, was die Geister beschäftigt, nämlich die Unsicherheit
und Zerrissenheit, die Neigung zu gewaltsamen Leidenschaften und zur
Anarchie, die sich in einer Gesellschaft, die ihrer Führer beraubt ist,
entwickeln.

Verschiedene Kommissionen wurden eingesetzt, die mit der Behandlung

der diskutierten Fragen beauftragt wurden. So wurde je eine
Kommission für die Presse, für das Radio und den Film ernannt; die
Kommission, die sich mit der Ausbildung von Sozialarbeitern zu befassen hat,
hat eine Reihe von 24 Vorträgen über soziale, psychologische und
psychiatrische Fragen organisiert, die mit einem grossen Interesse aufgenommen
wurden und bei denen sich 700 Teilnehmer einstellten. Unter den Rednern

befand sich der römisch-katholische Bischof, und im Saal konnte

man Diakonissen neben römisch-katholischen Schwestern und Soldaten der
Heilsarmee sehen. Eine andere Kommission beschäftigt sich mit geeigneten
Massnahmen, um den gegenwärtig in Deutschland weilenden dänischen

Arbeitern in der Zeit ihrer Rückkehr in die Heimat zu helfen.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

