
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Artikel: Die alttestamentlichen Apokryphen und der Protestantismus

Autor: Platzhoff-Lejeune, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


153

Die alttestamentlichen Apokryphen und der
Protestantismus.

Die Geschichte der Schicksale der Apokryphen in der Bibel,
die Beurteilung ihres Wertes, die erbitterten Kämpfe um ihre
gänzliche oder teilweise Erhaltung in den protestantischen Bibeln
bis zur Gegenwart, ist noch nicht geschrieben worden. So wenig
bekannt sie ist, so interessant ist sie doch, denn sie wirft helle
Schlaglichter auf die Perioden, in denen diese Kämpfe tobten,
und die über sie ausgesprochenen Urteile sind bezeichnend für
ihre Urheber.

Schon die Frage, ob die neutestamentlichen Schriftsteller
die Apokryphen kannten und zitierten, ist kontrovers geblieben.
Beziehungen zwischen einzelnen Stellen des Römerbriefes, des

Jakobus-, des Hebräerbriefes mit der Weisheit Salomos, Sirachs
und dem zweiten Makkabäerbuch, scheinen zu bestehen; es handelt
sich aber um eine inhaltliche Ähnlichkeit, die zufällig sein könnte
und ohne formale Übereinstimmung ist. Dagegen werden die
Anspielungen deutlicher im Clemensbrief, bei Polykarp, im Barnabasbrief

und in der Lehre der Apostel ; man kann hier teilweise schon

von Zitaten reden. Irenäus, Tertullian, Cyprim, Clemens von
Alexandrien sind entschiedene Verehrer dieser heiligen, ja
göttlichen Bücher. Von Hieronymus aber stammt der Misskredit,
in den sie gefallen sind. Er ist mit seiner Bemerkung, dass die

Apokryphen dogmatisch anfechtbar, aber ethisch empfehlenswert

und verehrungswürdig seien, der Vater jener verhängnisvollen

Polemik gegen den Wert dieser Bücher, der schliesslich zu
ihrem Ausschluss aus den meisten Bibeln geführt hat. Warum
sollen gerade diese Schriften inepta, extravagantia, ja vitiosa sein,
während etwa der Prediger Salomonis, Esther und das Hohe
Lied, die immerhin lange genug umstritten waren, nicht so hart
angefasst wurden, obschon sie mehreren apokryphischen Büchern
an Wert zweifellos nachstehn

Man dankt es wohl Rufin und Augustin, den Konzilen von
Hippo und Karthago (393 und 397), dass von einer Kanonizität
der Apokryphen gesprochen werden darf. Es war ein Glücksfall

sondergleichen für ihren Bestand, dass Septuaginta und Vulgata
sie aufteilten und zwischen die andern Bücher einschoben: Tobias
und Judith nach Nehemia, die Weisheit Salomos und Sirachs nach
dem Hohen Lied; Baruch nach Jeremia; den Brief Jeremias

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944. H



— 154 —

nach den Klageliedern; die zwei Makkabäerbücher nach Daniel
und das Gebet Manasses mit Estherbuch 3 und 4 hinter die
Offenbarung mit einer fast entschuldigenden Vorbemerkung: diese drei
Bücher würden doch von den Vätern zitiert, seien in einigen
lateinischen Bibeln enthalten, und man wolle sie nicht der Vergessenheit

anheimfallen lassen.

Eine Festigung der Stellung der Apokryphen, die immer
durch Nachwirkungen der Polemik des Hieronymus bedroht waren,
danken wir erst dem Tridentinum mit seinem Beschluss; wer die
in der katholischen Kirche gewohnheitsmässig gelesenen und in
der alten Vulgata aufgenommenen Apokryphen nicht für heilig
und kanonisch halte, der sei Anathema, da er die alte Tradition
wissentlich verachte. Es darf wohl angenommen werden, dass

die römische Kirche diesen Standpunkt auch deshalb jetzt
einnimmt, um den Gegensatz zum Protestantismus schärfer zu
betonen, der sich immer mehr von den Apokryphen entfernte. Man

war ja in Rom seiner Sache über diesen Punkt nicht immer so

sicher, und auch nach dem Tridentinum werden wieder Stimmen
laut, die das Wort deuterokanonisch mit Bezug auf sie ungescheut
und ungerügt aussprechen. Beda Venerabilis, Notker von St.
Gallen, die beiden Hugo von St. Victor und von St. Caro,
Erzbischof Antonio von Florenz, die Kardinäle Ximenes und Cajetan
standen noch zu Hieronymus; sie Hessen das Wort kanonisch zwar
gelten, aber betonten, dass diese Bücher erbaulichen Charakter
trügen und empfehlenswert seien, aber doch keine dogmatische
Geltung hätten. So wurde im 19. Jahrhundert wieder von
deutschen katholischen Theologen, im Anschluss an Sixtus von Siena
und Bellarmin, der Begriff der Deuterokanonizität eingeführt, so

Herbst, Scholz, Reusch und Langen (vor 1870!), wenn sie auch

gegen den protestantischen Radikalismus in der Sache Front
machten.

Die griechische Kirche konnte sich mit dem Gedanken der
Kanonizität auch nicht befreunden. Schon ihre Reihenfolge ist
anders. 3. Esra tritt vor 1. Esra in der Bibel, wird also mehr
respektiert als in der Vulgata. Dafür fällt 4. Esra weg, aber das
3. Makkabäerbuch, in einigen Ausgaben sogar das vierte, wird
aufgenommen. Der Metropolit Critopulos (1626) lässt die Kanonizität

nicht gelten. Die Confessio Orthodoxa des Magilas (1643)
zitiert Sirach sozusagen als kanonisch. Die Synoden von Jaffa
und Jerusalem (1642 und 1672) stimmen zwar für völlige Kanoni-



— 155 —

sierung, aber die von Konstantinopel (1672) erklärt diese Schriften
als von ungleicher, kanonischer Dignität, aber trefflich und keineswegs

zu verwerfen. Die Confessio Dosithei dagegen wendet sich

gegen Lukaris' kritische Bestreitung der «törichten» Apokryphen,
die wir durchaus als kanonisch beurteilen und als heilige Schriften
anerkennen. Die Gleichsetzung der Apokryphen mit den andern
kanonischen Schriften scheint aber doch in der griechischen
theologischen Welt nicht allgemein sich durchgesetzt zu haben. Die
Gelehrten belieben dabei einen Gradunterschied mit den
altkanonischen Büchern zu machen.

Wir kommen zum Protestantismus und seiner schwankenden
Stellung zu den Apokryphen, die aber zu einer langsam und ständig
zunehmenden Ablehnung wird. Davon sind zunächst kaum einige
Spuren bemerkbar. Carlstadt macht den Versuch einer
Rangordnung der Apokryphen. Die Weisheit Sirachs und Salomons,
Judith, Tobias und Makkabäer I und II seien als Hagiographen
zu betrachten, die andern Apokryphen aber anfechtbar und mit
Vorsicht zu geniessen.

Luther tat nun den bedauerlichen Schritt, diese Bücher aus
der Rangordnung der Septuaginta und Vulgata, wo sie sozusagen
im Kanon geborgen waren, herauszubrechen und sie als kompakten
Anhang nach dem Alten und vor das Neue Testament zu schieben.
Dadurch entstand die Versuchung, für die wachsende Schar der

Apokryphengegner, den ganzen Anhang der von Luther als der

Heiligen Schrift nicht gleichgehaltenen Bücher, die aber nützlich
und gut zu lesen sind, mit einem Schlage zu beseitigen, und sie

haben ihr Ziel in der Hauptsache erreicht. Die Konkordienformel
sieht die einige Regel und Norm des Glaubens in den prophetischen
und apostolischen Schriften des Alten und Neuen Testaments und
schliesst damit die Apokryphen implicite als Glaubensquelle aus,
obschon Melanchthon in seiner Apologie Tobias und 2. Makkabäer
als immerhin massgebend zitiert. Bedeutsam für die Zukunft der
Bücher ist die von Hutter und Gerhard geschaffene Praxis, wonach
sie nicht unter Gottes Diktat (immediato Dei affiato) geschrieben
sind, und zwar zum Kodex, nicht aber zum Kanon der Bibel
gehören. Hierauf gründen offenbar die späteren Apokryphengegner
die Behauptung, diese Bücher seien nicht inspiriert und darum

aus der Bibel zu entfernen.



— 156 —

Warum die Reformierten von Anfang an eine schärfere Stellung
einnahmen, ist nicht recht einzusehen. Es mag mit ihrer allgemeinen
Haltung zusammenhängen, die möglichst alles Traditionsmässige
abschüttelt, für den gemeinsamen Besitz aller christlichen
Konfessionen gar kein Verständnis zeigt und vor allem überall «katholischen

Sauerteig» wittert. So missfiel ihnen in den Apokryphen
der Engelglaube (Tob. 12, 12), die Teilnahme der Abgeschiedenen
an dem Leben irdischer Menschen (2.Makkab. 15, 14; Baruch 3, 4).
Die Annahme des Zwischenzustandes zwischen Tod und
Auferstehung (2. Makk. 12, 42—46) und die Fürbitten der Gläubigen
für die darin Weilenden. Besonders anstössig erschien als Werk-
gerechtigkeit die Betonung des Almosengebens (Sir. 3, 30; Tob. 4, 7

und 12, 8. 14) als eine Leistung mit sündentilgender Wirkung.
So wurde denn die kühne Parole ausgegeben, die katholische
Kirche finde ihren eigenen Geist in diesen Büchern und lege
notwendig auf ihre Erhaltung Wert, so dass der Protestantismus
Grund genug habe, sie auszuschliessen. Wobei völlig übersehen
wurde, dass manches spezifisch katholische Dogma sich auch in
den kanonischen Schriften entdecken lässt, vom Protestantismus
aber nicht beachtet wird.

Die englische Kirche hat unter den protestantischen Kirchen,
falls sie überhaupt zu diesen gerechnet werden will, die stärksten
Sympathien für die Apokryphen. Sie sagt immerhin: «In der
griechischen Version des Alten Testamentes finden wir nach den

Propheten einige als apokryph oder ecclesiastica bezeichnete
Bücher, die die Geschichte der Juden von dem Ende der prophetischen

Zeit unter Maleachi bis zu dem Kommen des Herrn
enthalten. Sie betreffen eine Periode von vier Jahrhunderten und
bilden ein wertvolles und interessantes Band zwischen dem Alten
imd Neuen Testament, aber sie winden nie in der Gesamtkirche als

von gleicher Autorität wie die andern Bücher angenommen».
Artikel 6 der 39 Artikel erklärt nach Aufzählung der biblischen
Bücher: «die andern Bücher, wie Hieronymus sagt, werden in der
Kirche als Vorbilder christliehen Lebens und Wegleitimg zu christlicher

Lebenshaltung gelesen, können aber nicht als Stütze und
Quelle irgendeiner Lehre verwandt werden.» Und das Lehrbuch
der «Catholic Religion»*), dem wir diese Auszüge entnehmen, fähtr
fort: «Beim Ankauf von Bibeln achte man darauf, dass die Apo-

*) A Manual of Instruction, by Vernon S tale y, London, Mow-
brays 1915.



— 157 -~

kryphen in ihnen enthalten sind. Keine Bibel ist wirklich
vollständig, die diese Bücher nicht enthält.»

Dies ist um so natürlicher, als die englische Kirche in ihrem
obligatorischen Jahreskalender der biblischen Lesungen des Common

Prayerbooks von 1663, vom 27. September bis 23. November,
als Morgen- und Abendlektion Tobias, Judith, Weisheit, Sirach,
Baruch, Bel und Drache vorschrieb. Dieses Lektionar wurde 1871

zum erstenmal zuungunsten der Apokryphen abgeändert und deren
Lektüre auf die Zeit vom 27. Oktober bis 18. November beschränkt,
wobei nur noch Weisheit, Sirach und Baruch 4 an die Reihe kamen.
In jeder englischen Kirche liegt auf dem meist mit dem johaneischen
Adler geschmückten, in der Regel metallenen Lesepult eine Bibel
mit Apokryphen auf. Die Laien aber halten es mit dem Besitz
einer Apokryphenbibel nicht so streng. Diese Bücher sind übrigens,
wie in Deutschland, auch einzeln zu haben.

Der Sturm gegen die Apokryphen setzte mit der Gründung
der britischen und ausländischen Bibelgesellschaft (1804) ein.
Seine zwei Hauptetappen sind der ihr abgerungene Beschluss,
keine Apokryphen mehr zu drucken, sowie der zwei Jahrzehnte
spätere badische Apokryphenstreit, gelegentlich des Preisausschreibens

des Vereins für innere Mission in Karlsruhe über dieses Thema.
In England nahmen die Presbyterianer und Nonkonformisten

von vornherein, wie die ihnen verwandten Reformierten des

Kontinents, eine antianglikanische und antilutherische Stellung ein,
sowie dementsprechend eine schärfere Haltung gegen Rom.
Vereinzelte Stimmen waren ja schon aus der Church of England ertönt.
So ritt John Lightfoot (gest. in Ely 1675), der bekannte Archäologe
und Philologe, als Mitglied der Westminsterkonferenz, in einer

Predigt vor dem House of Commons einen scharfen Angriff gegen
«dieses armselige Flickwerk zwischen Gesetz und Evangelium»,
das die Einheit der Bibel zerreisse, und fordert auf Grund von Ga-

later 4, 26—30, dass der Magd Sohn nicht Erbe sei zugleich mit
dem Sohn des Freien und dass Hagar mit ihrem Sohne auszustossen
sei. Das eigentliche Ärgernis aber kam von der Praxis der grossen
Bibelgesellschaft, die Apokryphen unbedenklich zu drucken und
ausländische Gesellschaften auch in diesem Sinne zu unterstützen.
Die Reaktion kam von den schottischen Kirchen, die zunächst

nur teilweise Erfolg hatten. Die Gesellschaft verstand sich zu
einer Konzession und entzog den ausländischen Schwestergesellschaften

die Subvention für Apokryphenbibeln. Damit aber gaben



— 158 —

sich die schottischen Rihoristen keineswegs zufrieden. Als 1819

die Bibelgesellschaft mit grossen Opfern die approbierte Vulgata-
übersetzimgen ins Spanische, Portugiesische und Italienische für
Katholiken herausgab, die natürlich die Apokryphen enthielten,
sahen die Schotten darin einen Bruch der Abmachung. Die Herausgabe

der Bibelübersetzimg Leander van Ess', ebenfalls für Katholiken,

übernahm zwar die Gesellschaft noch, zahlte jedoch nicht
für die Apokryphen musste dami aber 1824 den Neudruck, auf
Veranlassimg der Schotten, einstellen. Die festländischen
Gesellschaften wurden angewiesen, die Apokryphen künftig immer als

Supplements besonders zu drucken. Endlich im Mai 1827 musste
die Gesellschaft erklären, ihre Grundsätze verböten künftig die

Verbreitung der Apokryphen, die Schotten hätten gesiegt. Haidane
und Gorham hatten im Schoss der schottischen Gruppe über die
mildere Richtimg eines Verni. Simeon und Steinkopf die Oberhand

gewonnen. Diese törichte Hartnäckigkeit einer dogmatisch
beschränkten und intoleranten Kirche hatte weitgehendere Folgen,
als -tt" selbst ahnen konnte. Zunächst entstanden auf lem
Kontinent, zumal m Deutschland, selbständige Gesellschaften, die sich

vom Diktat Londons befreiten und die Bibeln nach ihren eigenen
Wünschen und Bedürfinssen druckten. Die englische Gesellschaft
hatte nänilich auch die Bezeichnimg der Parallelstellen, die
Einleitungen imd Anmerkungen, die Kapitelüberschriften sowie jeden
«menschlichen Zusatz» untersagt (auch den Fettdruck einzelner
Stellen!), was mau sich nicht länger gefallen hess. Aber nun ereignete

sich das Sonderbare, dass die so erlangte Freiheit zum Wiederdruck

der Apokryphen sehr wenig ausgenutzt wurde. Nur die
Stuttgarter Gesellschaft druckte noch eine grössere Anzahl von
Apokryphenbibeln imd Separatausgaben. Nicht ein Zehntel aller
verkauften Bibeln in Deutschland enthält diese Bücher. Es lasst
sich also nicht annehmen, dass der englische Einfluss allein die
Apokryphen aid" dem Kontinent so impopulär gemacht hat. Andere
Gründe wirkten mit imd waren wohl einflussneichex.

Das ergibt sich aus dem sogenannten ztceiten Apol-rtfpkenstreit
in Baden in den Jahren 1850—1853. Hier hat der Widerstand
gegen die viehunstrittenen Bücher einen ernsteren sachlichen und
leidenschaftlosen Ausdruck gefunden. Die schottischen Gründe
und Bedenken gegen die Beibehaltung der Apokryphen sind töricht
und haltlos. Sie sprechen von armseligem Fliekwexk. elenden
Erdichtungen, absurden Fabeln, niedrigen Lügen, ohne sich auch



-— 159 —

nur die Mühe zu nehmen, den Beweis dafür anzutreten, Beispiele
zu geben und überhaupt den Unterschied der apokryphischen von
den kanonischen Büchern festzustellen. Der badische Apokryphen -

streit hat dagegen in einer ruhigeren Atmosphäre die Lage geklärt
und entschiedenen Gewinn gebracht. Anlass dazu gab die Haltung
des grossen Katholikenfressers Dr. Mariotte in Basel, der eine
Zeitschrift «Der wahre Protestant» und viele antirömische Traktate
herausgab. Auf seine Anregung entschloss sich der «Verein für
innere Mission» in Karlsruhe zu dem Preisausschreiben über den
Wert und die Stellung der Apokryphen, das 19 Arbeiten einbrachte,
davon 12 veröffentlicht wurden, darunter eine einzige (von Stier)
im positiven Sinne der Beibehaltung. Ausserdem haben wir Kenntnis

von fünf Schriften (Kraussold, Sutter, Schiller, Ebrard,
Schwarz), die 1850/51 vor Schluss des Wettbewerbs und ausserhalb

desselben erschienen und sämtlich apokryphenfeindlich sind,
obschon einige massvoll gehalten, nur zu dem Schluss kommen,
dass zu ihren Ungunsten mehr als zu ihren Gunsten zu sagen sei

und sich also ihre Beseitigung aus der Bibel empfehle, um sie nur
noch in Sonderausgaben zu verbreiten. Die mit theologischem
Ernst entwickelten Gründe sind in seltener Einmütigkeit überall
die gleichen: katholischer Sauerteig und niedere Moral. Auf den

oft erhobenen zweiten Vorwurf kommen wir noch bei der
Gesamtwürdigung der Apokryphen zurück.

Für ihre Beibehaltung sprachen sich massvoll, mit gerechter
Würdigung, so grosse Namen wie J. Nietzsch-BeTÜn und Fr. Bleek

in Bonn aus, zu denen sich sonderbarerweise Hengstenberg gesellte,
der sich von Luther in der positiven Einstellung zu diesen Büchern
nicht scheiden wollte. Schärfere Seiten zog Superintendent
R. E. Stier in Schkeuditz auf, dessen lebhafte Polemik durch die

törichten Übertreibungen und den Kampfeseifer seiner Gegner sehr

wohl zu entschuldigen ist.
Charakteristisch an diesem ganzen Streit, in England sowohl

als in Deutschland, ist die Tatsache, dass er keineswegs zwischen

orthodoxen Gegnern und liberalen Verteidigern der Apokryphen
ausgefochten wurde, sondern dass zunächst nur positiv Gläubige
daran beteiligt waren, obschon die Apokryphengegner immerhin

zur extremen Rechten gehören, wobei die Laienwelt eine nicht
unbedeutende Rolle spielte. Gleichwohl hat von jeher im
Protestantismus die sogenannte Linke, die verächtlich als rationalistisch
bezeichnet wurde, aus ihren Sympathien für die Apokryphen keinen



— 160 —

Hehl gemacht. Diese ausgesprochene Sympathie stützt sich auf
den bedeutenden ethischen Gehalt dieser Bücher, der der
Geistesrichtung der freisinnigen Theologen am besten entspricht.

Die gegenwärtige Situation der alttestamentlichen Apokryphen
im Protestantismus ist natürlich durch die Haltung der
Bibelgesellschaften bedingt. Die britische und ausländische Gesellschaft
beharrt auf ihrer negativen Haltung, hat aber heute für Deutschland

und Frankreich keine sehr grosse Bedeutung mehr. Der ziel-
bewusste Anhänger der englischen Staatskirche bezieht seine Apo-
kryphenbibel von der S. P. C. K. (Society for Promotion of Christian
Knowledge) oder der Oxford Press, damit er den vorgeschriebenen
täglichen Leseplan seiner Kirche ausführen kann. In Deutschland
hat die Stuttgarter Bibelgesellschaft eine gewisse Vorliebe für die

Apokryphen und verkauft sie einzeln sowie mit ihren Bibeln. In
Frankreich und Italien sind die Apokryphen aus allen Bibeln
verschwunden und auch in gebildeten protestantischen Kreisen, sogar
bei vielen Theologen, völlig unbekannt. Immerhin hat die Pariser
Bibelgesellschaft eine ausgezeichnete Separatausgabe derselben von
ihrem Sekretär L. Randon für gebildete Kreise herausgeben lassen,
die als Übersetzung sowohl als durch die Einleitungen und
Anmerkungen geradezu meisterhaft ist. In Italien hat das Bibelwerk
von Luzzi nach altbewährten Vorbildern die Apokryphen
aufgenommen und so wenigstens einer kleinen Elite, mit Kommentar,
verständlich und zugänglich gemacht, Firenze, Verlag Sansoni. Aber
in keinem Lande wird heute das bibellesende Volk noch in den Stand

gesetzt, die Apokryphen zu lesen, und damit hat der Fanatismus
einiger eigensinniger Schotten nicht nur in England, sondern in der

ganzen Welt eine Quelle der Frömmigkeit versiegen lassen, die
jahrhundertelang den schlichten Christen wie den kundigen Bibelleser
belehrt, erbaut und getröstet hat. Daran tragen aber auch Luther und
seine Nachfolger, die die Apokryphen aus dem Zusammenhang der

Septuaginta und Vulgata rissen, um sie als Ganzes zwischen das

Alte und das Neue Testament zu stellen, eine Mitschuld.
Wo liegen im Grunde die Wurzeln der leidenschaftlichen

Bekämpfung dieser Bücher, die man erst als wertlos, dann als
irreführend, töricht, schädlich, ja teuflisch bezeichnete In einem
dogmatischen Vorurteil, das damals sämtliche Sturmläufer gegen
die Apokryphen völlig verblendete. Es wurde einfach behauptet,
die Bibel sei in allen Teilen gleich und völlig inspiriert, die
Apokryphen aber seien es in keiner Weise. Darum eben versuchte



— 161 —

man immer von neuem, den bei der Kanonbildung des Alten
Testamentes bestrittenen Büchern, wie Esther, Prediger und Hohes
Lied, die schönsten erbaulichen Seiten abzugewinnen, während man
sich nicht genug tun konnte, die Schwächen der Apokryphen zu
übertreiben und ihre Bedeutung als elendes Menschenwerk
herabzusetzen.

Der objektive Forscher aber, dessen wissenschafthches Urteil
von dogmatischen Grundsätzen nicht getrübt ist, wird zweifellos
zugeben, dass Jesus Sirach, die Weisheit Salomonis, das erste
Makkabäerbuch und Baruch weit über den genannten Büchern stehen
und ihnen zum mindesten gleichgestellt zu werden verdienen.
Die Geschichte der Frömmigkeit liefert dafür die besten Beweise.

Die Apokryphen erfreuten sich im Volke der grössten
Popularität. Aus Jesus Sirach sind mehrere Dutzend Stellen zu
Sprichwörtern geworden, die jeder heute im Munde führt, ohne ihre
Quelle zu ahnen. In den vergangenen Jahrhunderten wurde über
die Apokryphen viel mehr gepredigt als über Esther, Hohes Lied
und Prediger. Aus ihnen, zumal aus Tobias, wurden auch den
Konfirmanden schöne Kernsprüche stets mit auf den Weg gegeben.
Man nehme etwa eine der alten Bibeln zur Hand, die den
Fettdruck besonders erbaulicher Stellen eingeführt haben und in den

Apokryphen eine Fülle bedeutender Stellen hervorheben, um die

Popularität dieser Bücher zu ermessen.

Die christliche Kunst hat sich bei den Apokryphen, zumal
in den Makkabäern, Judith und Tobias, beliebte Gegenstände
ausgesucht, die von Meistern wie Tintoretto, Rubens, Rembrandt,
Sauterre, Doré, Böcklin, Ciseri in hervorragenden Schöpfungen
behandelt wurden.

Unter den Musikern hat Mendelssohn in seinem «Elias» Sirach

48, 2—3, und 18, 1—6, 7, eindrucksvoll verwertet. Johannes Brahms
hat in seinem «deutschen Requiem» Weisheit 3, 1, und in den

«Ernsten Gesängen» Nr. 3 (opus 121) die wundervolle Stelle vom
bittern und süssen Tod aus Sirach 41, 2. 2, vertont. Einige
evangelische Kirchenlieder fussen ebenfalls auf Apokryphenstellen. Vor
allem das bekannteste aller: «Nun danket alle Gott», das sich fast

wörtlich in Sirach 50, 24—26, findet. Das alles scheint heute

vergessen und zeugt von dem ja allgemein anerkannten katastrophalen
Rückgang der Bibelkenntnis in allen Schichten und Ländern der

protestantischen Welt. Die besten Bibelkenner sind immer noch

die Engländer und Amerikaner!



— 162 —

Es liegt uns fern, die Apokryphen zu überschätzen und so

in das andere Extrem zu verfallen. Diese Bücher gehören nicht
zu den wertvollsten der Bibel, aber auch keineswegs zu den am
wenigsten erbaulichen. Es fehlt ihnen der Schwung der prophetischen

Zeit und ihrer Drohungen, Hoffnungen und Verheissungen.
Sie entstammen dem alexandrinischen Milieu und sind von Leuten
und für Leute geschrieben, denen es gut ging und die von der
Zukunft nichts Besseres erwarteten. Deutlich spürbar sind die
Einflüsse des Hellenismus und des beginnenden pharisäischen Ritualismus,

der sich aber noch von seiner besten Seite zeigt. Auffallen
muss die starke Betonung des sittlichen Tuns und die Bedeutung
werktätiger Liebe, zumal im Almosengeben, die an den Jakobusbrief

gemahnt. Die Frömmigkeit ist die des heiteren, sicheren
GottVertrauens. Es ist nicht mehr das Volk, es ist die Familie
und der Einzelne, die vor ihrem Gott stehen und ihm treu bleiben.
Diese individuelle Frömmigkeit ist im Alten Testament nur in den

späteren Schriften ausgesprochen. Aber das Wertvollste und
Einzigartige dieser Bücher ist die Hoffnung auf ein ewiges Leben,
die nirgends sonst im Alten Testament so deutlich und überzeugt
sich äussert wie Makk. 7, 9, und Weisheit 2, 23 und 5, 15. Hier
liegt ein Neues und eine wesentliche Bereicherung des
alttestamentlichen Glaubens vor, die aus den Apokryphen das natürliche
Bindeglied zwischen dem Alten und Neuen Testament machen,
auf das man nie hätte verzichten sollen. Was bedeutet dagegen
eine gewisse Neigung zur Wundersucht und ein starkes Hervortreten

der Engel im Menschenleben
Man kann also zusammenfassend nur wieder betonen, dass

die katholische Kirche gut daran tat, die Apokryphen durch die

Verteilung zwischen die andern kanonischen Bücher überall zu
erhalten. Der Protestantismus aber wird gut daran tun, dem
über ein Jahrhundert dauernden Ostrazismus ein Ende zu machen,
mehr Bibeln mit Apokryphen zu drucken und mehr
Separatausgaben derselben zu veranstalten. Auf diesem Wege ist die

neue Zürcher Traubibel (allerdings nicht in der Taschenausgabe)
mit gutem Beispiel vorangegangen und hat Sirach und Weisheit,
Makkabäer, Tobit, Judith und Baruch gebracht. Möge sie viele
Nachfolger finden, die uns das wieder schenken, was unsere Väter
Jahrhunderte hindurch dankbar genossen und was man uns nie
hätte nehmen sollen! „, n, r •Ed. Platzhoff-Lejeune.


	Die alttestamentlichen Apokryphen und der Protestantismus

