Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Artikel: Die alttestamentlichen Apokryphen und der Protestantismus
Autor: Platzhoff-Lejeune, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 153 —

Die alttestamentlichen Apokryphen und der
Protestantismus.

Die Geschichte der Schicksale der Apokryphen in der Bibel,
die Beurteilung ihres Wertes, die erbitterten Kimpfe um ihre
giinzliche oder teilweise Erhaltung in den protestantischen Bibeln
bis zur Gegenwart, ist noch nicht geschrieben worden. So wenig
bekannt sie ist, so interessant ist sie doch, denn sie wirft helle
Schlaglichter auf die Perioden, in denen diese Kimpfe tobten,
und die iiber sie ausgesprochenen Urteile sind bezeichnend fiir
ihre Urheber.

Schon die Frage, ob die neutestamentlichen Schriftsteller
die Apokryphen kannten und zitierten, ist kontrovers geblieben.
Beziehungen zwischen einzelnen Stellen des Romerbriefes, des
Jakobus-, des Hebrierbriefes mit der Weisheit Salomos, Sirachs
und dem zweiten Makkabiderbuch, scheinen zu bestehen ; es handelt
sich aber um eine inhaltliche Ahnlichkeit, die zufillig sein kénnte
und ohne formale Ubereinstimmung ist. Dagegen werden die
Anspielungen deutlicher im Clemensbrief, bei Polykarp, im Barnabas-
brief und in der Lehre der Apostel; man kann hier teilweise schon
von Zitaten reden. Irendus, Tertullian, Cyprim, Clemens von
Alexandrien sind entschiedene Verehrer dieser heiligen, ja .gott-
lichen Biicher. Von Hieronymus aber stammt der Misskredit,
in den sie gefallen sind. Er ist mit seiner Bemerkung, dass die
Apokryphen dogmatisch anfechtbar, aber ethisch empfehlens-
wert, und verehrungswiirdig seien, der Vater jener verhingnis-
vollen Polemik gegen den Wert dieser Biicher, der schliesslich zu
threm Ausschluss aus den meisten Bibeln gefithrt hat. Warum

sollen gerade diese Schriften inepta, extravagantia, ja vitiosa sein,
~ withrend etwa der Prediger Salomonis, Esther und das Hohe
Lied, die immerhin lange genug umstritten waren, nicht so hart
angefasst wurden, obschon sie mehreren apokryphischen Biichern
an Wert zweifellos nachstehn ?

Man dankt es wohl Rufin und Augustin, den Konzilen von
Hippo und Karthago (393 und 397), dass von einer Kanonizitét
der Apokryphen gesprochen werden darf. Es war ein Gliicksfall
sondergleichen fiir ihren Bestand, dass Septuaginta und Vulgata
sie aufteilten und zwischen die andern Biicher einschoben: Tobias
und Judith nach Nehemia, die Weisheit Salomos und Sirachs nach
dem Hohen Lied; Baruch nach Jeremia; den Brief Jeremias

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1044. 11



— 154 —

nach den Klageliedern; die zwei Makkabéerbiicher nach Daniel
und das Gebet Manasses mit Estherbuch 3 und 4 hinter die Offen-
barung mit einer fast entschuldigenden Vorbemerkung: diese drei
Biicher wiirden doch von den Vitern zitiert, seien in einigen latei-
nischen Bibeln enthalten, und man wolle sie nicht der Vergessen-
heit anheimfallen lassen.

Eine Festigung der Stellung der Apokryphen, die immer
durch Nachwirkungen der Polemik des Hieronymus bedroht waren,
danken wir erst dem Tridentinum mit seinem Beschluss; wer die
in der katholischen Kirche gewohnheitsmiissig gelesenen und in
der alten Vulgata aufgenommenen Apokryphen nicht fiir heilig
und kanonisch halte, der sei Anathema, da er die alte Tradition
wissentlich verachte. Es darf wohl angenommen werden, dass
die romische Kirche diesen Standpunkt auch deshalb jetzt ein-
nimmt, um den Gegensatz zum Protestantismus schiirfer zu be-
tonen, der sich immer mehr von den Apokryphen entfernte. Man
war ja in Rom seiner Sache iiber diesen Punkt nicht immer so
sicher, und auch nach dem Tridentinum werden wieder Stimmen
laut, die das Wort deuterokanonisch mit Bezug auf sie ungescheut
und ungeriigt aussprechen. Beda Venerabilis, Notker von St.
Gallen, die beiden Hugo von St. Victor und von St. Caro, Erz-
bischof Antonio von Florenz, die Kardindle Ximenes und Cajetan
standen noch zu Hieronymus; sie liessen das Wort kanonisch zwar
gelten, aber betonten, dass diese Biicher erbaulichen Charakter
triigen und empfehlenswert seien, aber doch keine dogmatische
Geltung hétten. So wurde im 19. Jahrhundert wieder von deut-
schen katholischen Theologen, im Anschluss an Sixtus von Siena
und Bellarmin, der Begriff der Deuterokanonizitit eingefiihrt, so
Herbst, Scholz, Reusch und Langen (vor 1870!), wenn sie auch
gegen den protestantischen Radikalismus in der Sache Front
machten.

Die griechische Kirche konnte sich mit dem Gedanken der
Kanonizitdt auch nicht befreunden. Schon ihre Reihenfolge ist
anders. 3. Esra tritt vor 1. Esra in der Bibel, wird also mehr
respektiert als in der Vulgata. Dafiir fillt 4. Esra weg, aber das
3. Makkabierbuch, in einigen Ausgaben sogar das vierte, wird
aufgenommen. Der Metropolit Critopulos (1626) lisst die Kanoni-
zitdt nicht gelten. Die Confessio Orthodoxa des Magilas (1643)
zitiert Sirach sozusagen als kanonisch. Die Synoden von Jaffa
und Jerusalem (1642 und 1672) stimmen zwar fiir vollige Kanoni-



— 156 —

sierung, aber die von Konstantinopel (1672) erklirt diese Schriften
als von ungleicher, kanonischer Dignitit, aber trefflich und keines-
wegs zu verwerfen. Die Confessio Dosithei dagegen wendet sich
gegen Lukaris’ kritische Bestreitung der «torichten» Apokryphen,
die wir durchaus als kanonisch beurteilen und als heilige Schriften
anerkennen. Die Gleichsetzung der Apokryphen mit den andern
kanonischen Schriften scheint aber doch in der griechischen theolo-
gischen Welt nicht allgemein sich durchgesetzt zu haben. Die
Gelehrten belieben dabei einen Gradunterschied mit den alt-
kanonischen Biichern zu machen.

= *
"

Wir kommen zum Protestantismus und seiner schwankenden
Stellung zu den Apokryphen, die aber zu einer langsam und stéindig
zunehmenden Ablehnung wird. Davon sind zunéchst kaum einige
Spuren bemerkbar. Carlstadt macht den Versuch einer Rang-
ordnung der Apokryphen. Die Weisheit Sirachs und Salomons,
Judith, Tobias und Makkabder I und II seien als Hagiographen
zu betrachten, die andern Apokryphen aber anfechtbar und mit
Vorsicht zu geniessen.

Luther tat nun den bedauerlichen Schritt, diese Biicher aus
der Rangordnung der Septuaginta und Vulgata, wo sie sozusagen
im Kanon geborgen waren, herauszubrechen und sie als kompakten
Anhang nach dem Alten und vor das Neue Testament zu schieben.
Dadurch entstand die Versuchung, fiir die wachsende Schar der
Apokryphengegner, den ganzen Anhang der von Luther als der
Heiligen Schrift nicht gleichgehaltenen Biicher, die aber niitzlich
und gut zu lesen sind, mit einem Schlage zu beseitigen, und sie
haben ihr Ziel in der Hauptsache erreicht. Die Konkordienformel
sieht die einige Regel und Norm des Glaubens in den prophetischen
und apostolischen Schriften des Alten und Neuen Testaments und
schliesst damit die Apokryphen implicite als Glaubensquelle aus,
obschon Melanchthon in seiner Apologie Tobias und 2. Makkabier
als immerhin massgebend zitiert. Bedeutsam fiir die Zukunft der
Biicher ist die von Hutter und Gerhard geschaffene Praxis, wonach
sie nicht unter Gottes Diktat (immediato Dei afflato) geschrieben
sind, und zwar zum Kodex, nicht aber zum Kanon der Bibel ge-
héren. Hierauf griinden offenbar die spéteren Apokryphengegner
die Behauptung, diese Biicher seien nicht inspiriert und darum
aus der Bibel zu entfernen.



— 156 —

Warum die Reformierten von Anfang an eine schérfere Stellung
einnahmen, ist nicht recht einzusehen. Es mag mit ihrer allgemeinen
Haltung zusammenhingen, die moglichst alles Traditionsmiéssige
abschiittelt, fiir den gemeinsamen Besitz aller christlichen Kon-
fessionen gar kein Verstindnis zeigt und vor allem iiberall «katho-
lischen Sauerteig» wittert. So missfiel ihnen in den Apokryphen
der Engelglaube (Tob. 12, 12), die Teilnahme der Abgeschiedenen
an dem Leben irdischer Menschen (2. Makkab. 15, 14; Baruch 3, 4).
Die Annahme des Zwischenzustandes zwischen Tod und Auf-
erstehung (2. Makk. 12, 42—46) und die Fiirbitten der Glaubigen
fiir die darin Weilenden. Besonders anstossig erschien als Werk-
gerechtigkeit die Betonung des Almosengebens (Sir. 3, 30; Tob. 4, 7
und 12, 8. 14) als eine Leistung mit siindentilgender Wirkung.
So wurde denn die kithne Parole ausgegeben, die katholische
Kirche finde ihren eigenen Geist in diesen Biichern und lege not-
wendig auf ihre Erhaltung Wert, so dass der Protestantismus
Grund genug habe, sie auszuschliessen. Wobei vollig iibersehen
wurde, dass manches spezifisch katholische Dogma sich auch in
den kanonischen Schriften entdecken ldsst, vom Protestantismus
aber nicht beachtet wird.

Die englische Kirche hat unter den protestantischen Kirchen,
falls sie iiberhaupt zu diesen gerechnet werden will, die stirksten
Sympathien fiir die Apokryphen. Sie sagt immerhin: «In der
griechischen Version des Alten Testamentes finden wir nach den
Propheten einige als apokryph oder ecclesiastica bezeichnete
Biicher, die die Geschichte der Juden von dem Ende der prophe-
tischen Zeit unter Maleachi bis zu dem Kommen des Herrn ent-
halten. Sie betreffen eine Periode von vier Jahrhunderten und
bilden ein wertvolles und interessantes Band zwischen dem Alten
und Neuen Testament, aber sie wurden nie in der Gesamtkirche als
von gleicher Autoritit wie die andern Biicher angenommeny.
Artikel 6 der 39 Artikel erkldrt nach Aufzihlung der biblischen
Biicher: «die andern Biicher, wie Hieronymus sagt, werden in der
Kirche als Vorbilder christlichen Lebens und Wegleitung zu christ-
licher Lebenshaltung gelesen, kénnen aber nicht als Stiitze und
Quelle irgendeiner Lehre verwandt werden.» Und das Lehrbuch
der «Catholic Religion»*), dem wir diese Ausziige entnehmen, fihtr
fort: «Beim Ankauf von Bibeln achte man darauf, dass die Apo-

*) A Manual of Instruction, by Vernon Staley, London, Mow-
brays 1915.



— 157 —

kryphen in ihnen enthalten sind. Keine Bibel ist wirklich wvoll-
stindrg, die diese Biicher nicht enthdlt.» .

Dies ist um so natiirlicher, als die englische Kirche in ihrem
obligatorischen Jahreskalender der biblischen Lesungen des Com-
mon Prayerbooks von 1663, vom 27. September bis 23. November,
als Morgen- und Abendlektion Tobias, Judith, Weisheit, Sirach,
Baruch, Bel und Drache vorschrieb. Dieses Lektionar wurde 1871
zum erstenmal zuungunsten der Apokryphen abgeéindert und deren
Lektiire auf die Zeit vom 27. Oktober bis 18. November beschrinkt,
wobei nur noch Weisheit, Sirach und Baruch 4 an die Reihe kamen.
In jeder englischen Kirche liegt auf dem meist mit dem johaneischen
Adler geschmiickten, in der Regel metallenen Lesepult eine Bibel
mit Apokryphen auf. Die Laien aber halten es mit dem Besitz
einer Apokryphenbibel nicht so streng. Diese Biicher sind iibrigens,
wie in Deutschland, auch einzeln zu haben.

Der Sturm gegen die Apokryphen setzte mit der Griindung
der britischen und auslindischen Bibelgesellschaft (1804) ein.
Seine zwei Hauptetappen sind der ihr abgerungene Beschluss,
keine Apokryphen mehr zu drucken, sowie der zwei Jahrzehnte
spéitere badische Apokryphenstreit, gelegentlich des Preisausschrei-
bens des Vereins fiir innere Mission in Karlsruhe tiber dieses Thema.

In England nahmen die Presbyterianer und Nonkonformisten
von vornherein, wie die ihnen verwandten Reformierten des Kon-
tinents, eine antianglikanische und antilutherische Stellung ein,
sowie dementsprechend eine schirfere Haltung gegen Rom. Ver-
einzelte Stimmen waren ja schon aus der Church of England ertént.
So ritt John Lightfoot (gest. in Ely 1675), der bekannte Archiologe
und Philologe, als Mitglied der Westminsterkonferenz, in einer
Predigt, vor dem House of Commons einen scharfen Angriff gegen
«dieses armselige Flickwerk zwischen Gesetz und Evangeliumy,
das die Einheit der Bibel zerreisse, und fordert auf Grund von Ga-
later 4, 26—30, dass der Magd Sohn nicht Erbe sei zugleich mit
dem Sohn des Freien und dass Hagar mit ihrem Sohne auszustossen
sei. Das eigentliche Argernis aber kam von der Praxis der grossen
Bibelgesellschaft, die Apokryphen unbedenklich zu drucken und
auslindische Gesellschaften auch in diesem Sinne zu unterstiitzen.
Die Reaktion kam von den schottischen Kirchen, die zunéchst
nur teilweise Erfolg hatten. Die Gesellschaft verstand sich zu
einer Konzession und entzog den auslidndischen Schwestergesell-
schaften die Subvention fiir Apokryphenbibeln. Damit aber gaben



— 158 —

sich die schottischen Rihoristen keineswegs zufrieden. Als 1819
die Bibelgesellschaft mit grossen Opfern die approbierte Vulgata-
iibersetzungen ins Spanische, Portugiesische und Italienische fiir
Katholiken herausgab, die natiirlich die Apokryphen enthielten,
sahen die Schotten darin einen Bruch der Abmachung. Die Heraus-
gabe der Bibeliibersetzung Leander van Ess’, ebenfalls fiir Katho-
liken, iibernahm zwar die Gesellschaft noch, zahlte jedoch nicht
fir die Apokryphen (!), musste dann aber 1824 den Neudruck, auf
Veranlassung der Schotten, einstellen. Die festlindischen Gesell-
schaften wurden angewiesen, die Apokryphen kiinftig immer als
Supplements besonders zu drucken. Endlich im Mai 1827 musste
die Gesellschaft erklidren, ihre Grundsidtze verbdten kiinftig die
Verbreitung der Apokryphen, die Schotten hitten gesiegt. Haldane
und Gorham hatten im Schoss der schottischen Gruppe iiber die
mildere Richtung eines Venn, Simeon und Steinkopf die Oberhand
gewonnen. Diese torichte Hartnidckigkeit einer dogmatisch be-
schrinkten und intoleranten Kirche hatte weitgehendere Folgen,
als sie selbst ahnen konnte. Zunichst entstanden auf dem Kon-
tinent, zumal in Deutschland, selbstiindige Gesellschaften, die sich
vom Diktat Londons befreiten und die Bibeln nach ihren eigenen
Wiinschen und Bediirfnissen druckten. Die englische Gesellschaft
hatte nimlich auch die Bezeichnung der Parallelstellen, die Ein-
leitungen und Anmerkungen, die Kapiteliiberschriften sowie jeden
«menschlichen Zusatz» untersagt (auch den Fettdruck einzelner
Stellen!), was man sich nicht linger gefallen liess. Aber nun ereig-
nete sich das Sonderbare, dass die so erlangte Freiheit zum Wieder-
druck der Apokryphen sehr wenig ausgenutzt wurde. Nur die
Stuttgarter Gesellschaft druckte noch eine grossere Anzahl von
Apokryphenbibeln und Separatausgaben. Nicht ein Zehntel aller
verkauften Bibeln in Deutschland enthilt diese Biicher. Es lisst
sich also nicht annehmen, dass der englische Einfluss allein die
Apokryphen auf dem Kontinent so unpopulir gemacht hat. Andere
Grinde wirkten mit und waren wohl einflussreicher.

Das ergibt sich aus dem sogenannten zweiten 4 pokryphensireit
in Baden in den Jahren 1850—1853. Hier hat der Widerstand
gegen die vielumstrittenen Biicher einen ernsteren sachlichen und
leidenschaftlosen Ausdruck gefunden. Die schottischen Griinde
und Bedenken gegen die Beibehaltung der Apokryphen sind téricht
und haltlos. Sie sprechen von armseligem Flickwerk. elenden
Erdichtungen, absurden Fabeln, niedrigen Liigen, ohne sich auch



— 159 —

nur die Miihe zu nehmen, den Beweis dafiir anzutreten, Beispiele
zu geben und iiberhaupt den Unterschied der apokryphischen von
den kanonischen Biichern festzustellen. Der badische Apokryphen-
streit hat dagegen in einer ruhigeren Atmosphire die Lage geklirt
und entschiedenen Gewinn gebracht. Anlass dazu gab die Haltung
des grossen Katholikenfressers Dr. Mariotte in Basel, der eine
Zeitschrift « Der wahre Protestant» und viele antirémische Traktate
herausgab. Auf seine Anregung entschloss sich der «Verein fiir
innere Mission» in Karlsruhe zu dem Preisausschreiben iiber den
Wert und die Stellung der Apokryphen, das 19 Arbeiten einbrachte,
davon 12 veroffentlicht wurden, darunter eine einzige (von Stier)
im positiven Sinne der Beibehaltung. Ausserdem haben wir Kennt-
nis von finf Schriften (Kraussold, Sutter, Schiller, Ebrard,
Schwarz), die 1850/51 vor Schluss des Wettbewerbs und ausser-
halb desselben erschienen und sémtlich apokryphenfeindlich sind,
obschon einige massvoll gehalten, nur zu dem Schluss kommen,
dass zu ihren Ungunsten mehr als zu ihren Gunsten zu sagen sel
und sich also ihre Beseitigung aus der Bibel empfehle, um sie nur
noch in Sonderausgaben zu verbreiten. Die mit theologischem
Ernst entwickelten Griinde sind in seltener Einmiitigkeit iiberall
die gleichen: katholischer Sauerteig und niedere Moral. Auf den
oft erhobenen zweiten Vorwurf kommen wir noch bei der Gesamt-
wiirdigung der Apokryphen zuriick.

Fiir ihre Beibehaltung sprachen sich massvoll, mit gerechter
Wiirdigung, so grosse Namen wie J. Nietzsch-Berlin und Fr. Bleek
in Bonn aus, zu denen sich sonderbarerweise Hengstenberg gesellte,
der sich von Luther in der positiven Einstellung zu diesen Biichern
nicht scheiden wollte. Schérfere Seiten zog Superintendent
R. E. Stier in Schkeuditz auf, dessen lebhafte Polemik durch die
torichten Ubertreibungen und den Kampfeseifer seiner Gegner sehr
wohl zu entschuldigen ist.

Charakteristisch an diesem ganzen Streit, in England sowohl
als in Deutschland, ist die Tatsache, dass er keineswegs zwischen
orthodoxen Gegnern und liberalen Verteidigern der Apokryphen
ausgefochten wurde, sondern dass zunichst nur positiv Glaubige
daran beteiligt waren, obschon die Apokryphengegner immerhin
zur extremen Rechten gehoren, wobei die Laienwelt eine nicht
unbedeutende Rolle spielte. Gleichwohl hat von jeher im Pro-
testantismus die sogenannte Linke, die verdchtlich als rationalistisch
bezeichnet wurde, aus ihren Sympathien fiir die Apokryphen keinen



— 160 —

Hehl gemacht. Diese ausgesprochene Sympathie stiitzt sich auf
den bedeutenden ethischen Gehalt dieser Biicher, der der Geistes-
richtung der freisinnigen Theologen am besten entspricht.

Die gegenwiirtige Situation der alttestamentlichen Apokryphen
im Protestantismus ist natiirlich durch die Haltung der Bibel-
gesellschaften bedingt. Die britische und ausléindische Gesellschaft
beharrt auf ihrer negativen Haltung, hat aber heute fiir Deutsch-
land und Frankreich keine sehr grosse Bedeutung mehr. Der ziel-
bewusste Anhédnger der englischen Staatskirche bezieht seine Apo-
kryphenbibel von der S. P. C. K. (Society for Promotion of Christian
Knowledge) oder der Oxford Press, damit er den vorgeschriebenen
tédglichen Leseplan seiner Kirche ausfiihren kann. In Deutschland
hat die Stuttgarter Bibelgesellschaft eine gewisse Vorliebe fiir die
Apokryphen und verkauft sie einzeln sowie mit ihren Bibeln. In
Frankreich und Italien sind die Apokryphen aus allen Bibeln ver-
schwunden und auch in gebildeten protestantischen Kreisen, sogar
bei vielen Theologen, vollig unbekannt. Immerhin hat die Pariser
Bibelgesellschaft eine ausgezeichnete Separatausgabe derselben von
ihrem Sekretédr L. Randon fiir gebildete Kreise herausgeben lassen,
die als Ubersetzung sowohl als durch die Einleitungen und An-
merkungen geradezu meisterhaft ist. In Italien hat das Bibelwerk
von Luzzi nach altbewidhrten Vorbildern die Apokryphen auf-
genommen und so wenigstens einer kleinen Elite, mit Kommentar,
verstidndlich und zugéinglich gemacht, Firenze, Verlag Sansoni. Aber
in keinem Lande wird heute das bibellesende Volk noch in den Stand
gesetzt, die Apokryphen zu lesen, und damit hat der Fanatismus ei-
niger eigensinniger Schotten nicht nur in England, sondern in der
ganzen Welt eine Quelle der Frommigkeit versiegen lassen, die jahr-
hundertelang den schlichten Christen wie den kundigen Bibelleser be-
lehrt, erbaut und getrostet hat. Daran tragen aber auch Luther und
seine Nachfolger, die die Apokryphen aus dem Zusammenhang der
Septuaginta und Vulgata rissen, um sie als Ganzes zwischen das
Alte und das Neue Testament zu stellen, eine Mitschuld.

Wo liegen im Grunde die Wurzeln der leidenschaftlichen Be-
kimpfung dieser Biicher, die man erst als wertlos, dann als irre-
fiihrend, toricht, schiddlich, ja teuflisch bezeichnete? In einem
dogmatischen Vorurteil, das damals simtliche Sturmliufer gegen
die Apokryphen voéllig verblendete. Es wurde einfach behauptet,
die Bibel sei in allen Teilen gleich und voéllig inspiriert, die Apo-
kryphen aber seien es in keiner Weise. Darum eben versuchte



— 161 —

man immer von neuem, den bei der Kanonbildung des Alten
Testamentes bestrittenen Biichern, wie Esther, Prediger und Hohes
Lied, die schonsten erbaulichen Seiten abzugewinnen, wihrend man
sich nicht genug tun konnte, die Schwiichen der Apokryphen zu
iibertreiben und ihre Bedeutung als elendes Menschenwerk herab-
zusetzen.

Der objektive Forscher aber, dessen wissenschaftliches Urteil
von dogmatischen Grundsétzen nicht getriibt ist, wird zweifellos zu-
geben, dass Jesus Sirach, die Weisheit Salomonis, das erste Makka-
biderbuch und Baruch weit iiber den genannten Biichern stehen
und ihnen zum mindesten gleichgestellt zu werden verdienen.
Die Geschichte der Frommigkeit liefert dafiir die besten Beweise.

Die Apokryphen erfreuten sich im Volke der grossten Popu-
laritdt. Aus Jesus Sirach sind mehrere Dutzend Stellen zu Sprich-
wortern geworden, die jeder heute im Munde fiithrt, ohne ihre
Quelle zu ahnen. In den vergangenen Jahrhunderten wurde iiber
die Apokryphen viel mehr gepredigt als iiber Esther, Hohes Lied
und Prediger. Aus ihnen, zumal aus Tobias, wurden auch den
Konfirmanden schéne Kernspriiche stets mit auf den Weg gegeben.
Man nehme etwa eine der alten Bibeln zur Hand, die den Fett-
druck besonders erbaulicher Stellen eingefiihrt haben und in den
Apokryphen eine Fiille bedeutender Stellen hervorheben, um die
Popularitédt dieser Biicher zu ermessen.

Die christliche Kunst hat sich bei den Apokryphen, zumal
in den Makkabiern, Judith und Tobias, beliebte Gegenstinde aus-
gesucht, die von Meistern wie Tintoretto, Rubens, Rembrandt,
Sauterre, Doré, Bocklin, Ciseri in hervorragenden Schopfungen
behandelt wurden.

Unter den Musikern hat Mendelssohn in seinem «Elias» Sirach
48, 2—3, und 18, “1—6, 7, eindrucksvoll verwertet. Johannes Brahms
hat in seinem «deutschen Requiem» Weisheit 3, 1, und in den
«Ernsten Cesiingen» Nr. 3 (opus 121) die wundervolle Stelle vom
bittern und siissen Tod aus Sirach 41, 2. 2, vertont. Einige evan-
gelische Kirchenlieder fussen ebenfalls auf Apokryphenstellen. Vor
allem das bekannteste aller: «Nun danket alle Gott», das sich fast
wortlich in Sirach 50, 24—26, findet. Das alles scheint heute ver-
gessen und zeugt von dem ja allgemein anerkannten katastrophalen
Riickgang der Bibelkenntnis in allen Schichten und Léndern der
protestantischen Welt. Die besten Bibelkenner sind immer noch
die Englinder und Amerikaner!



— 162 —

Es liegt uns fern, die Apokryphen zu iiberschitzen und so
in das andere Extrem zu verfallen. Diese Biicher gehéren nicht
zu den wertvollsten der Bibel, aber auch keineswegs zu den am
wenigsten erbaulichen. Es fehlt ihnen der Schwung der prophe-
tischen Zeit und ihrer Drohungen, Hoffnungen und Verheissungen.
Sie entstammen dem alexandrinischen Milieu und sind von Leuten
und fiir Leute geschrieben, denen es gut ging und die von der Zu-
kunft nichts Besseres erwarteten. Deutlich spiirbar sind die Ein-
fliissse des Hellenismus und des beginnenden phariséischen Ritualis-
mus, der sich aber noch von seiner besten Seite zeigt. Auffallen
muss die starke Betonung des sittlichen Tuns und die Bedeutung
werktitiger Liebe, zumal im Almosengeben, die an den Jakobus-
brief gemahnt. Die Frommigkeit ist die des heiteren, sicheren
Gottvertrauens. KEs ist nicht mehr das Volk, es ist die Familie
und der Einzelne, die vor ihrem Gott stehen und ihm treu bleiben.
Diese individuelle Frommigkeit ist im Alten Testament nur in den
spateren Schriften ausgesprochen. Aber das Wertvollste und
Einzigartige dieser Biicher ist die Hoffnung auf ein ewiges Leben,
die nirgends sonst im Alten Testament so deutlich und iiberzeugt
sich dussert wie Makk. 7, 9, und Weisheit 2, 23 und 5, 15. Hier
liegt ein Neues und eine wesentliche Bereicherung des alttesta-
mentlichen Glaubens vor, die aus den Apokryphen das natiirliche
Bindeglied zwischen dem Alten und Neuen Testament machen,
auf das man nie hétte verzichten sollen. Was bedeutet dagegen
eine gewisse Neigung zur Wundersucht und ein starkes Hervor-
treten der Engel im Menschenleben ?

Man kann also zusammenfassend nur wieder betonen, dass
die katholische Kirche gut daran tat, die Apokryphen durch die
Verteilung zwischen die andern kanonischen Biicher iiberall zu
erhalten. Der Protestantismus aber wird gut daran tun, dem
iiber ein Jahrhundert dauernden Ostrazismus ein Ende zu machen,
mehr Bibeln mit Apokryphen zu drucken und mehr Separat-
ausgaben derselben zu veranstalten. Auf diesem Wege ist die
neue Ziircher Traubibel (allerdings nicht in der Taschenausgabe)
mit gutem Beispiel vorangegangen und hat Sirach und Weisheit,
Makkabier, Tobit, Judith und Baruch gebracht. Moge sie viele
Nachfolger finden, die uns das wieder schenken, was unsere Viiter
Jahrhunderte hindurch dankbar genossen und was man uns nie

hétte nehmen sollen! Ed. Platzhoff-Lejeune.




	Die alttestamentlichen Apokryphen und der Protestantismus

