
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Artikel: Der Kirchengesang mit besonderer Berücksichtigung der Liturgie der
christkatholischen Kirche der Schweiz

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


105 —

Der Kirchengesang
mit besonderer Berücksichtigung der Liturgie

der christkatholischen Kirche der Schweiz.

Der Kirchengesang in der alten Kirche.

Der Gesang ist ein wesentlicher Bestandteil des Gottesdienstes
der christlichen Kirche. Er wurde aus dem Synagogengottesdienst
übernommen. Die Evangelien erzählen, dass Jesus mit seinen
Jüngern sich aktiv am Gottesdienst seines Volkes beteiligt hat (Lk. 4,

16). Am Vorabend vor seinem Leiden feierte er mit den Seinen
das Passahmahl, in dessen Verlauf Psalmen gebetet und gesungen
wurden. Die erste Gemeinde zu Jerusalem verharrte nach dem
Bericht der Apostelgeschichte (2, 46) einmütig im Gebete imTempel.

In den Briefen des Apostels Paulus ist wiederholt von Gesang
in den Gemeindeversammlungen die Rede. An die Kolosser schreibt
er (3, 16): «In aller Weisheit lehret und ermahnet einander mit
Psalmen, Lobgesängen, geistlichen Liedern; singet Gott lieblich
in euren Herzen.» Ähnlich lautet eine Stelle im Epheserbrief 5,
18f. Im 1. Brief an die Korinther lesen wir: «Ich will mit dem Geist
beten, ich will aber mit dem Verstand beten; ich will mit dem
Geist lobsingen, ich will aber auch mit dem Verstand lobsingen.
Denn wenn du mit dem Geiste preisest, wie soll der, welcher den
Platz des Uneingeweihten einnimmt, das Amen zu deiner
Danksagung sprechen 1 Er weiss ja doch nicht, was du sagst. Denn
du magst wohl schön Dank sagen, aber der andere wird nicht
erbaut. Ich sage Gott Dank mehr als ihr alle, rede ich in Zungen.
Aber in der versammelten Gemeinde will ich lieber fünf Worte
mit meinem Verstand reden, damit ich auch andre unterweise
als zehntausend Worte in Zungenrede.» (14, 15—19.) Paulus redet
über das Beten und Singen in der Verzückung, in der Ekstase,
in unartikulierten Lauten und Jubilationen. Beides war damals
üblich. Weil die Gemeinde solches nicht verstehen konnte, zieht
er klares, deutliches Beten und Singen vor, zu dem die Gemeinde
mit «Amen» ihre Zustimmung geben kann.

In welcher Weise die Psalmen und Lieder gesungen wurden,
wird nicht berichtet. Aus der Folgezeit können wir aber Schlüsse

ziehen, was auf den Synagogendienst führt. Die Psalmen wurden

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944. 8



— 106 —

in der Synagoge im Wechselgesang vorgetragen zwischen einem

Vorsänger und einem Chor oder der Gemeinde oder zwischen zwei
Chören. Auf jeden Vers antwortete die Gemeinde oder der Chor
mit einem Kehrvers oder Refrain. So sangen nach Jes. 6 die Engel
das Sanctus. «Seraphe standen vor dem Herrn... und wiederholt
riefen sie einander zu: ,Heilig, heilig, heilig ist der Herr der
Heerscharen; alle Lande erfüllt seine Herrlichkeit'». (Jes. 6, 3.) Zu
Davids Zeiten gab es nach l.Chron. 15, 16 ff., geschulte Sänger und
Dirigenten. Dass die christliche Gemeinde im Wechselgesang
gesungen hat, ist aus einem Bericht des römischen Statthalters
Plinius von Bythinien in Kleinasien an den Kaiser Trajan in Rom
ums Jahr 112 bekannt. Plinius hatte gegen die Christen eine
Untersuchung durchgeführt, über deren Ergebnis er dem Kaiser u. a.

berichtete: «Sie versicherten — es handelt sich um Aussagen
früherer Christen —, ihre Schuld oder ihr Irrtum habe darin
bestanden, dass sie gewohnt gewesen wären, an einem bestimmten
Tag vor Tagesanbruch zusammenzukommen, Christo als einem
Gott im Wechselgesang untereinander ein Loblied zu singen...»
Dass auch gemeinsam Lieder gesungen wurden, wissen wir aus
einem Brief, den der Bischof Ignatius von Antiochien auf dem

Transport nach Rom zum Märtyrertod an die Epheser ums Jahr
107 geschrieben hat: «In eurer Eintracht und zusammenkhngenden
Liebesgemeinschaft wird Jesus Christus besungen. Aber ihr sollt
Mann für Mann zum Chore werden, auf dass ihr, in Eintracht
zusammenklingend, Gottes Tonart in Einheit darstellend mit einer
Stimme durch Jesus Christus den Vater lobsinget, auf dass er
auf euch höret und aus euren guten Werken euch als Glieder seines
Sohnes erkenne.» (Kap. 4.) Dass Psalmen gesungen wurden,
bestätigt um die Wende des 2. zum 3. Jahrhundert der christliche
Schriftsteller Tertullian an verschiedenen Stellen seines Buches
über das Gebet. So bemerkt er, sie würden so gesungen, dass auf
alle Schlussformeln die Gemeinde mit Amen antworten könne.
Die Juden pflegten noch eine zweite Art, Psalmen zu singen —¦
nämlich in zwei Chören, die die einzelnen Verse in einer höheren
und tieferen Tonlage vortrugen. Auch diese Weise — die anti-
phonale — hat die christliche Gemeinde übernommen. Über die
Stelle, die den Psalmen angewiesen war, sind wir ebenfalls
unterrichtet. Wie in der Synagoge wurden sie zwischen den Lesungen
aus der Heiligen Schrift eingefügt. Nach dem hl. Augustin war
der antiphonale Psalmengesang in der ganzen Kirche des Erd-



— 107 —

kreises verbreitet. Der heilige Basilius berichtet, dass gemeinsamer

Gesang üblich gewesen sei, «dass alle zusammen wie aus
einem Munde und aus einer Seele den Gesang zusammenfassten».

Nicht nur Psalmen wurden aus dem Synagogendienst
übernommen, sondern auch sogenannte Cantica, Gesänge aus dem A.T.,
an erster Stelle das Sanctus aus Jes. 6, 5, der Hymnus Seraphicus.
Der Prophet hört bei seiner Berufung in einer Vision, wie das

Dreimal-heilig von den Seraphinen gesungen wird. Das Sanctus
wird im ersten Brief des Clemens Romanus ums Jahr 96 erwähnt,
es erscheint mit zwei Ausnahmen in allen uns bekannten Liturgien
der alten Kirche. In den christlichen Kultus sind auch liturgische
Zurufe und Antworten, sogenannte Akklamationen, übergegangen.
Sie halten die Verbindung zwischen dem Liturgen und der
Gemeinde zur Pflege des gemeinsamen Gottesdienstes aufrecht. Sie
werden gesprochen, aber auch gesungen. So das «Amen» « So sei

es», das «Hosanna» «Hilf doch» aus Ps. 119, 25. Es ist nach den
Apostolischen Konstitutionen — ungefähr ums Jahr 380 — ein
Teil der Eucharistiefeier. Das «Halleluja» «Lobet Gott» aus den
Psalmen ist in der Offenbarung bei der Schilderung des himmlischen
Gottesdienstes erwähnt und ist z. B. Tertullian sehr geläufig. Dazu
gehört der bekannte liturgische Gruss: «Der Herr sei mit euch»
oder noch besser «Der Herr mit euch», der Herr ist in der Gemeinde,
die sich in seinem Namen versammelt hat, gegenwärtig — mit
der Antwort: «Und mit deinem Geiste» im Sinne: und der Herr
ist mit dir — denn auch du gehörst zur Gemeinde. Gerade durch
diesen Gruss bleibt die Gemeinschaft des Liturgen mit der Gemeinde

lebendig. In der Literatur erscheint er zum erstenmal in der
römischen Liturgie des Hippolyt am Anfang des dritten Jahrhunderts.
Das schliesst aber nicht aus, dass er viel älter ist und schon länger
in der Gemeinde im Gebrauch war. Schon die Umschreibung in
der Antwort «Und mit deinem Geiste» deutet das an, die durchaus
jüdischer Ausdrucksweise entspricht und auf alte Übung hinweist.

Benediktionen Segenswünsche, wie sie bei den Juden Sitte

waren, kennt auch der christliche Kultus. Im Morgengebet des

Tempeldienstes steht die Benediktion: «Preiset den Herrn» mit der
Antwort: «Gepriesen sei der Herr der Gebenedeiten immer und
ewiglich. » Nach zwei Gebeten : « Gepriesen seist du, Herr unser Gott,
König der Welt, der das Licht gebildet und die Finsternis geschaffen
hat», folgte ein Gebet mit dem Anfang: «Wahrhaft, feststehend
und gewiss... in Wahrheit ist ein ewiger Gott, unser König...»



— 108 —

mit dem Schluss: «Gepriesen seist du, Herr, der Israel erlöst hat.»
Die Benediktionen sind in den Schriften des N. T., besonders in
den Briefen des Apostels Paulus, zahlreich. Sie waren offenbar
den Gemeinden aus den gottesdienstlichen Feiern bekannt und
wurden regelmässig verwendet. Wenn sie auch nach Vorbildern
aus der Synagoge entstanden waren, durch den Glauben an Jesus

Christus hatten sie einen neuen Inhalt bekommen. Das gilt übrigens
für alle diese gesprochenen und gesungenen liturgischen Formeln.
Z. B. «Die Gnade des Herrn sei mit euch», l.Korr. 16, 23; Kol. 4. 18

u. a. Gal. 6, 18 «Die Gnade des Herrn Jesus Christus sei mit
eurem Geiste».

Woher die Melodien Ì Sie stammen aus dem jüdischen und
heidnischen Kultus. Der starke Einfluss jüdischer und
heidnischhellenistischer Gesangskunst ist nach eingehenden und sorgfältigen
Studien nachgewiesen und allgemein anerkannt. Das schliesst natürlich

nicht aus, dass in der christlichen Kirche das vorhandene Gut
erweitert und in christlichem Sinne umgestaltet und neu gefasst
worden ist. Die Melodien der Synagogengesänge sind in jüngster
Zeit gesammelt worden. Die ältesten wurden in Yemen in
Südarabien gefunden, wobei überraschende Entdeckungen gemacht
worden sind. Anklänge an liturgische Gesänge, wie sie heute noch
in der Kirche üblich sind, Anklänge an die kirchlichen Psalmtöne,
an Schlusskadenzen und feierliche Amen hat man gefunden, ferner
Parallelen zu den Kyrie, wie sie heute noch nach dem römischen
Prozessionarium gesungen werden, Anklänge an Klageliedermelodien

der kirchlichen Lamentationen. In diesen uralten jüdischen
Weisen finden wir denselben Aufbau wie im heutigen liturgischen
Choral — das Initium, den aufsteigenden Anfang, den Tenor —
den leitenden Ton —, die Mediante — den Mittelton. Ebenso
überraschend sind Entlehnungen aus heidnisch-hellenistischem
Kultus. In der Nähe von Tralles in Kleinasien wurde auf der Grabsäule

eines sonst unbekannten Seikilos aus der ersten Kaiserzeit
ein Lied mit dem seit Menschengedenken immer wieder bearbeiteten
Thema «Freut euch des Lebens, so lang noch das Lämpchen
glüht» entdeckt, dessen Melodie in der Antiphon bei der Palmweihe
«Hosanna dem Sohne Davids» wiederkehrt. Von einem griechischen
lyrischen Dichter Mesomedes, einem Freigelassenen des Kaisers
Hadrian (117—138) sind drei Hymnen erhalten, deren Melodien
enge Verwandtschaft mit dem Halleluja-Jubel am Pfingstsonntag,
mit dem Kyrie der VI. gregorianischen Messe aufweisen. Das Kyrie



— 109 —

eleison kannte besonders der heidnische Kult des Sonnengottes.
Selbst die neunfache Wiederholung, wie sie in der römischen Messe

gesungen wird, kennen heidnische Kulte. Die älteste christliche
Melodie, die bis jetzt entdeckt worden ist, ist das Bruchstück
eines Hymnus des 3. zum 4. Jahrhundert. Sie wurde in der
ägyptischen Stadt Oxyrhychnos westlich von Kairo gefunden und
bewegt sich in der griechischen Tonart, die dem jetzigen 7. Kirchenton
entspricht.

Charakteristisch für die Kulte der alten Welt war die Sitte,
Lesungen und Gebete mit gehobener Stimme vorzutragen. Die
Stimme blieb auf dem gleichen Ton, ein Tonfall trat nur bei
Satzabschnitten ein, der sich nach dem Wortakzent richtete. Solche
Rezitative können wir als Sprechgesang bezeichnen, der nun auch
auf den christlichen Gottesdienst übertragen wurde. Er eignete
sich dafür besonders auch deshalb, weil dadurch jedes persönliche
Pathos vermieden wurde, da den Lesungen und Gebeten das

subjektive Element abgeht und sie zu ihrem Inhalt die gegebenen
Heilstatsachen haben. Aus Dank für das in Christus gewordene
Heil versammelt sich die christliche Gemeinde, um Gott in Christus
zu verherrlichen und dieses Heiles aufs neue gewiss zu werden.

Reichere Modulationen trugen zur Hervorhebung bestimmter
Stellen der Gebete und Danksagungen bei. Als in Rom am Ende
des 3. Jahrhunderts im Gottesdienst die griechische Sprache durch
das Latein ersetzt wurde, trat der Wortakzent schärfer hervor
und der Sprechgesang wurde noch stärker akzentuiert.

Der also musikalisch abgestufte Sprechgesang heisst Accentus,
weil der Ton sich nach der Betonung in Wort und Satzbau richtet.
Der feierliche Vortrag der Gebete und Lesungen in der Liturgie,
die Präfation und das Vater-unser gehören zum Accentus. Die
Singweise ist sehr einfach, wurde aber bei der Präfation und dem
Vater-unser melodiös bereichert und verfeinert, so dass die Melodien

zum Erhabensten im Kultus geworden sind. Im Gegensatz zum
Accentus steht der Concentus, das Zusammensingen in reicherer
Melodie des Vorsängers, des Chores und der Gemeinde. Zum
Concentus sind alle Gesänge des Chores und der Gemeinde zu

rechnen, die unter dem Einfluss der Psalmodie und alter Melodien
im Laufe der Zeit eine mannigfaltige Ausgestaltung erfahren haben.



— 110 —

Der liturgische Gesang.

Der Verlauf und die Ordnung des Gottesdienstes hat in den
verschiedenen Hauptstädten der alten Kirche mit der Zeit feste
Formen angenommen, die von den kirchlichen Organen der
betreffenden Landesgegenden für verbindlich erklärt oder von den
Landeskirchen eingeführt wurden. Zwei dieser Liturgien, wie diese

Gebilde genannt werden, haben mit einigen Ausnahmen allgemeine
Anerkennung gefunden, für die Kirchen des Ostens die Liturgie
von Konstantinopel und für die des Abendlandes die Liturgie von
Rom. Spricht man von liturgischem Gesang, so versteht man
darunter die Melodien der feststehenden Texte der Liturgie. Die
Liturgie unserer Kirche wie der liturgische Gesang sind
abendländisch — entsprechen also denen der Gemeinde in Rom. Der
Gesang heisst gregorianisch, weil nach der Überlieferung — genau
ist man nicht unterrichtet — Gregor L, Bischof von Rom (604 f
Ordnung in die Singweise seiner Kirche gebracht hat. Er ist aber
weder Schöpfer der Gregorianik noch hat er ihre Entwicklung
etwa abgeschlossen. Der liturgische Gesang in unserer Kirche ist
ebenfalls gregorianisch, nämlich alle Gesänge des Priesters am Altar,
die Responsorien der Gemeinde, der Gesang des Chores und der
Gemeinde, des Requiems, d. h. der hl. Messe für Verstorbene, die
Melodien der Psalmen, der Gottesdienste der Karwoche — ausserdem

enthält unser Gesangbuch noch unter den Liedern einige
Nummern mit gregorianischen Melodien und liturgischen Texten,
so Nr. 60 und die beiden Messen in den neueren Auflagen mit den
Messetexten des Kyrie, des Gloria, des Credo, des Sanctus und des

Agnus im Hochamt. Wir können den Bearbeitern unserer Liturgie
nicht genug dankbar sein, dass durch die Liturgie wie durch den

liturgischen Gesang der katholische Charakter unseres Kultus
gewahrt und die Verbindung mit der alten Kirche festgehalten blieb.

Der liturgische Gesang ist nicht römischen Ursprungs, sondern
er entwickelte sich aus verschiedenen Elementen, die nicht einfach
miteinander verbunden worden sind, sondern die christliche
Gemeinde hat daraus etwas ganz Neues geschaffen. Die schöpferische
Kraft war ihr Glaube an Jesus Christus und der Gedanke der
Liturgie die Verherrlichung Gottes aus Dank für die Erlösung
durch seinen eingebornen Sohn. Der Glaube und die Dankbarkeit
gegen Gott vereinigten die Gemeinde, um von all dem, was sie bewegt
und erfüllt, in aller Einfachheit und Schlichtheit Zeugnis abzulegen.



— Ill —

Wie die Gebete und feierlichen Handlungen dem entsprechen, so
auch der Gesang. Er ist frei von künstlerischer und konzertmässiger
Aufmachung und Effekthascherei, frei von überschwänglicher und
oberflächlicher Sentimentalität. Er ist und bleibt deshalb
einstimmig. Die Sprache ist einfach biblisch, die Texte, die
hauptsächlich der Heiligen Schrift entnommen sind, sind in Prosa gefasst.
So wird der liturgische Gesang zum einfachen, aus der Tiefe des

Herzens hervorquellenden frommen Gebet der andächtigen
Gemeinde. Die Melodien sind einfach, in kein Taktgefüge eingespannt,
sondern sie bewegen sich im freien Rhythmus, die Noten haben
keinen festgelegten Wert, der Text wird gesungen, wie er gesprochen
wird. Die syllabischen Stellen — auf jede Silbe ein Ton — folgen
der Betonung des Wortes — man spricht von einem rezitativen
Rhythmus im Gegensatz zum metrischen, der sich nach dem Wert
der Silben im Versmass richtet. Der Wortakzent ordnet auch die

Notengruppen — Neumen, wenn zwei bis fünf Töne auf eine Silbe
fallen. Die Töne einer solchen Gruppe bleiben stets in Verbindung
miteinander, man redet vom Legatosingen, ein notwendiges
Erfordernis des liturgischen Gesanges. Ausgedehnte Notengruppen
auf eine Silbe heissen Melismen — Melos gleich lyrisches Lied.
Reich an solchen sind die Soli und Chöre des Graduale und des

Halleluja, des Zwischengesanges zwischen Epistel und Evangelium.
In unserer Liturgie sind diese Stücke nur ausnahmsweise üblich.

Die Melodien sind in Tonarten eingefügt, die der Musiktheorie
der alten Welt eigen sind und ins vierte vorchristliche Jahrhundert
zurückreichen. Sie wurden im Mittelalter ausgebaut und sind als
die acht Kirchentöne bekannt. Diese acht Tonleitern sind
diatonisch, sie schreiten in Ganztönen dahin, kennen nur einen
chromatischen Ton h zu 6 im Gegensatz zu den chromatischen
Tonleitern in Dur und Moll, die in halben Tönen auf und niedersteigen.
Je nach der Lage der halben Töne in der Oktav werden die
Tonarten voneinander unterschieden. Sie geben der Melodie ihren
Charakter. Die vier ersten Kirchentöne haben Moll und die vier
folgenden Dur-Charakter. In jeder Tonart haben zwei Töne
besondere Bedeutung, der Grundton oder die Finale und die Dominante,

der herrschende Ton, der Tenor ist der festgehaltene Ton. Die
Melodie bildet ihre Bewegung mit Vorliebe auf der Dominante.
Sie gibt in Verbindung mit der Finale der Melodie den Charakter.
Zu den acht Kirchentönen gesellte sich im frühen Mittelalter der
fremde Ton — tonus peregrinus — orientalischen Ursprungs. Sein



— 112 —

Merkmal ist, dass bei den Psalmen beide Vershälften auf
verschiedenem Tenor gesungen werden. Jeder Vers beginnt ferner
mit dem Initium, wie beim Magnificat, steigt vom Grundton zur
Dominante. Die Diatonik gibt dem liturgischen Gesang den ruhigen,
erhabenen und feierlichen Charakter.

Der liturgische Gesang entwickelte sich mit der reicheren
Ausgestaltung der Liturgie überhaupt, die seit der Duldung und
Bevorzugung der Kirche durch Kaiser Konstantin I. zu Beginn des

4. Jahrhunderts in den Hauptstädten des römischen Reiches

eingetreten war. Vorbildlich wurde die Kirche von Mailand. Mailand
war eine Zeitlang Residenzstadt der Kaiser und konkurrierte mit
Rom. In Mailand wirkte in den Jahren 374—397 als Bischof
Ambrosius, eine edle Gestalt aus altem römischem Patriziergeschlecht.
Er führte die antiphonale Psalmodie und den Hymnengesang ein,
wie er in Kleinasien schon längst eingebürgert war. Kein geringerer
als Augustin berichtet in seinen «Bekenntnissen» darüber. «Damals,
so schreibt er — es war anlässlich der Auseinandersetzungen des

Mailänder Bischofs mit den Arianern — wurde es eingeführt, die
Psalmen und Hymnen nach der Weise der Orientalen zu singen...
Die Einrichtung hat sich bis auf den heutigen Tag erhalten und
ist von vielen, ja von fast allen deinen Herden in andern Ländern
nachgeahmt worden». (Conf. 9, 7.) Jedenfalls wurde die neue Sangesart

in Mailand sorgfältig gepflegt, denn sie hat den feingebildeten
Augustin tief ergriffen. Er schreibt: «Wie musste ich weinen, o

Gott, bei deinen Hymnen und Gesängen, wenn die süss tönenden
Klänge deiner Kirche mich heftig bewegten. Welche Klänge strömten
in mein Ohr; es träufelte wie flüssig geworden deine Wahrheit
mir ins Herz, es entzündete sich darob alsbald die Glut der Andacht,
es flössen die Tränen, und mir war so wohl dabei.» (Conf. 9, 6.)

Besondere, sorgfältige Pflege wurde den Melodien des Propriums
der hl. Messe gewidmet, das heisst den Stücken, die ihrem Text
nach je nach den Sonn- und Festtagen wechseln und die nicht von
der Gemeinde, sondern vom Chor und von Vorsängern vorgetragen
wurden, wie das jetzt noch der Fall ist. Dazu gehören drei Partien,
die ursprünglich Prozessionsgesänge gewesen sind. Der Introitus,
ein Psalm zum Einzug der Geistlichkeit in die Kirche und zum
Altar. Seit dem Mittelalter ist er bedeutend gekürzt, besteht nur
noch aus einer Antiphon, einem Psalmvers und der kleinen Doxologie

— Ehre sei dem Vater usw. Er wird in unserer Liturgie
vom Geistlichen gebetet. Das Offertorium, ursprünglich ebenfalls



— 113 —

ein Psalm zum Opfergang, da die Gemeinde die Gaben zum Altar
brachte, von dem seit dem Wegfall des Opfergangs nur noch die
Antiphon geblieben ist und die in unserer Liturgie vom Geistlichen
gebetet wird. Auch die Communio bestand in einem Psalm zum
Gang der Gemeinde zum Tisch des Herrn. Seit die regelmässige
Kommunion der Gemeinde in der Messe aufgehört hat, wird der
Psalm weggelassen und nur noch die Antiphon gesungen. In unserer
Liturgie ist auch die unterdrückt. Besonders melodiös sind die
gesanglichen Teile zwischen Epistel und Evangelium, das Graduale,
das Halleluja, der Tractus; an Busstagen wird das Halleluja durch
den Tractus — ein Lied ohne Einschiebsel — ersetzt. Die Texte
reichen in das 5. Jahrhundert zurück, was aus der benützten
lateinischen Übersetzung ersichtlich ist. In unserer Liturgie werden
diese Stücke nur in der Auferstehungsfeier und im Requiem
gesungen. Die Melodien, meist von Solosängern vorgetragen, sind
besonders reich an Melismen, die häufig auf unbetonte und
Endsilben fallen, sie kommen also für die Messfeier in der Landessprache
kaum in Betracht, sind ganz auf das Latein eingestellt und mussten
der deutschen Sprache angepasst werden.

Einfacher sind die Melodien zum Ordinarium, d. h. zu den
Teilen der Messfeier, deren Text unveränderlich ist, zum Kyrie,
Gloria, Credo, Sanctus-Benedictus und Agnus. Sie zeichnen sich
durch Einfachheit und Kürze aus, weil sie ursprünglich als Sprechgesang

der Gemeinde sich aus Rezitativen entwickelt und erst im
Mittelalter mannigfaltige Modulationen erhalten haben, seit sie

ausschliesslich vom Chor gesungen wurden. Das Kyrie eleison ist ein

alter, volkstümlicher Bitt- und Gebetsruf. Er kommt im A. und
N. T. vor. So haben z. B. die zehn Aussätzigen den Herrn um Hilfe
angerufen. Auch die heidnischen Kulte kannten ihn, besonders
den Sonnenkult, der zur Zeit des ersten Christentums im römischen
Reich am weitesten verbreitet war. In diesem Kult sangen Kinderchöre

in den Litaneien das Kyrie, im Glauben, dass die Gottheit
dem Ruf aus Kindermund eher Gehör schenke. Nach den schon

erwähnten christlichen apostolischen Konstitutionen ums Jahr 380

betete der Diakon für die verschiedenen Stände, die jeweilen von
einem Kinderchor und der Gemeinde mit «Herr erbarme dich»

beantwortet wurden. In Rom beschränkte man sich auf das Kyrie,
dem später das Christe eleison beigefügt und das seit dem 9.

Jahrhundert neunmal wiederholt wird. Dass dieser Bittruf im christlichen

Kult sehr alt ist und sehr volkstümlich war, ist daraus



— 114 —

ersichtlich, dass er in der lateinischen Messfeier in griechischer
Sprache beibehalten wurde. In unserer Liturgie wurde die schöne

christliche Sitte in der Weise erneuert, indem es durch drei
Gebetsaufforderungen ergänzt wurde, auf die die Gemeinde mit «Herr
erbarme dich unser» antwortet.

Ein durch das Alter und den Inhalt ehrwürdiger Teil der
Liturgie ist das Gloria, der Lobgesang der Engel, der Hymnus
angelicus (Luk. 2, 14 ff.), der durch den Lobpreis der hl. Dreifaltigkeit

ergänzt worden ist und die grosse Doxologie genannt wird.
In dieser Verherrlichung des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes finden sich Stellen aus dem Evangelium Joh. 1, 29, «Lamm
Gottes», aus den Psalmen «Du allein der Allerhöchste» (83, 19), aus
den ältesten Liturgien «Wir sagen dir Dank», aus dem Gebet des

Märtyrerbischofs Polykarp (158*)*) «Wir loben dich, wir preisen
dich». In der Schrift «Über die Jungfräulichkeit», die dem hl.
Athanasius zugeschrieben wird, erscheint es als Morgengebet und in den

Apostolischen Konstitutionen als Morgenhymnus. In der Messfeier
wurde es ursprünglich nur an Weihnachten gesungen, die Priester
durften es nur an diesem Tag singen, während es eine Auszeichnung
der bischöflichen Messe blieb und erst seit dem 12. Jahrhundert
allgemein im Gebrauch ist. In den Busszeiten des Kirchenjahres
im Advent und in der Fastenzeit wird es nicht rezitiert.

Das Credo — eine Zusammenfassung von Beschlüssen der
beiden ersten allgemeinen Konzilien von Nizaea des Jahres 325

und von Konstantinopel des Jahres 371 — erscheint im 5.

Jahrhundert in der Liturgie des Morgenlands, im Abendland zuerst
in Spanien durch Beschluss der Synode von Toledo 589 mit dem
Zusatz des Filioque, bald auch in Frankreich und Deutschland.
In die römische Messe wurde es auf Anregung Kaiser Heinrichs II.
1014 aufgenommen. Dass das Sanctus zu den ältesten und
allgemein verbreiteten Bestandteilen gehört, davon haben wir schon

gesprochen, erweitert wurde es durch das «Benedictus» aus dem
Propheten Ez. 3, 12, und dem «Hosanna» aus Ps. 118, 26, besonders
volkstümlich geworden als Huldigungsruf des Volkes beim Einzug
Jesu in Jerusalem, Matth. 21, 9 ff. Es wurde von der Gemeinde

gesungen, so nach den Apostolischen Konstitutionen, deshalb waren
die Melodien ursprünglich sehr einfach. In mehreren Liturgien
wurde beim Brotbrechen ein Gebet gesprochen, das in der römischen
fehlte. Der römische Bischof Sergius (701) vermisste es, als Grieche
von Geburt, sehr. Er führte das Agnus dafür ein, das so lange wieder-



— 115 —

holt wurde, bis alles Brot gebrochen war. Eine dreimalige Wiederholung

wird im 9. Jahrhundert bezeugt, die Bitte «Gib uns den
Frieden» wurde im 11. Jahrhundert in Tagen schwerer kriegerischer
Bedrängnis beigefügt.

Seit dem 7. Jahrhundert wurde das gesangliche liturgische
Gut treu gehütet und der Text in Chorbüchern gesammelt. Die
ältesten Handschriften, die noch vorhanden sind, stammen aus
dem 9. Jahrhundert, überliefern aber keine Melodien. Erst hundert
Jahre später tauchen Notenzeichen auf. Sie bestehen aus Strichen,
Punkten, Häckchen, die das Steigen, Fallen der Töne anzeigen
und die den auswendig vortragenden Sängern mit der Hand
angedeutet wurden, deshalb heissen sie Winke oder Neumen. Die
Notenschrift selbst stammt aus dem Osten, wurde zuerst auf einer
Linie geschrieben, erst Guido von Arezzo wandte um 1055 vier
Notenlinien an, um die Tonhöhe zu markieren. Seit dem 12.
Jahrhundert begann man die Neumen in quadratische Punkte
umzuwandeln, was dann später zur Quadratschrift der Noten geführt
hat. Die vier Notenlinien sind nur für diatonische Tonverhältnisse
eingerichtet.

Die liturgische oder gregorianische Sangesart verbreitete sich
rasch über das ganze Abendland. Sie wurde in besonderen Sängerschulen

gepflegt. Berühmt wurde diejenige von Metz, die Bischof
Chrodegang 742—760 eingerichtet hatte. Grosse Verdienste erwarb
sich besonders Kaiser Karl der Grosse (814 *)*) um den Kirchengesang.

Er suchte insbesondere das Volk zur praktischen Ausübung
desselben anzuregen und machte Anregungen, dass die Gemeinde

ausser den Responsorien das Kyrie, Gloria, Sanctus sang. Auch
der Sohn Karls, Kaiser Ludwig der Fromme, wirkte im selben
Sinn. Mit welchem Erfolg wissen wir nicht. Jedenfalls scheiterten
die Versuche an der lateinischen Sprache, die von der breiten
Masse des Volkes immer weniger verstanden wurde. Sängerschulen
wurden eifrig gefördert. Solche entstanden in Aachen, Trier, Fulda,
Hirsau, Reichenau, St. Gallen. Die berühmteste wurde die von
St. Gallen, welches Kloster um die Wende des 9. Jahrhunderts
eine Blütezeit erlebte. Wir erinnern an den Kelten Möngal, den

Zürcher Raspert, an Notker Balbulus (der Stammler) (912 f).
Eine neue Art der Gesangskunst, die von Frankreich her kam,
wurde besonders in St. Gallen unter Führung Notkers gepflegt.
Den langen Tonreihen — Melismen — des Graduale und Halleluja,
wurden Texte in Prosa unterlegt, unter jeden Ton eine Silbe. So



— 116 —

entstanden die Sequenzen, Tonfolgen, syllabische Gesänge mit
packendem Inhalt, da die Dichter es verstanden, ihre persönliche
Frömmigkeit in ergreifende Form zu fassen. Notker werden 41

Sequenzen zugeschrieben. In andern Klösternfanddiese DichtungNach-
ahmung, bekannt wurden Godeschalk in Limburg (1098 f Hermann
Contractus in Reichenau (1054 f), Wipo von Burgund (1048 f Die
Zahl der Sequenzen ging in die Tausende, sie wurden nicht nur in
der Messe gesungen, sondern auch im Stundengebet und in Andachten
aller Art. Bei der Reform des Messbuches liess Papst Pius V. 1570

nur noch fünf stehen. Zwei finden sich in unserer Liturgie: die

von Wipo von Burgund verfasste Ostersequenz «Victimae paschalis»
als Nr. 144 a in der neuen Auflage des Gesangbuches, das ernste
und aufrüttelnde «Dies irae» im Requiem von Thomas von Celano

(1250 f) Nr. 234. Die übrigen drei sind inStrophenformumgearbeitet ;

die Pfingstsequenz «Veni Sancte spiritus» Nr. 159: «Komm heiliger
Geist auf uns herab», «Lauda Sion» für Fronleichnam von Thomas

von Aquin Nr. 86, « Stabat mater dolorosa» für das Sieben-Schmerzenfest

von Jakoponi (1306 f) Nr. 124: «Stand die Mutter voller
Schmerzen». — Eine zweite Schöpfung dieser Zeit sind die Tropen
— ebenfalls syllabische Gesänge, melodische und textliche
Erweiterungen und Erklärungen der Gesänge des Ordinariums, die sich
bis ins 16. Jahrhundert erhalten haben, um dann wieder zu
verschwinden. Ihr Urheber war Tutilo von St. Gallen (915 f).

Neue Melodien entstanden im Mittelalter zu den Messgesängen,
im 11. Jahrhundert die erste zum Credo, zahlreiche Halleluja,
Antiphonen, Responsorien. Bald trat ein Verfall des liturgischen
Gesangs ein, die Mehrstimmigkeit drängte ihn immer mehr zurück.
Der Humanismus besass ein gewisses Verständnis dafür, sammelte
das Vorhandene, empfand es aber aus dem lateinischen Sprachgefühl

heraus als Barbarismus, dass auf unbetonten und Endsilben
lange Tonreihen standen. Man begann zu reformieren, die
ausgedehnten Melodien zu kürzen oder auf betonte Silben zu verlegen.
Die Arbeit wurde aber nicht konsequent durchgeführt. In diesem
Sinn erfolgte eine Ausgabe des Messbuches die «Medicaea», die
im Jahre 1615/16 in der Buchdruckerei der Medici in Rom
erschienen ist. Diese Ausgabe erhielt offiziösen Charakter. Im 19.
Jahrhundert ging man auf die alten Handschriften zurück und strebte
eine Reform an mit dem Erfolg, dass Papst Pius X. 1904 und 1905
durch Erlasse eine neue Ausgabe der Choralbücher veranlasst hat :

die «Vaticana». Über die Art, wie die Gregorianik zu singen ist,



— 117 —

bestehen in der römischen Kirche besonders bezüglich des Rhythmus

verschiedene Auffassungen. Diese Dinge berühren uns nicht
stark, zumal die Proprienstücke sich in unserer Liturgie nicht
eingebürgert haben und viele Melodien für Übersetzungen der Texte
in der Landessprache sich nicht eignen würden. Dagegen lassen
sich die Melodien der Psalmen und der einfachen Messgesänge
sehr gut mit der deutschen Sprache vereinbaren, so dass sie sich

gut als Sprechgesang vortragen lassen und berufen sind, liturgisches
Gut der Gemeinde zu werden.

Das römische Kyriale enthält 18 liturgische Messen ohne Credo,
für das nur vier Melodien vorhanden sind, ausserdem noch 11

einzelne Kyrie, drei Sanctus und zwei Agnus. Wie schon erwähnt,
waren die Melodien bis zum 11. Jahrhundert sehr einfach, wurden
melodiöser, seit sie der Chor der Sänger an Stelle der Gemeinde

ganz übernommen hatte. In der christkatholischen Kirche werden
die liturgischen Gesänge der Gemeinde durch einstimmige
gemeinschaftliche Lieder und durch mehrstimmige des Chores, an
Festtagen auch durch durchkomponierte mehrstimmige Messen — Ordi-
nariumsstücke — ersetzt, doch werden diese auch einstimmig in
gregorianischer Weise gesungen.

Die Hymnen.

Der Apostel erwähnt in den Briefen an die Kolosser und an die

Epheser ausser dem Psalmengesang Hymnen. Solche sangen nach der

Apg. 16, 25 Paulus und Silas im Gefängnis zu Philippi. Der Hymnus
war schon den alten heidnischen Kulten eigen. Man bezeichnete
damit einen von einem Chor vorgetragenen und gewöhnlich von
der Kithara begleiteten Preis- und Lobgesang in lyrischen Versen
auf einen Helden oder eine Gottheit. Man vermutet in einigen
Schriften des N. T. Anklänge und Zitate aus christlichen Hymnen.
Im Epheserbrief 5, 14 schreibt Paulus: «Daher heisst es: Wach
auf, der du schläfst, und steh auf von den Toten, so wird Christus
dir als Licht aufgehen.» Wie ein Hymnus lautet die Stelle l.Tim.
3, 16: «Und anerkanntermassen gross ist das Geheimnis der
Frömmigkeit: Der geoffenbart worden ist im Fleisch, als gerecht
erwiesen im Geist, erschienen ist den Engeln, gepredigt unter den

Heiden, geglaubt in der Welt, hinaufgenommen in Herrlichkeit.»
Ebenso ist die Stelle 2.Tim. 2, 11 ein Zitat: «Zuverlässig ist das

Wort:



— 118 —

Denn wenn wir mitgestorben sind,
werden wir auch mitleben;
wenn wir ausharren, werden wir mitherrschen.
Wenn wir verleugnen, wird er auch uns verleugnen;
wenn wir untreu werden, bleibt er treu;
denn er kann sich selbst nicht verleugnen.»

Führen wir noch aus zahlreichen Stellen der Offenbarung zwei

Beispiele an, 1, 4 ff.
«Gnade sei euch und Friede von dem, der ist und der war

und der kommt und von den sieben Geistern, die vor seinem

Thron sind, und von Jesus Christus, dem treuen Zeugen, dem
Erstgebornen der Toten und dem Herrscher über die Könige der Erde.
Dem, der uns liebt und uns durch sein Blut von unsern Sünden
erlöst hat und uns zu einem Königreich, zu Priestern für Gott,
seinen Vater, gemacht hat, ihm gebührt der Ruhm und die Kraft
in alle Ewigkeit.»

Der Hymnus zum Preis Gottes 15, 3 ff.: «Und sie sangen das

Lied des Mose, des Knechtes Gottes und das Lied des Lammes:
Gross und wunderbar sind deine Werke, Herr, allmächtiger

Gott; gerecht und wahr sind deine Wege, König der Völker. Wer
sollte nicht fürchten, Herr, und preisen deinen Namen Denn du
bist allein heilig; denn alle Völker werden kommen und von dir
anbeten, weil deine gerechten Taten offenbar geworden sind.»

Hymnen sind das «Magnificat» aus Luk. 1, 46 ff., das
«Benediktus» aus Luk. 1, 68 ff. und das Gebet des greisen Symeon aus
Luk. 2, 25—32, die in das Stundengebet der Gemeinde — Morgengebet,

Vesper und Abendgebet — aufgenommen sind.

Die Hymnen waren in der alten Kirche zum Teil sehr beliebt,
stiessen aber auch auf Widerstand, weil vor allem häretische
Führer sich durch Hymnendichtung ausgezeichnet haben, um ihre
Sondermeinungen zu verbreiten. Sie wurden in gebundener und
ungebundener Sprache gedichtet. Beispiele von Hymnen der Liturgie

sind das «Gloria» und das «Te Deum». Sie verherrlichen Gott
und preisen die Heilstat, die uns durch seinen Sohn geworden ist.
Die alttestamentlichen Psalmen unterscheiden sich von ihnen
dadurch, dass sie nicht nur Gott loben, sondern dass sie sich auch mit
den Bedürfnissen und Nöten des Menschen befassen. Ihre ursprüngliche

Heimat ist die östliche Kirche. Ihr Rhythmus beruht auf der
Silbenzahl und dem Wortakzent. Die Dichter waren zugleich Kom-



— 119 —

ponisten. Die musikalische Produktion ist oft ursprünglich das erste.
Sie bestehen aus 20 bis 30 gleich gebauten Strophen und schliessen
stets mit der kleinen Doxologie. Origenes berichtet von Hymnen
zur Anbetung Gottes und seines eingebornen Sohnes. Er dachte
wohl an solche, die sein Lehrer Clemens von Alexandrien um 215

gedichtet hatte. Genannt seien aus der grossen Zahl der Dichter bloss

Gregor vonNacianz (*)* 387), von dem zwölfüberliefert sind, Johannes
von Damaskus (f ca. 754), der Dichter des syrischen Sprachgebiets
Ephräm der Syrer (*f* 373). Ihre Hymnen werden zum Teil heute noch
im Osten gesungen. Vom Osten her ist der Hymnus in der abendländischen

Kirche bekannt geworden. Ein Vermittler war
hauptsächlich Hilarius, Bischof von Poitiers, der in den Jahren 356—360
in Kleinasien in der Verbannung lebte. Er hat nach seiner Rückkehr
den Hymnengesang in seiner Kirche eingeführt. Noch grösseres
Verdienst um dessen Verbreitung im Westen hat sich der Bischofvon Mailand

Ambrosius erworben. Beide haben selbst gedichtet und ihre
Dichtungen in das Stundengebet eingefügt. Da sie für den Gemeindegesang

bestimmt waren, sind sie der Form und dem Inhalt nach
viel einfacher und schlichter gebaut als die des Morgenlandes, aber
trotzdem als Zeugnisse christlichen Glaubens von hohem Schwung
und tiefem Inhalt. Sie sind in regelmässigem Wechsel von langen
und kurzen Silben nach antiker Weise gesetzt. Das Metrum sind der
jambische ü—u— und der trochäische — u —ü Dimeter, herrschend
wurde allmählich der Versakzent, der Wortakzent ist nur in
beschränktem Mass berücksichtigt, auch der Reim wurde teilweise

angewandt.
Beispiele urchristlicher Hymnen in Prosa sind das «Gloria»

und das «Te Deum». Das «Te Deum» wird unrichtigerweise
Ambrosius zugeschrieben. Es scheint älter zu sein und vom Bischof
Niketas von Themesia in Dazien (410 *j*) bearbeitet worden zu sein.

Von abendländischen Dichtern ist zunächst Ambrosius zu nennen.
Von den 48 Hymnen, die ihm zugeschrieben werden, sind nur
vier unbestritten. Unter ihnen: «Veni redemptor gentium», Nr.93
unseres Gesangbuches: «Komm, Heidenheiland, starker Held.»
Zugeschrieben wird ihm das Morgenlied: «Jam lucis orto sideris»,
Nr. 38: «Die Nacht ist hin, der Tag bricht an.» Der bedeutendste
christliche Dichter des Altertums ist Aurelius Prudentius Clemens

(405 f), Statthalter einer spanischen Provinz unter Kaiser
Theodosius. Von Bedeutung ist der Bischof von Poitiers, Venantius
Fortunatus (ca. 600 f), besonders bekannt durch den prächtigen



— 120 —

Passionshymnus «Vexilla regis prodeunt», «Des Königs Fahne
schwebt empor», Nr. 123 unseres Gesangbuches. Dem römischen
Bischof Gregor I. (604 f wird der Hymnus «Creator alme siderum»
für die Adventszeit, «O Bringer alles Lichtes du», Nr. 94 unseres
Gesangbuches, zugeschrieben. Die Hymnen wurden besonders im
Stundengebet gesungen. Das erste hat der Stifter des Benediktinerordens,

Benedikt von Nursia, herausgegeben.

Schöpferisch tätig waren auf diesem Gebiet im 7. und 8.

Jahrhundert die Mönche der Iroschotten und der Angelsachsen, an
ihrer Spitze Columba (597 f), der Gründer des Klosters Jona in
Schottland. Zu dieser altirischen Dichtung gehört der Hymnus
«Sancti venite, Christi Corpus sumite», aus dem Antiphonarium
Benchoviense in der Provinz Ulster, aus dem 8. Jahrhundert, dem

Nr. 81 zugrunde liegt: «Kommet, ihr Heiligen».
Eifrige Pflege fand die kirchliche Poesie im Zeitalter der karo-

lingischen Renaissance 768—887. Karl der Grosse hat selbst
anregend gewirkt. Die Dichter lebten am königlichen Hof und in
Klöstern, am Hof Paulus Diaconus (f 798), Paulinus von Aquileia
(t 802), Theodolt (f 821), in Klöstern Hrabanus Maurus (f 856),
Walafried Strabo auf Reichenau (f 849), Gottschalk (f 869) u. a.

Rhabanus Maurus ist Verfasser des herrlichen Pfingsthymnus «Veni
creator Spiritus», «Komm, Schöpfer Geist», Nr. 158 unseres Gesangbuches.

Nach dem Tod Karls des Kahlen und Ludwigs des Deutschen
(876) trat ein Niedergang des kulturellen Lebens ein, viele Kulturstätten

wurden durch barbarische Einfälle zerstört, die Folge war
eine Vernachlässigung der religiösen Dichtung, nur wenige Klöster
pflegten die alte Überlieferung, an erster Stelle das Kloster St. Gallen
— die Blütezeit der Sequenzen. Einen Übergang bildete die
Herrschaft der Ottonen 936—1056 zu einem Aufblühen der Kultur seit
dem 11. Jahrhundert. Sie erhielt reiche Anregung durch
Reformbestrebungen in den Klöstern und vor allem durch die Kreuzzüge.
In der Poesie wurden neue Richtungen eingeschlagen — äusserlich
indem der Reim sie zu beherrschen anfing —, noch viel wichtiger
wurde der Durchbruch persönlicher religiöser Empfindungen und
Erfahrungen in den Dichtungen. Die Betrachtung des Leidens und
Sterbens des Herrn erfüllte die Gemüter wohl unter dem Eindruck
der grossen Katastrophen, die damals die Völker heimsuchten.
In subjektiven frommen Andachtsübungen, aber auch in der Kunst,
in der Malerei, Bildhauerei und Poesie, trat in den Mittelpunkt



— 121 —

der leidende und sterbende Heiland, nicht mehr der glorreiche
Sieger über Tod und Hölle, das Kreuz erscheint nicht mehr als

Symbol des Sieges, sondern als das des Duldens und Leidens. Diese

Passionsstimmung fand symbolisch ihren Höhepunkt in der
Überführung der Dornenkrone des Herrn in die Sainte Chapelle in Paris,
das herrlichste Baudenkmal gotischer Kunst, durch König Ludwig

IX. (1220—1270). So trat der Fromme zum leidenden und
sterbenden Herrn in persönliche Beziehung, hier stand er ihm mit
seinem Trost menschlich nahe, aber er fühlte sich auch zu den
heiligen Gestalten hingezogen, die mit dem Herrn zusammengelebt,
Zeugen seiner irdischen Erscheinung* gewesen sind, zur Heiligen
Familie, zu den Hirten auf dem Felde, den Weisen aus dem Morgenland,

zu Johannes dem Täufer, den Jüngern des Herrn, vor allem
zur jungfräulichen Mutter des Herrn, von der Verkündigung bis zu
ihrem erschütternden Schmerz unter dem Kreuz. Dieses menschliche
Nahekommen des Herrn und seiner Umgebung schuf nicht nur
herrliche Kunstwerke der Malerei, sondern auch fromme
Dichtungen, weniger mehr in Hymnen, sondern in religiöser Lyrik.
Waren bis jetzt in den Hymnen die grossen Heilstatsachen Gegenstand

der Dichtung und traten die heiligen Gestalten neben Gott,
dem Vater, und Jesus, seinem eingebornen Sohn, kaum in den

Vordergrund der Dichtung, wurden sie jetzt Hauptgegenstand der

Hymnen — diese verschwanden mehr und mehr und wurden durch
das geistliche Lied in lyrischer Form abgelöst, das der Verehrung
der Mutter Gottes und der Heiligen gewidmet wurde. Die bekanntesten

Dichter sind der Meister des Marienliedes Petrus Damiani

(t 1073), der tief fromme Bernhard von Clairvaux (f 1153), der

schwungvolle Dominikaner Thomas von Aquin (f 1274), der
schlichte Franziskaner Bonaventura (f 1274), Jacopone da Todi

(t 1306) und andere. Tief ergriffen stehen wir vor den Kunstwerken
dieser Epoche, aber auch viele der Dichtungen vermögen zu uns
zu sprechen. Bernhard von Clairvaux wird das «Salve caput
cruentum», «0 Haupt voll Blut und Wunden» in der ergreifenden
Umdichtung von Paul Gerhardt, Nr. 130 unseres Gesangbuches,

zugeschrieben, ferner der Hymnus «Salve mundi salutare» ebenfalls

von Gerhardt umgedichtet: «Sei mir tausendmal gegrüsst», Nr. 132,

und Thomas von Aquin ist der Verfasser des «Pange lingua»,
Nr. 85, in der Übertragung von F. S. Kohlbrenner. Ausserdem
enthält unser Gesangbuch noch folgende mittelalterliche Hymnen
in neuerer Umformung, Nr. 80 «O esca viatorum», «O heiige

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944. 9



— 122 —

Seelenpein»,Nr. 125«Crux ave benedicta»,«0 du hochheilgesKreuze»
und Nr. 138 «0 quam moestus cordis aestus», «Jesu, lass zu deinen
Füssen».

Das Kirchenlied bis Ende des 15. Jahrhunderts.

Unter geistlichen Liedern versteht man strophisch gegliederte
religiöse Gesänge in lyrischer Form. Es sind Dichtungen in der
Landessprache als persönliche Zeugnisse des Bekenntnisses und
der religiösen Erfahrung der Gläubigen ohne Rücksicht auf die

Liturgie. Erst allmählich sind sie in die Liturgie übergegangen,
Die Entstehung solcher Lieder in deutscher Sprache — nur von
solchen ist im folgenden die Rede — reicht in das 9. Jahrhundert
zurück. Seit den Versuchen Kaiser Karls des Grossen, das Volk
im Gottesdienst zum Singen anzuhalten, war besonders das Kyrie
eleison volkstümlich geworden. Es war dem Volk aus der Messe

und der Litanei vertraut. Die Litanei wurde in der Liturgie, in
Andachten, bei Prozessionen, auf Wallfahrten, bei Begräbnissen,
selbst auf dem Schlachtfeld mit dem wiederholten Kyrie eleison

gesungen. Das Volk liebte es, diesen Gebetsruf in ausgedehntem
Jubilieren ausklingen zu lassen. Nach und nach bürgerte sich die
Sitte ein, den Jubeltönen Texte in der Landessprache — auf jeden
Ton eine Silbe — unterzulegen, die in Strophen zusammengefasst
wurden. Jede Strophe wurde dann mit Kyrie eleis geschlossen,
in der Folge wurden solche Gesänge kurzweg Leisen genannt.

Auf die höchst interessante weitere Entwicklung des
religiösen Liedes können wir nicht eingehen, müssen uns auf einige
Andeutungen beschränken. Bald wurden auch lateinische Hymnen
und Sequenzen in Liedform in die deutsche Sprache übertragen.
Die Begeisterung, die das Volk für das Ziel der Kreuzzüge erfasst
hatte, förderte die religiöse Poesie. Neue Elemente brachten die
Minne- und Meistersänger hinzu, ferner die fahrenden Studenten.
Ebenso eifrig pflegten die Geissler oder Flagellanten, die in
Bussstimmung die Lande durchzogen, das Lied. Der Höhepunkt der
Blütezeit fällt in das 14. Jahrhundert. Besonders beliebt wurden
die sogenannten Mischlieder aus Latein und Deutsch, Volkslieder
wurden in geistliche Lieder, die sogenannten Kontrafakta oder
Parodien, umgesetzt. Besondere Singschulen für das weltliche und
geistliche Lied entstanden. Anregend wirkten die Weihnachts-,
Passions- und Osterspiele. Die Melodien entnahm man liturgischen
Motiven, aber auch auf Melodien des Volksliedes wurden geistliche



— 123 —

Gesänge gedichtet. Das Volk wurde dafür gewonnen, dass die
alten Kirchentonarten aufgegeben wurden und in Dur und Moll
gesungen wurde, was dem allgemeinen Empfinden mehr entsprach.
Die Erfindung der Buchdruckerkunst trug zur Popularisierung viel
bei, auf Blättern und in Gebetbüchern wurde die Kenntnis der
Verse verbreitet. Die Lieder wurden in der Kirche in Andachten
gesungen, aber auch bei allen öffentlichen Anlässen, wie einst das

Kyrie, selbst in die Messliturgie drangen sie ein, vor und nach
der Predigt, aber auch nach dem Graduale und bei andern Stellen
der Messe wurde in der Landessprache gesungen. Es gab Bischöfe,
die das zuliessen, während andere den lateinischen Gesang nicht
verdrängen liessen, wiederholt haben Synoden entschieden, während
des Amtes dürfe nur lateinisch gesungen werden. Aus allen
Jahrhunderten lassen sich Zeugnisse für die Beliebtheit des Gesangs
in der Landessprache herbeibringen. Im 15. Jahrhundert ist das

geistliche Lied in Versbau und Melodie selbständig geworden. Ein
Laufenburger, der Dekan von Freiburg i. B., Heinrich von Loufen-
berg ("f* 1460), hat den Typus des Liedes geschaffen, der im folgenden
Jahrhundert für Luther vorbildlich geworden ist. Wie verbreitet
das Lied im Mittelalter gewesen ist, gibt die grosse Zahl der heute
noch bekannten Lieder dieser Zeit zu erkennen. Sie beträgt am
Ende des 15. Jahrhunderts 1448, eine bedeutende Zahl, wenn auch
nicht alle im Gottesdienst verwendet worden sind.

Die ältesten Kirchenlieder sind unwiederbringlich verloren. Aus
dem Jahre 973 besitzen wir eine Notiz, dass bei der Erhebung
des ersten Bischofs in Prag die Geistlichen das «Te Deum» und
der Herzog und die Grossen des Landes das «Kyrie» gesungen
haben: «Christe kinado (gnädig), Kyrie eleison und die Heiligen
helfant uns. Kyrie eleison.» Eines der ältesten Lieder ist das Oster-
lied, das im Anschluss an die Ostersequenz entstanden ist, und
das lautet:
Christ ist erstanden von der Marter allen,
des sollen wir alle froh sein, Christus soll unser Trost sein.

Kyrio leis.
War er nit erstanden, die Welt, die war zergangen,
seid das er erstanden ist, so loben wir den Herren Jesus Christ.
Alleluia, alleluia, des sollen wir alle froh sein, Christ soll unser Trost
Kyrio leis. (sein.

Vgl. dazu Nr. 144 c in der neuesten Auflage unseres Gebet-
und Gesangbuches.



— 124 —

Gottfried von Strassburg (f 1210), ein berühmter Prediger
seiner Zeit zitiert das Pilgerlied:

In Gottes Namen fahren wir,
Seiner Gnaden begehren wir,
Verleih uns die aus Gütigkeit.
0 heilige Treyfaltigkeit.
Kyrie eleison.

Ein ebenso berühmter Wanderprediger der Franziskaner, Bertold

von Regensburg (f 1272), führt in einer seiner Predigten ein

Pfingstlied an:
Nu bitten wir den heiligen Geist

um den rechten Glauben allermeist,
dass er uns behüte an unserm Ende
wenn wir heimfarn aus diesem Elende

Kyrio leis.

Zu dieser Strophe hat Luther drei weitere gedichtet.

Bekannt ist das Mischlied der Weihnachtszeit:
In dulci jubilo. Nun singet und seid froh,
Unsers Herzens Wonne leyt in praesepio
und leuchtet als die Sonne matris in gremio
Alpha es et Oo.

Diese Strophe wurde später durch weitere ergänzt und die
lateinischen Ausdrücke wurden durch deutsche ersetzt. In dieser

Fassung wird das Lied heute noch in protestantischen Kirchen
gesungen.

Eine typische Leise des 14. Jahrhunderts lautet:
Gelobet seist du Jesu Christ, dass du Mensch geboren bist
Von einer Jungfrau, das ist wahr, des freuet sich der Engel
Kyrio leis. (Schar.

Diese Strophe ist die erste des Weihnachtsliedes Nr. 102

unseres Gesangbuches, nur ist dort das Kyrio leis durch Halleluja
ersetzt. Die folgenden Strophen hat Luther ergänzt. Die Melodie
wird um 1370 erwähnt.

Der reformatischen Zeit gehören noch einige Lieder unseres
Gesangbuches an: Nr. 103: «Es ist ein Reis entsprungen», aus dem
15. Jahrhundert, der Tonsatz nach Praetorius, f 1621. Andere
Lieder aus dieser Epoche, auf die wir noch zu sprechen kommen,



— 125 —

sind spätere Umarbeitungen, wie ja alle älteren Lieder umgearbeitet
und modernisiert sind, um sie der heutigen Gemeinde singbar zu
gestalten.o

Das protestantische Kirchenlied.

Das Kirchenlied ist keine Neuschöpfung des Protestantismus,
es hat aber durch ihn einen nachhaltigen Aufschwung erfahren.
Aber das ist nicht von heute auf morgen geschehen. Zwingli hat
das Lied und die Orgel aus der Kirche verbannt, und Calvin wollte
nur die Psalmen zulassen. Auch in Zürich sind bis Ende des 18.
Jahrhunderts nur Psalmen gesungen worden. Dagegen hat Luther dem
Lied einen bleibenden Platz in der Liturgie angewiesen, und das
Luthertum hat ihm zum vollen Durchbruch verholfen. Luther
stellte das Kirchenlied in den Dienst seiner Bestrebungen, es sollte
ein Mittel sein, um dem gewöhnlichen Mann das Wort der Heiligen
Schrift und der Liturgie beizubringen. Er dachte gar nicht daran,
die lateinische Sprache vollständig durch die deutsche zu ersetzen
und die lateinische Messe gar abzuschaffen. Sie sollte besonders
in grossen Kirchen, wo Kirchenchöre vorhanden waren, in der
alten Form bleiben, wenn er ihr auch einen andern Inhalt gegeben
hatte. Er wünschte, dass neben dem bisherigen lateinischen Gesang
nach dem Graduale, zum Sanctus und Agnus deutsche Lieder
eingeschoben werden. Das blieb auch nach der Einführung der
deutschen Messe so. Die lutherische Bekenntnisschrift «Augustana»
hält in Art. 24 an der lateinischen Messe fest mit der Einschränkung,
dass dem lateinischen Gesang da und dort deutscher beigefügt
werde. Bis ins 18. Jahrhundert gab es lutherische Kirchen, in
denen die lateinische Messe gefeiert wurde. Ebenso wurden Altar,
Kreuz, Leuchter, Messgewänder beibehalten. Die letzteren fielen
erst zur Zeit der Aufklärung endgültig dahin. In seinen musikalischen

Bestrebungen standen Luther eine Anzahl verständnisvoller
Mitarbeiter zur Seite, sein Ratgeber in diesen Dingen war Johann
Walther (1570 f). Die Arbeit, die in der Kirche seit langem schon

begonnen war, wurde jetzt eifriger fortgesetzt. Alte Kirchenlieder
wurden übernommen oder umgearbeitet, Hymnen und Sequenzen
übersetzt, Kontrafakte und neue Dichtungen entstanden. Die
Motive zu den Melodien wurden der Gregorianik und dem Volkslied
entlehnt. Die Zahl dieser Lieder war anfänglich nicht gross. Das
erste Gesangbuch, das Walther 1524 herausgab, enthält 30 deutsche
und einige lateinische Nummern. Es war nicht für die Gemeinde,



— 126 —

sondern für den Chor gedacht, die Lieder waren in drei- und
vierstimmigem Satz geschrieben. Ein neues Buch, das 1545 von
V. Babst erschien, enthält 50 Lieder. Luther selbst hat Kontrafakte

gedichtet. Seinem Weihnachtslied «Vom Himmel hoch, da
komm ich her» liegt ein weltliches Kränzellied zugrunde: «Aus
fremdem Lande komm ich her». Es wurde ursprünglich nach der
alten weltlichen Melodie gesungen. Ein bekanntes Beispiel eines

Kontrafaktes ist die Umarbeitung des Volkslieds «Innspruck, ich
muss dich lassen», zu dem H. Isaak die Melodie komponiert hatte,
in das Kirchenlied «0 Welt, ich muss dich lassen» von J. Weisse.
Lied und Melodie waren so populär, dass sie P. Gerhardt zum
ergreifenden Passionslied Nr. 131 angeregt haben: «OWelt, sieh hier
dein Leben». Ausser seinem bekannten: «Nun ruhen alle Wälder»,
Nr. 41, werden auf diese ursprünglich weltliche Melodie noch die
Lieder 43, 80, 92, 184, 243 und 249 unseres Gesangbuches gesungen.

Von Luther und seinen Zeitgenossen stammen folgende Lieder
unseres Gesangbuches : Von Luther die schon erwähnten Strophen
2 ff. der Nr. 102 und die Antiphon von Notker Balbulus aus dem
Ende des 9. Jahrhunderts, Nr. 241 : «Mitten wir im Lehen sind
vom Tod umfangen», nach einer vorreformatorischen Melodie; von
seinem Freund, dem Philosophie- und Theologieprofessor in Wittenberg

Paul Ebner (f 1567), das prächtige Vertrauenslied Nr. 185:
«Wenn wir in höchsten Nöten stehn», nach einer französischen
Melodie aus dem Jahre 1547 — gesungen in grosser Not von Kriegsund

Pestgefahr — und von dem früheren Mönch und spätem
Pfarrer in Stettin Nikiaus Decius (f 1529) die Parodien auf das

Gloria, Nr. 57: «Allein Gott in der Höh' sei Ehr' und Dank», nach
dem gregorianischen Gloria für Ostern, und Nr. 77: «0 Lamm
Gottes, unschuldig am Stamm des Kreuzes geschlachtet», ebenfalls
mit Anklängen an den liturgischen Gesang. Zu Luther neigte eine
Richtung der böhmischen Brüder, einer im 15. Jahrhundert
entstandenen Gemeinschaft, die das Kirchenlied eifrig pflegte. Von
dem Lutherfreund Johann Horn (1587 f), einem Prediger dieser
Gemeinschaft, ist das Lied «Lob Gott getrost mit Singen» in das
Buch von V. Babst übergegangen, Nr. 215 unseres Gesangbuches,
Melodie aus dem Jahre 1532. Ungewiss ist, ob der Markgraf Albrecht
zu Brandenburg-Kulmbach (1557 j) Dichter der Nr. 198 ist: «Was
mein Gott will, gescheh allzeit» (1530). Der frühere Landsknecht
und spätere Verwalter zu Herford G. Niege (1588) hat das weit
verbreitete Morgenlied des Schwedenkönigs Gustav Adolf, Nr. 39 :



— 127 —

«Aus meines Herzens Grunde» (1598) gedichtet. Es wurde auch
dem Tischgenossen Luthers Joh. Mathesius (1565 f) zugeschrieben,
wie Nr. 196: «Herr, es sei mein Tun und Lassen» (1542). Nr. 113:
«Das alte Jahr vergangen ist» scheint wenigstens in den ersten
Strophen in dieser Zeit entstanden zu sein, die folgenden erscheinen
in einem Gesangbuch des Jahres 1611. Die Dichter sind unbekannt,
die Melodie aus dem Jahre 1648. Die reformierte Kirche ist mit
einer Übersetzung des Hymnus «Jam lucis orto sidere», «Die
Nacht ist hin, der Tag bricht an», Nr. 38, durch den Reformator
von Strassburg, Wolfgang Capito (1541 f vertreten (Melodie 1650).

Die Lieder wurden ganz gesungen, von der Gemeinde einstimmig
ohne Begleitung, mit Abwechslung des Chores, der mehrstimmig
sang, und der Orgel, die einzelne Strophen bloss spielte.
Mehrstimmiger Gesang der Gemeinde hatte erst einigen Erfolg, als der
Stuttgarter Hofprediger Lukas Oslander (1585) die führende
Melodie in die erste Stimme verlegte, so dass alles leicht folgen
konnte. Als Choral werden solche Lieder bezeichnet, die die
Erfahrung der Gemeinde gleichsam als Antwort Gottes auf ihr
Flehen wiedergeben, wie z. B. «Befiehl du deine Wege», «Nun
danket alle Gott», «Wer nur den lieben Gott lässt walten» u. a.

Die Lieder aus der Zeit nach der Reformation haben vielfach
persönliches Gepräge und zeugen von den verschiedenen Richtungen,
die das kirchliche und kulturelle Leben beherrschen — die meisten
sind ohne jede Rücksichtnahme auf den Gottesdienst gedichtet
worden — haben zum Teil nur langsam Eingang in die Gemeinde

gefunden. Sehr früh sind die Lieder auch von einem erbaulichen
und lehrhaften Ton getragen mit einem Zug ins Weiche und
Schwärmerische, nicht mehr in ursprünglicher einfacher, schlichter
Sprache. Aus dem Ende des 16. Jahrhunderts ist zu nennen der
Hamburger Prediger Philipp Nikolai (f 1608) mit dem lieblichen
«Wie schön leucht' uns der Morgenstern», Nr. 116, und dem
majestätischen «Wachet auf, ruft uns die Stimme», Nr. 247. Die Lieder
werden nicht mehr in der ursprünglichen Form gesungen, sondern
sind zum Teil abgeändert, da wir die damalige Sprache kaum mehr
verstehen würden. Der Dichter ist zugleich Komponist. Verfasser
des ganz persönlichen, schlichten Gebetsliedes Nr. 186: «Herr, wie
du willst, so Schick's mit mir» (Melodie aus dem Jahre 1526), ist
der Generalsuperintendent Kaspar Bienemann (Melissander, f 1591).
Dass die Schrecken des 30jährigen Krieges in den Liedern einen
Widerhall finden, ist nicht verwunderlich. Sind es doch gerade



— 128 —

solche Dichter, die Schweres mitgemacht haben, die Halt und
Trost in ihrem Gottes- und Christusglauben gefunden und es

verstanden haben, mit dem Lied andere zu trösten und zu stärken.
Unter dem Einfluss des Dichters Martin Opitz (1639 f), der eine
dichterische Kunstsprache forderte und neue metrische Gesetze für
die Poesie aufstellte, wurde fortan auch die Form der Dichtungen
gepflegter und gefälliger. Gut gegliederte und klar betonte Verse
sollten durch Zusammenfall des Vers- und Wortakzentes alle
Unebenheiten des Strophenbaus zum Verschwinden bringen. Ein
Lied des bedeutendsten Dichters nach Luther, des schlesischen
Pfarrers und spätem Schriftstellers Johannes Heermann (f 1647),
der viel persönliches Leid erlebt hat, ist Nr. 127 : «Herzliebster Jesu,
was hast du verbrochen», nach einer Melodie von Johannes Crüger,
1640. Andreas Gryphius (1664 f), ebenfalls ein Schlesier, wurde
in jungen Jahren von schweren Prüfungen heimgesucht. In tiefster
Erniedrigung, in Verbannung und Krankheit hat er Nr. 249 über
die Vergänglichkeit alles Irdischen und die Unvergänglichkeit der
Gnade Gottes gedichtet: «Die Herrlichkeit der Erden muss Staub
und Asche werden» (Melodie H. Isaak). Sein Landsmann Heinrich
Held, Stadtsekretär von Altdamm ("j* 1659), ist Verfasser des innigen
Heilig-Geist-Liedes Nr. 160: «Komm, o komm, du Geist des Lebens,
wahrer Gott von Ewigkeit» (H. Alberti 1642). Schwere Schicksalsschläge

trafen den Hamburger Arzt Paul Fleming (1640 f). Ein
Zeugnis seines starken Gottvertrauens ist das kostbare Trostlied
Nr. 199: «In allen meinen Taten» (Melodie H. Isaak). Dem Erfurter
Geistlichen Michael Altenburg (f 1640) wird das als «Feldliedlein»
Gustav Adolfs bekannte «Verzage nicht, du Häuflein klein», Nr. 216,

zugeschrieben. Es soll vor der Schlacht bei Lützen gesungen worden
sein und gilt deshalb als Schwanengesang des Schwedenkönigs
(Melodie nach N. Hermann, 1560). Durch den 30jährigen Krieg
wurde der eifrige Seelsorger von Eilenburg, Martin Rinkart, hart
mitgenommen (1649 f). Im Hinblick auf den kommenden Frieden
und angeregt durch die Stelle Jesu Sirach 50, 24—26, hat er dann
um so freudiger so herrlich gesungen: «Nun danket alle Gott»,
Nr. 63. Die Dichtung ist zum Jubellied, zum «Te Deum» der
lutherischen Kirche geworden (Melodie J. Crüger, 1649). Der Königsberger

Pfarrer Georg Weissei (f 1635) ist der Verfasser des
zuversichtlichen Jesusliedes Nr. 165: «Such, wer da will, ein ander
Ziel» (1523). Nr. 95, «Mit Ernst, o Menschenkinder», stammt vom
Königsberger Professor der Beredsamkeit und schönen Künste



— 129 —

V. Thilo (t 1662), nach der Melodie von Wolfgang Figulus, 1595.
Gute Lieder, die immer noch gern gesungen werden, hat der
evangelische Theologe Johann Rist — in der Nähe von Hamburg
— (f 1667) gedichtet. Nr. 49: «Jesu, der du meine Seele» (1687),
Nr. 78: «Du Lebensbrot, Herr Jesu Christ» (1525), Nr. 114: «Hilf,
o Vater, lass gelingen» (J. B. König 1737), Nr. 117: «Werde Licht,
du Stadt der Heiden» (König) und von Nr. 129, Strophe 2 ff.:
«0 Traurigkeit, o Herzeleid» (N. Hasse, 1628). Vom Generalsuperintendenten

Justus Gesenius in Limburg (f 1673) stammt Nr. 128:
«Wenn mich die Sünden kränken», nach einer Melodie 1356.
Unbekannt sind die Dichter der Lieder aus dieser Zeit Nr. 242 :

«Christus, der ist mein Leben», auf eine Melodie von M.Vulpius,
und Nr. 253: «Freu dich sehr, o meine Seele», nach einer
hugenottischen Melodie aus dem Jahre 1542 — als «Fröhlicher Abschied
aus diesem Jammertal» bezeichnet, in einer Sammlung von
Begräbnisliedern 1620.

Nun tritt der Klassiker des evangelischen Kirchenliedes auf.
Paul Gerhardt — zeitweise Pfarrer an der Berliner Nikolaikirche
(1607—1676). Er steht auf dem Boden des strengsten rechtgläubigen
Luthertums, schöpft aus tiefstem persönlichen Gefühlsleben,
verkündigt ernste Bussgesinnung, frohe Glaubenszuversicht, begeisterte
Hingabo an Jesus, besitzt Verständnis für das allgemein Menschliche
und für die Schönheit des natürlichen Lebens, verbindet die
gegebenen Heilstatsachen mit persönlicher Frömmigkeit und verfügt
über eine einfache, aber reiche Sprache. Mit zehn Liedern ist er
in unserm Gesangbuch vertreten, die die Vielseitigkeit seines Innenlebens

— gefestigt vom Frieden Gottes — offenbaren und in die
auch das heutige Geschlecht freudig einstimmen kann, um Gott
zu danken und ihn zu verherrlichen. Nr. 41 : «Nun ruhen alle Wälder»
(Melodie von H. Isaak), Nr. 62: «Nun danket all und bringet Ehr»
(Jos. Crüger, 1649);Nr. 97: «Wie soll ich dich empfangen» (M.Tesch-
ner 1614) ; Nr. 104 : «Fröhlich soll mein Herze springen» J. Crüger) ;

Nr. 105: «Wir singen dir, Emanuel» (1370); Nr. 130: «O Haupt
voll Blut und Wunden» nach Bernhard von Clairvaux — Melodie

von Hassler; Nr. 131: «O Welt, sieh hier dein Leben» (H. Isaak);
Nr. 132: «Sei mir tausendmal gegrüsset», ebenfalls eine
Nachbildung des innigen Hymnus von Bernhard von Clairvaux «Salve

mundi salutare» (1542). Nr. 200 «Befiehl du deine Wege» (H. L.
Hassler 1606), nach Psalm 37, 5; Nr. 201 : «Schwing dich auf zu
deinem Gott» (Melodie von A. Thürlings). In der 7. Strophe ist



— 130 —

der Schluss des Psalms 126 eingearbeitet. Nr. 208: «Wie schön ist's
doch, Herr Jesu Christ» (Th. Nikolai 1599) und Nr. 248: «Ich bin
ein Gast auf Erden» (Melchior Teschner 1613).

Dem grossen Kreis um Gerhardt gehören Schüler, Freunde
und selbständige Dichter an, von denen in unserem Buch einige
vertreten sind : Mit dem frohen Adventslied Nr. 96 : «Nun jauchzet
all ihr Frommen» (1598) der Berliner Gymnasialrektor Michael
Schirmer (f 1673) ; der schwedische Feldprediger und spätere Pfarrer
in Weiden (Oberpfalz), Tobias Clausnitzer, mit dem weitverbreiteten
Predigtlied Nr. 72: «Liebster Jesu, wir sind hier, dich und dein
Wort anzuhören» (Joh. R. Ahle 1664) und dem Tauflied Nr. 168:

«Liebster Jesu, hier sind wir, deinem Worte nachzuleben», nach
derselben Melodie; der Königsberger Rechtsanwalt und Bürgermeister

Johann Franck (f 1677) mit Nr. 79: «Schmücke dich, o

hebe Seele» (J. Crüger 1649) und Nr. 212: «Herr Gott, dich loben
wir» (J. H. Egli 1810); der Gymnasialrektor Christian Keimann
in Zickau (f 1662) mit Nr. 174: «Meinen Jesum lass ich nicht»
(Oehler), der von kindlichem Gottvertrauen geleitete Bibliothekar
in Langensalza Georg Neumark (| 1681), Dichter und Komponist
von Nr. 202 : «Wer nur den lieben Gott lässt walten». Allerlei übles

Missgeschick erlebte während des 30jährigen Krieges Seb. Franck
(1668 f), schliesslich Geistlicher in Schweinfurt, der aus schwerer
Leidenszeit das innige «Hier ist mein Herz! Herr, nimm es hin»
Nr. 175 gedichtet hat (1536). Aus diesem Kreis rührt das anonyme
Lied Nr. 250 her: «Jesus, meine Zuversicht» (Crüger 1658).

Im Gegensatz zum starren, rechtgläubigen Luthertum war der
Pietismus auf Pflege persönlicher Frömmigkeit durch Erweckungs-
predigt, Seelsorge des Einzelnen in Gemeinschaftsversammlungen
und nachhaltige Ausübung des praktischen Christentums bedacht.
Es entstand eine besondere Art von Frömmigkeit, die sich bald
auch in der religiösen Poesie auswirkte. Ihr Inhalt wurde die

Schilderung der eigenen frommen Stimmungen, die in eine
Sentimentalität ausartete, die wir kaum mehr verstehen. Doch gibt
es Lieder von Wert, die allmählich in die Gemeinde eingegangen
und in die Gesangbücher aufgenommen worden sind und sich bis
heute erhalten haben. Zu nennen ist Nr. 65: «Sei Lob und Ehr
dem höchsten Gut» (1535) vom Rechtskonsulenten Joh. Jak. Schütz
in Frankfurt (*j* 1690), einem Freund des Begründers des Pietismus,
Spener. Nr. 145: «Wach auf, mein Herz, die Nacht ist hin» vom
Musikdirektor Laurentius Lamenti in Bremen (| 1722) nach gre-



— 131 —

gorianischer Weise. Aus dem Kreise A. H. Franckes, des Begründers
der humanitären Anstalten in Halle, ist Prof. Daniel Herrnschmidt
(f 1723) mit Psalm 146 in Nr. 56: «Lobe den Herrn, o meine Seele»

(1716) aufgenommen; Nr. 203: «Was Gott tut, das ist wohl getan»
(S. Gastorius 1690), vom Gymnasialrektor Samuel Rodigast in
Berlin (1708 f): die in unsern Gemeinden mit Vorliebe gesungene
Nr. 219: «Wach auf, du Geist der ersten Zeugen» (1704) von
C. H. von Bogatzky im Waisenhaus zu Halle (f 1774); von
J. J. Rambach (1715 *)*), Prof. und Nachfolger des Waisenhausinspektors

Francke in Halle, Nr. 67: «Anbetungswürdiger Gott»
(1673); Nr. 227: «Wer sind die vor Gottes Throne» (J. Neander
1680), von dem Pfarrer in Giessen H. Th. Schenk (f 1727) und
Nr. 218: «Fahre fort, fahre fort» vom frommen Pfarrer Joh.
E. Schmidt, *)* 1745 (Freylingshausen 1704); vom fruchtbaren
Württemberger Pfarrer Ph. F. Hiller (| 1769) das glaubensmutige Lied:
Nr. 166, «Weicht, ihr Berge, fallt ihr Hügel» (Alberti 1642) und
Nr. 251 : «Wir warten dein, o Gottes Sohn» (Severus Gastorius
1690).

Unter den Lutheranern, die den Pietismus ablehnten, gibt es

verschiedene Dichter, die sich durch lebendige Frömmigkeit
auszeichnen und fromme Lieder geschaffen haben. Aus diesem Kreise
stehen folgende Lieder in unserm Buch: Vom Hamburger Pfarrer
Erdmann Neumeister (f 1756) Nr. 50: «Jesus nimmt die Sünder
an» (K. P. Sohr 1668),Nr. 119: « Jesus grosser Wunderstern » (1625),
Nr. 205: «Ich bin bei allem Kummer stille» (Neumark 1653); vom
Frankfurter Prediger L. H. Schlosser (f 1723) Nr. 209: «Sorge, Herr,
für unsre Kinder» (1542); von Johann Betichius, Geistlicher in
Zerbst (Anhalt), das bekannte «Das walte Gott, der helfen kann»
Nr. 193 (Christian Gregor 1784); von Salomon Franck in Weimar
(f 1715) Nr. 187: «Ach Gott, verlass mich nicht» (1666); von
H. C. Hecker, Geistlicher bei Hamburg (f 1743), Nr. 73: «Wort
aus Gottes Munde» (Chr. Fr. Witt 1715). Dem Pfarrer von Hanau
J. E. Greding (f 1748), gab das Wort des Märtyrerbischofs Ignatius
von Antiochien «Meine Liebe ist gekreuzigt» Anlass zum
ergreifenden Passionslied Nr. 133 : «Der am Kreuz ist meine Liebe» (1542).
Ein Verehrer P. Gerhardts, der diesem nahekommt, ist der an
Liedern überaus fruchtbare Pfarrer Benjamin Schmolck zu Schweid-
nitz ("f* 1737) : Nr. 66: «Tut mir aufdie schöne Pforte» (Ch. F. Richter
1704); Nr. 146: «Halleluja! Jesus lebt» (1653); Nr. 184: «Herr höre,
Herr erhöre» (1505); Nr. 204: «Weinet nicht, Gott lebet noch»



— 132 —

(J. Rosenmüller 1655); Nr. 217: «Ach, wie heilig ist der Ort» (1653).
Aus der deutschen reformierten Kirche ist von Bedeutung der
Bremer Pfarrer, Dichter und Komponist Joachim Neander (f 1680)
mit dem schwung- und kraftvollen Lied Nr. 64: «Lobe den Herren,
den mächtigen König der Ehren» (1655).

Der Stifter der Herrnhuter Brüdergemeinde, Nikiaus Ludwig
Graf von Zinzendorf (f 1760), suchte zwischen den Richtungen
zu vermitteln. Ökumenisch eingestellt, glaubte er sogar Katholiken
mit der «Herzensreligion» «für Christus retten» zu können. Sein
«Christkatholisches Sing- und Betbüchlein» aus dem Jahre 1717

sollte dazu behilflich sein. Bei allen überschwenglichen, sentimentalen

Absonderlichkeiten kann ihm eine tiefempfundene Religiosität
und Hingabe an Jesus nicht abgesprochen werden. Seine
wertvollen Lieder entspringen einer echten Dichterseele, die, in Strophen
umgearbeitet, sich zum Teil bis heute in katholischen und
protestantischen Gesangbüchern behauptet haben und gerne gesungen
werden. Nr. 194: «Jesu geh voran» (1698) und Nr. 220: «Herz
und Herz vereint zusammen» (1745). Von seinem Mitarbeiter
J. A. Rothe in Berteisdorf (f 1758) rührt Nr. 243 her: «Wenn kleine
Himmelserben» (H. Isaak).

Einen ganz neuen Zug brachte die Aufklärung ins Kirchenlied.
Die Aufklärung, die eine neue Weltanschauung einzig auf der
Vernunft aufzubauen suchte und alles ablehnte, was vor ihr nicht
standhalten konnte, erfasste alle Gebiete des Lebens, auch das

religiöse und kirchliche. Sie gelangte hier ebenfalls eine Zeitlang
zur Herrschaft und bemächtigte sich auch des geistlichen Liedes.
Das neue ist, dass sie die Belange des Lebens nicht von Gott,
sondern vom Menschen her betrachtet. Der Mensch steht im Mittelpunkt.

Im Vorwort eines Gesangbuches wird gesagt, der Mensch
diene sich selbst im Gottesdienst, wenn er Gott verehre. Dadurch
erhöhe er seine sittliche Vollkommenheit. Das Kirchenlied zielt
auf Erbauung, auf praktische Frömmigkeit mit lehrhaften Anweisungen

aller Art, um Andacht zu erwecken und zur Tugend
anzuregen. In gewissem Sinn wurde es zu einer notwendigen Reaktion
gegen den etwas allzu starren Dogmatismus der protestantischen
und katholischen Kirche. Die kirchlichen Rationalisten stehen
dabei vielfach unter mystischem Einfluss, lassen ihrem Gefühlsleben

freien Lauf und geraten bei aller Nüchternheit in eine gewisse
sentimentale Rührseligkeit. Der sympathische Dichter der
Aufklärung ist Christian Fürchtegott Geliert, Schriftsteller, Professor



— 133 —

der Dichtkunst, Beredsamkeit und Moral in Leipzig (f 1769). Nicht
einseitiger Rationalist, ein Mann aufrichtiger Frömmigkeit, reiner
Überzeugung und praktischer Einstellung. In seinen Liedern
ertönen starke religiöse Klänge von Gottvertrauen und Hingabe an
die Brüder. In unserm Gesangbuch zählen wir elf seiner Gesänge :

Nr. 43: «Herr, der du mir das Lehen» (1505); Nr. 51 : «Ich komme
vor dein Angesicht» (1543); Nr. 68: «Wie gross ist des Ähmächtgen
Güte» (Richter 1704); Nr. 69: «Gott ist mein Lied» (J. H. Egli
1787); Nr. 74: «Gott ist mein Hort» (J. H. Schein 1625); Nr. 105:
«Wir singen dir, Emanuel» (1370); Nr. 106: «Dies ist der Tag, den
Gott gemacht» (J.H.Egli 1775); Nr. 147: «Erinnre dich, mein Geist
erfreut» (1666); Nr. 148: «Jesus lebt, mit ihm auch ich» (Thürlings);
Nr. 178: «So jemand spricht, ich liebe Gott» (J. H. Schein 1628);
und Nr. 188: «Gott, deine Güte reicht so weit» (Peter Sohr 1668).

Mit Geliert war durch Freundschaft verbunden J. A. Cramer,
Professor der Theologie in Kiel (f 1788). Er hat ein Gesangbuch
mit 255 eigenen Liedern herausgegeben. In unser Gesangbuch sind
davon übergegangen: Nr. 70: «Schwingt, heilige Gedanken» (1797),
und Nr. 182: «Herr, du erforschest mich» nach Psalm 139 (1693).
Ein Verehrer Gellerts, der aufklärerische Pädagoge G. K. Pfeffel
in Kolmar (f 1809), hat das Anbetungslied Nr. 71 : «Jehova, Jehova,
Jehova!» gedichtet (J.H.Knecht).

Mit einer andern Auffassung vom Kirchenlied machte der
Bahnbrecher der modernen Dichtkunst Friedrich Gottlieb Klop-
stock (f 1803) Schule. Er stellte den Grundsatz auf, dass die
Nachahmung der Psalmen das Höchste sei, was ein Dichter erstreben
könne. Die Anlage der Lieder müsse niemals eine Abhandlung
von der Lehre der Religion sein. Vor allem müssen sie das Herz
bewegen. Fast alle Menschen seien mehr zur Empfindung als zum
tiefsinnigen Nachdenken gemacht. Die wahre Anbetung sei mehr
Herz als Betrachtung. Wenn er das Lied als Sprache des Herzens
und nicht des Verstandes auffasst, hat er selbst in der Fassung
der Lieder zu hoch, zu einem rührhaften und überschwänglichen
Pathos gegriffen, das über das übhche Mass hinausgegangen ist.
Seine Lieder, die im Gegensatz zu Geliert stehen, konnten nicht
in die Volksseele hineinwachsen. In unserm Buch findet sich nur
eines aus seiner Feder, Nr. 252: «Auferstehn, ja auferstehn»
J. W. Stadler). Zwei andere Lieder sind von ihm nach älteren

Vorlagen bearbeitet und einem katholischen Gesangbuch
entnommen. Zu Klopstocks Schule werden gerechnet : der Hamburger



— 134 —

Pfarrer Christian Sturm (f 1786), Nr. 53: «Herr, dir gelob ich neue
Treue» (Lukas v. Pearsall 1856); Superintendent B. Munter

(f 1793), Nr. 179: «Du Vater deiner Menschenkinder» (E. Neumark
1657) und der Zürcher Pfarrer von St. Peter, Joh. Caspar Lavater
(1801 t), Nr. 107 : «Es kam die gnadenvolle Nacht» (1539), und 120:

«0 süssester der Namen all» (1635).

Gegen diese Richtung sind «moderne» Gesangbücher
herausgegeben worden, in denen die alten Lieder weggelassen oder nach

neuen Bedürfnissen umgearbeitet und in schönere, zeitgemässe
Form gebracht worden sind. Wegweisend wurde der Berliner
Prediger Johann Samuel Diterich (1797 f). Einige seiner Dichtungen
und Abänderungen haben ihn überlebt: Nr. 155: «Auf Christen,
auf und freuet euch» (N. Hermann 1560), Nr. 156: «Wir freuen uns,
Herr Jesu Christ» (1666), Nr. 167: «Gott, deine Gnad ist unser
Leben» (J. B. König 1738), Nr. 115: «Gott, du bist der Herr der
Zeit» in der Fassung: «O grosser Gott, du Herr der Zeit» (1535).
In diese Reihe gehört der braunschweigische E. G. Küster (1799 f
mit dem markanten Lied zur Firmung: Nr. 171: «Erhör, o Gott,
das heisse Flebn» (Crüger). Ferner der Hofprediger in Schwerin
H. J.Tode Nr. 161 : «Geist vom Vater, Geist vom Sohn» (J. B. König
1734). Ein modernes Gesangbuch hat J.A.Hermes (1822 f),
Prediger und Schriftsteller in Quedlinburg, herausgegeben, daraus
stammt die Betrachtung des Todes am Kreuz, Nr. 137: «Ach sieh
ihn dulden, bluten, sterben» (J. H. Knecht 1753). Dass in diesen
Kreisen ein festes, kindliches Gottvertrauen Kraft und Trost
gespendet hat, davon zeugt der Berliner Kanzleidirektor S. G. Bürde
(1831 f mit dem ansprechenden, schlichten Vertrauenslied Nr. 189:
«Gott Vater in dem Himmel», man beachte die dritte Strophe
(M. Teschner 1614). Ein ebenso geschätztes Lied ist Nr. 58: «Ich
glaube, dass mit Liebe» vom Erfurter Pfarrer J. F. Möller (1861 f)
(M. Teschner 1613).

In der Romantik, die wieder Verständnis für die Vergangenheit
zeigte, in mittelalterlicher Frömmigkeit und Kunst ihr Ideal fand
und Kunst, Wissenschaft, die ganze Welt mit dem Christentum
erneuern wollte, pflegte eine Dichterschule auch das geistliche Lied.
Ihre Poesie hatte den Quell im Gefühlsleben, in der hebevollen
Hingabe zum Herrn und zu seinem Erlösungsw*erk. Sie führte die
Dichter schliesslich zur Verherrhchung der gegebenen Tatsachen
der Erlösung, ihre Lieder wurden Gemeindelieder. An erster Stelle
ist als der bedeutendste Dichter der Frühromantik Novalis (F. von



— 135 —

Hardenberg) zu nennen. Dieser gottbegnadete Sänger hat sich
durch Krankheit zur Religion Jesu durchgerungen und hat in
seinen beiden letzten Lebensjahren — er ist als 29jähriger 1801 f —
innige Jesuslieder in feiner lyrischer Sprache gedichtet. So Nr. 150:
«Ich sag es jedem, dass er lebt» (J. Crüger 1656), Nr. 180: «Wenn
ich ihn nur habe» (H. R. Breidenstein 1835) und Nr. 195: «Wenn
alle untreu werden» (M. Teschner 1613). Ernst Moritz Arndt machte
verschiedene Wandlungen durch. In den Freiheitskriegen gegen
Napoleon eifriger Patriot, hat er durch seine Lieder das Volk
für den Kampf begeistert. Kehrte später zum Luthertum zurück,
Professor der neu gegründeten Universität Bonn (f 1860), seinen
früheren Jahren gehört das Weihnachtshed Nr. 110 an: «Der heü'ge
Christ ist kommen, der teure Gottessohn» (Crüger 1653), den

spätem Jahren das Friedensgebet: «Gib Frieden, Herr, gib Frieden»
Nr. 190 (Hassler 1601). Der Lyriker und Regierungsrat M. von
Schenkendorf in Koblenz (1817 f) ist Verfasser von Nr. 109: «Brich
an du schönes Morgenlicht» (N. Heermann 1560). Das Bekenntnis
eines durch Krankheit geläuterten Mannes von christlicher Demut
und Glaubensfreudigkeit ist das Lied Nr. 90: «Wie könnt' ich sein

vergessen», von Chr. G. Kern, einem schwäbischen Geistlichen

(f 1855), Melodie nach Hassler 1601. Ein Pionier der innern Mission,
C. A. Döring, Prediger in Elberfeld (1844 f einer der fruchtbarsten
kirchlichen Dichter der neueren Zeit, ist mit Nr. 172 vertreten:
«Wir flehn um deine Gnade» (M. Vulpius), und das Missionslied
Nr. 224: «Walte, walte nah und fern» (1693) hat uns der Tübinger
Professor J. F. Bahnmeier (1841 *j*) geschenkt. Der Vorkämpfer
des neu erwachten christlichen Glaubens F. A. Koethe, Professor
der Theologie in Jena (1850 *)*), ist Dichter von Nr. 170: «Nun sind
die Kindlein Gott geweiht» (J. Crüger 1658).

Von reformierten Verfassern ist der Prediger in Bremen
F. A. Krummacher (1845 f) mit Liedern von kindlicher Frömmigkeit

in schöner, moderner Sprache zu erwähnen. Nr. 121: «Du
bist der Weg, die Wahrheit und das Leben» (J. Crüger 1640).
Nr. 231: «O du heilige, du jungfräuliche» nach einer sizilianischen
Melodie und Nr. 244: «Mag auch die Liebe weinen» (O.Müller
1868). Ein fähiger Dichter ist der reformierte Geistliche A. E. Fröhlich,

Lehrer der deutschen Literatur an der Kantonsschule Aarau —
ein heftiger Gegner der aufstrebenden liberalen Partei (1865 *(•).

Er ist Urheber des Liedes Nr. 213 für den eidgenössischen Bettag:
«Wir schwören heut aufs neue» (Thürlings). Meta Heusser, Pfarrers-



— 136 —

tochter und Frau eines Arztes in Hirzel, dichtete Nr. 254: «Ich
weiss, dass mein Erlöser lebet» (Ch. F. Richter 1704). Nicht
vergessen wollen wir das traute «0 du fröhliche, o du selige,
gnadenbringende Weihnachtszeit», Nr. 111, von dem Schriftsteller und
Anstaltsleiter J. Falk in Weimar (f 1826), nach einer sizilianischen
Melodie.

Mehrere Lieder gehören dem strengen Lutheraner, dem
Geistlichen Philipp Spitta (1859 f) an, Kundgebungen einfacher,
herzlicher Frömmigkeit. «Du, des Zukunft einst erflehten», Nr. 100

(1542), Nr. 139: «Kehre wieder» (J. G. Frech 1843), Nr. 191 : «Hüter
Israels behüte» (J.B.König 1738), Nr. 210: «O selig Haus, wo
man dich aufgenommen» (1542), Nr. 221: «Gottes Stadt steht fest

gegründet» (Nikolai 1599), Nr. 245: «Am Grabe stehn wir stille»
(M. Vulpius 1609), Nr. 246: «Was macht ihr, dass ihr weinet»
(H. L. Hassler 1606).

Es fehlen auch nicht neuere Dichter. Seminardirektor W.
Kritzinger zu Droyssig (1890) Nr. 162: «Komm, o heü'ger Geist
hernieder» (1542), Julius Sturm, Pfarrer in Köstniz (1896 f), Nr. 76:
«Nun geh uns auf, du Morgenstern» (1651), Nr. 101: «Willst du
noch länger draussen stehn» J. Crüger 1656), Nr. 122 : «Die Finsternis

hielt uns gefangen» (J.B.König 1738), Nr. 140: «Wir singen
und verkünden», aus dem 14. Jahrhundert (M. Vulpius 1609),
Nr. 207: «O klage nicht» (1535), O. Schulze, Pfarrer in Derenburg
(1884 f), Nr. 181: «Heil'ge Liebe» (P. Sohr 1668), Nr. 222: «Lasset

uns im Geiste wandeln» (1542). Drei Lieder sind dem deutschen
Gesangbuch der apostolisch-katholischen Gemeinschaft entnommen :

Nr. 154: «Er lebt! Ihn hält nicht Stein noch Grab» (1541, 1545),
Nr. 211: «Geht fröhlich nun dahin» (J. Crüger 1649), Nr. 223:
«Gemeinde Gottes, zage nicht» (1595, 1610) von G. von Richt -

hofen (f 1890).

Das katholische Kirchenlied seit dem 16. Jahrhundert.

Das erste katholische Gesangbuch erschien im Jahre 1537.

Herausgeber war der Dominikaner und Propst der Stiftskirche in
Halle, Michael Vehe. Es enthielt 52 Lieder, darunter 21 alte.
Trotzdem es nicht besonders beachtet wurde, wurde es doch das
Vorbild späterer Sammlungen. Mehr Erfolg hatte mit dem im
Jahre 1567 herausgegebenen Buch der «Geistlichen Lieder und
Psalmen» Johann Leisentritt, Domdekan in Bautzen und später
Administrator des Bistums Meissen. Er ging systematischer vor,



— 137 —

hatte sich beim Papst Pius V. um Einführung der Landessprache
in die Liturgie bemüht, aber eine abschlägige Antwort erhalten.
Nach dem Vorwort seines Buches war er bestrebt, dem Lied Eingang
in die Liturgie zu verschaffen. Lieder sollten während der Messe

zum Offertorium, zur Kommunion, vor und nach der Predigt
gesungen werden. Das Buch enthielt 199 deutsche und 22
lateinische Lieder mit 152 Melodien; in den folgenden Auflagen wurde
der Liederschatz bedeutend vermehrt. Leisentritt hatte alte Lieder,
alle aus der Sammlung Vehe, neue, darunter auch protestantische,
aufgenommen, die Melodien waren dem Choral und den Sequenzen
entnommen. Die Melodie Nr. 214 unseres Gesangbuches ist dieser
Sammlung entnommen. Von den damaligen Dichtern ist besonders
der Kölner Pfarrer C. Ulenberg (1617 f erwähnenswert, der
hauptsächlich Psalmen in singbare Lieder umgearbeitet hat. Ein Beispiel
ist Nr. 55, Psalm 117: «Nun lobet Gott auf hohem Thron», nach
einer französischen Melodie 1562. Die Bischöfe hatten sich
unterdessen der Sache angenommen, eine Reihe von Diözesangesang-
büchern entstanden, ebenso gaben einzelne Orden solche heraus.
Sie fussten alle auf Leisentritt. Einzelne Bischöfe hatten erlaubt,
Propriumgesänge durch deutsche Lieder zu ersetzen. Für das
17. Jahrhundert wurde das «Cantuale» der Diözese Mainz
tonangebend, das 1605 erschien, die Neuerung einführte, ausser alten
Melodien auch solche des Volksliedes zu benützen, und anfing, die
Dur- und Moll-Tonarten zu bevorzugen. Aus dem Würzburger
Gesangbuch 1628 und 1630 stammen die erste Strophe und die
Melodie der Nr. 129 : « 0 Traurigkeit, o Herzeleid», aus dem Konstanzer,
1600, Nr. 125: «0 du hochheilges Kreuze» (1613), später umgearbeitet,

aus einer Liedersammlung aus Augsburg 1667, das vom
Dominikaner Seb. Schlettstätter gedichtete Lied Nr. 89: «Jesus,
dir leb' ich» (1815) aus dem Mainzer, 1725, Nr. 40: «Alles meinem
Gott zu Ehren», und aus dem « Geisthchen Wegweiser der Deurender
Prozession», Köln 1727, Nr. 42: «In dieser Nacht, sei du mein
Schirm und Wacht» (1759).

Zwei Dichter des 17. Jahrhunderts erfreuen sich grosser
Wertschätzung, der Jesuitenpater F. Spee, der in einer Liedersammlung

das Lob Gottes singt. Er ist der Dichter der ersten Strophe
des Liedes Nr. 126: «Bei finstrer Nacht, zur ersten Wacht» im
Ton des Miserere gesungen. Bedeutender ist der Breslauer Arzt
Johannes Scheffler, ursprünglich Lutheraner, wurde Katholik,
nahm hei der Firmung den Namen Angelus Silesius (der Schlesier)

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944. 10



— 138 —

an und wurde Priester (1677 f). In dem Büchlein «Heilige Seelenlust»

schildert er in Versen die Sehnsucht der Seele nach Vermählung

mit ihrem Bräutigam — Jesus — in überschwänglichen, für
unser Empfinden befremdlichen Bildern. Bei aller überbordenden
Sentimentalität ist er doch ein begnadeter Dichter von glühender
Frömmigkeit, inniger Jesusliebe und hinreissender Gewalt. Einige
seiner Lieder werden heute noch in katholischen wie in protestantischen

Gemeinden gesungen. Nr. 118: «Morgenstern der finstern
Nacht» (Georg Josef 1657), Nr. 176: «Ich will dich heben, meine
Stärke» (König 1738), Nr. 177: «Liebe, die du mich zum Bilde»
(H.Albert 1642) und Nr. 192: «Mir nach, spricht Christus, unser
Held» (J. H. Schein 1625).

Der Katholizismus konnte sich der Beeinflussung durch die

Aufklärung nicht entziehen. Anpassung an die neue Zeit schien

angemessen und notwendig. Das Kirchenlied wurde im Sinne der

Aufklärung der Gemeinde dienstbar gemacht, um sie zu erbauen
und zu belehren. Es wurde konsequent als Ersatz für liturgische
Gesänge in die Liturgie eingefügt und so die aktive Betätigung der
Gemeinde im Gottesdienst verwirklicht. Es war das eine gesunde Reaktion

gegen die Auswüchse der Kirchenmusik des Barock mit den

konzertmässigen und opemhaften, mehrstimmigen lateinischen
Messen, die jedem Kirchengesang Hohn sprachen. Durch die
Hochschätzung und neue Formung der deutschen Sprache, die durch
Gottscheds Schrift «Grundlegung einer Sprachkunst» (1748) und die
Wertschätzung des Volksliedes durch Herder in weite Kreise gedrungen
war, empfingen die katholischen Reformer starke Anregungen. Da
eigene, selbständige Dichter spärlich waren, suchten sie bei den
Bahnbrechern in der protestantischen Kirche ihre Vorbilder, nahmen
deren Lieder in die neuen Gesangbücher auf und ahmten sie in
Umarbeitungen oder neuen Dichtungen nach. Das fiel nicht
besonders auf, weil die konfessionellen Gegensätze in diesen Jahren
einer neuen Würdigung der Toleranz zurücktraten und die Dichter
jeden Konfessionahsmus vermieden. So wurden für die Katholiken
Geliert und Klopstock tonangebend. Die alten Lieder verschwanden,
sie wurden umgearbeitet oder durch neue und protestantische ersetzt.
Den Melodien erging es ebenso. Sie wurden dem Volkslied angepasst.
Besonders beliebt wurden die sogenannten Singmessen, Zyklen von
Liedstrophen, die die lateinischen liturgischen Gesänge ersetzen
sollten. In allen Diözesen entstanden neue Liedersammlungen und
Gesangbücher, die Mehrzahl konservativer Natur, die auf dem



— 139 —

Boden der Kirchenlehre standen, einige wenige radikale, die auch
das Dogma und die Liturgie umzubilden suchten. Die Bischöfe
duldeten, ja förderten zum Teil diese Bestrebungen und
bevorzugten das deutsche Kirchenlied vor dem offiziellen lateinischen
Choral.

Das erste in diesem Sinne verfasste Gesangbuch gab der
Kölner Gelehrte H. Lindenborn (1750 j*) unter dem Titel «Tochter
Sion» mit neuartigen Texten und Melodien im Jahre 1741 heraus,
in dem der lehrhafte Ton vorwiegt. Ein gutes Beispiel ist Nr. 134

unseres Gesangbuches: «Heb dein Aug' und dein Gemute» in
der Melodie aus dem Paderborner Gesangbuch 1770. Die neuen
Gesangbücher, die herausgegeben wurden, erschienen zum Teil
bis tief ins 19. Jahrhundert in neuen Auflagen. Wir reden hier
nur von solchen, die von Aufklärern herrühren, die auf dem
Boden der kirchlichen Lehre stehen und die im christ-katho-
lischen Gesangbuch vertreten sind. Im Banne Klopstocks stehen
die beiden Jesuiten M. Denis und F. X. Riedel. Sie huldigen
der Auffassung des Kirchenliedes, wie sie Klopstock vertreten hat
und die katholischer Anschauung noch am besten entspricht.
M. Denis, ein begeisterter Freund Klopstocks, war Lehrer am
Jesuitenkollegium inWien, späterKustos der Hofbibliothek (1800 f
gab im Jahre 1774 auf Veranlassung Kaiser Josephs IL «Geistliche

Lieder» zum Gebrauch der hl. Metropolitankirche bei St.
Stephan in Wien heraus. Er hat den Hymnus «Rorate coeli desuper»
«Tauet Himmel den Gerechten», Nr. 98, bearbeitet (K. A. von
Martiaux 1813), die zweite Strophe der Nr. 40 und Nr. 135: «Lass

uns deine Leiden singen» (1897) gedichtet. F. X. Riedel, der ebenfalls

am Wiener Jesuitenkollegium wirkte (1773 *)*), übersetzte
lateinische Hymnen, wobei er sich streng an die Originale hielt.
Von ihm rührt die Übersetzung der Sequenz «Lauda Sion» her,
Nr. 86: «Deinem Heiland, deinem Lehrer» (Oehler). Als der
«feinsinnigste Nachahmer» Klopstocks gilt der Rektor des Gymnasiums
in Münster H. L. Nadermann, Nr. 80: «0 heil'ge Seelenspeise»
(H. Isaak). Zu dieser Richtung wird auch F. S. Kohlbrenner,
Hofkammer- und Kommerzienrat in München (1783 *(*), gerechnet, der
im Jahre 1777 das Gesangbuch «Der heilige Gesang zum Gottesdienst

in der römischkatholischen Kirche» zu Landshut herausgab,
das starke Verbreitung gefunden hat. Der Papst beglückwünschte
den Herausgeber zu seinem Werk, mehrere Bischöfe approbierten
es und führten es in ihren Diözesen ein. Im Jahre 1781 wurde es



— 140 —

in Salzburg mit wenigen Ergänzungen nachgedruckt, und 1790

von M. Haydn in verbesserter Auflage (in musikalischer Hinsicht)
herausgegeben. Das Buch enthält Lieder von Kohlbrenner selbst,

von M. Denis und andern bekannten und unbekannten Dichtern.
Die Melodien komponierte N. Hauner. In dem Buch steht die
weitverbreitete Singmesse «Hier liegt vor deiner Majestät», die sehr
wahrscheinlich Kohlbrenner gedichtet hat, die Melodie ist von
M. Haydn bearbeitet worden. Aus dieser Messe stehen drei Lieder
in unserm Gesangbuch: Nr. 52: «Hier liegt vor deiner Majestät»
zum Kyrie, Nr. 83: «Sieh Vater von dem höchsten Throne» zum
Benediktus und Nr. 84: «O Herr, ich bin nicht würdig» zur
Kommunion. Kohlbrenner ist auch Verfasser der folgenden Nr. 85

«Christen, singt mit frohem Herzen» (17. Jahrhundert), Nr. 88

«Wir beten an dich, unsern Herrn und Gott» (N. Hauner), Nr. 149

«Das Grab ist leer», nach einem alten Kirchenlied (N. Hauner),
Nr. 136: «Gott vor deinem Angesichte» (Salzburger Gesangbuch
1781). Dem 2. Teil des erwähnten Salzburger Gesangbuches 1781

sind entnommen: Nr. 99 «Singt dem König Freudenpsalmen» (1745

aus älterer Quelle), Nr. 108: «Ihr Hirten erwacht» (vor 1800). Der
fromme Mainzer Pfarrer F. X. Turin (1810 *)*) ist in seinen Liedern
ebenfalls von Klopstock abhängig. Im Jahre 1778 erschien von ihm
eine Sammlung geistlicher Lieder in Mainz. Er stand durchaus
auf katholischem Boden, strebte aber darnach, «die Religion und
den Gottesdienst von schädlichen Auswüchsen» zu befreien und
«für ein ehrliches Christentum der Gesinnung und Tat» einzutreten.
Er hat den Hymnus «O quam moestus cordis aestus» umgedichtet
in Nr. 138: «Jesu lass zu deinen Füssen» (1671), ebenso das alte
Kirchenlied Nr. 153: «Freu dich, du werte Christenheit» neu
bearbeitet (15. Jahrhundert). Ferner hat er Nr. 229 gedichtet : «Die ihr
dort am höchsten Throne» (J.B.König 1738). Unter dem Einfluss
Gellerts steht der Breslauer Geistliche Ignaz Franz (1798 f), der
Liedersammlungen herausgegeben hat. Von ihm stammt die
Übersetzung und Umdichtung des Hymnus «Te Deum» Nr. 61 : « Grosser
Gott, wir loben dich» nach gregorianischer Weise von G. Ritter 1774.

Abhängig von Geliert ist ferner der Geistliche J. Speri (1835 f der
im Jahre 1800 «Christliche Gesänge» in Nürnberg herausgegeben
hat. Nr. 173: «Lasst die Kinder zu mir kommen» (1763) stammt
aus dieser Sammlung. Den «Geistlichen Liedern» von Ignaz Feiner,
Gymnasialprofessor in Freiburg i. B., ist Nr. 151 entnommen : « Seele,
dein Heiland ist frei von den Banden» (1763). Aus dem St. Galler



— 141 —

Gesangbuch 1786 stammte Text und Melodie der Nr. 87: «Heilig,
heilig! Heilig, heilig bist du, Jesu». Nr. 54: «Herr, auf dein Wort
erscheinen wir» findet sich im Limburger Gesangbuch und Nr. 59:
«Wir glauben all' an einen Gott» (H. G. Nägeli) in dem Münchner
des Jahres 1810, in demselben Buch Nr. 82: «Die ihr Christi Jünger
seid» nach Klopstock bearbeitet (1668). Eine eigene Stellung nimmt
der Generalvikar und spätere Bistumsverweser von Konstanz,
J. H. von Wessenberg, ein. Er ist Aufklärer der positiven Richtung,
seine Lieder sind stark moralisierend, mehr bestimmt vom Klassizismus

und Humanismus seiner Zeit als vom Evangelium, getragen
vom Geiste der Duldung und Liebe, mehr durch reiche Rhetorik
als durch poetische Kraft ausgezeichnet. Typisch ist z. B. eine

Strophe eines Liedes zum Kirchweihfest:
«Nicht Opfer, aber Liebe verlangt der Herr von uns,
Den göttlichsten der Triebe als Seele unseres Tuns.
Die Liebe kam hernieder, zum Opfer sich zu weih'n,
Und wir, o Christenbrüder Wir können lieblos sein »

Vor Erscheinen des Diözesangesangbuches sind viele seiner

publizierten Lieder in die damaligen Gesangbücher übergegangen.
«Das christkatholische Gesang- und Andachtsbuch zum Gebrauch
bei der öffentlichen Gottesverehrung im Bistum Constanz» ist 1812

erschienen, bearbeitet vom Geistlichen W. Strasser. Dazu hat
Strasser selbst viele Beiträge geliefert, aber auch Wessenberg.
Zahlreiche Lieder sind von Geliert, Klopstock, Lavater u. a.

aufgenommen. In unserm Gesangbuch findet sich von Wessenberg
Nr. 163: «Komm Heiliger Geist auf uns herab» (P. Schiebel). Das
Konstanzer Buch hat bis in die 60er Jahre über 30 Auflagen erlebt
und gewiss viele gute Dienste geleistet. Die Lieder, die in unsern
Gemeinden aus dieser Zeit noch gesungen werden, gehören zu den

wertvollen, ihre Melodien, sofern nicht alte vorgeschrieben sind, sind
dem Volkslied angepasst und entbehren vielfach des ausgesprochen
kirchlichen Charakters, werden aber heute noch gern gesungen.

Eine Vermittlung zwischen Aufklärung und Romantik bildet
J. M. Sailer, Professor in Dillingen, späterer Bischof von Regensburg.

Nicht durch Aufklärung der Vernunft, sondern durch Bildung
und Erleuchtung des Herzens will er auf die christliche Gemeinde

reformierend und belebend einwirken. Er hat ein berühmt
gewordenes «Lese- und Gebetbuch für katholische Christen» 1783

geschrieben, dem ein Anhang mit Liedern beigegeben ist. Darunter



— 142 —

hat es solche von Geliert, Klopstock, Lavater und andern. Er
selbst hat einige gedichtet — es sind gereimte Predigten und Gebets-

lieder, die wenig oder keine Beachtung gefunden haben. Hingegen
haben einige seiner Schüler und Freunde bedeutendere Beiträge
beigesteuert — an erster Stelle ist Christoph Schmid, der
Volksschriftsteller und Domkapitular in Augsburg (1854 f), zu nennen.
Ein Mann wie sein Lehrer, reich an Güte, besonders der Jugend
zugeneigt, die er mit seinen Schriften und Liedern für christliche
Tugend zu begeistern sucht. Aber auch seine Lieder, die einer
tief empfundenen Frömmigkeit entspringen, entbehren nicht des

lehrhaften Charakters. Die gern gesungene Nr. 91: «Beim letzten
Abendmahle» (M. Vulpius 1609) schildert schlicht und ergreifend
die Einsetzung des hl. Abendmahles mit einer eindringlichen
Mahnung. Das freudige Osterlied Nr. 152: «Christus ist erstanden»
(P. Schiebel), das Erntedanklied Nr. 226: «Wir danken, Herr, für
deinen Segen» (J.B.König 1738), Nr. 228: «Ihr Auserwählten
unsers Herrn» (P. Sohr 1668), das Marienlied Nr. 230: «0 Mutter
mit dem Himmelskinde» (K.Ph. G.Bach) haben Chr. Schmid zum
Verfasser. Er hat auch die Pfingstsequenz Nr. 159 : «Komm, heiliger
Geist, auf uns herab» übersetzt (A. Thürlings). Dieser Übergangszeit

gehört das bekannte Weihnachtslied Nr. 112: «Stille Nacht,
heilige Nacht» vom Salzburger Geistlichen Franz Mohr an, mit
der pastoralen Melodie von F. Gruber (1818). Unbekannt ist der
Verfasser der Nr. 240: «Ruhn in Frieden, lass die Seelen» aus dem
Linzer Gebetbuch 1823, nach einem Lied von J. G. Jacobi
bearbeitet. Drei Lieder sind dem Anhang des «Liturgischen
Gebetbuches» von A. Thürlings, Mannheim 1885, entnommen: Nr. 157:
«Zum Himmel bist du eingegangen» (1731), Nr. 75: «Gott lass im
Glauben uns verstehen» und Nr. 169: «Barmherziger, lass deine
Gnade» (G. Neumark 1657). Ihre Verfasser, die dieser Zeit
angehören, sind unbekannt.

Dichter und Komponisten der Romantik gingen auf das alte
Kirchenlied und die alten ausgesprochen kirchlichen Melodien
zurück. Heinrich Bone (1893 f gab 1847 ein Gesangbuch «Cantate»
heraus, das neue Wege einschlug, tonangebend geworden und bis
zu Beginn unseres Jahrhunderts immer wieder neu aufgelegt worden
ist. Ihm ist Nr. 225 entlehnt: «Herr segne, die du dir erwählt»
(1556). Die Übersetzung des «Stabat mater» Nr. 124 ist der
«Himmelsharfe», Luxemburg 1846, entnommen (1638). Nr. 141:
«Tochter Sion, sieh, dein König kommt» hat Georg Kautzer zum



— 143 —

Verfasser, der 1850 für die Diözese Rottenburg ein neues Gesangbuch

herausgegeben hat. Um das Kirchenlied hat sich der
Mitarbeiter des St. Galler Gesangbuches des Jahres 1863, P. Gall Morel
in Einsiedeln (1872 f), verdient gemacht. Er hat das kraftvolle
Lied für den eidgenössischen Bettag Nr. 214: «Herr wir preisen
dich» (Melodie Leisentritt) gedichtet. Die Dichterin Luise Hensel
(1876 f) ist mit zwei Liedern vertreten: Nr. 197 : «Bedenk ich deine

grosse Treue», 1704, und Nr. 206: «0 Sorge, die mich niederdrückt»
(N. Hermann 1554). Ein Dichter der deutschen altkatholischen
Kirche, der Kölner Pfarrer W. Tangermann (1907 f), hat uns das
Lied Nr. 92 geschenkt: «0 Herr, voll Schuld und Fehle». Der
Bearbeiter unseres Gesangbuches, Prof. Dr. A. Thürlings (1915 f),
hat die Komposition des herrlichen Psalmes 23 «Gott ist mein
Hirt», Nr. 164, als köstlichen Beitrag zu seinem wertvollen Werk
beigesteuert.

Gottbegnadete Sänger aller Zeiten bieten der Gemeinde eine
Fülle köstlicher Lieder, die die Liturgie beleben und die Gläubigen
in reichem Masse anregen, ihren Glauben an Gott, den Vater, zu
bezeugen, ihre Hingabe an Jesus Christus zu erneuern und den
Heiligen Geist um Kraft aus der Höhe zu bitten — alles zur
Verherrlichung des allmächtigen Gottes und als Danksagung für seine
Gnade.

Bern. Adolf Küry.

Benützte Literatur.
Bäumker, W., Das katholische Kirchenlied in seinen Singweisen. 4 Bände.

Freiburg i. B. 1886 ff.
Blume, F., Die evangelische Kirchenmusik. Handbuch der Musikwissenschaft

von Bücken, E., Potsdam.
Fischer, A. F. W., Kirchenliederlexikon. 2 Bände. Gotha 1878 f. Supple¬

ment 1880.
Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz. Neunte, mit dem

Gesangbuch verbundene Auflage. Solothurn 1940.

Giesslor, R., Die geistliche Lieddichtung der Katholiken im Zeitalter der
Aufklärung. Augsburg 1929.

Johner, D., Der gregorianische Choral. Stuttgart 1924.

Koch, E. E., Geschichte des Kirchenlieds und Kirchengesangs der christ¬
lichen, insbesondere der deutschen evangelischen Kirche. 8 Bände.
Stuttgart 1866 ff.

Liturgisches Gebetbuch nebst einem Liederbuch als Anhang. Mannheim 1885.



— 144 —

Orgelbiich zum Gesangbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz.
Ölten 1894.

Schneiderwirth, M., Das katholische deutsche Kirchenlied unter dem Ein¬
flüsse Gellerts und Klopstocks. Münster in Westfalen 1908.

Thürlings, A., Das neue liturgische Gebetbuch nebst Liederanhang. Deut¬
scher Merkur 1885, Nr. 12 ff.

Thürlings, A., Wie entstehen Kirchengesänge Rektorrede Leipzig 1907.

X'rsprung, O., Die katholische Kirchenmusik. Handbuch der Musikwissen¬
schaft, von Bücken. E.. Potsdam.

Wagner, P.. Einführung in die Kirchenmusik. Düsseldorf 1919.

Wegleitung zum neuen Kirehengesangbuch. Zürich 1941.

Weinmann, K., Geschichte der Kirchenmusik. Kempten und München 1913.

Wolff, E.. Das deutsche Kirchenlied des 16. imd 17. Jahrhunderts. Stuttgart.


	Der Kirchengesang mit besonderer Berücksichtigung der Liturgie der christkatholischen Kirche der Schweiz

