Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Artikel: Der Kirchengesang mit besonderer Berucksichtigung der Liturgie der
christkatholischen Kirche der Schweiz

Autor: Kiry, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 105 —

Der Kirchengesang

mit besonderer Beriicksichtigung der Liturgie
der christkatholischen Kirche der Schweiz.

Der Kirchengesang in der alten Kirche.

Der Gesang ist ein wesentlicher Bestandteil des Gottesdienstes
der christlichen Kirche. Er wurde aus dem Synagogengottesdienst
iibernommen. Die Evangelien erzihlen, dass Jesus mit seinen
Jiingern sich aktiv am Gottesdienst seines Volkes beteiligt hat (Lk. 4,
16). Am Vorabend vor seinem Leiden feierte er mit den Seinen
das Passahmahl, in dessen Verlauf Psalmen gebetet und gesungen
wurden. Die erste Gemeinde zu Jerusalem verharrte nach dem
Bericht der Apostelgeschichte (2, 46) einmiitig im Gebete im Tempel.

In den Briefen des Apostels Paulus ist wiederholt von Gesang
in den Gemeindeversammlungen die Rede. An die Kolosser schreibt
er (3, 16): «In aller Weisheit lehret und ermahnet einander mit
Psalmen, Lobgesingen, geistlichen Liedern; singet Gott lieblich
in euren Herzen.» Ahnlich lautet eine Stelle im Epheserbrief 5,
18f. Im 1. Brief an die Korinther lesen wir: «Ich will mit dem Geist
beten, ich will aber mit dem Verstand beten; ich will mit dem
Geist, lobsingen, ich will aber auch mit dem Verstand lobsingen.
Denn wenn du mit dem Geiste preisest, wie soll der, welcher den
Platz des Uneingeweihten einnimmt, das Amen zu deiner Dank-
sagung sprechen ? Er weiss ja doch nicht, was du sagst. Denn
du magst wohl schén Dank sagen, aber der andere wird nicht
erbaut. Ich sage Gott Dank mehr als ihr alle, rede ich in Zungen.
Aber in der versammelten Gemeinde will ich lieber fiinf Worte
mit meinem Verstand reden, damit ich auch andre unterweise
als zehntausend Worte in Zungenrede.» (14, 15—19.) Paulus redet
iiber das Beten und Singen in der Verziickung, in der Ekstase,
in unartikulierten Lauten und Jubilationen. Beides war damals
iiblich. Weil die Gemeinde solches nicht verstehen konnte, zieht
er klares, deutliches Beten und Singen vor, zu dem die Gemeinde
mit «Amen» ihre Zustimmung geben kann.

In welcher Weise die Psalmen und Lieder gesungen wurden,
wird nicht berichtet. Aus der Folgezeit konnen wir aber Schliisse
ziehen, was auf den Synagogendienst fiihrt. Die Psalmen wurden

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1044. 8



— 106 —

in der Synagoge im Wechselgesang vorgetragen zwischen einem
Vorsinger und einem Chor oder der Gemeinde oder zwischen zwei
Choren. Auf jeden Vers antwortete die Gemeinde oder der Chor
mit einem Kehrvers oder Refrain. So sangen nach Jes. 6 die Engel
das Sanctus. «Seraphe standen vor dem Herrn... und wiederholt
riefen sie einander zu: ,Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heer-
scharen; alle Lande erfiillt seine Herrlichkeit’». (Jes. 6, 3.) Zu
Davids Zeiten gab es nach 1.Chron. 15, 16 ff., geschulte Séinger und
Dirigenten. Dass die christliche Gemeinde im Wechselgesang ge-
sungen hat, ist aus einem Bericht des romischen Statthalters
Plinius von Bythinien in Kleinasien an den Kaiser Trajan in Rom
ums Jahr 112 bekannt. Plinius hatte gegen die Christen eine Unter-
suchung durchgefiihrt, iiber deren Ergebnis er dem Kaiser u. a.
berichtete: «Sie versicherten — es handelt sich um Aussagen
fritherer Christen —, ihre Schuld oder ihr Irrtum habe darin be-
standen, dass sie gewohnt gewesen wiren, an einem bestimmten
Tag vor Tagesanbruch zusammenzukommen, Christo als einem
Gott im Wechselgesang untereinander ein Loblied zu singen. . .»
Dass auch gemeinsam Lieder gesungen wurden, wissen wir aus
einem Brief, den der Bischof Ignatius von Antiochien auf dem
Transport nach Rom zum Mirtyrertod an die Epheser ums Jahr
107 geschrieben hat: «In eurer Eintracht und zusammenklingenden
Liebesgemeinschaft wird Jesus Christus besungen. Aber ihr sollt
Mann fiir Mann zum Chore werden, auf dass ihr, in Eintracht
zusammenklingend, Gottes Tonart in Einheit darstellend mit einer
Stimme durch Jesus Christus den Vater lobsinget, auf dass er
auf euch horet und aus euren guten Werken euch als Glieder seines
Sohnes erkenne.» (Kap. 4.) Dass Psalmen gesungen wurden, be-
statigt um die Wende des 2. zum 3. Jahrhundert der christliche
Schriftsteller Tertullian an verschiedenen Stellen seines Buches
tiber das Gebet. So bemerkt er, sie wiirden so gesungen, dass auf
alle Schlussformeln die Gemeinde mit Amen antworten koénne.
Die Juden pflegten noch eine zweite Art, Psalmen zu singen —
nimlich in zwei Choéren, die die einzelnen Verse in einer hoheren
und tieferen Tonlage vortrugen. Auch diese Weise — die anti-
phonale — hat die christliche Gemeinde iibernommen. Uber die
Stelle, die den Psalmen angewiesen war, sind wir ebenfalls unter-
richtet. Wie in der Synagoge wurden sie zwischen den Lesungen
aus der Heiligen Schrift eingefiigt. Nach dem hl. Augustin war
der antiphonale Psalmengesang in der ganzen Kirche des Erd-



— 107 —

kreises verbreitet. Der heilige Basilius berichtet, dass gemein-
samer Gesang iiblich gewesen sei, «dass alle zusammen wie aus
einem Munde und aus einer Seele den Gesang zusammenfassten».

Nicht nur Psalmen wurden aus dem Synagogendienst iiber-
nommen, sondern auch sogenannte Cantica, Gesinge aus dem A.T.,
an erster Stelle das Sanctus aus Jes. 6, 5, der Hymnus Seraphicus.
Der Prophet hort bei seiner Berufung in einer Vision, wie das
Dreimal-heilig von den Seraphinen gesungen wird. Das Sanctus
wird im ersten Brief des Clemens Romanus ums Jahr 96 erwihnt,
es erscheint mit zwei Ausnahmen in allen uns bekannten Liturgien
der alten Kirche. In den christlichen Kultus sind auch liturgische
Zurufe und Antworten, sogenannte Akklamationen, iibergegangen.
Sie halten die Verbindung zwischen dem Liturgen und der Ge-
meinde zur Pflege des gemeinsamen Gottesdienstes aufrecht. Sie
werden gesprochen, aber auch gesungen. So das «Amen» = «So sei
esy», das «Hosanna» = «Hilf doch» aus Ps. 119, 25. Es ist nach den
Apostolischen Konstitutionen — ungefihr ums Jahr 380 — ein
Teil der Eucharistiefeier. Das «Halleluja» = «Lobet Gott» aus den
Psalmen ist in der Offenbarung bei der Schilderung des himmlischen
Gottesdienstes erwihnt und ist z. B. Tertullian sehr geldufig. Dazu
gehort der bekannte liturgische Gruss: «Der Herr sei mit euch»
oder noch besser « Der Herr mit euch», der Herr ist in der Gemeinde,
die sich in seinem Namen versammelt hat, gegenwiirtic — mit
der Antwort: «Und mit deinem Geiste» im Sinne: und der Herr
ist mit dir — denn auch du gehorst zur Gemeinde. Gerade durch
diesen Gruss bleibt die Gemeinschaft des Liturgen mit der Gemeinde
lebendig. In der Literatur erscheint er zum erstenmal in der ro-
mischen Liturgie des Hippolyt am Anfang des dritten Jahrhunderts.
Das schliesst aber nicht aus, dass er viel dlter ist und schon linger
in der Gemeinde im Gebrauch war. Schon die Umschreibung in
der Antwort «Und mit deinem Geiste» deutet das an, die durchaus
jidischer Ausdrucksweise entspricht und auf alte Ubung hinweist.

Benediktionen = Segenswiinsche, wie sie bei den Juden Sitte
waren, kennt auch der christliche Kultus. Im Morgengebet des
Tempeldienstes steht die Benediktion: «Preiset den Herrn» mit der
Antwort: «Gepriesen sei der Herr der Gebenedeiten immer und
ewiglich.» Nach zwei Gebeten : « Gepriesen seist du, Herr unser Gott,
Konig der Welt, der das Licht gebildet und die Finsternis geschaffen
haty, folgte ein Gebet mit dem Anfang: « Wahrhaft, feststehend
und gewiss... in Wahrheit ist ein ewiger Gott, unser Konig...»



— 108 —

mit dem Schluss: «Gepriesen seist du, Herr, der Israel erlost hat.»
Die Benediktionen sind in den Schriften des N.T., besonders in
den Briefen des Apostels Paulus, zahlreich. Sie waren offenbar
den Gemeinden aus den gottesdienstlichen Feiern bekannt und
wurden regelmiissig verwendet. Wenn sie auch nach Vorbildern
aus der Synagoge entstanden waren, durch den Glauben an Jesus
Christus hatten sie einen neuen Inhalt bekommen. Das gilt {ibrigens
fiir alle diese gesprochenen und gesungenen liturgischen Formeln.
Z.B. «Die Gnade des Herrn sei mit euch», 1. Korr. 16, 23; Kol. 4. 18
u. a. Gal. 6, 18 «Die Gnade des Herrn Jesus Christus sei mit
eurem Geistenr.

Woher die Melodien ? Sie stammen aus dem jiidischen und
heidnischen Kultus. Der starke Einfluss jiidischer und heidnisch-
hellenistischer Gesangskunst ist nach eingehenden und sorgfiltigen
Studien nachgewiesen und allgemein anerkannt. Das schliesst natiir-
lich nicht aus, dass in der christlichen Kirche das vorhandene Gut
erweitert und in christlichem Sinne umgestaltet und neu gefasst
worden ist. Die Melodien der Synagogengesinge sind in jiingster
Zeit gesammelt worden. Die éltesten wurden in Yemen in Siid-
arabien gefunden, wobei iiberraschende Entdeckungen gemacht
worden sind. Anklinge an liturgische Gesiinge, wie sie heute noch
in der Kirche iiblich sind, Ankldnge an die kirchlichen Psalmtone,
an Schlusskadenzen und feierliche Amen hat man gefunden, ferner
Parallelen zu den Kyrie, wie sie heute noch nach dem rémischen
Prozessionarium gesungen werden, Anklinge an Klageliedermelo-
dien der kirchlichen Lamentationen. In diesen uralten jiidischen
Weisen finden wir denselben Aufbau wie im heutigen liturgischen
Choral — das Initium, den aufsteigenden Anfang, den Tenor —
den leitenden Ton —, die Mediante — den Mittelton. Ebenso
iiberraschend sind Entlehnungen aus heidnisch-hellenistischem
Kultus. In der Néhe von Tralles in Kleinasien wurde auf der Grab-
siule eines sonst unbekannten Seikilos aus der ersten Kaiserzeit
ein Lied mit dem seit Menschengedenken immer wieder bearbeiteten
Thema «Freut euch des Lebens, so lang noch das Limpchen
glitht» entdeckt, dessen Melodie in der Antiphon bei der Palmweihe
«Hosanna dem Sohne Davids» wiederkehrt. Von einem griechischen
lyrischen Dichter Mesomedes, einem Freigelassenen des Kaisers
Hadrian (117—138) sind drei Hymnen erhalten, deren Melodien
enge Verwandtschaft mit dem Halleluja-Jubel am Pfingstsonntag,
mit dem Kyrie der VI. gregorianischen Messe aufweisen. Das Kyrie



— 109 —

eleison kannte besonders der heidnische Kult des Sonnengottes.
Selbst die neunfache Wiederholung, wie sie in der romischen Messe
gesungen wird, kennen heidnische Kulte. Die ilteste christliche
Melodie, die bis jetzt entdeckt worden ist, ist das Bruchstiick
eines Hymnus des 3. zum 4. Jahrhundert. Sie wurde in der dgyp-
tischen Stadt Oxyrhychnos westlich von Kairo gefunden und be-
wegt sich in der griechischen Tonart, die dem jetzigen 7. Kirchenton
entspricht. :

Charakteristisch fir die Kulte der alten Welt war die Sitte,
Lesungen und Gebete mit gehobener Stimme vorzutragen. Die
Stimme blieb auf dem gleichen Ton, ein Tonfall trat nur bei Satz-
abschnitten ein, der sich nach dem Wortakzent richtete. Solche
Rezitative konnen wir als Sprechgesang bezeichnen, der nun auch
auf den christlichen Gottesdienst iibertragen wurde. Er eignete
sich dafiir besonders auch deshalb, weil dadurch jedes personliche
Pathos vermieden wurde, da den Lesungen und Gebeten das
subjektive Element abgeht und sie zu ihrem Inhalt die gegebenen
Heilstatsachen haben. Aus Dank fiir das in Christus gewordene
Heil versammelt sich die christliche Gemeinde, um Gott in Christus
zu verherrlichen und dieses Heiles aufs neue gewiss zu werden.

Reichere Modulationen trugen zur Hervorhebung bestimmter
Stellen der Gebete und Danksagungen bei. Als in Rom am Ende
des 3. Jahrhunderts im Gottesdienst die griechische Sprache durch
das Latein ersetzt wurde, trat der Wortakzent schérfer hervor
und der Sprechgesang wurde noch stéirker akzentuiert.

Der also musikalisch abgestufte Sprechgesang heisst Accentus,
weil der Ton sich nach der Betonung in Wort und Satzbau richtet.
Der feierliche Vortrag der Gebete und Lesungen in der Liturgie,
die Prifation und das Vater-unser gehoéren zum Accentus. Die
Singweise ist sehr einfach, wurde aber bei der Prifation und dem
Vater-unser melodios bereichert und verfeinert, so dass die Melodien
zum Erhabensten im Kultus geworden sind. Im Gegensatz zum
Accentus steht der Concentus, das Zusammensingen in reicherer
Melodie des Vorsingers, des Chores und der Gemeinde. Zum
Concentus sind alle Gesiinge des Chores und der Gemeinde zu
rechnen, die unter dem Einfluss der Psalmodie und alter Melodien
im Laufe der Zeit eine mannigfaltige Ausgestaltung erfahren haben.



— 110 —

Der liturgische Gesang.

Der Verlauf und die Ordnung des Gottesdienstes hat in den
verschiedenen Hauptstidten der alten Kirche mit der Zeit feste
Formen angenommen, die von den kirchlichen Organen der be-
treffenden Landesgegenden fiir verbindlich erklirt oder von den
Landeskirchen eingefiihrt wurden. Zwei dieser Liturgien, wie diese
Gebilde genannt werden, haben mit einigen Ausnahmen allgemeine
Anerkennung gefunden, fiir die Kirchen des Ostens die Liturgie
von Konstantinopel und fiir die des Abendlandes die Liturgie von
Rom. Spricht man von liturgischem Gesang, so versteht man
darunter die Melodien der feststehenden Texte der Liturgie. Die
Liturgie unserer Kirche wie der liturgische Gesang sind abend-
lindisch — entsprechen also denen der Gemeinde in Rom. Der
Geesang heisst gregorianisch, weil nach der Uberlieferung — genau
ist man nicht unterrichtet — Gregor I., Bischof von Rom (604 T),
Ordnung in die Singweise seiner Kirche gebracht hat. Er ist aber
weder Schopfer der Gregorianik noch hat er ihre Entwicklung
etwa abgeschlossen. Der liturgische Gesang in unserer Kirche ist
ebenfalls gregorianisch, ndmlich alle Gesénge des Priesters am Altar,
die Responsorien der Gemeinde, der Gesang des Chores und der
Gemeinde, des Requiems, d. h. der hl. Messe fiir Verstorbene, die
Melodien der Psalmen, der Gottesdienste der Karwoche — ausser-
dem enthilt unser Gesangbuch noch unter den Liedern einige
Nummern mit gregorianischen Melodien und liturgischen Texten,
so Nr. 60 und die beiden Messen in den neueren Auflagen mit den
Messetexten des Kyrie, des Gloria, des Credo, des Sanctus und des
Agnus im Hochamt. Wir kénnen den Bearbeitern unserer Liturgie
nicht genug dankbar sein, dass durch die Liturgie wie durch den
liturgischen Gesang der katholische Charakter unseres Kultus ge-
wahrt und die Verbindung mit der alten Kirche festgehalten blieb.

Der liturgische Gesang ist nicht rémischen Ursprungs, sondern
er entwickelte sich aus verschiedenen Elementen, die nicht einfach
miteinander verbunden worden sind, sondern die christliche Ge-
meinde hat daraus etwas ganz Neues geschaffen. Die schipferische
Kraft war ihr Glaube an Jesus Christus und der Gedanke der
Liturgie die Verherrlichung Gottes aus Dank fir die Erlosung
durch seinen eingebornen Sohn. Der Glaube und die Dankbarkeit
gegen Gott vereinigten die Gemeinde, um von all dem, was sie bewegt
und erfiillt, in aller Einfachheit und Schlichtheit Zeugnis abzulegen.



— 111 —

Wie die Gebete und feierlichen Handlungen dem entsprechen, so
auch der Gesang. Er ist frei von kiinstlerischer und konzertmissiger
Aufmachung und Effekthascherei, frei von iiberschwiinglicher und
oberflichlicher Sentimentalitdt. Er ist und bleibt deshalb ein-
stimmig. Die Sprache ist einfach biblisch, die Texte, die haupt-
siichlich der Heiligen Schrift entnommen sind, sind in Prosa gefasst.
So wird der liturgische Gesang zum einfachen, aus der Tiefe des
Herzens hervorquellenden frommen Gebet der andichtigen Ge-
meinde. Die Melodien sind einfach, in kein Taktgefiige eingespannt,
sondern sie bewegen sich im freien Rhythmus, die Noten haben
keinen festgelegten Wert, der Text wird gesungen, wie er gesprochen
wird. Die syllabischen Stellen — auf jede Silbe ein Ton — folgen
der Betonung des Wortes — man spricht von einem rezitativen
Rhythmus im Gegensatz zum metrischen, der sich nach dem Wert
der Silben im Versmass richtet. Der Wortakzent ordnet auch die
Notengruppen — Neumen, wenn zwei bis fiinf Tone auf eine Silbe
fallen. Die Tone einer solchen Gruppe bleiben stets in Verbindung
miteinander, man redet vom Legatosingen, ein notwendiges KEr-
fordernis des liturgischen Gesanges. Ausgedehnte Notengruppen
auf eine Silbe heissen Melismen — Melos gleich lyrisches Lied.
Reich an solchen sind die Soli und Chore des Graduale und des
Halleluja, des Zwischengesanges zwischen Epistel und Evangelium.
In unserer Liturgie sind diese Stiicke nur ausnahmsweise iiblich.

Die Melodien sind in Tonarten eingefiigt, die der Musiktheorie
der alten Welt eigen sind und ins vierte vorchristliche Jahrhundert
zuriickreichen. Sie wurden im Mittelalter ausgebaut und sind als
die acht Kirchentéone bekannt. Diese acht Tonleitern sind dia-
tonisch, sie schreiten in Ganztonen dahin, kennen nur einen chro-
matischen Ton A zu b im Gegensatz zu den chromatischen Ton-
leitern in Dur und Moll, die in halben Tonen auf und niedersteigen.
Je nach der Lage der halben Toéne in der Oktav werden die Ton-
arten voneinander unterschieden. Sie geben der Melodie ihren
Charakter. Die vier ersten Kirchentone haben Moll und die vier
folgenden Dur-Charakter. In jeder Tonart haben zwei Tone be-
sondere Bedeutung, der Grundton oder die Finale und die Domi-
nante, der herrschende Ton, der Tenor ist der festgehaltene Ton. Die
Melodie bildet ihre Bewegung mit Vorliebe auf der Dominante.
Sie gibt in Verbindung mit der Finale der Melodie den Charakter.
Zu den acht Kirchentonen gesellte sich im frithen Mittelalter der
fremde Ton — tonus peregrinus — orientalischen Ursprungs. Sein



— 112 —

Merkmal ist, dass bei den Psalmen beide Vershilften auf ver-
schiedenem Tenor gesungen werden. Jeder Vers beginnt ferner
mit dem Initium, wie beim Magnificat, steigt vom Grundton zur
Dominante. Die Diatonik gibt dem liturgischen Gesang den ruhigen,
erhabenen und feierlichen Charakter.

Der liturgische Gesang entwickelte sich mit der reicheren Aus-
gestaltung der Liturgie iiberhaupt, die seit der Duldung und Bevor-
zugung der Kirche durch Kaiser Konstantin I. zu Beginn des
4. Jahrhunderts in den Hauptstidten des réomischen Reiches ein-
getreten war. Vorbildlich wurde die Kirche von Mailand. Mailand
war eine Zeitlang Residenzstadt der Kaiser und konkurrierte mit
Rom. In Mailand wirkte in den Jahren 374—397 als Bischof Am-
brosius, eine edle Gestalt aus altem romischem Patriziergeschlecht.
Er fiihrte die antiphonale Psalmodie und den Hymnengesang ein,
wie er in Kleinasien schon lingst eingebiirgert war. Kein geringerer
als Augustin berichtet in seinen « Bekenntnissen» dariiber. « Damals,
so schreibt er — es war anlésslich der Auseinandersetzungen des
Maildander Bischofs mit den Arianern — wurde es eingefiihrt, die
Psalmen und Hymnen nach der Weise der Orientalen zu singen. . .
Die Einrichtung hat sich bis auf den heutigen Tag erhalten und
ist von vielen, ja von fast allen deinen Herden in andern Lindern
nachgeahmt worden». (Conf. 9, 7.) Jedenfalls wurde die neue Sanges-
art in Mailand sorgfiltig gepflegt, denn sie hat den feingebildeten
Augustin tief ergriffen. Er schreibt: «Wie musste ich weinen, o
Gott, bei deinen Hymnen und Geséngen, wenn die siiss tonenden
Klénge deiner Kirche mich heftig bewegten. Welche Klinge stromten
in mein Ohr; es triufelte wie fliissig geworden deine Wahrheit
mir ins Herz, es entziindete sich darob alsbald die Glut der Andacht,
es flossen die Trianen, und mir war so wohl dabei.» (Conf. 9, 6.)

Besondere, sorgfiltige Pflege wurde den Melodien des Propriums
der hl. Messe gewidmet, das heisst den Stiicken, die ihrem Text
nach je nach den Sonn- und Festtagen wechseln und die nicht von
der Gemeinde, sondern vom Chor und von Vorsiingern vorgetragen
wurden, wie das jetzt noch der Fall ist. Dazu gehéren drei Partien,
die urspriinglich Prozessionsgesiinge gewesen sind. Der Introitus,
ein Psalm zum Einzug der Geistlichkeit in die Kirche und zum
Altar. Seit dem Mittelalter ist er bedeutend gekiirzt, besteht nur
noch aus einer Antiphon, einem Psalmvers und der kleinen Doxo-
logie — Ehre sei dem Vater usw. Er wird in unserer Liturgie
vom Geistlichen gebetet. Das Offertorium, urspriinglich ebenfalls



— 113 —

ein Psalm zum Opfergang, da die Gemeinde die Gaben zum Altar
brachte, von dem seit dem Wegfall des Opfergangs nur noch die
Antiphon geblieben ist und die in unserer Liturgie vom Geistlichen
gebetet wird. Auch die Communio bestand in einem Psalm zum
Gang der Gemeinde zum Tisch des Herrn. Seit die regelmiissige
Kommunion der Gemeinde in der Messe aufgehort hat, wird der
Psalm weggelassen und nur noch die Antiphon gesungen. In unserer
Liturgie ist auch die unterdriickt. Besonders melodits sind die
gesanglichen Teile zwischen Epistel und Evangelium, das Graduale,
das Halleluja, der Tractus; an Busstagen wird das Halleluja durch
den Tractus — ein Lied ohne Einschiebsel — ersetzt. Die Texte
reichen in das 5. Jahrhundert zuriick, was aus der beniitzten la-
teinischen Ubersetzung ersichtlich ist. In unserer Liturgie werden
diese Stiicke nur in der Auferstehungsfeier und im Requiem ge-
sungen. Die Melodien, meist von Solosiingern vorgetragen, sind
besonders reich an Melismen, die hédufig auf unbetonte und End-
silben fallen, sie kommen also fiir die Messfeier in der Landessprache
kaum in Betracht, sind ganz auf das Latein eingestellt und miissten
der deutschen Sprache angepasst werden.

Einfacher sind die Melodien zum Ordinarium, d. h. zu den
Teilen der Messfeier, deren Text unverinderlich ist, zum Kyrie,
Gloria, Credo, Sanctus-Benedictus und Agnus. Sie zeichnen sich
durch Einfachheit und Kiirze aus, weil sie urspriinglich als Sprech-
gesang der Gemeinde sich aus Rezitativen entwickelt und erst im
Mittelalter mannigfaltige Modulationen erhalten haben, seit sie aus-
schliesslich vom Chor gesungen wurden. Das Kyrie eleison ist ein
alter, volkstiimlicher Bitt- und Gebetsruf. Er kommt im A. und
N. T. vor. So haben z. B. die zehn Aussitzigen den Herrn um Hilfe
angerufen. Auch die heidnischen Kulte kannten ihn, besonders
den Sonnenkult, der zur Zeit des ersten Christentums im rémischen
Reich am weitesten verbreitet war. In diesem Kult sangen Kinder-
chore in den Litaneien das Kyrie, im (Glauben, dass die Gottheit
dem Ruf aus Kindermund eher Gehor schenke. Nach den schon
erwithnten christlichen apostolischen Konstitutionen ums Jahr 380
betete der Diakon fiir die verschiedenen Stinde, die jeweilen von
einem Kinderchor und der Gemeinde mit «Herr erbarme dich»
beantwortet wurden. In Rom beschriinkte man sich auf das Kyrie,
dem spiter das Christe eleison beigefiigt und das seit dem 9. Jahr-
hundert neunmal wiederholt wird. Dass dieser Bittruf im christ-
lichen Kult sehr alt ist und sehr volkstiimlich war, ist daraus



— 114 —

ersichtlich, dass er in der lateinischen Messfeier in griechischer
Sprache beibehalten wurde. In unserer Liturgie wurde die schone
christliche Sitte in der Weise erneuert, indem es durch drei Gebets-
aufforderungen erginzt wurde, auf die die Gemeinde mit «Herr
erbarme dich unser» antwortet.

Ein durch das Alter und den Inhalt ehrwiirdiger Teil der
Liturgie ist das Gloria, der Lobgesang der Engel, der Hymnus
angelicus (Luk. 2, 14 ff.), der durch den Lobpreis der hl. Dreifaltig-
keit erginzt worden ist und die grosse Doxologie genannt wird.
In dieser Verherrlichung des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes finden sich Stellen aus dem Evangelium Joh. 1, 29, « Lamm
Gottes», aus den Psalmen «Du allein der Allerh6chste» (83, 19), aus
den éltesten Liturgien «Wir sagen dir Dank», aus dem Gebet des
Mirtyrerbischofs Polykarp (158 1) «Wir loben dich, wir preisen
dich». In der Schrift « Uber die Jungfriulichkeit», die dem hl. Atha-
nasius zugeschrieben wird, erscheint es als Morgengebet und in den
Apostolischen Konstitutionen als Morgenhymnus. In der Messfeier
wurde es urspriinglich nur an Weihnachten gesungen, die Priester
durften es nur an diesem Tag singen, withrend es eine Auszeichnung
der bischoflichen Messe blieb und erst seit dem 12. Jahrhundert
allgemein im Gebrauch ist. In den Busszeiten des Kirchenjahres
im Advent und in der Fastenzeit wird es nicht rezitiert.

Das Credo — eine Zusammenfassung von Beschliissen der
beiden ersten allgemeinen Konzilien von Nizaea des Jahres 325
und von Konstantinopel des Jahres 371 — erscheint im 5. Jahr-
hundert in der Liturgie des Morgenlands, im Abendland zuerst
in Spanien durch Beschluss der Synode von Toledo 589 mit dem
Zusatz des Filioque, bald auch in Frankreich und Deutschland.
In die romische Messe wurde es auf Anregung Kaiser Heinrichs IT.
1014 aufgenommen. Dass das Sanctus zu den #ltesten und all-
gemein verbreiteten Bestandteilen gehort, davon haben wir schon
gesprochen, erweitert wurde es durch das «Benedictus» aus dem
Propheten Ez. 3, 12, und dem «Hosanna» aus Ps. 118, 26, besonders
volkstiimlich geworden als Huldigungsruf des Volkes beim Einzug
Jesu in Jerusalem, Matth. 21, 9 ff. Es wurde von der Gemeinde
gesungen, so nach den Apostolischen Konstitutionen, deshalb waren
die Melodien urspriinglich sehr einfach. In mehreren Liturgien
wurde beim Brotbrechen ein Gebet gesprochen, das in der romischen
fehlte. Der romische Bischof Sergius (701) vermisste es, als Grieche
von Geburt, sehr. Er fiihrte das Agnus dafiir ein, das so lange wieder-



— 115 —

holt wurde, bis alles Brot gebrochen war. Eine dreimalige Wieder-
holung wird im 9. Jahrhundert bezeugt, die Bitte «Gib uns den
Frieden» wurde im 11. Jahrhundert in Tagen schwerer kriegerischer
Bedringnis beigefiigt.

Seit, dem 7. Jahrhundert wurde das gesangliche liturgische
Gut treu gehiitet und der Text in Chorbiichern gesammelt. Die
altesten Handschriften, die noch vorhanden sind, stammen aus
dem 9. Jahrhundert, iiberliefern aber keine Melodien. Erst hundert
Jahre spiter tauchen Notenzeichen auf. Sie bestehen aus Strichen,
Punkten, Hickchen, die das Steigen, Fallen der Téne anzeigen
und die den auswendig vortragenden Singern mit der Hand an-
gedeutet wurden, deshalb heissen sie Winke oder Neumen. Die
Notenschrift selbst stammt aus dem Osten, wurde zuerst auf einer
Linie geschrieben, erst Guido von Arezzo wandte um 1055 vier
Notenlinien an, um die Tonhohe zu markieren. Seit dem 12. Jahr-
hundert begann man die Neumen in quadratische Punkte um-
zuwandeln, was dann spiter zur Quadratschrift der Noten gefiihrt
hat. Die vier Notenlinien sind nur fiir diatonische Tonverhiltnisse
eingerichtet.

Die liturgische oder gregorianische Sangesart verbreitete sich
rasch iiber das ganze Abendland. Sie wurde in besonderen Singer-
schulen gepflegt. Berithmt wurde diejenige von Metz, die Bischof
Chrodegang 742—760 eingerichtet hatte. Grosse Verdienste erwarb
sich besonders Kaiser Karl der Grosse (814 f) um den Kirchen-
gesang. KEr suchte insbesondere das Volk zur praktischen Ausiibung
desselben anzuregen und machte Anregungen, dass die Gemeinde
ausser den Responsorien das Kyrie, Gloria, Sanctus sang. Auch
der Sohn Karls, Kaiser Ludwig der Fromme, wirkte im selben
Sinn. Mit welchem Erfolg wissen wir nicht. Jedenfalls scheiterten
die Versuche an der lateinischen Sprache, die von der breiten
Masse des Volkes immer weniger verstanden wurde. Singerschulen
wurden eifrig gefordert. Solche entstanden in Aachen, Trier, Fulda,
Hirsau, Reichenau, St. Gallen. Die beriihmteste wurde die von
St. Gallen, welches Kloster um die Wende des 9. Jahrhunderts
eine Bliitezeit erlebte. Wir erinnern an den Kelten Mongal, den
Ziircher Raspert, an Notker Balbulus (der Stammler) (912 7).
Eine neue Art der Gesangskunst, die von Frankreich her kam,
wurde besonders in St. Gallen unter Fiithrung Notkers gepflegt.
Den langen Tonreihen — Melismen — des Graduale und Halleluja,
wurden Texte in Prosa unterlegt, unter jeden Ton eine Silbe. So



— 116 —

entstanden die Sequenzen, Tonfolgen, syllabische Gesinge mit
packendem Inhalt, da die Dichter es verstanden, ihre personliche
Frommigkeit in ergreifende Form zu fassen. Notker werden 41 Se-
quenzen zugeschrieben. Inandern Klosternfand diese Dichtung Nach-
ahmung, bekannt wurden Godeschalk in Limburg (1098 {), Hermann
Contractus in Reichenau (1054 1), Wipo von Burgund (1048 {). Die
Zahl der Sequenzen ging in die Tausende, sie wurden nicht nur in
der Messe gesungen, sondern auch im Stundengebet und in Andachten
aller Art. Bei der Reform des Messbuches liess Papst Pius V. 1570
nur noch fiinf stehen. Zwei finden sich in unserer Liturgie: die
von Wipo von Burgund verfasste Ostersequenz « Victimae paschalis»
als Nr. 144 @ in der neuen Auflage des Gesangbuches, das ernste
und aufriittelnde «Dies irae» im Requiem von Thomas von Celano
(1250 1) Nr. 234. Die tibrigen drei sind in Strophenform umgearbeitet ;
die Pfingstsequenz «Veni Sancte spiritus» Nr. 159: « Komm heiliger
Geist auf uns herab», «Lauda Sion» fiir Fronleichnam von Thomas
von Aquin Nr. 86, « Stabat mater dolorosa» fiir das Sieben-Schmerzen-
fest von Jakoponi (1306 T) Nr.124: «Stand die Mutter voller
Schmerzen». — Eine zweite Schopfung dieser Zeit sind die Tropen
— ebenfalls syllabische Gesénge, melodische und textliche Erwei-
terungen und Erklirungen der Gesinge des Ordinariums, die sich
bis ins 16. Jahrhundert erhalten haben, um dann wieder zu ver-
schwinden. Ihr Urheber war Tutilo von St. Gallen (915 7).
Neue Melodien entstanden im Mittelalter zu den Messgeséingen,
im 11. Jahrhundert die erste zum Credo, zahlreiche Halleluja, Anti-
phonen, Responsorien. Bald trat ein Verfall des liturgischen Ge-
sangs ein, die Mehrstimmigkeit dringte ihn immer mehr zuriick.
Der Humanismus besass ein gewisses Verstindnis dafiir, sammelte
das Vorhandene, empfand es aber aus dem lateinischen Sprach-
gefiihl heraus als Barbarismus, dass auf unbetonten und Endsilben
lange Tonreihen standen. Man begann zu reformieren, die aus-
gedehnten Melodien zu kiirzen oder auf betonte Silben zu verlegen.
Die Arbeit wurde aber nicht konsequent durchgefiihrt. In diesem
Sinn - erfolgte eine Ausgabe des Messbuches die «Medicaeay, die
im Jahre 1615/16 in der Buchdruckerei der Medici in Rom er-
schienen ist. Diese Ausgabe erhielt offiziésen Charakter. Im 19. Jahr-
hundert ging man auf die alten Handschriften zuriick und strebte
eine Reform an mit dem Erfolg, dass Papst Pius X. 1904 und 1905
durch Erlasse eine neue Ausgabe der Choralbiicher veranlasst hat:
die «Vaticana». Uber die Art, wie die Gregorianik zu singen ist,



— 117 —

bestehen in der rémischen Kirche besonders beziiglich des Rhyth-
mus verschiedene Auffassungen. Diese Dinge beriihren uns nicht
stark, zumal die Proprienstiicke sich in unserer Liturgie nicht ein-
gebiirgert haben und viele Melodien fiir Ubersetzungen der Texte
in der Landessprache sich nicht eignen wiirden. Dagegen lassen
sich die Melodien der Psalmen und der einfachen Messgesinge
sehr gut mit der deutschen Sprache vereinbaren, so dass sie sich
gut als Sprechgesang vortragen lassen und berufen sind, liturgisches
Gut der Gemeinde zu werden.

Das romische Kyriale enthélt 18 liturgische Messen ohne Credo,.
fir das nur vier Melodien vorhanden sind, ausserdem noch 11
einzelne Kyrie, drei Sanctus und zwei Agnus. Wie schon erwihnt,
waren die Melodien bis zum 11. Jahrhundert sehr einfach, wurden
melodioser, seit sie der Chor der Sanger an Stelle der (emeinde
ganz iibernommen hatte. In der christkatholischen Kirche werden
die liturgischen Gesénge der Gemeinde durch einstimmige gemein-
schaftliche Lieder und durch mehrstimmige des Chores, an Fest-
tagen auch durch durchkomponierte mehrstimmige Messen — Ordi-
nariumsstiicke — ersetzt, doch werden diese auch einstimmig in
gregorianischer Weise gesungen.

Die Hymnen.

Der Apostel erwihnt in den Briefen an die Kolosser und an die
Epheser ausser dem Psalmengesang Hymnen. Solche sangen nach der
Apg. 16, 25 Paulus und Silas im Geféingnis zu Philippi. Der Hymnus
war schon den alten heidnischen Kulten eigen. Man bezeichnete
damit einen von einem Chor vorgetragenen und gewdchnlich von
der Kithara begleiteten Preis- und Lobgesang in lyrischen Versen
auf einen Helden oder eine Gottheit. Man vermutet in einigen
Schriften des N. T. Anklinge und Zitate aus christlichen Hymnen.
Im Epheserbrief 5, 14 schreibt Paulus: «Daher heisst es: Wach
auf, der du schlifst, und steh auf von den Toten, so wird Christus
dir als Licht aufgehen.» Wie ein Hymnus lautet die Stelle 1. Tim.
3, 16: «Und anerkanntermassen gross ist das Geheimnis der From-
migkeit: Der geoffenbart worden ist im Fleisch, als gerecht er-
wiesen im Geist, erschienen ist den Engeln, gepredigt unter den
Heiden, geglaubt in der Welt, hinaufgenommen in Herrlichkeit.»
Ebenso ist die Stelle 2. Tim. 2, 11 ein Zitat: «Zuverlissig ist das
Wort:



— 118 —

Denn wenn wir mitgestorben sind,

werden wir auch mitleben;

wenn wir ausharren, werden wir mitherrschen.
Wenn wir verleugnen, wird er auch uns verleugnen;
wenn wir untreu werden, bleibt er treu;

denn er kann sich selbst nicht verleugnen.»

Fiihren wir noch aus zahlreichen Stellen der Offenbarung zwei
Beispiele an, 1, 4 ff.

«Gnade sei euch und Friede von dem, der ist und der war
und der kommt und von den sieben Geistern, die vor seinem
Thron sind, und von Jesus Christus, dem treuen Zeugen, dem Erst-
gebornen der Toten und dem Herrscher iiber die Konige der Erde.
Dem, der uns liebt und uns durch sein Blut von unsern Siinden
erlost hat und uns zu einem Koénigreich, zu Priestern fiir Gott,
seinen Vater, gemacht hat, ihm gebiihrt der Ruhm und die Kraft
in alle Ewigkeit.»

Der Hymnus zum Preis Gottes 15, 3 ff.: «Und sie sangen das
Lied des Mose, des Knechtes Gottes und das Lied des Lammes:

Gross und wunderbar sind deine Werke, Herr, allmichtiger
Gott; gerecht und wahr sind deine Wege, Konig der Volker. Wer
sollte nicht fiirchten, Herr, und preisen deinen Namen ? Denn du
bist allein heilig; denn alle Vilker werden kommen und von dir
anbeten, weil deine gerechten Taten offenbar geworden sind.»

Hymnen sind das «Magnificat» aus Luk. 1, 46 ff., das «Bene-
diktus» aus Luk. 1, 68 ff. und das Gebet des greisen Symeon aus
Luk. 2, 26—32, die in das Stundengebet der Gemeinde — Morgen-
gebet, Vesper und Abendgebet — aufgenommen sind.

Die Hymnen waren in der alten Kirche zum Teil sehr beliebt,
stiessen aber auch auf Widerstand, weil vor allem héretische
Fiihrer sich durch Hymnendichtung ausgezeichnet haben, um ihre
Sondermeinungen zu verbreiten. Sie wurden in gebundener und
ungebundener Sprache gedichtet. Beispiele von Hymnen der Litur-
gie sind das «Gloria» und das «Te Deum». Sie verherrlichen Gott -
und preisen die Heilstat, die uns durch seinen Sohn geworden ist.
Die alttestamentlichen Psalmen unterscheiden sich von ihnen da-
durch, dass sie nicht nur Gott loben, sondern dass sie sich auch mit
den Bediirfnissen und Néten des Menschen befassen. Ihre urspriing-
liche Heimat ist die ostliche Kirche. IThr Rhythmus beruht auf der
Silbenzahl und dem Wortakzent. Die Dichter waren zugleich Kom-



— 119 —

ponisten. Die musikalische Produktion ist oft urspriinglich das erste.
Sie bestehen aus 20 bis 30 gleich gebauten Strophen und schliessen
stets mit der kleinen Doxologie. Origenes berichtet von Hymnen
zur Anbetung Gottes und seines eingebornen Sohnes. Er dachte
wohl an solche, die sein Lehrer Clemens von Alexandrien um 215
gedichtet hatte. Genannt seien aus der grossen Zahl der Dichter bloss
Gregor von Nacianz (7 387), von dem zwolf iiberliefert sind, Johannes
von Damaskus (T ca. 754), der Dichter des syrischen Sprachgebiets
Ephriam der Syrer (T 373). Ihre Hymnen werden zum Teil heute noch
im Osten gesungen. Vom Osten her ist der Hymnus in der abendlin-
dischen Kirche bekannt geworden. Ein Vermittler war haupt-
sichlich Hilarius, Bischof von Poitiers, der in den Jahren 356—360
in Kleinasien in der Verbannung lebte. Er hat nach seiner Riickkehr
den Hymnengesang in seiner Kirche eingefiihrt. Noch grosseres Ver-
dienst um dessen Verbreitung im Westen hat sich der Bischof von Mai-
land Ambrosius erworben. Beide haben selbst gedichtet und ihre Dich-
tungen in das Stundengebet eingefiigt. Da sie fiir den Gemeinde-
gesang bestimmt waren, sind sie der Form und dem Inhalt nach
viel einfacher und schlichter gebaut als die des Morgenlandes, aber
trotzdem als Zeugnisse christlichen Glaubens von hohem Schwung
und tiefem Inhalt. Sie sind in regelméssigem Wechsel von langen
und kurzen Silben nach antiker Weise gesetzt. Das Metrum sind der
jambische G— o — und der trochiiische — oG Dimeter, herrschend
wurde allmiithlich der Versakzent, der Wortakzent ist nur in be-
schrinktem Mass beriicksichtigt, auch der Reim wurde teilweise
angewandt.

Beispiele urchristlicher Hymnen in Prosa sind das «Gloria»
und das «Te Deum». Das «Te Deum» wird unrichtigerweise Am-
brosius zugeschrieben. Es scheint &lter zu sein und vom Bischof
Niketas von Themesia in Dazien (410 1) bearbeitet worden zu sein.
Von abendlindischen Dichtern ist zundchst Ambrosius zu nennen.
Von den 48 Hymnen, die ihm zugeschrieben werden, sind nur
vier unbestritten. Unter ihnen: «Veni redemptor gentium», Nr.93
unseres Gesangbuches: «Komm, Heidenheiland, starker Held.»
Zugeschrieben wird ihm das Morgenlied: «Jam lucis orto siderisy,
Nr. 38: «Die Nacht ist hin, der Tag bricht an.» Der bedeutendste
christliche Dichter des Altertums ist Aurelius Prudentius Clemens
(405 ), Statthalter einer spanischen Provinz unter Kaiser Theo-
dosius. Von Bedeutung ist der Bischof von Poitiers, Venantius
Fortunatus (ca. 600 T), besonders bekannt durch den prichtigen



— 120 —

Passionshymnus «Vexilla regis prodeunt», «Des Konigs Fahne
schwebt empor», Nr. 123 unseres Gesangbuches. Dem rémischen
Bischof Gregor I. (604 T) wird der Hymnus «Creator alme siderum»
fiir die Adventszeit, «O Bringer alles Lichtes du», Nr. 94 unseres
Gesangbuches, zugeschrieben. Die Hymnen wurden besonders im
Stundengebet gesungen. Das erste hat der Stifter des Benediktiner-
ordens, Benedikt von Nursia, herausgegeben.

Schopferisch tétig waren auf diesem Gebiet im 7. und 8. Jahr-
hundert die Monche der Iroschotten und der Angelsachsen, an
ihrer Spitze Columba (597 1), der Griinder des Klosters Jona in
Schottland. Zu dieser altirischen Dichtung gehort der Hymnus
«Sancti venite, Christi Corpus sumite», aus dem Antiphonarium
Benchoviense in der Provinz Ulster, aus dem 8. Jahrhundert, dem
Nr. 81 zugrunde liegt: « Kommet, ihr Heiligen».

Eifrige Pflege fand die kirchliche Poesie im Zeitalter der karo-
lingischen Renaissance 768—887. Karl der Grosse hat selbst an-
regend gewirkt. Die Dichter lebten am koniglichen Hof und in
Klostern, am Hof Paulus Diaconus (7 798), Paulinus von Aquileia
(1 802), Theodolt (T 821), in Klostern Hrabanus Maurus (T 856),
Walafried Strabo auf Reichenau (1 849), Gottschalk (f 869) u. a.
Rhabanus Maurus ist Verfasser des herrlichen Pfingsthymnus «Veni
creator Spiritus», « Komm, Schopfer Geist», Nr. 158 unseres (Gesang-
buches.

Nach dem Tod Karls des Kahlen und Ludwigs des Deutschen
(876) trat ein Niedergang des kulturellen Lebens ein, viele Kultur-
stitten wurden durch barbarische Einfille zerstort, die Folge war
eine Vernachlissigung der religiosen Dichtung, nur wenige Kloster
pflegten die alte Uberlieferung, an erster Stelle das Kloster St. Gallen
— die Bliitezeit der Sequenzen. Einen Ubergang bildete die Herr-
schaft der Ottonen 936—1056 zu einem Aufblithen der Kultur seit
dem 11. Jahrhundert. Sie erhielt reiche Anregung durch Reform-
bestrebungen in den Klostern und vor allem durch die Kreuzziige.
In der Poesie wurden neue Richtungen eingeschlagen — #usserlich
indem der Reim sie zu beherrschen anfing —, noch viel wichtiger
wurde der Durchbruch personlicher religioser Empfindungen und
Erfahrungen in den Dichtungen. Die Betrachtung des Leidens und
Sterbens des Herrn erfiillte die Gemiiter wohl unter dem Eindruck
der grossen Katastrophen, die damals die Volker heimsuchten.
In subjektiven frommen Andachtsiibungen, aber auch in der Kunst,
in der Malerei, Bildhauerei und Poesie, trat in den Mittelpunkt



— 121 —

der leidende und sterbende Heiland, nicht mehr der glorreiche
Sieger iiber Tod und Hélle, das Kreuz erscheint nicht mehr als
Symbol des Sieges, sondern als das des Duldens und Leidens. Diese
Passionsstimmung fand symbolisch ihren Hohepunkt in der Uber-
fiihrung der Dornenkrone des Herrn in die Sainte Chapelle in Paris,
das herrlichste Baudenkmal gotischer Kunst, durch Kénig Lud-
wig IX. (1220—1270). So trat der Fromme zum leidenden und
sterbenden Herrn in personliche Beziehung, hier stand er ihm mit
seinem Trost menschlich nahe, aber er fiihlte sich auch zu den
heiligen Gestalten hingezogen, die mit dem Herrn zusammengelebt,
Zeugen seiner irdischen Erscheinung gewesen sind, zur Heiligen Fa-
milie, zu den Hirten auf dem Felde, den Weisen aus dem Morgen-
land, zu Johannes dem T&ufer, den Jiingern des Herrn, vor allem
zur jungfriaulichen Mutter des Herrn, von der Verkiindigung bis zu
ihrem erschiitternden Schmerz unter dem Kreuz. Dieses menschliche
- Nahekommen des Herrn und seiner Umgebung schuf nicht nur
herrliche Kunstwerke der Malerei, sondern auch fromme Dich-
tungen, weniger mehr in Hymnen, sondern in religioser Lyrik.
Waren bis jetzt in den Hymnen die grossen Heilstatsachen Gegen-
stand der Dichtung und traten die heiligen Gestalten neben Gott,
dem Vater, und Jesus, seinem eingebornen Sohn, kaum in den
Vordergrund der Dichtung, wurden sie jetzt Hauptgegenstand der
Hymnen — diese verschwanden mehr und mehr und wurden durch
das geistliche Lied in lyrischer Form abgelost, das der Verehrung
der Mutter Gottes und der Heiligen gewidmet wurde. Die bekann-
testen Dichter sind der Meister des Marienliedes Petrus Damiani
(T 1073), der tief fromme Bernhard von Clairvaux (f 1153), der
schwungvolle Dominikaner Thomas von Aquin (f 1274), der
schlichte Franziskaner Bonaventura (f 1274), Jacopone da Todi
(T 1306) und andere. Tief ergriffen stehen wir vor den Kunstwerken
dieser Epoche, aber auch viele der Dichtungen vermogen zu uns
zu sprechen. Bernhard von Clairvaux wird das «Salve caput
cruentum», «O Haupt voll Blut und Wunden» in der ergreifenden
Umdichtung von Paul Gerhardt, Nr. 130 unseres Gesangbuches,
zugeschrieben, ferner der Hymnus « Salve mundi salutare» ebenfalls
von Gerhardt umgedichtet : «Sei mir tausendmal gegriisst», Nr. 132,
und Thomas von Aquin ist der Verfasser des «Pange linguany,
Nr. 85, in der Ubertragung von F.S. Kohlbrenner. Ausserdem
enthiilt unser Gesangbuch noch folgende mittelalterliche Hymnen
in neuerer Umformung, Nr.80 «O esca viatorum», «O heilge

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944. 9



— 122 —

Seelenpein», Nr. 125 «Crux ave benedicta», « O du hochheilges Kreuze»
und Nr. 138 «O quam moestus cordis aestus», «Jesu, lass zu deinen
Fiissen».

Das Kirchenlied bis Ende des 15. Jahrhunderts.

Unter geistlichen Liedern versteht man strophisch gegliederte
religiose Geséinge in lyrischer Form. Es sind Dichtungen in der
Landessprache als personliche Zeugnisse des Bekenntnisses und
der religiosen Erfahrung der Gliubigen ohne Riicksicht auf die
Liturgie. Erst allméhlich sind sie in die Liturgie iibergegangen,
Die Entstehung solcher Lieder in deutscher Sprache — nur von
solchen ist im folgenden die Rede — reicht in das 9. Jahrhundert
zuriick. Seit den Versuchen Kaiser Karls des Grossen, das Volk
im Gottesdienst zum Singen anzuhalten, war besonders das Kyrie
eleison volkstiimlich geworden. Es war dem Volk aus der Messe
und der Litanei vertraut. Die Litanei wurde in der Liturgie, in
Andachten, bei Prozessionen, auf Wallfahrten, bei Begriabnissen,
selbst auf dem Schlachtfeld mit dem wiederholten Kyrie eleison
gesungen. Das Volk liebte es, diesen Gebetsruf in ausgedehntem
Jubilieren ausklingen zu lassen. Nach und nach biirgerte sich die
Sitte ein, den Jubelténen Texte in der Landessprache — auf jeden
Ton eine Silbe — unterzulegen, die in Strophen zusammengefasst
wurden. Jede Strophe wurde dann mit Kyrie eleis geschlossen,
in der Folge wurden solche Gesinge kurzweg Leisen genannt.

Auf die hochst interessante weitere Entwicklung des reli-
giosen Liedes konnen wir nicht eingehen, miissen uns auf einige
Andeutungen beschrinken. Bald wurden auch lateinische Hymnen
und Sequenzen in Liedform in die deutsche Sprache tibertragen.
Die Begeisterung, die das Volk fiir das Ziel der Kreuzziige erfasst
hatte, forderte die religiose Poesie. Neue Elemente brachten die
Minne- und Meistersinger hinzu, ferner die fahrenden Studenten.
Ebenso eifrig pflegten die Geissler oder Flagellanten, die in Buss-
stimmung die Lande durchzogen, das Lied. Der Hohepunkt der
Bliitezeit fillt in das 14. Jahrhundert. Besonders beliebt wurden
die sogenannten Mischlieder aus Latein und Deutsch, Volkslieder
wurden in geistliche Lieder, die sogenannten Kontrafakta oder
Parodien, umgesetzt. Besondere Singschulen fiir das weltliche und
geistliche Lied entstanden. Anregend wirkten die Weihnachts-,
Passions- und Osterspiele. Die Melodien entnahm man liturgischen
Motiven, aber auch auf Melodien des Volksliedes wurden geistliche



— 123 —

Gesinge gedichtet. Das Volk wurde dafiir gewonnen, dass die -
alten Kirchentonarten aufgegeben wurden und in Dur und Moll
gesungen wurde, was dem allgemeinen Empfinden mehr entsprach.
Die Erfindung der Buchdruckerkunst trug zur Popularisierung viel
bei, auf Blittern und in Gebetbiichern wurde die Kenntnis der
Verse verbreitet. Die Lieder wurden in der Kirche in Andachten
gesungen, aber auch bei allen 6ffentlichen Anlédssen, wie einst das
Kyrie, selbst in die Messliturgie drangen sie ein, vor und nach
der Predigt, aber auch nach dem Graduale und bei andern Stellen
der Messe wurde in der Landessprache gesungen. Es gab Bischofe,
die das zuliessen, wihrend andere den lateinischen Gesang nicht
verdringen liessen, wiederholt haben Synoden entschieden, wihrend
des Amtes diirfe nur lateinisch gesungen werden. Aus allen Jahr-
hunderten lassen sich Zeugnisse fiir die Beliebtheit des Gesangs
in der Landessprache herbeibringen. Im 15. Jahrhundert ist das
geistliche Lied in Versbau und Melodie selbstindig geworden. Ein
Laufenburger, der Dekan von Freiburg i. B., Heinrich von Loufen-
berg (T 1460), hat den Typus des Liedes geschaffen, der im folgenden
Jahrhundert fiir Luther vorbildlich geworden ist. Wie verbreitet,
das Lied im Mittelalter gewesen ist, gibt die grosse Zahl der heute
noch bekannten Lieder dieser Zeit zu erkennen. Sie betrigt am
Ende des 15. Jahrhunderts 1448, eine bedeutende Zahl, wenn auch
nicht alle im Gottesdienst verwendet worden sind.

Die édltesten Kirchenlieder sind unwiederbringlich verloren. Aus
dem Jahre 973 besitzen wir eine Notiz, dass bei der Erhebung
des ersten Bischofs in Prag die Geistlichen das «Te Deum» und
der Herzog und die Grossen des Landes das «Kyrie» gesungen
haben: «Christe kinado (gnidig), Kyrie eleison und die Heiligen
helfant uns. Kyrie eleison.» Eines der édltesten Lieder ist das Oster-
lied, das im Anschluss an die Ostersequenz entstanden ist, und
das lautet:

Christ ist erstanden von der Marter allen,

des sollen wir alle froh sein, Christus soll unser Trost sein.
Kyrio leis.

Wir er nit erstanden, die Welt, die wir zergangen,

seid das er erstanden ist, so loben wir den Herren Jesus Christ.
Alleluia, alleluia, des sollen wir alle froh sein, Christ soll unser Trost
Kyrio leis. (sein.

Vgl. dazu Nr. 144 ¢ in der neuesten Auflage unseres Gebet-
und Gesangbuches.



— 124 —

Gottfried von Strassburg (i 1210), ein bertthmter Prediger
seiner Zeit zitiert das Pilgerlied:

In Gottes Namen fahren wir,
Seiner Gnaden begehren wir,
Verleih uns die aus Giitigkeit.
O heilige Treyfaltigkeit.
Kyrie eleison.

Ein ebenso berithmter Wanderprediger der Franziskaner, Ber-
told von Regensburg (T 1272), fithrt in einer seiner Predigten ein
Pfingstlied an:

Nu bitten wir den heiligen Geist
um den rechten Glauben allermeist,
dass er uns behiite an unserm Ende
wenn wir heimfarn aus diesem Elende
Kyrio leis.

Zu dieser Strophe hat Luther drei weitere gedichtet.

Bekannt ist das Mischlied der Weihnachtszeit:
In dulci jubilo. Nun singet und seid froh,
Unsers Herzens Wonne leyt in praesepio
und leuchtet als die Sonne matris in gremio

Alpha es et Oo.

Diese Strophe wurde spiter durch weitere erginzt und die
lateinischen Ausdriicke wurden durch deutsche ersetzt. In dieser
Fassung wird das Lied heute noch in protestantischen Kirchen
gesungen.

Eine typische Leise des 14. Jahrhunderts lautet:

Gelobet seist du Jesu Christ, dass du Mensch geboren bist
Von einer Jungfrau, das ist wahr, des freuet sich der Engel
Kyrio leis. (Schar.

Diese Strophe ist die erste des Weihnachtsliedes Nr. 102
unseres (resangbuches, nur ist dort das Kyrio leis durch Halleluja
ersetzt. Die folgenden Strophen hat Luther erginzt. Die Melodie
wird um 1370 erwihnt. :

Der reformatischen Zeit gehoren noch einige Lieder unseres
Gesangbuches an: Nr. 103: «Es ist ein Reis entsprungen», aus dem
15. Jahrhundert, der Tonsatz nach Praetorius, { 1621. Andere
Lieder aus dieser Epoche, auf die wir noch zu sprechen kommen,



— 125 —

sind spéitere Umarbeitungen, wie ja alle élteren Lieder umgearbeitet
und modernisiert sind, um sie der heutigen Gemeinde singbar zu
gestalten.

Das protestantiseche Kirchenlied.

Das Kirchenlied ist keine Neuschopfung des Protestantismus,
es hat aber durch ihn einen nachhaltigen Aufschwung erfahren.
Aber das ist nicht von heute auf morgen geschehen. Zwingli hat
das Lied und die Orgel aus der Kirche verbannt, und Calvin wollte
nur die Psalmen zulassen. Auch in Ziirich sind bis Ende des 18. Jahr-
hunderts nur Psalmen gesungen worden. Dagegen hat Luther dem
Lied einen bleibenden Platz in der Liturgie angewiesen, und das
Luthertum hat ihm zum vollen Durchbruch verholfen. Luther
stellte das Kirchenlied in den Dienst seiner Bestrebungen, es sollte
ein Mittel sein, um dem gewohnlichen Mann das Wort der Heiligen
Schrift und der Liturgie beizubringen. Er dachte gar nicht daran,
die lateinische Sprache vollstindig durch die deutsche zu ersetzen
und die lateinische Messe gar abzuschaffen. Sie sollte besonders
in grossen Kirchen, wo Kirchenchére vorhanden waren, in der
alten Form bleiben, wenn er ihr auch einen andern Inhalt gegeben
hatte. Er wiinschte, dass neben dem bisherigen lateinischen Gesang
nach dem Graduale, zum Sanctus und Agnus deutsche Lieder
eingeschoben werden. Das blieb auch nach der Einfithrung der
deutschen Messe so. Die lutherische Bekenntnisschrift « Augustana»
hélt in Art. 24 an der lateinischen Messe fest mit der Einschréankung,
dass dem lateinischen Gesang da und dort deutscher beigefiigt
werde. Bis ins 18. Jahrhundert gab es lutherische Kirchen, in
denen die lateinische Messe gefeiert wurde. Ebenso wurden Altar,
Kreuz, Leuchter, Messgewinder beibehalten. Die letzteren fielen
erst zur Zeit der Aufklirung endgiiltig dahin. In seinen musika-
lischen Bestrebungen standen Luther eine Anzahl verstindnisvoller
Mitarbeiter zur Seite, sein Ratgeber in diesen Dingen war Johann
Walther (1570 T). Die Arbeit, die in der Kirche seit langem schon
begonnen war, wurde jetzt eifriger fortgesetzt. Alte Kirchenlieder
wurden iibernommen oder umgearbeitet, Hymnen und Sequenzen
iibersetzt, Kontrafakte und neue Dichtungen entstanden. Die
Motive zu den Melodien wurden der Gregorianik und dem Volkslied
entlehnt. Die Zahl dieser Lieder war anfiinglich nicht gross. Das
erste Gesangbuch, das Walther 1524 herausgab, enthiilt 30 deutsche
und einige lateinische Nummern. Es war nicht fiir die Gemeinde,



— 126 —

sondern fiir den Chor gedacht, die Lieder waren in drei- und
vierstimmigem Satz geschrieben. Ein neues Buch, das 1545 von
V. Babst erschien, enthéilt 50 Lieder. Luther selbst hat Kontra-
fakte gedichtet. Seinem Weihnachtslied «Vom Himmel hoch, da
komm ich her» liegt ein weltliches Krinzellied zugrunde: «Aus
fremdem Lande komm ich her». Es wurde urspriinglich nach der
alten weltlichen Melodie gesungen. Ein bekanntes Beispiel eines
Kontrafaktes ist die Umarbeitung des Volkslieds «Innspruck, ich
muss dich lassen», zu dem H. Isaak die Melodie komponiert hatte,
in das Kirchenlied «O Welt, ich muss dich lassen» von J. Weisse.
Lied und Melodie waren so populdr, dass sie P. Gerhardt zum
ergreifenden Passionslied Nr. 131 angeregt haben: «O Welt, sieh hier
dein Leben». Ausser seinem bekannten: «Nun ruhen alle Walder»,
Nr. 41, werden auf diese urspriinglich weltliche Melodie noch die
Lieder 43, 80, 92, 184, 243 und 249 unseres Gesangbuches gesungen.

Von Luther und seinen Zeitgenossen stammen folgende Lieder
unseres Gesangbuches: Von Luther die schon erwihnten Strophen
2 ff. der Nr. 102 und die Antiphon von Notker Balbulus aus dem
Ende des 9. Jahrhunderts, Nr. 241: «Mitten wir im Leben sind
vom Tod umfangen», nach einer vorreformatorischen Melodie; von
seinem Freund, dem Philosophie- und Theologieprofessor in Witten-
berg Paul Ebner (f 1567), das prichtige Vertrauenslied Nr. 185:
«Wenn wir in hoéchsten Noten stehn», nach einer franzosischen
Melodie aus dem Jahre 1547 — gesungen in grosser Not von Kriegs-
und Pestgefahr — und von dem fritheren Ménch und spétern
Pfarrer in Stettin Niklaus Decius (T 1529) die Parodien auf das
Gloria, Nr. 57: «Allein Gott in der Hoh’ sei Ehr’ und Dank», nach
dem gregorianischen Gloria fiir Ostern, und Nr.77: «O Lamm
Gottes, unschuldig am Stamm des Kreuzes geschlachtet», ebenfalls
mit Anklingen an den liturgischen Gesang. Zu Luther neigte eine
Richtung der boéhmischen Briider, einer im 15. Jahrhundert ent-
standenen Gemeinschaft, die das Kirchenlied eifrig pflegte. Von
dem Lutherfreund Johann Horn (1587 ), einem Prediger dieser
Gemeinschaft, ist das Lied «Lob Gott getrost mit Singen» in das
Buch von V. Babst iibergegangen, Nr. 215 unseres Gesangbuches,
Melodie aus dem Jahre 1532. Ungewiss ist, ob der Markgraf Albrecht
zu Brandenburg-Kulmbach (1557 1) Dichter der Nr. 198 ist: « Was
mein Gott will, gescheh allzeit» (1530). Der friithere Landsknecht
und spitere Verwalter zu Herford G. Niege (1588) hat das weit
verbreitete Morgenlied des Schwedenkonigs Gustav Adolf, Nr. 39:



— 127 —

«Aus meines Herzens Grunde» (1598) gedichtet. Es wurde auch
dem Tischgenossen Luthers Joh. Mathesius (1565 ) zugeschrieben,
wie Nr. 196: «Herr, es sei mein Tun und Lassen» (1542). Nr. 113:
«Das alte Jahr vergangen ist» scheint wenigstens in den ersten
Strophen in dieser Zeit entstanden zu sein, die folgenden erscheinen
in einem Gesangbuch des Jahres 1611. Die Dichter sind unbekannt,
die Melodie aus dem Jahre 1648. Die reformierte Kirche ist mit
einer Ubersetzung des Hymnus «Jam lucis orto sidere», «Die
Nacht ist hin, der Tag bricht an», Nr. 38, durch den Reformator
von Strassburg, Wolfgang Capito (1541 ), vertreten (Melodie 1650).

Die Lieder wurden ganzgesungen, vonder Gemeinde einstimmig
ohne Begleitung, mit Abwechslung des Chores, der mehrstimmig
sang, und der Orgel, die einzelne Strophen bloss spielte. Mehr-
stimmiger Gesang der Gemeinde hatte erst einigen Erfolg, als der
Stuttgarter Hofprediger Lukas Osiander (1585) die fiihrende
Melodie in die erste Stimme verlegte, so dass alles leicht folgen
konnte. Als Choral werden solche Lieder bezeichnet, die die KEr-
fahrung der Gemeinde gleichsam als Antwort Gottes auf ihr
Flehen wiedergeben, wie z. B. «Befiehl du deine Wege», «Nun
danket alle Gott», « Wer nur den lieben Gott ldsst walten» u. a.

Die Lieder aus der Zeit nach der Reformation haben vielfach
personliches Gepriige und zeugen von den verschiedenen Richtungen,
die das kirchliche und kulturelle Leben beherrschen — die meisten
sind ohne jede Riicksichtnahme auf den Gottesdienst gedichtet
worden — haben zum Teil nur langsam Eingang in die Gemeinde
gefunden. Sehr friih sind die Lieder auch von einem erbaulichen
und lehrhaften Ton getragen mit einem Zug ins Weiche und
Schwiirmerische, nicht mehr in urspriinglicher einfacher, schlichter
Sprache. Aus dem Ende des 16. Jahrhunderts ist zu nennen der
Hamburger Prediger Philipp Nikolai (1 1608) mit dem lieblichen
«Wie schon leucht’ uns der Morgenstern», Nr. 116, und dem maje-
statischen « Wachet auf, ruft uns die Stimme», Nr. 247. Die Lieder
werden nicht mehr in der urspriinglichen Form gesungen, sondern
sind zum Teil abgedndert, da wir die damalige Sprache kaum mehr
verstehen wiirden. Der Dichter ist zugleich Komponist. Verfasser
des ganz personlichen, schlichten Gebetsliedes Nr. 186: «Herr, wie
du willst, so schick’s mit mir» (Melodie aus dem Jahre 1526), ist
der Generalsuperintendent Kaspar Bienemann (Melissander, T1591).
Dass die Schrecken des 30jihrigen Krieges in den Liedern einen
Widerhall finden, ist nicht verwunderlich. Sind es doch gerade



— 128 —

solche Dichter, die Schweres mitgemacht haben, die Halt und
Trost in ihrem Gottes- und Christusglauben gefunden und es ver-
standen haben, mit dem Lied andere zu trosten und zu stirken.
Unter dem Einfluss des Dichters Martin Opitz (1639 ), der eine
dichterische Kunstsprache forderte und neue metrische Gesetze fiir
die Poesie aufstellte, wurde fortan auch die Form der Dichtungen
gepflegter und gefilliger. Gut gegliederte und klar betonte Verse
sollten durch Zusammenfall des Vers- und Wortakzentes alle
Unebenheiten des Strophenbaus zum Verschwinden bringen. Ein
Lied des bedeutendsten Dichters nach Luther, des schlesischen
Pfarrers und spéitern Schriftstellers Johannes Heermann (T 1647),
der viel personliches Leid erlebt hat, ist Nr. 127: « Herzliebster Jesu,
was hast du verbrochen», nach einer Melodie von Johannes Criiger,
1640. Andreas Gryphius (1664 T), ebenfalls ein Schlesier, wurde
in jungen Jahren von schweren Priifungen heimgesucht. In tiefster
Erniedrigung, in Verbannung und Krankheit hat er Nr. 249 iiber
die Vergéinglichkeit alles Irdischen und die Unverginglichkeit der
Gnade Gottes gedichtet: «Die Herrlichkeit der Erden muss Staub
und Asche werden» (Melodie H. Isaak). Sein Landsmann Heinrich
Held, Stadtsekretir von Altdamm ( 1659), ist Verfasser des innigen
Heilig-Geist-Liedes Nr. 160: « Komm, o komm, du Geist des Lebens,
wahrer Gott von Ewigkeit» (H. Alberti 1642). Schwere Schicksals-
schlige trafen den Hamburger Arzt Paul Fleming (1640 ). Ein
Zeugnis seines starken Gottvertrauens ist das kostbare Trostlied
Nr. 199: «In allen meinen Taten» (Melodie H. Isaak). Dem Erfurter
Geistlichen Michael Altenburg (1 1640) wird das als «Feldliedlein»
Gustav Adolfs bekannte « Verzage nicht, du Héiuflein kleiny, Nr. 216,
zugeschrieben. Es soll vor der Schlacht bei Liitzen gesungen worden
sein und gilt deshalb als Schwanengesang des Schwedenkonigs
(Melodie nach N. Hermann, 1560). Durch den 30jihrigen Krieg
wurde der eifrige Seelsorger von Kilenburg, Martin Rinkart, hart
mitgenommen (1649 ). Im Hinblick auf den kommenden Frieden
und angeregt durch die Stelle Jesu Sirach 50, 24—26, hat er dann
um so freudiger so herrlich gesungen: «Nun danket alle Gott,
Nr. 63. Die Dichtung ist zum Jubellied, zum «Te Deum» der luthe-
rischen Kirche geworden (Melodie J. Criiger, 1649). Der Konigs-
berger Pfarrer Georg Weissel (T 1635) ist der Verfasser des zu-
versichtlichen Jesusliedes Nr. 165: «Such, wer da will, ein ander
Ziel» (1523). Nr. 95, «Mit Ernst, o Menschenkinder», stammt vom
Konigsberger Professor der Beredsamkeit und schoénen Kiinste



— 129 —

V. Thilo ( 1662), nach der Melodie von Wolfgang Figulus, 1595.
Gute Lieder, die immer noch gern gesungen werden, hat der
evangelische Theologe Johann Rist — in der Nidhe von Hamburg
—- (T 1667) gedichtet. Nr. 49: «Jesu, der du meine Seele» (1687),
Nr.78: «Du Lebensbrot, Herr Jesu Christ» (1525), Nr.114: «Hilf,
o Vater, lass gelingen» (J. B. Konig 1737), Nr. 117: «Werde Licht,
du Stadt der Heiden» (Konig) und von Nr. 129, Strophe 2 ff.:
«O Traurigkeit, o Herzeleid» (N. Hasse, 1628). Vom Generalsuper-
intendenten Justus Gesenius in Limburg (1 1673) stammt Nr. 128:
«Wenn mich die Siinden kranken», nach einer Melodie 1356. Un-
bekannt sind die Dichter der Lieder aus dieser Zeit Nr. 242:
«Christus, der ist mein Leben», auf eine Melodie von M. Vulpius,
und Nr. 253: «Freu dich sehr, o meine Seele», nach einer huge-
nottischen Melodie aus dem Jahre 1542 — als «Frohlicher Abschied
aus diesem Jammertaly bezeichnet, in einer Sammlung von Be-
gribnisliedern 1620.

Nun tritt der Klassiker des evangelischen Kirchenliedes auf.
Paul Gerhardt — zeitweise Pfarrer an der Berliner Nikolaikirche
(1607—1676). Er steht auf dem Boden des strengsten rechtgliubigen
Luthertums, schopft aus tiefstem personlichen Gefiihlsleben, ver-
kiindigt ernste Bussgesinnung, frohe Glaubenszuversicht, begeisterte
Hingabe an Jesus, besitzt Verstindnis fiir das allgemein Menschliche
und fiir die Schonheit des natiirlichen Lebens, verbindet die ge-
gebenen Heilstatsachen mit personlicher Frommigkeit und verfiigt
iiber eine einfache, aber reiche Sprache. Mit zehn Liedern ist er
in unserm Gesangbuch vertreten, die die Vielseitigkeit seines Innen-
lebens — gefestigt vom Frieden Gottes — offenbaren und in die
auch das heutige Geschlecht freudig einstimmen kann, um Gott
zu danken und ihn zu verherrlichen. Nr. 41: « Nun ruhenalle Wiilder»
(Melodie von H. Isaak), Nr. 62: « Nun danket all und bringet Ehr»
(Jos. Criiger, 1649); Nr. 97: « Wie soll ich dichempfangen» (M. Tesch-
ner 1614); Nr. 104: «Frohlich soll mein Herze springen» (J. Criiger);
Nr. 105: «Wir singen dir, Emanuel» (1370); Nr. 130: «O Haupt
voll Blut und Wunden» nach Bernhard von Clairvaux — Melodie
von Hassler; Nr. 131: «O Welt, sieh hier dein Leben» (H. Isaak);
Nr. 132: «Sei mir tausendmal gegriisset», ebenfalls eine Nach-
bildung des innigen Hymnus von Bernhard von Clairvaux «Salve
mundi salutare» (1542). Nr. 200 «Befiehl du deine Wege» (H. L.
Hassler 1606), nach Psalm 37, 5; Nr.201: «Schwing dich auf zu
deinem Gott» (Melodie von A. Thiirlings). In der 7. Strophe ist



— 130 —

der Schluss des Psalms 126 eingearbeitet. Nr.208: « Wie schon ist’s
doch, Herr Jesu Christ» (Th. Nikolai 1599) und Nr. 248: «Ich bin
ein Gast auf Erden» (Melchior Teschner 1613).

Dem grossen Kreis um Gerhardt gehoren Schiiler, Freunde
und selbstindige Dichter an, von denen in unserem Buch einige
vertreten sind: Mit dem frohen Adventslied Nr. 96: « Nun jauchzet
all ihr Frommen» (1598) der Berliner Gymnasialrektor Michael
Schirmer (1 1673); der schwedische Feldprediger und spétere Pfarrer
in Weiden (Oberpfalz), Tobias Clausnitzer, mit dem weitverbreiteten
Predigtlied Nr. 72: «Liebster Jesu, wir sind hier, dich und dein
Wort anzuhéreny» (Joh. R. Ahle 1664) und dem Tauflied Nr. 168:
«Liebster Jesu, hier sind wir, deinem Worte nachzuleben», nach
derselben Melodie; der Konigsberger Rechtsanwalt und Biirger-
meister Johann Franck (1 1677) mit Nr. 79: «Schmiicke dich, o
liebe Seele» (J. Criiger 1649) und Nr. 212: «Herr Gott, dich loben
wiry (J. H. Egli 1810); der Gymnasialrektor Christian Keimann
in Zickau (T 1662) mit Nr. 174: «Meinen Jesum lass ich nicht»
(Oehler), der von kindlichem Gottvertrauen geleitete Bibliothekar
in Langensalza Georg Neumark (f 1681), Dichter und Komponist
von Nr. 202: «Wer nur den lieben Gott lasst walten». Allerlei iibles
Missgeschick erlebte wihrend des 30jihrigen Krieges Seb. Franck
(1668 T), schliesslich Geistlicher in Schweinfurt, der aus schwerer
Leidenszeit das innige «Hier ist mein Herz! Herr, nimm es hin»
Nr. 175 gedichtet hat (1536). Aus diesem Kreis rithrt das anonyme
Lied Nr. 250 her: «Jesus, meine Zuversicht» (Criiger 1658).

Im Gegensatz zum starren, rechtglidubigen Luthertum war der
Pietismus auf Pflege personlicher Frommigkeit durch Erweckungs-
predigt, Seelsorge des Einzelnen in Gemeinschaftsversammlungen
und nachhaltige Ausiibung des praktischen Christentums bedacht.
Es entstand eine besondere Art von Frommigkeit, die sich bald
auch in der religiosen Poesie auswirkte. Ihr Inhalt wurde die
Schilderung der eigenen frommen Stimmungen, die in eine Senti-
mentalitit ausartete, die wir kaum mehr verstehen. Doch gibt
es Lieder von Wert, die allméhlich in die Gemeinde eingegangen
und in die Gesangbiicher aufgenommen worden sind und sich bis
heute erhalten haben. Zu nennen ist Nr. 65: «Sei Lob und Ehr
dem hochsten Gut» (1535) vom Rechtskonsulenten Joh. Jak. Schiitz
in Frankfurt ({ 1690), einem Freund des Begriinders des Pietismus,
Spener. Nr. 145: «Wach auf, mein Herz, die Nacht ist hin» vom
Musikdirektor Laurentius Laurenti in Bremen (1 1722) nach gre-



— 131 —

gorianischer Weise. Aus dem Kreise A. H. Franckes, des Begriinders
der humanitiren Anstalten in Halle, ist Prof. Daniel Herrnschmidt
(T 1723) mit Psalm 146 in Nr. 56: «Lobe den Herrn, o meine Seele»
(1716) aufgenommen; Nr. 203: «Was Gott tut, das ist wohl getan»
(S. Gastorius 1690), vom Gymnasialrektor Samuel Rodigast in
Berlin (1708 7): die in unsern Gemeinden mit Vorliebe gesungene
Nr. 219: «Wach auf, du Geist der ersten Zeugen» (1704) von
C. H. von Bogatzky im Waisenhaus zu Halle (1t 1774); von
J. J. Rambach (1715 7), Prof. und Nachfolger des Waisenhaus-
inspektors Francke in Halle, Nr. 67: «Anbetungswiirdiger Gott»
(1673); Nr.227: «Wer sind die vor Gottes Throne» (J. Neander
1680), von dem Pfarrer in Giessen H.Th. Schenk (1 1727) und
Nr. 218: «Fahre fort, fahre fort» vom frommen Pfarrer Joh.
E. Schmidt, 11745 (Freylingshausen 1704); vom fruchtbaren Wiirt-
temberger Pfarrer Ph. F. Hiller (1 1769) das glaubensmutige Lied:
Nr. 166, «Weicht, ihr Berge, fallt ihr Hiigel» (Alberti 1642) und
Nr. 251: «Wir warten dein, o Gottes Sohn» (Severus Gastorius
1690).

Unter den Lutheranern, die den Pietismus ablehnten, gibt es
verschiedene Dichter, die sich durch lebendige Frommigkeit aus-
zeichnen und fromme Lieder geschaffen haben. Aus diesem Kreise
stehen folgende Lieder in unserm Buch: Vom Hamburger Pfarrer
Erdmann Neumeister (T 1756) Nr. 50: «Jesus nimmt die Siinder
an» (K. P. Sohr 1668), Nr. 119: «Jesus grosser Wunderstern» (1625),
Nr. 205: «Ich bin bei allem Kummer stille» (Neumark 1653); vom
Frankfurter Prediger L. H. Schlosser (1 1723) Nr. 209: «Sorge, Herr,
fiir unsre Kinder» (1542); von Johann Betichius, Geistlicher in
Zerbst (Anhalt), das bekannte «Das walte Gott, der helfen kann»
Nr. 193 (Christian Gregor 1784); von Salomon Franck in Weimar
(f 1715) Nr. 187: «Ach Gott, verlass mich nicht» (1666); von
H. C. Hecker, Geistlicher bei Hamburg (1 1743), Nr. 73: «Wort
aus Gottes Munde» (Chr. Fr. Witt 1715). Dem Pfarrer von Hanau
J. E. Greding (1 1748), gab das Wort des Méartyrerbischofs Ignatius
von Antiochien «Meine Liebe ist gekreuzigt» Anlass zum ergrei-
fenden Passionslied Nr. 133: « Der am Kreuz ist meine Liebe» (1542).
Ein Verehrer P. Gerhardts, der diesem nahekommt, ist der an
Liedern iiberaus fruchtbare Pfarrer Benjamin Schmolck zu Schweid-
nitz (1 1737): Nr. 66: « Tut mir auf die schone Pforte» (Ch. F. Richter
1704); Nr. 146: « Halleluja! Jesus lebt» (1653); Nr. 184: «Herr hore,
Herr erhoére» (1505); Nr.204: «Weinet nicht, Gott lebet noch»



— 132 —

(J. Rosenmiiller 1655); Nr.217: «Ach, wie heilig ist der Ort» (1653).
Aus der deutschen reformierten Kirche ist von Bedeutung der
Bremer Pfarrer, Dichter und Komponist Joachim Neander (11680)
mit dem schwung- und kraftvollen Lied Nr. 64: «LLobe den Herren,
den michtigen Konig der Ehren» (1655).

Der Stifter der Herrnhuter Briidergemeinde, Niklaus Ludwig
Graf von Zinzendorf (f 1760), suchte zwischen den Richtungen
zu vermitteln. Okumenisch eingestellt, glaubte er sogar Katholiken
mit der «Herzensreligion» «fiir Christus retten» zu konnen. Sein
«Christkatholisches Sing- und Betbiichleiny aus dem Jahre 1717
sollte dazu behilflich sein. Bei allen iiberschwenglichen, sentimen-
talen Absonderlichkeiten kann ihm eine tief empfundene Religiositit
und Hingabe an Jesus nicht abgesprochen werden. Seine wert-
vollen Lieder entspringen einer echten Dichterseele, die, in Strophen
umgearbeitet, sich zum Teil bis heute in katbolischen und pro-
testantischen Gesangbiichern behauptet haben und gerne gesungen
werden. Nr. 194: «Jesu geh voran» (1698) und Nr. 220: «Herz
und Herz vereint zusammen» (1745). Von seinem Mitarbeiter
J. A.Rothe in Bertelsdorf (1 1758) rithrt Nr. 243 her: « Wenn kleine
Himmelserben» (H. Isaak).

Kinen ganz neuen Zug brachte die Aufklirung ins Kirchenlied.
Die Aufklirung, die eine neue Weltanschauung einzig auf der
Vernunft aufzubauen suchte und alles ablehnte, was vor ihr nicht
standhalten konnte, erfasste alle Gebiete des Lebens, auch das
religiose und kirchliche. Sie gelangte hier ebenfalls eine Zeitlang
zur Herrschaft und beméchtigte sich auch des geistlichen Liedes.
Das neue ist, dass sie die Belange des Lebens nicht von Gott,
sondern vom Menschen her betrachtet. Der Mensch steht im Mittel-
punkt. Im Vorwort eines Gesangbuches wird gesagt, der Mensch
diene sich selbst im Gottesdienst, wenn er Gott verehre. Dadurch
erhthe er seine sittliche Vollkommenheit. Das Kirchenlied zielt
auf Erbauung, auf praktische Frommigkeit mit lehrhaften Anwei-
sungen aller Art, um Andacht zu erwecken und zur Tugend an-
zuregen. In gewissem Sinn wurde es zu einer notwendigen Reaktion
gegen den etwas allzu starren Dogmatismus der protestantischen
und katholischen Kirche. Die kirchlichen Rationalisten stehen
dabei vielfach unter mystischem Einfluss, lassen ihrem Gefiihls-
leben freien Lauf und geraten bei aller Niichternheit in eine gewisse
sentimentale Riihrseligkeit. Der sympathische Dichter der Auf-
klarung ist Christian Fiirchtegott Gellert, Schriftsteller, Professor



— 133 —

der Dichtkunst, Beredsamkeit und Moral in Leipzig (1 1769). Nicht
einseitiger Rationalist, ein Mann aufrichtiger Frommigkeit, reiner
Uberzeugung und praktischer Einstellung. In seinen Liedern er-
tonen starke religivse Klinge von Gottvertrauen und Hingabe an
die Briider. In unserm Gesangbuch zihlen wir elf seiner Gesiinge :
Nr. 43: «Herr, der du mir das Leben» (1505); Nr. 51: «Ich komme
vor dein Angesicht» (1543); Nr. 68: «Wie gross ist des Allméichtgen
Giite» (Richter 1704); Nr. 69: «Gott ist mein Lied» (J. H. Egli
1787); Nr. 74: « Gott ist mein Hort» (J. H. Schein 1625); Nr. 105:
«Wir singen dir, Emanuel» (1370); Nr.106: «Dies ist der Tag, den
Gott gemachty (J. H. Egli 1775); Nr. 147: « Erinnre dich, mein Geist
erfreut» (1666); Nr. 148: «Jesus lebt, mit ihm auch ich» (Thiirlings);
Nr. 178: «So jemand spricht, ich liebe Gott» (J. H. Schein 1628);
und Nr. 188: «Gott, deine Giite reicht so weit» (Peter Sohr 1668).

Mit Gellert war durch Freundschaft verbunden J. A. Cramer,
Professor der Theologie in Kiel (1 1788). Er hat ein Gesangbuch
mit 255 eigenen Liedern herausgegeben. In unser Gesangbuch sind
davon iibergegangen: Nr.70: «Schwingt, heilige Gedanken» (1797),
und Nr. 182: «Herr, du erforschest mich» nach Psalm 139 (1693).
Ein Verehrer Gellerts, der aufklidrerische Péddagoge G. K. Pfeffel
in Kolmar (1 1809), hat das Anbetungslied Nr. 71: «Jehova, Jehova,
Jehovaly gedichtet (J. H. Knecht).

Mit einer andern Auffassung vom Kirchenlied machte der
Bahnbrecher der modernen Dichtkunst Friedrich Gottlieb Klop-
stock (F 1803) Schule. Er stellte den Grundsatz auf, dass die Nach-
ahmung der Psalmen das Ho6chste sei, was ein Dichter erstreben
konne. Die Anlage der Lieder miisse niemals eine Abhandlung
von der Lehre der Religion sein. Vor allem miissen sie das Herz
bewegen. Fast alle Menschen seien mehr zur Empfindung als zum
tiefsinnigen Nachdenken gemacht. Die wahre Anbetung sei mehr
Herz als Betrachtung. Wenn er das Lied als Sprache des Herzens
und nicht des Verstandes auffasst, hat er selbst in der Fassung
der Lieder zu hoch, zu einem riihrhaften und iiberschwénglichen
Pathos gegriffen, das iiber das iibliche Mass hinausgegangen ist.
Seine Lieder, die im Gegensatz zu Gellert stehen, konnten nicht
in die Volksseele hineinwachsen. In unserm Buch findet sich nur
eines aus seiner Feder, Nr.252: «Auferstehn, ja auferstehn»
(J. W. Stadler). Zwei andere Lieder sind von ihm nach é&lteren
Vorlagen bearbeitet und einem katholischen Gesangbuch ent-
nommen. Zu Klopstocks Schule werden gerechnet: der Hamburger



— 134 —

Pfarrer Christian Sturm (1 1786), Nr. 53: «Herr, dir gelob ich neue
Treue» (Lukas v. Pearsall 1856); Superintendent B. Miinter
(1 1793), Nr. 179: « Du Vater deiner Menschenkinder» (E. Neumark
1657) und der Ziircher Pfarrer von St. Peter, Joh. Caspar Lavater
(1801 T), Nr.107: « Es kam die gnadenvolle Nacht» (1539), und 120:
«O siissester der Namen ally (1635).

Gegen diese Richtung sind «moderne» Gesangbiicher heraus-
gegeben worden, in denen die alten Lieder weggelassen oder nach
neuen Bediirfnissen umgearbeitet und in schonere, zeitgemésse
Form gebracht worden sind. Wegweisend wurde der Berliner Pre-
diger Johann Samuel Diterich (1797 T). Einige seiner Dichtungen
und Abénderungen haben ihn iiberlebt: Nr. 155: «Auf Christen,
auf und freuet euch» (N. Hermann 1560), Nr. 156: « Wir freuen uns,
Herr Jesu Christ» (1666), Nr. 167: «Gott, deine Gnad ist unser
Leben» (J. B. Konig 1738), Nr. 115: «Gott, du bist der Herr der
Zeit» in der Fassung: «O grosser Gott, du Herr der Zeit» (1535).
In diese Reihe gehort der braunschweigische E. G. Kiister (1799 T)
mit dem markanten Lied zur Firmung: Nr. 171: «Erhér, o Gott,
das heisse Flebn» (Criiger). Ferner der Hofprediger in Schwerin
H.J.Tode Nr.161: « Geist vom Vater, Geist vom Sohn» (J. B. Konig
1734). Ein modernes Gesangbuch hat J. A. Hermes (1822 7),
Prediger und Schriftsteller in Quedlinburg, herausgegeben, daraus
stammt die Betrachtung des Todes am Kreuz, Nr. 137: «Ach sieh
ihn dulden, bluten, sterben» (J. H. Knecht 1753). Dass in diesen
Kreisen ein festes, kindliches Gottvertrauen Kraft und Trost ge-
spendet hat, davon zeugt der Berliner Kanzleidirektor S. G. Biirde
(1831 T) mit dem ansprechenden, schlichten Vertrauenslied Nr. 189:
«Gott Vater in dem Himmel», man beachte die dritte Strophe
(M. Teschner 1614). Ein ebenso geschitztes Lied ist Nr. 58: «Ich
glaube, dass mit Liebe» vom Erfurter Pfarrer J. F. Moller (1861 T)
(M. Teschner 1613).

In der Romantik, die wieder Versténdnis fiir die Vergangenheit
zeigte, in mittelalterlicher Frommigkeit und Kunst ihr Ideal fand
und Kunst, Wissenschaft, die ganze Welt mit dem Christentum
erneuern wollte, pflegte eine Dichterschule auch das geistliche Lied.
Thre Poesie hatte den Quell im Gefiihlsleben, in der liebevollen
Hingabe zum Herrn und zu seinem Erlosungswerk. Sie fiihrte die
Dichter schliesslich zur Verherrlichung der gegebenen Tatsachen
der Erlosung, ihre Lieder wurden Gemeindelieder. An erster Stelle
ist als der bedeutendste Dichter der Frithromantik Novalis (F. von



— 135 —

Hardenberg) zu nennen. Dieser gottbegnadete Sdnger hat sich
durch Krankheit zur Religion Jesu durchgerungen und hat in
seinen beiden letzten Lebensjahren — er ist als 29jidhriger 1801  —
innige Jesuslieder in feiner lyrischer Sprache gedichtet. So Nr. 150:
«Ich sag es jedem, dass er lebt» (J. Criiger 1656), Nr. 180: « Wenn
ich ihn nur habe» (H. R. Breidenstein 1835) und Nr. 195: «Wenn
alle untreu werden» (M. Teschner 1613). Ernst Moritz Arndt machte
verschiedene Wandlungen durch. In den Freiheitskriegen gegen
Napoleon eifriger Patriot, hat er durch seine Lieder das Volk
fiir den Kampf begeistert. Kehrte spidter zum Luthertum zuriick,
Professor der neu gegriindeten Universitit Bonn (T 1860), seinen
fritheren Jahren gehort das Weihnachtslied Nr. 110 an: «Der heil’ge
Christ ist kommen, der teure Gottessohn» (Criiger 1653), den
spéatern Jahren das Friedensgebet : « Gib Frieden, Herr, gib Frieden»
Nr. 190 (Hassler 1601). Der Lyriker und Regierungsrat M. von
Schenkendorf in Koblenz (1817 T) ist Verfasser von Nr. 109: «Brich
an du schones Morgenlicht» (N. Heermann 1560). Das Bekenntnis
eines durch Krankheit gelduterten Mannes von christlicher Demut
und Glaubensfreudigkeit ist das Lied Nr. 90: «Wie konnt’ ich sein
vergessen», von Chr. G. Kern, einem schwibischen Geistlichen
(T 1855), Melodie nach Hassler 1601. Ein Pionier der innern Mission,
C. A. Doring, Prediger in Elberfeld (1844 1), einer der fruchtbarsten
kirchlichen Dichter der neueren Zeit, ist mit Nr. 172 vertreten:
«Wir flehn um deine Gnade» (M. Vulpius), und das Missionslied
Nr. 224: « Walte, walte nah und fern» (1693) hat uns der Tiibinger
Professor J. F. Bahnmeier (1841 ) geschenkt. Der Vorkdmpfer
des neu erwachten christlichen Glaubens F. A. Koethe, Professor
der Theologie in Jena (1850 ), ist Dichter von Nr.170: « Nun sind
die Kindlein Gott geweiht» (J. Criiger 1658).

Von reformierten Verfassern ist der Prediger in Bremen
F. A. Krummacher (1845 1) mit Liedern von kindlicher Frommig-
keit in schéner, moderner Sprache zu erwidhnen. Nr.121: «Du
bist der Weg, die Wahrheit und das Leben» (J. Criiger 1640).
Nr. 231: «O du heilige, du jungfriuliche» nach einer sizilianischen
Melodie und Nr. 244: «Mag auch die Liebe weinen» (O. Miiller
1868). Ein fihiger Dichter ist der reformierte Geistliche A. E. Froh-
lich, Lehrer der deutschen Literatur an der Kantonsschule Aarau —
ein heftiger Gegner der aufstrebenden liberalen Partei (1865 7).
Er ist Urheber des Liedes Nr. 213 fiir den eidgendssischen Bettag:
«Wir schwoéren heut aufs neue» (Thiirlings). Meta Heusser, Pfarrers-



— 136 —

tochter und Frau eines Arztes in Hirzel, dichtete Nr. 254: «Ich
weiss, dass mein Erloser lebet» (Ch. F. Richter 1704). Nicht ver-
gessen wollen wir das traute «O du frohliche, o du selige, gnaden-
bringende Weihnachtszeit», Nr. 111, von dem Schriftsteller und
Anstaltsleiter J. Falk in Weimar (§ 1826), nach einer sizilianischen
Melodie.

Mehrere Lieder gehoren dem strengen Lutheraner, dem Geist-
lichen Philipp Spitta (1859 {) an, Kundgebungen einfacher, herz-
licher Frommigkeit. «Du, des Zukunft einst erflehten», Nr. 100
(1542), Nr. 139: «Kehre wieder» (J. G. Frech 1843), Nr. 191: « Hiiter
Israels behiite» (J. B. Konig 1738), Nr. 210: «O selig Haus, wo
man dich aufgenommen» (1542), Nr. 221: «Gottes Stadt steht fest
gegriindet» (Nikolai 1599), Nr. 245: «Am Grabe stehn wir stille»
(M. Vulpius 1609), Nr. 246: «Was macht ihr, dass ihr weinet»
(H. L. Hassler 1606).

Es fehlen auch nicht neuere Dichter. Seminardirektor W. Krit-
zinger zu Droyssig (1890) Nr. 162: «Komm, o heil’ger Geist her-
nieder» (1542), Julius Sturm, Pfarrer in Kostniz (1896 1), Nr. 76:
«Nun geh uns auf, du Morgenstern» (1651), Nr. 101: «Willst du
noch linger draussen stehn» (J. Criiger 1656), Nr. 122: « Die Finster-
nis hielt uns gefangen» (J. B. Kénig 1738), Nr. 140: «Wir singen
und verkiinden», aus dem 14. Jahrhundert (M. Vulpius 1609),
Nr. 207: «O klage nicht» (1535), O. Schulze, Pfarrer in Derenburg
(1884 ), Nr.181: «Heil’ge Liebe» (P. Sohr 1668), Nr.222: «Lasset
uns im Geiste wandeln» (1542). Drei Lieder sind dem deutschen
Gesangbuch der apostolisch-katholischen Gemeinschaft entnommen:
Nr. 154: «Er lebt! Thn hélt nicht Stein noch Grab» (1541, 1545),
Nr. 211: «Geht frohlich nun dahiny (J. Criiger 1649), Nr. 223:
«Gemeinde Gottes, zage nicht» (1595, 1610) von G. von Richt-
hofen (1 1890).

Das katholische Kirchenlied seit dem 16. Jahrhundert.

Das erste katholische Gesangbuch erschien im Jahre 1537.
Herausgeber war der Dominikaner und Propst der Stiftskirche in
Halle, Michael Vehe. Es enthielt 52 Lieder, darunter 21 alte.
Trotzdem es nicht besonders beachtet wurde, wurde es doch das
Vorbild spiterer Sammlungen. Mehr Erfolg hatte mit dem im
Jahre 1567 herausgegebenen Buch der «Geistlichen Lieder und
Psalmen» Johann Leisentritt, Domdekan in Bautzen und spiter
Administrator des Bistums Meissen. Er ging systematischer vor,



— 137 —

hatte sich beim Papst Pius V. um Einfithrung der Landessprache
in die Liturgie bemiiht, aber eine abschligige Antwort erhalten.
Nach dem Vorwort seines Buches war er bestrebt, dem Lied Eingang
in die Liturgie zu verschaffen. Lieder sollten wihrend der Messe
zum Offertorium, zur Kommunion, vor und nach der Predigt
gesungen werden. Das Buch enthielt 199 deutsche und 22 latei-
nische Lieder mit 152 Melodien; in den folgenden Auflagen wurde
der Liederschatz bedeutend vermehrt. Leisentritt hatte alte Lieder,
alle aus der Sammlung Vehe, neue, darunter auch protestantische,
aufgenommen, die Melodien waren dem Choral und den Sequenzen
entnommen. Die Melodie Nr. 214 unseres Gesangbuches ist dieser
Sammlung entnommen. Von den damaligen Dichtern ist besonders
der Kolner Pfarrer C. Ulenberg (1617 1) erwihnenswert, der haupt-
sichlich Psalmen in singbare Lieder umgearbeitet hat. Ein Beispiel
ist Nr. 55, Psalm 117: «Nun lobet Gott auf hohem Thron», nach
einer franzosischen Melodie 1562. Die Bischofe hatten sich unter-
dessen der Sache angenommen, eine Reihe von Didzesangesang-
biichern entstanden, ebenso gaben einzelne Orden solche heraus.
Sie fussten alle auf Leisentritt. Einzelne Bischofe hatten erlaubt,
Propriumgeséinge durch deutsche Lieder zu ersetzen. Fir das
17. Jahrhundert wurde das «Cantuale» der Ditzese Mainz ton-
angebend, das 1605 erschien, die Neuerung einfiihrte, ausser alten
Melodien auch solche des Volksliedes zu beniitzen, und anfing, die
Dur- und Moll-Tonarten zu bevorzugen. Aus dem Wiirzburger
Gesangbuch 1628 und 1630 stammen die erste Strophe und die Me-
lodie der Nr. 129: «O Traurigkeit, o Herzeleid», aus dem Konstanzer,
1600, Nr. 125: «O du hochheilges Kreuze» (1613), spiter umgear-
beitet, aus einer Liedersammlung aus Augsburg 1667, das vom
Dominikaner Seb. Schlettstéiitter gedichtete Lied Nr. 89: «Jesus,
dir leb’ ich» (1815) aus dem Mainzer, 1725, Nr. 40: «Alles meinem
Gott zu Ehren», und aus dem « Geistlichen Wegweiser der Deurender
Prozession», Koln 1727, Nr. 42: «In dieser Nacht, sei du mein
Schirm und Wacht» (1759).

Zwei Dichter des 17. Jahrhunderts erfreuen sich grosser Wert-
schitzung, der Jesuitenpater F. Spee, der in einer Liedersamm-
lung das Lob Gottes singt. Er ist der Dichter der ersten Strophe
des Liedes Nr. 126: «Bei finstrer Nacht, zur ersten Wacht» im
Ton des Miserere gesungen. Bedeutender ist der Breslauer Arzt
Johannes Scheffler, urspriinglich Lutheraner, wurde Katholik,
nahm bei der Firmung den Namen Angelus Silesius (der Schlesier)

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1944, 10



— 138 —

an und wurde Priester (1677 }). In dem Biichlein «Heilige Seelen-
lust» schildert er in Versen die Sehnsucht der Seele nach Verméh-
lung mit ihrem Briautigam — Jesus — in iiberschwiinglichen, fiir
unser Empfinden befremdlichen Bildern. Bei aller iiberbordenden
Sentimentalitit ist er doch ein begnadeter Dichter von glithender
Frommigkeit, inniger Jesusliebe und hinreissender Gewalt. Kinige
seiner Lieder werden heute noch in katholischen wie in protestan-
tischen Gemeinden gesungen. Nr. 118: «Morgenstern der finstern
Nacht» (Georg Josef 1657), Nr. 176: «Ich will dich lieben, meine
Starke» (Konig 1738), Nr. 177: «Liebe, die du mich zum Bilde»
(H. Albert 1642) und Nr. 192: «Mir nach, spricht Christus, unser
Held» (J. H. Schein 1625).

Der Katholizismus konnte sich der Beeinflussung durch die
Aufkldrung nicht entziehen. Anpassung an die neue Zeit schien
angemessen und notwendig. Das Kirchenlied wurde im Sinne der
Aufklirung der Gemeinde dienstbar gemacht, um sie zu erbauen
und zu belehren. Es wurde konsequent als Ersatz fiir liturgische Ge-
singe in die Liturgie eingefiigt und so die aktive Betéitigung der Ge-
meinde im Gottesdienst verwirklicht. Es war das eine gesunde Reak-
tion gegen die Auswiichse der Kirchenmusik des Barock mit den
konzertméssigen und opernhaften, mehrstimmigen lateinischen
Messen, die jedem Kirchengesang Hohn sprachen. Durch die Hoch-
schitzung und neue Formung der deutschen Sprache, die durch Gott-
scheds Schrift « Grundlegung einer Sprachkunst» (1748) und die Wert-
schitzung des Volksliedes durch Herder in weite Kreise gedrungen
war, empfingen die katholischen Reformer starke Anregungen. Da
eigene, selbstindige Dichter spéirlich waren, suchten sie bei den Bahn-
brechern in der protestantischen Kirche ihre Vorbilder, nahmen
deren Lieder in die neuen Gesangbiicher auf und ahmten sie in
Umarbeitungen oder neuen Dichtungen nach. Das fiel nicht be-
sonders auf, weil die konfessionellen Gegensiitze in diesen Jahren
einer neuen Wiirdigung der Toleranz zuriicktraten und die Dichter
jeden Konfessionalismus vermieden. So wurden fiir die Katholiken
Gellert und Klopstock tonangebend. Die alten Lieder verschwanden,
sie wurden umgearbeitet oder durch neue und protestantische ersetzt.
Den Melodien erging es ebenso. Sie wurden dem Volkslied angepasst.
Besonders beliebt wurden die sogenannten Singmessen, Zyklen von
Liedstrophen, die die lateinischen liturgischen Gesinge ersetzen
sollten. In allen Ditzesen entstanden neue Liedersammlungen und
Gesangbiicher, die Mehrzahl konservativer Natur, die auf dem



— 139 —

Boden der Kirchenlehre standen, einige wenige radikale, die auch
das Dogma und die Liturgie umzubilden suchten. Die Bischofe
duldeten, ja forderten zum Teil diese Bestrebungen und bevor-
zugten das deutsche Kirchenlied vor dem offiziellen lateinischen

Choral.

Das erste in diesem Sinne verfasste Gesangbuch gab der
Kolner Gelehrte H. Lindenborn (1750 1) unter dem Titel «Tochter
Sion» mit neuartigen Texten und Melodien im Jahre 1741 heraus,
in dem der lehrhafte Ton vorwiegt. Ein gutes Beispiel ist Nr. 134
unseres (esangbuches: «Heb dein Aug’ und dein Gemiite» in
der Melodie aus dem Paderborner (Gesangbuch 1770. Die neuen
Gesangbiicher, die herausgegeben wurden, erschienen zum Teil
bis tief ins 19. Jahrhundert in neuen Auflagen. Wir reden hier
nur von solchen, die von Aufklirern herrithren, die auf dem
Boden der kirchlichen Lehre stehen und die im christ-katho-
lischen Gesangbuch vertreten sind. Im Banne Klopstocks stehen
die beiden dJesuiten M. Denis und F. X. Riedel. Sie huldigen
der Auffassung des Kirchenliedes, wie sie Klopstock vertreten hat
und die katholischer Anschauung noch am besten entspricht.
M. Denis, ein begeisterter Freund Klopstocks, war Lehrer am
Jesuitenkollegium in Wien, spater Kustosder Hofbibliothek (1800 ),
gab im Jahre 1774 auf Veranlassung Kaiser Josephs II. «Geist-
liche Lieder» zum Gebrauch der hl. Metropolitankirche bei St. Ste-
phan in Wien heraus. Er hat den Hymnus «Rorate coeli desuper»
«Tauet Himmel den Gerechten», Nr. 98, bearbeitet (K. A.von
Martiaux 1813), die zweite Strophe der Nr. 40 und Nr. 135: «Lass
uns deine Leiden singen» (1897) gedichtet. F. X. Riedel, der eben-
falls am Wiener Jesuitenkollegium wirkte (1773 ), iibersetzte la-
teinische Hymnen, wobei er sich streng an die Originale hielt.
Von ihm riihrt die Ubersetzung der Sequenz «Lauda Sion» her,
Nr. 86: «Deinem Heiland, deinem Lehrer» (Oehler). Als der «fein-
sinnigste Nachahmer» Klopstocks gilt der Rektor des Gymnasiums
in Miinster H. L. Nadermann, Nr.80: «O heil’'ge Seelenspeise»
(H. Isaak). Zu dieser Richtung wird auch F. S. Kohlbrenner, Hof-
kammer- und Kommerzienrat in Miinchen (1783 ), gerechnet, der
im Jahre 1777 das Gesangbuch «Der heilige Gesang zum Gottes-
dienst in der réomischkatholischen Kirche» zu Landshut herausgab,
das starke Verbreitung gefunden hat. Der Papst begliickwiinschte
den Herausgeber zu seinem Werk, mehrere Bischofe approbierten
es und fiihrten es in ihren Dibzesen ein. Im Jahre 1781 wurde es



— 140 —

in Salzburg mit wenigen Erginzungen nachgedruckt, und 1790
von M. Haydn in verbesserter Auflage (in musikalischer Hinsicht)
herausgegeben. Das Buch enthilt Lieder von Kohlbrenner selbst,
von M. Denis und andern bekannten und unbekannten Dichtern.
Die Melodien komponierte N. Hauner. In dem Buch steht die weit-
verbreitete Singmesse «Hier liegt vor deiner Majestéit», die sehr
wahrscheinlich Kohlbrenner gedichtet hat, die Melodie ist von
M. Haydn bearbeitet worden. Aus dieser Messe stehen drei Lieder
in unserm Gesangbuch: Nr. 52: «Hier liegt vor deiner Majestét»
zum Kyrie, Nr. 83: «Sieh Vater von dem hdochsten Throne» zum
Benediktus und Nr. 84: «O Herr, ich bin nicht wiirdig» zur Kom-
munion. Kohlbrenner ist auch Verfasser der folgenden Nr. 85:
«Christen, singt mit frohem Herzen» (17. Jahrhundert), Nr. 88:
«Wir beten an dich, unsern Herrn und Gott» (N. Hauner), Nr. 149:
«Das Grab ist leer», nach einem alten Kirchenlied (N. Hauner),
Nr. 136: «Gott vor deinem Angesichte» (Salzburger Gesangbuch
1781). Dem 2. Teil des erwihnten Salzburger Gesangbuches 1781
sind entnommen : Nr. 99 «Singt dem Koénig Freudenpsalmen» (1745
aus dlterer Quelle), Nr. 108: «Ihr Hirten erwacht» (vor 1800). Der
fromme Mainzer Pfarrer F. X. Turin (1810 ) ist in seinen Liedern
ebenfalls von Klopstock abhéngig. Im Jahre 1778 erschien von ihm
eine Sammlung geistlicher Lieder in Mainz. Er stand durchaus
auf katholischem Boden, strebte aber darnach, «die Religion und
den Gottesdienst von schédlichen Auswiichsen» zu befreien und
«fiir ein ehrliches Christentum der Gesinnung und Tat» einzutreten.
Er bat den Hymnus «O quam moestus cordis aestus» umgedichtet
in Nr. 138: «Jesu lass zu deinen Fiissen» (1671), ebenso das alte
Kirchenlied Nr. 153: «Freu dich, du werte Christenheit» neu be-
arbeitet (15. Jahrhundert). Ferner hat er Nr. 229 gedichtet: «Die ihr
dort am hoéchsten Throne» (J. B. Konig 1738). Unter dem Einfluss
Gellerts steht der Breslauer Geistliche Ignaz Franz (1798 ), der
Liedersammlungen herausgegeben hat. Von ihm stammt die Uber-
setzung und Umdichtung des Hymnus «Te Deum» Nr. 61: « Grosser
Gott, wir loben dich» nach gregorianischer Weise von G. Ritter 1774.
Abhéngig von Gellert ist ferner der Geistliche J. Sperl (1835 ), der
im Jahre 1800 «Christliche Gesidnge» in Niirnberg herausgegeben
hat. Nr. 173: «Lasst die Kinder zu mir kommen» (1763) stammt
aus dieser Sammlung. Den «Geistlichen Liedern» von Ignaz Felner,
Gymnasialprofessor in Freiburg i. B., ist Nr. 151 entnommen : « Seele,
dein Heiland ist frei von den Banden» (1763). Aus dem St. Galler



— 141 —

Gesangbuch 1786 stammte Text und Melodie der Nr. 87: «Heilig,
heilig! Heilig, heilig bist du, Jesu». Nr. 54: «Herr, auf dein Wort
erscheinen wir» findet sich im Limburger Gesangbuch und Nr. 59:
«Wir glauben all’ an einen Gott» (H. G. Négeli) in dem Miinchner
des Jahres 1810, in demselben Buch Nr.82: «Die ihr Christi Jiinger
seid» nach Klopstock bearbeitet (1668). Eine eigene Stellung nimmt
der Generalvikar und spitere Bistumsverweser von Konstanz,
J. H. von Wessenberg, ein. Er ist Aufklirer der positiven Richtung,
seine Lieder sind stark moralisierend, mehr bestimmt vom Klassi-
zismus und Humanismus seiner Zeit als vom Evangelium, getragen
vom Geiste der Duldung und Liebe, mehr durch reiche Rhetorik
als durch poetische Kraft ausgezeichnet. Typisch ist z. B. eine
Strophe eines Liedes zum Kirchweihfest:

«Nicht Opfer, aber Liebe verlangt der Herr von uns,
Den gottlichsten der Triebe als Seele unseres Tuns.

Die Liebe kam hernieder, zum Opfer sich zu weih’n,
Und wir, o Christenbriider! Wir konnen lieblos sein ?»

Vor KErscheinen des Didzesangesangbuches sind viele seiner
publizierten Lieder in die damaligen Gesangbiicher iibergegangen.
«Das christkatholische Gesang- und Andachtsbuch zum Gebrauch
bei der 6ffentlichen Gottesverehrung im Bistum Constanz» ist 1812
erschienen, bearbeitet vom Geistlichen W. Strasser. Dazu hat
Strasser selbst viele Beitrige geliefert, aber auch Wessenberg.
Zahlreiche Lieder sind von Gellert, Klopstock, Lavater u. a. auf-
genommen. In unserm Gesangbuch findet sich von Wessenberg
Nr. 163: «Komm Heiliger Geist auf uns herab» (P. Schiebel). Das
Konstanzer Buch hat bis in die 60er Jahre iiber 30 Auflagen erlebt
und gewiss viele gute Dienste geleistet. Die Lieder, die in unsern
Gemeinden aus dieser Zeit noch gesungen werden, gehoren zu den
wertvollen, ihre Melodien, sofern nicht alte vorgeschrieben sind, sind
dem Volkslied angepasst und entbehren vielfach des ausgesprochen
kirchlichen Charakters, werden aber heute noch gern gesungen.

Eine Vermittlung zwischen Aufklirung und Romantik bildet
J. M. Sailer, Professor in Dillingen, spéterer Bischof von Regens-
burg. Nicht durch Aufklirung der Vernunft, sondern durch Bildung
und Erleuchtung des Herzens will er auf die christliche Gemeinde
reformierend und belebend einwirken. Er hat ein beriihmt ge-
wordenes «Lese- und Gebetbuch fiir katholische Christen» 1783
geschrieben, dem ein Anhang mit Liedern beigegeben ist. Darunter



— 142 —

hat es solche von Gellert, Klopstock, Lavater und andern. Er
selbst hat einige gedichtet — es sind gereimte Predigten und Gebets-
lieder, die wenig oder keine Beachtung gefunden haben. Hingegen
haben einige seiner Schiiler und Freunde bedeutendere Beitrige
beigesteuert — an erster Stelle ist Christoph Schmid, der Volks-
schriftsteller und Domkapitular in Augsburg (1854 ), zu nennen.
Ein Mann wie sein Lehrer, reich an Giite, besonders der Jugend
zugeneigt, die er mit seinen Schriften und Liedern fiir christliche
Tugend zu begeistern sucht. Aber auch seine Lieder, die einer
tief empfundenen Frommigkeit entspringen, entbehren nicht des
lehrhaften Charakters. Die gern gesungene Nr. 91: «Beim letzten
Abendmahle» (M. Vulpius 1609) schildert schlicht und ergreifend
die Einsetzung des hl. Abendmahles mit einer eindringlichen Mah-
nung. Das freudige Osterlied Nr. 152: «Christus ist erstanden»
(P. Schiebel), das Erntedanklied Nr. 226: « Wir danken, Herr, fiir
deinen Segen» (J.B.Konig 1738), Nr. 228: «Ihr Auserwihlten
unsers Herrn» (P. Sohr 1668), das Marienlied Nr. 230: «O Mutter
mit dem Himmelskinde» (K. Ph. G.Bach) haben Chr. Schmid zum
Verfasser. Er hat auch die Pfingstsequenz Nr. 159: « Komm, heiliger
Geist, auf uns heraby iibersetzt (A. Thiirlings). Dieser Ubergangs-
zeit gehort das bekannte Weihnachtslied Nr. 112: «Stille Nacht,
heilige Nacht» vom Salzburger Geistlichen Franz Mohr an, mit
der pastoralen Melodie von F. Gruber (1818). Unbekannt ist der
Verfasser der Nr. 240: « Ruhn in Frieden, lass die Seelen» aus dem
Linzer Gebetbuch 1823, nach einem Lied von J. G. Jacobi . be-
arbeitet. Drei Lieder sind dem Anhang des «Liturgischen Gebet-
buches» von A. Thiirlings, Mannheim 1885, entnommen: Nr. 157:
«Zum Himmel bist du eingegangen» (1731), Nr. 75: «Gott lass im
Glauben uns verstehen» und Nr. 169: «Barmherziger, lass deine
Gnade» (G. Neumark 1657). Ihre Verfasser, die dieser Zeit an-
gehoren, sind unbekannt.

Dichter und Komponisten der Romantik gingen auf das alte
Kirchenlied und die alten ausgesprochen kirchlichen Melodien
zuriick. Heinrich Bone (1893 1) gab 1847 ein Gesangbuch «Cantate»
heraus, das neue Wege einschlug, tonangebend geworden und bis
zu Beginn unseres Jahrhunderts immer wieder neu aufgelegt worden
ist. Thm ist Nr. 225 entlehnt: «Herr segne, die du dir erwihlt»
(1556). Die Ubersetzung des «Stabat mater» Nr. 124 ist der
«Himmelsharfe», Luxemburg 1846, entnommen (1638). Nr. 141:
«Tochter Sion, sieh, dein Kénig kommt» hat Georg Kautzer zum



— 143 —

Verfasser, der 1850 fiir die Di6zese Rottenburg ein neues Gesang-
buch herausgegeben hat. Um das Kirchenlied hat sich der Mit-
arbeiter des St. Galler Gesangbuches des Jahres 1863, P. Gall Morel
in Kinsiedeln (1872 ), verdient gemacht. Er hat das kraftvolle
Lied fiir den eidgenossischen Bettag Nr. 214: «Herr wir preisen
dich» (Melodie Leisentritt) gedichtet. Die Dichterin Luise Hensel
(1876 ) ist mit zwei Liedern vertreten: Nr. 197: « Bedenk ich deine
grosse Treue», 1704, und Nr. 206: «O Sorge, die mich niederdriickt»
(N. Hermann 1554). Ein Dichter der deutschen altkatholischen
Kirche, der Koélner Pfarrer W. Tangermann (1907 1), hat uns das
Lied Nr. 92 geschenkt: «O Herr, voll Schuld und Fehle». Der
Bearbeiter unseres Gesangbuches, Prof. Dr. A. Thiirlings (1915 ),
hat die Komposition des herrlichen Psalmes 23 «Gott ist mein
Hirt», Nr. 164, als kostlichen Beitrag zu seinem wertvollen Werk
beigesteuert.

Gottbegnadete Sidnger aller Zeiten bieten der Gemeinde eine
Fiille kostlicher Lieder, die die Liturgie beleben und die Gliubigen
in reichem Masse anregen, ihren Glauben an Gott, den Vater, zu
bezeugen, ihre Hingabe an Jesus Christus zu erneuern und den
Heiligen Geist um Kraft aus der Hohe zu bitten — alles zur Ver-

herrlichung des allméchtigen Gottes und als Danksagung fiir seine
Gnade.

Bern. Adolf Kiiry.

Beniitzte Literatur.

Béaumker, W., Das katholische Kirchenlied in seinen Singweisen. 4 Bénde.
Freiburg i. B. 1886 ff.

Blume, F., Die evangelische Kirchenmusik. Handbuch der Musikwissenschaft
von Biicken, ¥., Potsdam.

Fischer, A. F. W., Kirchenliederlexikon. 2 Bénde. Gotha 1878 f.  Supple-
ment 1880.

Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz. Neunte, mit dem
Gesangbuch verbundene Auflage. Solothurn 1940.

Giessler, R., Die geistliche Lieddichtung der Katholiken im Zeitalter der
Aufklarung. Augsburg 1929.

Johner, D., Der gregorianische Choral. Stuttgart 1924.

Koch, E. E., Geschichte des Kirchenlieds und Kirchengesangs der christ-
lichen, insbesondere der deutschen evangelischen Kirche. 8 Binde.
Stuttgart 1866 ff.

Liturgisches Giebetbuch nebst einem Liederbuch als Anhang. Mannheim 1885.



— 144 —

Orgelbuch zum Gesangbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz.
Olten 1894.

Schneiderwirth, M., Das katholische deutsche Kirchenlied unter dem Ein-
flusse Gellerts und Klopstocks. Miinster in Westfalen 1908.

Thiirlings, A., Das neue liturgische Gebetbuch nebst Liederanhang. Deut-
scher Merkur 1885, Nr. 12 ff.

Thurlings, A., Wie entstehen Kirchengesinge? Rektorrede Leipzig 1907.

Ursprung, O., Die katholische Kirchenmusik. Handbuch der Musikwissen-
schaft, von Bilicken, E., Potsdam.

Wagner, P., Einfiihrung in die Kirchenmusik. Diisseldorf 1919.

Wegleitung zum neuen Kirchengesangbuch. Ziirich 1941.

Weinmann, K., Geschichte der Kirchenmusik. Kempten und Miinchen 1913.

Wolff, E., Das deutsche Kirchenlied des 16. und 17. Jahrhunderts. Stuttgart.




	Der Kirchengesang mit besonderer Berücksichtigung der Liturgie der christkatholischen Kirche der Schweiz

