
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


102 —

Bibliographie

Keller, A. Wiederaufbau der Welt.
Schulthess & Cie. AG. Zürich 1944.

Ein inhaltsreiches Büchlein, das
auf 64 Seiten einen gewaltigen Stoff
berührt, den man oft ausführlicher
besprochen wünscht, zumal die in der
angelsächsischen Welt — in England
und USA über fünfzig Programme
überdenWiederaufbaunach dem Krieg
z. T. auch aus kirchlichen Kreisen
vorliegen — abgesehen von der reichen
Literatur, die schon erschienen ist.
Nur ein Kenner kann darüber schreiben.

Dass der Verfasser der Schrift
dazu berufen ist, ist allgemein
bekannt und wird durch diese neueste
Publikation bestätigt. Ein Kenner ist
sich auch der grossen Schwierigkeiten
bewusst, die der Ordnung der Dinge
nach dem Kriege warten. Das Wertvolle

der Schrift ist, dass diese
Schwierigkeiten rückhaltlos aufgezeigt werden.

Den vielen Programmen sind drei
grundlegende Forderungen eigen und
gemeinsam, von denen die Neuordnung

der Dinge abhängig gemacht
wird: Freiheit für Individuum,
Nationalität, Rasse und Religion, soziale
und wirtschaftliche Gerechtigkeit,
Zusammenfassung der Völker in eine
weltumfassende Gemeinschaft. So
einfach diese Punkte sind, so schwierig
ist die Durchführung, je näher man
an die praktische Lösung herantritt.
Damit scheinen die Vertreter der
Programme vielfach nicht immer zu
rechnen, weil sie bei der Begründimg
der Postulate nicht in die Tiefe gehen.
Es ist ein Verdienst des Verfassers,
dass er es unternimmt, auf die
geistigen Voraussetzungen der
Forderungen hinzuweisen und ebenso klar
und deutlich nachzuweisen, dass ein
neues Ethos, auf das die künftige Welt
sich aufbaut, unumgänglich notwendig
wird. Wenn es an Andeutungen in
der Programmatik auch nicht fehlt,
um so bewusster müssen die Kirchen
hervortreten und sich mit diesen
geistigen Voraussetzungen befassen.
Das erwarte man von ihnen —
abgesehen vom Kontinent, allgemein.
Im geistigen Verhältnis der heutigen

Welt zur christlichen Kirche habe eine
Klimaveränderung stattgefunden. Das
Ethos, das die ökumenische Bewegung
seit 1920 in den Kirchen geweckt
habe, sei seit 1920 der Welt, den
Machthabern, einer politischen Elite
sichtbarer und fühlbarer geworden.
Es gebe keine Sicherheit ohne die
Achtung vor den Verträgen, keine
Völkergemeinschaft ohne einen
ethischen Grundriss, keinem wirtschaftlichen

System traue man ohne eine
ethische Verpflichtung innerhalb der
Gemeinschaft, keinem Friedensschluss
traue man ohne eine neue Beugung
unter die transzendente Majestät einer
höheren Gerechtigkeit, die allein einen
gerechten und dauerhaften Frieden
zustande bringen könne. Auf die Frage,
was die Kirchen in die heutige
Auseinandersetzung als geistige Voraussetzung

für das neue Bauen hineinwerfen

sollen, antwortet der Verfasser,
den Glauben, dass die Welt nicht
autonom, sondern der Herrschaft Gottes

unterworfen sei, ferner die christliche

Auffassung der Geschichte, deren
Sinn für die Kirche in der Gefolgschaft

Christi, in der Führung durch
seinen Geist, in der Betätigung seiner
Liebe, im Reiche Gottes bestehe. Eine
dritte Voraussetzung sei eine neue
Ausgiessung des Hl. Geistes. Ein
Beitrag des Christentums liege in der
Linie seines biblischen Realismus, der
das Gute nicht nur als eine Idee,
sondern als eine dynamische Macht
verstehe, in einer Ausweitung des
Verantwortlichkeitsgefühls. Die Majestät
des Ethos werde neu aufgerichtet,
dessen beredter Advokat die Kirche
sei, die nicht nur das Tun des
Menschen, sondern auch seine Gedanken
vor Gottes Gericht stelle.
Hervorgehoben wird, dass Enzykliken,
Botschaften, Konferenzen, Erklärungen
keinen Eindruck mehr machen,
geistige Forderung soll nicht nur stille
vor sich hin gesagt werden, sondern
soll in die Wirklichkeit hineinbrechen.
Das amerikanische Christentum besitze
eine Dynamik, die die Welt zum
Aufhorchen zwingen könne. Aber schliesslich

weiss auch der Verfasser, dass



103

nicht wir, sondern Gott die Welt neu
macht. Jeder, der sieh mit dem Wiederaufbau

der Welt beschäftigt, wird zu
dieser gehaltvollen und an selbständigen

Urteilen reichen Schrift greifen
müssen. A.K.

v. Greyerz, K. Auftrag und Beitrag
der Kirche zum internationalen
Wiederaufbau. Zwingli-Verlag
Zürich 1943. Fr. 1.90.

Die Schrift enthält den erweiterten
Vortrag, der an der vom Internationalen

Versöhnungsbund mit andern
Friedensorganisationen veranstalteten
Studienwoche vom 17.—25. Juli 1943
in Saanen (Schweiz) gehalten worden
ist. Der Verfasser geht vom Satz aus,
dass die Kirche durch einen
allerhöchsten Auftrag zur Mitarbeit am
Aufbau einer dauerhaften
Völkergemeinschaft berufen und verpflichtet
sei. Ihr Auftrag bestehe aber in erster
Linie nicht darin, mit der Welt,
sondern mit sich selbst ins Gericht zu
gehen. Das wichtigste, was sie für die
Völkergemeinschaft beitragen könne,
sei ihre Wiedergeburt aus dem Geiste,
der sie erzeugt habe. Dazu werden
durch nähere Ausführungen gerechnet
e;in neues Verständnis der Schöpfung
und ihres Schöpfers, ein neues
Verständnis der Hl. Schrift, ein neues
Verständnis für den, nach dem die
christliche Kirche sich nennt, eine
neue Verantwortlichkeit gegenüber
Staat und Wirtschaft, der Zusammenschluss

der Kirchen zu gemeinsamer
gläubiger Tat. Zu der letzten Aufgabe
verlangt der Verfasser vor allem von
den Kirchen Verständigungs- und
Gemeinschaftswillen. Das setze von ihrer
Seite eine gründliche Wandlung, ja
Bekehrung voraus. Die Kirchen —
gemeint sind die nichtkatholischen
— hätten ihre übernationale
Orientierung weithin verloren, sie hätten
sich immer mehr nationalisiert und
von den andern isoliert. Die
Kirchen müssen sich deshalb nach dem
Verfasser zu einem ökumenischen, d. h.
alle Kirchen der Welt umfassenden
gläubigen Handeln zusammenschlies-
sen. Handeln unterstreicht er, da er
sieh von einem Lehrkonsensus nicht
viel verspricht. Obschon ein solcher
gewiss nicht zu unterschätzen ist, weil
das Handeln aus dem Glauben hervor¬

geht und es verschieden gestaltet
werden kann, je nach Umfang und
Beschaffenheit des Glaubens. Dass dem
so ist, ist eine Erfahrung gerade der
ökumenischen Bewegung. In dieser
Bewegung schaut der Verfasser wertvolle

Ansätze, besonders in den
Konferenzen von Stockholm und Oxford.
Zu erwähnen wäre in diesem
Zusammenhang vor allem auch die grosse
Weltkirchenkonferenz um den Frieden,

die im Jahre 1928 in Prag
stattgefunden hat. Es werden auch einige
Beschlüsse solcher Konferenzen
erwähnt, aber gerade sie bekunden die
fast unüberwindlichen Schwierigkeiten,

die sich vor solchen Bestrebungen
auftürmen. Auf sie konnte der
Verfasser im beschränkten Rahmen seines
Vortrages nicht eingehen, aber etwas
stärker sollten sie doch hervorgehoben

werden — besonders da die
Kirchen immer wieder zur Busse
aufgerufen werden. Wäre es auch einigen
Kirchen gelungen, ihre Völker so weit
zu bringen, wie die Beschlüsse es
anstreben, das gegenwärtige Unglück
hätte dadurch nicht vermieden werden
können. Sie wären trotzdem in den
Strudel mitgerissen worden. Wie es
unserm Land gegangen wäre, lässt sich
nur ahnen. Jedenfalls wäre es nicht
möglich geworden, jetzt Konferenzen,
wie die zu Saanen, abzuhalten. Der
Verfasser ist auch der Meinung, dass
die Kirchen mit Programmen sehr
zurückhaltend sein sollen, dem man
nur beistimmen kann, stellt dann aber
am Schluss doch einige Postulate auf.
So die Schaffung eines staatlichen
Zivildienstes für Dienstverweigerer
aus Gewissensgründen, die Förderung
eines freiwilligen internationalen
Zivildienstes, die Bereitwilligkeit auch der
neutralen Staaten, den allgemeinen
Interessen einer Völkergemeinschaft
eigene Sonderinteresson unterzuordnen,
die Einigung und Arbeitsteilung der
Kirchen auf dem Missionsgebiet, die
Aufgabe der Kirchen, ihre Angehörigen
über die verschiedenen Friedensbewegungen

zu unterrichten, die
Verpflichtung der Vertreter sämtlicher
Kirchen der Welt, nach Kriegsende
sämtlichen Kirchengliedern die
grundsätzliche Frage über Aufbau oder Abbau

des bisherigen Rüstungs- und
Kriegssystems zur Beantwortung
vorzulegen und aus deren Resultat die
praktischen Konsequenzen zu ziehen.



— 104

— Es ist nicht notwendig, noch
besonders zu schildern, wie der Vortrag
von einem tiefen Ernst getragen ist.
Er schliesst mit der Einsicht, dass
der Völkerfriede letzten Endes nicht
Menschenwerk, sondern ein Geschenk
des Himmels sei. Wird er auch einmal
am grünen Tisch signiert, kommen
werde er nur im Sturm und Feuer
einer neuen Pfingsten. A.K.

Soderblom Nathan: Der lebendige Gott
im Zeugnis derReligionsgeschiehte.
Nachgelassene Gifford-Vorlesungen,
deutsch herausgegeben von Prof.
Friedrich Heiler. XII, 386 Seiten.
Ernst Reinhardt-Verlag München.
Brosch. RM. 10, Hl. RM. 12.

Wie F. Heiler im Vorwort mitteilt,
haben die letzten Worte des sterbenden

Soderblom: «Ich weiss, dass Gott
lebt; ich kann es beweisen durch die
Religionsgeschichte», diesem Buche
den Titel gegeben. Das Buch selbst
ist hervorgegangen aus Vorlesungen,
die Soderblom wenige Wochen vor
seinem Tode (12. Juli 1931) gehalten
und die er selbst als
«religionsgeschichtliches Vermächtnis» bezeichnet
hat. Die Gifford-Vorlesungen
bezwecken nach den Bestimmungen des
Stifters die «Förderung der natürlichen

Theologie im weitesten Sinne
des Wortes»; tatsächlich haben im
Verlaufe der Jahre hauptsächlich
Religionsforscher und -psychologen
solche Vorlesungen gehalten, u. a.
Max Müller, Andrew Lang, William
James, James Frazer.

Die deutsche Übersetzung hat Dr.
Ch. M. Schröder besorgt, die Prof.
Heiler auf Grund einer Vergleichung
des schwedischen und englischen Textes

umgearbeitet hat. In Fussnoten
sind eventuelle Varianten vermerkt.

Söderbloms grosse Vorzüge geben
auch diesem Buche ihr besonderes
Gepräge: seine stupende Kenntnis
der Quellen, seine vollendete
psychologische Einfühlungsgabe in das Wesen

fremder Religionen, seine packende
und grosszügige Form der Darstellung.

Von den Urphänomenen primitiver

Religiosität ausgehend, schildert
der Verfasser die verschiedenen
Formen, die die Religion als göttliche
Uroffenbarung im Verlauf der
Geschichte annahm: die Religion als
Methode und Übung im altindischen
Yoga; die Religion als Glaube und
Hingabe in der bhaktischen Frömmigkeit

der Bhagavadgîtâ : die Religion
als Kampf gegen das Böse bei
Zarathustra; die Religion des guten
Gewissens bei Sokrates; die Religion als
Glaube an Gottes Offenbarung in der
Geschichte im israelitischen Prophetismus;

die Religion als Inkarnation
im Hellenismus und Christentum.

Interessant ist vor allem auch das
Schlusskapitel «die fortlaufende
Offenbarung», in welchem Soderblom
eine Lösimg des Problems «Christliche

Offenbarung und Religion» zu
geben versucht. Er glaubt diese
Lösung finden zu können in Thesen wie
folgenden: «Gott offenbart sich in der
Geschichte, und zwar ausserhalb der
Kirche ebenso wie in ihr» (S. 366).
«Die in der Bibel berichtete
Geschichte ist Gottes Offenbarung in
einem volleren, reicheren, gewichtigeren

Sinne als irgendeine andere
Geschichte» (S. 338). Wesentlich für
Gottes in der Geschichte fortdauernde
Selbstoffenbarung ist, dass sie «als
schöpferische Kraft und erlösender
Wille» auf drei Gebieten in Erscheinung

tritt, in der Natur als Genius,
im Zusammenhang und Ziel der
Geschichte, in der sittlichen Neugeburt
und Charakterbildung des einzelnen.

Mag es auch dahingestellt bleiben,
wieweit diese relativistisch-individualistische

Fassung des Problems der
Selbstoffenbarung Gottes in der
Geschichte zu Recht besteht, so ist die
Publikation bedeutungsvoll dadurch,
dass diese das Problem an den
Erscheinungen der Religionsgeschichte
konkret aufzeigt. U. K.

Gedruckt bei Stampili & Cie., Bern


	Bibliographie

