
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 1-2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


88

Kirchliche Chronik.
Ökumenische Kundgebungen. Mitglieder und Sekretäre des

Vorläufigen Ausschusses des Ökumenischen Rates der Kirchen haben anlässlich

einer Zusammenkunft in Genf folgende Botschaft an die Führer und
Mitarbeiter in der ökumenischen Bewegung gesandt1) :

«Den zu einer Besprechung über die gegenwärtigen und zukünftigen
Aufgaben des Ökumenischen Rates in Genf versammelten Mitgliedern
und Sekretären des Vorläufigen Ausschusses des Ökumenischen Rates der
Kirchen ist es ein besonderes Anliegen, allen, mit denen sie durch die

Arbeitsgemeinschaft in der ökumenischen Bewegung zusammengeführt
wurden, herzliche Grüsse zu senden. Wir sind uns zutiefst der Tatsache

bewusst, von unseren Mitkämpfern so weithin abgeschnitten zu sein. Unsere
Gedanken und Gebete wenden sich insbesondere den Mitarbeitern unter
uns zu, die auf einsamem Kampfposten stehen oder das furchtbare Alleinsein

der Gefangenschaft und des Konzentrationslagers aushalten müssen.

Aber wir sind uns zugleich auch um so stärker der Tatsache bewusst,
dass, ,so wir im Lichte wandeln, wie Er im Lichte ist, wir Gemeinschaft
untereinander haben'.

Die Realität unserer Gemeinschaft hängt von der Gegenwart Jesu

Christi, als dem unter uns wirkenden Lichte, ab. Und das Licht scheinet
in der Finsternis. Die Gemeinschaft des Lichtes wird darum um so
deutlicher, je tiefer die Dunkelheit sich über die Erde breitet. Das ist unsere
grosse Freude und unser Trost inmitten der unbeschreiblichen Trübsal
unserer Zeit.

Wir beten, dass unsere gesamte Bewegung die hohen Voraussetzungen
für das Wandeln im Licht erfülle. Wir beten, dass sie der klaren Führung
solcher Mitglieder folge, die ein ehrliches Bekenntnis ablegen, indem sie

gegen die Werke der Finsternis, gegen die Vergewaltigung der göttlichen
Gebote, gegen Verfolgung und Ungerechtigkeit ihre Stimme erheben.
Wir beten, dass sie ihrer Sendung würdig werde, das Licht der Welt zu
sein, und dass sie durch ihre Botschaft der Versöhnung mit Gott und den
Menschen wie auch durch ihren heilenden, dem Aufbau dienenden
Einsatz, in Wahrheit die Stadt verkündige, die keiner Sonne noch des Mondes
bedarf, weil die Herrlichkeit Gottes sie erleuchtet.

Möge Gott, der das Licht aus der Finsternis hervorbrechen liess, unsere
Herzen erleuchten.»

Auf Ostern erliess derselbe Kreis folgende Botschaft:
«Liebe Freunde! Als ein aus Vertretern mehrerer Länder und Kirchen

zusammengesetzter Kreis von Mitarbeitern des Ökumenischen Rates der
Kirchen hatten wir das ausserordentliche Vorrecht, zusammenzutreten,

Ök.P.D. Nr. 34, 1943.



— 89 —

um uns gemeinsam mit den gegenwärtigen und zukünftigen Aufgaben des
Rates zu befassen. Aus diesem Anlass senden wir unseren Freunden, mit
denen wir in einem gemeinsamen Glauben und in einer gemeinsamen
Berufung verbunden sind, einen Ostergruss.

In dem Brief an die Philipper fasst der Apostel Paulus das Lebensziel
des Christen in die Worte zusammen, ,dass ich erkenne Ihn und die Kraft
Seiner Auferstehung und die Gemeinschaft Seiner Leiden'.

Christus kennen heisst den auferstandenen Herrn kennen. Christus
verkündigen heisst seinen Sieg über die Macht des Todes verkündigen.
Diese gottgegebene Tatsache bleibt wahr und unerschütterlich, was auch

geschehen mag. Und so können, richtiger müssen wir uns auch 1944 am
Ostermontag freuen.

Die frohe Botschaft von der Auferstehung ist eine kraftvolle Botschaft.
Die Kirche, die sich darauf stützt, braucht keine Niederlage zu befürchten.
Sie verkündigt den Mächten dieser Welt Gottes Wahrheit. Damit ist sie
allem gewachsen. Wir dürfen Gott dafür danken, dass viele Kirchen aus

unserer Gemeinschaft diese Wahrheit wörtlich erfahren haben, nachdem
sie den Kampf mit den heidnischen Mächten aufgenommen hatten, die
in unseren Tagen losgelassen worden sind. Wieder einmal ist es ganz
deutlich geworden, dass der Kirche in dem Masse, als sie an der Oster-
wahrheit festhält, eine Kraft zuteil wird, die sie aus sich selbst nicht zu
schöpfen vermag, und sie ermächtigt wird, das königliche, priesterliche
und prophetische Wort zu sprechen, durch das die Menschen gerichtet
und gerettet werden.

Nun sagt Paulus, dass, wer Christus kennt, auch die Gemeinschaft
Seiner Leiden kennt. Das Evangelium von der Auferstehung ist an die
Botschaft vom Kreuz gebunden. Aber im Lichte der Auferstehung
begreifen wir, dass diese Botschaft keine Todesbotschaft, sondern eine

Lebensbotschaft ist. Der Karfreitag ist ein Tag des Segens, weil er die
unerlässliche Voraussetzung von Ostern ist.

Das Leiden hat einen Sinn, wenn es mit dem Leiden des Gekreuzigten
verbunden wird. Denn Sein Leiden, das alles menschliche Leiden umfasst,
schafft Erlösung. Es ist tragisch, dass Millionen von Menschen leiden

müssen, aber es ist noch tragischer, dass so viele ohne Ihn leiden, ohne
sich der Gemeinschaft bewusst zu sein, zu der sie berufen sind, und damit
die Beute von Hoffnungslosigkeit und Verbitterung werden. Unsere
Botschaft an sie, die Unterdrückten und Verfolgten, die Gefangenen, die

Deportierten, die Opfer der Luftangriffe und der Hungersnot und an
viele andere muss dahin lauten, dass ihr Leiden eine tiefe und herrliche
Bedeutung gewinnen kann, wenn sie es nicht allein tragen, sondern es tragen
in Seiner Gegenwart und als Teilhaber der göttlichen Heilsgeschichte.

An unsere eigene Gemeinschaft richtet sich die Frage, ob sie ihrem
Wesen nach wahre Gemeinschaft mit Seinem Leiden ist. Sind die 85 Kir-



— 90 —

chen, die dem Ökumenischen Rat beigetreten sind, zusammengeschlossen
durch das unlösliche Band gemeinsamer Bereitschaft, Sein Kreuz zu tragen,
und gemeinsamer Entschlossenheit, nichts anders zu kennen als allein
Jesus Christus, den Gekreuzigten Wir können darauf nur antworten, dass

wir Ihn bitten, dies wahr zu machen, unsere Zeit des Gerichts dafür zu
benutzen, zwischen Ihm und uns wie auch zwischen unseren Kirchen
die wahre, echte Gemeinschaft aufzubauen. Besteht in unserer Mitte eine

solche Gemeinschaft, so werden wir auch in den schwersten Tagen, die wir
kommen sehen, zusammenhalten. Dann werden wir auch fähig sein, das

Amt der Versöhnung und des Wiederaufbaus auszuüben, nach dessen

Ausübung uns verlangt und für das wir uns rüsten.

,Gelobet sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu Christi, der uns
nach seiner grossen Barmherzigkeit wiedergeboren hat zu einer lebendigen
Hoffnung durch die Auferstehung Jesu Christi von den Toten'.»

Ein ökumenischer Plan für Wiederaufbau und kirchliche
Hilfsaktionen. Das Generalsekretariat des Ökumenischen Rates der Kirchen
erliess folgende Erklärung: «Die Nöte und Bedürfnisse der Kirchen in
den besetzten und kriegführenden Ländern Europas wachsen in beunruhigendem

Masse. Es bedarf dort nicht nur des Wiederaufbaus Hunderter
von Kirchen, die zerstört worden sind; dringender noch ist die
Wiederherstellung der zerstreuten Gemeinden, die Neuorganisierung der
aufgelösten Jugendverbände und der Einrichtungen der inneren Mission,
die Wiedereinsetzung von Missionaren. Dazu kommt der mächtige geistliche

Hunger, der nur gestillt zu werden vermag, wenn der grosse Mangel
an christlichen Mitarbeitern und christlicher Literatur überwunden werden

kann.

Die Kirchen der Völker, die noch heute imstande sind, ihren
notleidenden Schwesterkirchen zu helfen, sind sich dieser tragischen Situation
zutiefst bewusst. So haben die Kirchen in den Vereinigten Staaten ein
«Committee for Overseas Reconstruction and Relief» ins Leben gerufen,
das schon für diesen Zweck Geldmittel sammelt. In England hat das

«Committee for the Reconstruction of the Christian Institutions» unter
dem gemeinsamen Vorsitz des Erzbischofs von Canterbury, des Moderators
der Kirche von Schottland und des Moderators des Verbandes der
Britischen Freikirchen gleichfalls einen Aufruf für die hilfsbedürftigen Kirchen
erlassen. Ähnliche Organe sind in Kanada, in Schweden und in der Schweiz
geschaffen worden. Es ist daher zu erwarten, dass die Kirchen dieser
Länder ihre Pläne für die Hilfeleistung gemeinsam ausrichten und in der
Durchführung dieser Pläne zusammenarbeiten werden.

Auch ist eine Arbeitsgemeinschaft auf ökumenischer und
zwischenvölkischer Grundlage durch die Schaffung einer Abteilung für Wiederaufbau

und kirchliche Hilfsaktionen im Rahmen des Ökumenischen Rates
der Kirchen gesichert. Die oben erwähnten Ausschüsse in den verschie-



— 91 —

denen Ländern haben beschlossen, ihren Einsatz im Zusammenwirken mit
dieser Abteilung und durch deren Vermittlung zu verfolgen. So ist die Aufgabe

des christlichen Wiederaufbaus gedacht als eine gemeinsame Aufgabe
aller Kirchen, die der ökumenischen Bewegung angeschlossen sind. Der
grosse Vorteil dieses Planes besteht darin, dass er eine viel wirksamere
Hilfeleistung ermöglicht und aller Konkurrenz bzw. einem «denominationeilen
Individualismus» vorbeugt. Gleichzeitig wird auf diese Weise den
hilfsbedürftigen Kirchen selbst, was die Ausarbeitung der Pläne für den Wiederaufbau

anbelangt, eine entscheidende Stimme eingeräumt.

Der Präsident des Schweizerischen Protestantischen Kirchenbundes,
Dr. Alfons Köchlin, hat das Amt des Vorsitzenden der Abteilung
übernommen. Ihr Mitarbeiterstab wird sich aus Vertretern verschiedener
Kirchen- und Volkszugehörigkeit zusammensetzen. Die Abteilung hat
bereits über die besonderen Nöte der Kirchen ein umfassendes
Informationsmaterial gesammelt und ist im Begriff, für den Wiederaufbau
entsprechende Pläne auszuarbeiten.

Eine Vereinbarung, die noch der Bestätigung durch die entsprechenden
Komitees bedarf, wurde zwischen der Europäischen Zentralstelle für
kirchliche Hilfsaktionen und dem Ökumenischen Rat der Kirchen
getroffen, deren Ziel ist, die Befugnisse der Europäischen Zentralstelle in drei
Phasen der neuen Abteilung des Ökumenischen Rates zu übertragen. Zu
diesem Zweck wurde zwischen den beiden Institutionen ein Koordina-
tionsausschuss ins Leben gerufen. Dieser Ausschuss wird später durch
die Einbeziehung von Mitgliedern der Landesausschüsse für den Wiederaufbau

und von Vertretern der hilfsbedürftigen Kirchen erweitert werden
und für die Tätigkeit der neuen Abteilung verantwortlich sein. Die
endgültige Entscheidung, wann die Verschmelzung der Europäischen Zentralstelle

mit der Abteilung für Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen zu
erfolgen hat, bleibt, wie in nachstehender Erklärung der Europäischen
Zentralstelle ausgeführt wird, dem Internationalen Exekutivkomitee der

Zentralstelle überlassen. Die laufenden Aufgaben, mit denen die
Europäische Zentralstelle in besonderer Weise betraut worden ist, werden von
ihr in der Übergangszeit bis zur endgültigen Verschmelzung und ihrer

Auflösung durch ihr eigenes Komitee weitergeführt. Die künftige
Zusammenlegung ist deshalb bedeutsam, weil die Erfahrungen, welche die

Europäische Zentralstelle gewonnen hat, und die vertrauensvollen

Beziehungen, welche sie ausgebaut hat, dem neuen Organ voll zugutekommen
werden.»

In einer Erklärung gibt die Zentralstelle für kirchliche Hilfsaktionen
in Genf unter bestimmten organisatorischen Bedingungen ihre Zustimmung

l).

x) Ök.P. D. Nr. 19, 1944.



— 92 —

Gebetswoche für die christliche Einheit 1944. Zur diesjährigen

Weltgebetswoche für die christliche Einheit (18. bis 25. Januar) sind wieder

von verschiedener Seite Aufrufe erlassen worden l).
So legt der Fortsetzungsausschuss der Weltkirchenkonferenz für

Glauben und Kirchenverfassung in einem kurzen Grusswort
Christen aller Länder ein fürbittendes Gedenken seiner Zielstrebungen
gerade jetzt besonders ans Herz: «Jahraus, jahrein beten in dieser Woche
Christen aller Länder gemeinsam für die Einheit der Kirche Christi. Wir
von der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung schliessen uns ihnen

an in dem Gebet, dass das uns anvertraute Werk gesegnet und zur Förderung

der grösseren Aufgabe recht geleitet werden möchte. Das heutige
Geschehen macht die Dringlichkeit unseres Einsatzes deutlich. Die
Beratungen über die für eine kirchliche Neuordnung in Südindien
ausgearbeiteten Vorschläge, die zwischen den Episkopalen und Presbyterianern
in U. S. A. geführten Verhandlungen, das Gespräch, welches die Kon-
gretionalisten, Methodisten und Presbyterianer Neuseelands miteinander
aufgenommen haben — diese und andere Beispiele zeigen, wie die
Unterschiede auf dem Gebiet des Glaubens und der Kirchenverfassung den
äusseren Zusammenschluss der Kirchen hemmen; und wir hören diese

Kirchen sagen, dass sie ohne eine gründliche theologische Untersuchung
der trennenden Ursachen nicht weiterkommen. Lasst uns darum Gott
für die Fortschritte danken, die in vielen Ländern viele Kirchen dazu

geführt haben, dass sie nunmehr ihre Wiedervereinigung ernstlich
anstreben. Lasst uns beten, dass Gottes Segen auf allen Anstrengungen ruhe,
denen es um eine Überwindung der durch die Unterschiede der Glaubenslehre

und Kirchenverfassung bewirkten Spaltungen zu tun ist.»
Der bekannte römisch-katholische Vorkämpfer der zwischenkirchlichen

Verständigung, Abbé Couturier (Institut des Chartreux) in Lyon,
dessen langjähriger, unermüdlicher Einsatz heute weithin anerkannt wird,
erliess zur Weltgebetswoche einen Aufruf, der das Imprimatur seiner
obersten Kirchenbehörde aufweist. In diesem Aufruf betont Abbé
Couturier, dass die gesamte Christenheit eine ungeheure Verantwortung trägt.
Jede Generation muss sich aufs neue die Frage stellen: «Was tust Du,
damit der zerbrochene Leib Christi geheilt werde » Die Weltgebetswoche
für die christliche Einheit ist der jährlich wiederkehrende, tönende Weckruf
der Caritas in den Herzen der Christenheit. «Unsere orthodoxen Brüder
(über 150 Millionen), unsere protestantischen Brüder (über 200 Millionen),
unsere anglikanischen Brüder (über 50 Millionen) und wir Katholiken
(etwa 400 Millionen), getrennt an unseren Stätten der Anbetung, aber
einig in dem, der für uns alle gelitten hat, Christus, und vereint durch
Sein versöhnendes Gebet bilden zusammen in diesen Tagen eine
geschlossene Schar von Betern, die ihr gemeinsames Anliegen vor den
himmlischen Vater bringen.»

l) Ök.P.D. Nr. 2, 1944.



— 93 —

Abbé Couturier betont ausdrücklich die Notwendigkeit einer
realistischen Behandlung des ökumenischen Problems. «Als Realisten, die an
die unbegrenzte Macht der Gebetswirklichkeit glauben; als Realisten,
die der bestehenden Uneinigkeit, aber auch der Aufrichtigkeit und Treue
des Einzelnen, wie sie vor Gott angenehm sind, Rechnung tragen; als

Realisten, die in allen das Geschenk der Taufe und was daraus zu folgern
ist, anerkennen; als Realisten, die feststellen, dass seit dem zehnten
Jahrhundert den Orthodoxen und seit dem 16. Jahrhundert den Protestanten
die Polemik nichts gefruchtet hat; als Realisten, die dem Einzelnen das

Recht der Konversion gewiss nicht absprechen, sondern es im Gegenteil
unbeschränkt respektieren; aber auch als Realisten, die wissen, dass die
individuelle Konversion das Problem der Getrenntheit, wie eine
jahrhundertealte Erfahrung lehrt, nicht zu lösen vermag; als Realisten, die um
die Fruchtbarkeit des gemeinsamen Einsatzes für die christliche Einheit
wissen ; als Realisten, die sich bereits von den Ergebnissen einer Emulatio
spiritualis', die dem parallelen Einsatz der Christen für den König Christus
Raum lässt, überzeugt haben» — sollten die Christen in aller Welt dieses

Problem anpacken.

Trotz der bestehenden Scheidewände, so fährt Abbé Couturier weiter
fort, sind alle ehrlichen Christen, im Herzen Christi, im Gebet Christi
wieder vereinigt. «Was uns trennt, ist wichtig. Nichts ist klein, wo die
Wahrheit herrscht. Aber dürfen wir nicht sagen, dass, was uns schon

einigt: die Dogmen der Dreieinigkeit, die Inkarnation, die Auferstehung,
die Heilige Schrift, die Taufe, die Ehe, ein mehr oder weniger ausgeprägtes
Teilhaben an der eucharistischen Gemeinschaft, Seines Fortlebens in der
Kirche grösser ist. Er liebt uns in dem, was uns verbindet. Er liebt
uns in dem Eifer, mit dem wir ihn alle suchen.»

In London wurde die Gebetsoktav mit einer grossen Versammlung
in der Livingstone Hall Westminster eröffnet, zu der Angehörige
verschiedener Kirchen erschienen und Vertreter der Kirche von England,
der Nonkonformisten und der römischen Kirche Ansprachen hielten x).

In der Eröffnungsrede sagte der Leiter des Abends, Rev. W. O'Brien, die

Versammlung sei einberufen worden, um zur heiligen Pflicht aufzufordern,
für die Einigung der Kirchen zu beten, damit alle Christen gemäss der

Absicht unseres Erlösers in eine sichtbare Einheit zusammengeführt
werden.

Am folgenden Morgen wurde in der Kirche «All Saints» Gottesdienst
mit der Feier der Eucharistie und einer Predigt des Bischofs von Oxford

gehalten. Anknüpfend an Math. 9, 25 führte der Prediger aus, die Kirche
sei lange ein Haus des Todes gewesen. Jugenderziehung, Erbauung des

Volkes, Verkündigung des Evangeliums, öffentlicher und privater Gottesdienst

seien zur regelmässigen Routine geworden, aber innerlich sei die

*) The Guardian vom 21. Januar 1944.



— 94 —

Einheit der Kirche tot gewesen. Hier liege die Ursache der Uneinigkeit
der Christenheit. Es habe Zeiten gegeben, da es nur Streitigkeiten gegeben
und jeder Bruchteil den Beweis versucht habe, er sei die wahre Kirche.
Diese Zeiten seien nun vorbei. Überall sei man ob der in die Brüche

gegangenen Einigkeit der Christenheit traurig, und überall rege sich das

Schuldgefühl, das Gefühl, dass diese Tragödie wieder gutgemacht werden
müsse. In vereintem Gebet wende man sich zu Gott mit der Bitte, er
möge die Einheit bringen, nach welcher sich alle sehnen.

Ökumenische Veranstaltungen in der Schweiz. Die Fédération
universelle des Associations chrétiennes d'étudiants hatte in den Tagen
vom 2.—8. Januar 1944 ein ökumenisches Seminar in Gwatt am Thuner
See durchgeführt. Ungefähr fünfzig Studenten aus zehn verschiedenen
Nationen folgten den Kursen. Der Vormittag wurde jeweilen biblischen
Studien gewidmet, am Nachmittag wurden entsprechende Vorträge
gehalten. Die wichtigeren der Vorträge sind zum Teil zusammengefasst,
zum Teil in extenso in einen Faszikel gesammelt. Wir führen sie hier an :

Jean-Marie Souton : Le problème des masses (résumé) ; W. A. Visser't
Hooft: Idées — Forces d'aujourd'hui et de demain; Adolf Freudenberg:
Force et faiblesse de l'Eglise, sa contribution à l'œuvre de reconstruction;
Jacques Deransart : Libération de l'homme ; Otto Salomon : Die Sichtbarkeit
der Kirche, und D. de Tscharner: L'Eglise- Sentinelle (résumé).

Auf Veranlassung einiger ökumenisch interessierter Pfarrer und Laien
wurde vom 9. bis 15. Januar in Gwatt am Thuner See eine ökumenische
Studienwoche durchgeführt, die dazu dienen sollte, den ökumenischen
Einsatz der Kirche in die Gemeinden hineinzutragen und sie zu tätiger
Mitarbeit aufzurufen. Dieser Tagung, die zu einem grossen Erfolg wurde,
wohnten etwa 60 Teilnehmer, darunter auch einige Flüchtlinge, beix).
Die Woche begann mit einem Gottesdienst in Bern, der in Gemeinschaft
mit der Evangelischen Allianz veranstaltet wurde. Die Arbeit der Woche
war unterbaut durch eine tägliche Einführung in den Epheserbrief. Pfr.
E. Sutz zeigte auf, wie von dem Leitwort dieses Briefes, dem «Solus
Christus» aus hell gemacht wird, was Gemeinde sein soll, nämlich Einheit

und Einigkeit in der Wahrheit durch Demut, Sanftmut und Langmut.

Wir sind in Pflicht genommen zum Kampf gegen die dämonischen
Mächte und ebenso zur Gestaltung und Verwirklichung einer sozialen
Ordnung, die in der Beziehung zwischen Christus und der Kirche ihr
Urbild hat.

In dieser Sicht war das Programm aufgebaut. Prof. E. Staehelin
sprach über «Die Kirche und die Kirchen». Er ging aus von dem Reich
Gottes, zu dem wir hinschreiten und das in unserer Zwischenzeit in der
Kirche gebrochen verwirklicht ist. Um die Universalkirche unseres
Äons zu sehen, müssen wir lernen, anzuerkennen, dass auch in den andern

x) Ök.P.D. Nr. 3, 1944.



— 95 —

Kirchen trotz allem Falschen Christus verkündigt wird. Diese Gemeinschaft

der «Heiligen» müssen wir verstehen lernen als das dritte Geschlecht
neben Juden und Heiden, ausgerichtet durch den Heiligen Geist auf die
neue Schöpfung. Zur wahren Kirche gehört, dass sie immer wieder vor-
stösst in die Sündenordnung der Welt und in sie Bresche schlägt.

Zum Thema «Kirche und Kirchen» sprach auch Pfr. G. Aider, zum
Thema «Gemeindeaufbau in ökumenischer Sicht» Missionsinspektor
Dr. Kellerhals, zum Thema «Sozialer Auftrag der Kirche» Pfr. Peter
Walter. Über das Wort der Kirche zur internationalen Ordnung handelte
Direktor N. Ehrenström. Nicht nur die katholische Kirche, auch die
protestantischen Kirchen, vor allem in den angelsächsischen Ländern, zeigen
sich heute wie nie zuvor bestrebt, für die Gestaltung der Völkerbeziehungen
ein wegweisendes Wort zu sprechen. Das Neue und Verheissungsvolle
daran ist, dass ihre Botschaft mittelbar oder unmittelbar Ausdruck einer
ökumenischen Gemeinschaft ist. Schon durch ihr Vorhandensein als eine
übernationale Realität stellt die Kirche eine völkerverbindende Potenz
ersten Ranges dar. Die Leitgedanken des christlichen Gesprächs über
diese Fragen wurden unter vier Hauptgesichtspunkten zusammengefasst:
Die völkerversöhnende Aufgabe der Kirche ; ihr Eintreten für das Menschliche

und Menschheitliche im nationalen und internationalen Leben;
die politisch-rechtliche Organisation der Völkergemeinschaft; Strategie
und Taktik des christlichen Einsatzes. Über «Unsere Flüchtlinge als

Sendboten der weltweiten Kirche» sagte Pfr. P. Vogt ein ernstes Wort.

Es folgte «Kirchen unter dem Kreuz». Die Referenten waren Pfr.

Freudenberg über Deutschland, Pfr. de Pury über Frankreich und Dr.
Visser't Hooft über die Kirchen in den übrigen europäischen Ländern. Aus
Gehorsam gegen Gott wird heute widerstanden, Gerechtigkeit und Gesetz

verkündet und auch gegen die Sturmwelle von Hass und Rache von morgen
gerüstet. Die Berichte über Grossbritannien und die Vereinigten Staaten,
die von Pfr. A. Braunschweig und Pfr. Helbling erstattet wurden, zeigten
die weite Spannung zwischen Orthodoxie und Liberalismus, zwischen
echter Frömmigkeit und äusserlichem Betrieb, zwischen Tatchristentum
und Sektenwesen, zwischen Zersplitterung und ökumenischem Streben.

Das Schlussfazit zog Pfr. H. O. Kühner : Was ist jetzt zu tun Der
Grundton, auf den die ganze Woche gestimmt war, lautet: Busse tun,
beten lernen, Fürbitte leisten, um teilzunehmen am ökumenischen
Geschehen ebenso wie an der Gemeinde. Ökumenische Zellen müssen
geschaffen werden, ebenso ein geeignetes Schrifttum. Die Studienwoche
schloss mit einer gemeinsamen Abendmahlsfeier. Um die wertvolle

Arbeit, die auf der Studienwoche in Gwatt geleistet ist, weiter zu tragen,
soll ein ausführlicher Bericht über die Tagung herausgegeben werden, der
bei der Heimstätte Gwatt bezogen werden kann (Preis Fr. 2—3). Einige
Persönlichkeiten haben sich gefunden, die Fortsetzungsarbeit in die Hand



— 96 —

zu nehmen, Menschen und Verbände zu sammeln und neue Tagungen
vorzubereiten.

Unionsverhandlungen zwischen Freikirchen auf dem Kontinent.
Nach dem «Evangelischen Deutschland» vom 14. Oktober 1943 haben
zwischen dem Synodalrat der tschechisch-brüderlichen Kirche und dem

engen Rat der Brüderunität neue gemeinsame Beratungen über einen

Zusammenschluss beider Gemeinschaften stattgefunden. Sie sollen weit

gediehen sein. Es wurde beschlossen, gemeinsame Kommissionen für
Fragen des Glaubens und der Lebensführung zu bilden.

Dasselbe Blatt berichtet *) am 27. Februar 1944, dass die Evangelische
Gemeinschaft mit der Bischöflichen Methodistenkirche in Verhandlung
steht, um beide Gemeinschaften zu einer neuen evangelischen Freikirche

zu vereinigen. Grundlegende und weitgehende Ergebnisse sind bereits
erzielt worden. Die Beratungen werden auch in der gegenwärtigen Kriegszeit

«in der starken Zuversicht weitergeführt, dass der Herr der Kirche
sie auch künftig leiten und fördern wird zu einem gesegneten Abschluss
nach seinem Willen.»

Ferner werden Richtlinien bekanntgegeben, die der Bund der

evangelisch-freikirchlichen Gemeinden für die Zusammenfassung von
Gemeinden verschiedener Prägung herausgegeben hat2). Es liege kein Grund

vor, bisherige Baptistengemeinden in die Art der bisherigen freien
Christengemeinden und umgekehrt diese in die Art der bisherigen
Baptistengemeinden umzuprägen. «Mannigfaltigkeit ist Reichtum.» Die zu
vereinigenden Gruppen sollen von vornherein keine Forderungen aneinander
stellen. «Sie bringen ihren inneren Besitz und ihr bisheriges Erkenntnisgut
in die neue Gemeinschaft mit Freuden ein.» «Sie halten sich in
Werturteilen möglichst zurück, anerkennen die verschiedenen Führungen
Gottes und kommen einander mit Ehrerbietung in Liebe zuvor.» «Sie
sehen davon ab, etwa in der Vergangenheit stattgefundene und ausgetragene
Konflikte in Erinnerung zu bringen und daraus für die Zukunft Schlüsse

zu ziehen und Forderungen zu stellen. Sie beginnen neu, gesegnet durch
die von Gott geschenkte Vereinigung, bewegt durch das Reden Gottes um
uns, in der glaubensgewissen Absicht, zur Ehre Gottes und zum Zeugnis
für die Umwelt eine Gemeinschaftsform zu finden und zu pflegen.» Die
Richtlinien schliessen mit der goldenen Regel: «Im Grundsätzlichen
Einheit, in den Zwischendingen Freiheit, über allem aber die Liebe»; diese

Regel sei «der Gottesschlüssel für jede Tür, durch die wir gemeinsam
gehen sollen und wollen».

Beim Moderator der Waldenserkirche in Italien haben mit Vertretern
der baptistischen und methodistischen Kirchengruppen in Italien
Besprechungen stattgefunden, bei denen der freundschaftlichen Zusammen-

x) Das Evangelische Deutschland vom 27. Februar 1944.
2) Das Evangelische Deutschland vom 26. März 1944.



— 97 —

arbeit zwischen den '

evangelischen Kirchen in Italien besonders gedacht
wurde. «In den den Luftangriffen besonders ausgesetzten Städten helfen
sich Pastoren und Brüder verschiedener Benennungen gegenseitig, so dass
diese harte Zeit die brüderliche Liebe trotz der verschiedenen Bekenntnisse
als eine lebendige Wirklichkeit kundgetan hat. Bei dieser Besprechung
hat man auch erörtert, wie die Beziehungen zu den Zivilbehörden in allen
kirchlichen Angelegenheiten in gegenseitigem Einvernehmen einheitlich
gestaltet werden können 1). »

Zum Unionsschema der Kirchen Südindiens. In der Chronik
1943, S. 181 ff., hatten wir die Absicht erwähnt, das Unionsschema den
verschiedenen Zweigen der anglikanischen Gemeinschaft zur Begutachtung
vorzulegen. Tatsächlich haben die Synoden der Diözesen Nagpur und
Colombo den Metropoliten von Indien ersucht, das Schema den übrigen
Metropoliten zu unterbreiten 2). Einige Bischöfe anderer Diözesen haben
die Anregung unterstützt. Die Meinungen in der Diözese Colombo sind
geteilt, die Synode der Geistlichen hat das Schema verworfen, die Diö-
zesansynode hat ihm nur mit schwachem Mehr zugestimmt. Der Metropolit

von Kalkutta leistete dem Begehren Folge und richtete an alle

anglikanischen Metropoliten die Frage, ob nach Annahme des Schemas
die Kirche von England die Gemeinschaft mit der Kirche von Indien
abbreche und ob sie die Gemeinschaft mit der vereinigten Kirche ablehne.

Der Erzbischof von Canterbury stellte die beiden Fragen mit seiner

Antwort, die auf die erste mit Nein und auf die zweite nicht mit unbedingtem
Ja lautete, der Convocation seiner Kirchenprovinz zur Diskussion. Das
Oberhaus der Bischöfe billigte die Antwort, ohne einen Beschluss zu
fassen, in der Oktober- und Januarsitzung; sie ging hierauf an das Unterhaus,

das sich sehr eingehend damit befasst und einige Wünsche dazu

geäussert hat. Der Erzbischof hat in einer ausführlichen Rede seine

Auffassung vertreten. Darin stellte er u. a. folgendes fest 3) :

«Die an den Verhandlungen beteiligten indischen Kirchen haben sich

an etwas herangewagt, was meines Wissens noch nie gewagt worden ist...
Den verhandelnden Parteien ist es um die Aussöhnung von Kirchen mit
festbegründeten Traditionen einerseits und den Kirchen der anglikanischen
Gemeinschaft mit ihrem katholischen Erbe andererseits zu tun. Wie
sollen die Glieder der nichtbischöflichen Kirchen den Wert dessen erkennen,
was uns eigen ist, ihnen jedoch fehlt, wenn nicht eine geistliche Gemeinschaft

zwischen ihnen und uns hergestellt wird Wie sollen sie den Reichtum

unseres sakramentalen Lebens und unsere Gottesdienstordnung
würdigen, wenn sie selbst davon ausgeschlossen sind? Ferner unterliegt
es keinem Zweifel, dass auch sie uns etwas zu geben haben — eine stärkere

x) Das Evangelische Deutschland vom 30. Januar 1944.
2) Church Times vom j. Januar 1943.
3) The Guardian vom 28. Januar 1944.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1944. '



— 98 —

Betonung des prophetischen Amts der Verkündigung z. B. oder eine
vertiefte geistliche und brüderliche Gemeinschaft in der Kirche. Niemand,
der mit den grossen evangelischen oder reformierten Kirchen des europäischen

Kontinents oder auch mit den Führern der britischen Freikirchen
Fühlung gehabt hat, wird leugnen können, dass uns, die wir unser
katholisches Erbe rühmen, aus der geistlichen Gemeinschaft mit ihnen reicher
Gewinn erwachsen kann. Gewiss müssen wir die Überlieferung der
anglikanischen Gemeinschaft, wie sie sich um das Common Prayer Book, die

typische Verkörperung ihrer Frömmigkeit, entwickelt hat, lebendig erhalten.

Für die anglikanischen Christen stellt die theologische Tradition und
Frömmigkeit, die im Book of Common Prayer ihren Niederschlag gefunden
haben, die unerlässliche Basis ihrer Anbetung und ihres Zeugnisses dar.

Und zwischen den verschiedenen anglikanischen Kirchen besteht und
wird, wie ich hoffe, auch in Zukunft stets eine rückhaltlose Gemeinschaft

bestehen, d. h. der unbeschränkte Austausch von Geistlichen und
Gemeindegliedern sowie die gegenseitige Beratung in allen das Wesen der
Kirche berührenden Fragen. Aber die geeinte Kirche Südindiens wird,
wenn sie Gestalt gewonnen hat, kein Teil der anglikanischen
Kirchengemeinschaft sein, wie auch die Church of England oder andere anglikanische

Kirchen in keiner vollen Kommunion mit ihr stehen werden. Der
Unionsplan sieht eine Periode des Wachstums in der Einheit zwischen den

geeinten Kirchen vor. Unter diesen Umständen wird es unter uns einige
geben, die mehr auf die integrale Aufrechterhaltung unserer eigenen
Tradition Gewicht legen, und andere, die die Dringlichkeit des Zusammenschlusses

um einer stärkeren Auswirkung des missionarischen
Gesamteinsatzes der Kirchen willen betonen. Die Kirche als Ganzes aber muss
Gott um die Weisheit bitten, die ihr das rechte Gleichgewicht ermöglicht.»

Der Erzbischof hat in einem Brief vom 28. Februar 1944 an den Metropoliten

von Indien das Ergebnis der Beratungen zusammengefasst x).

Eingangs erklärt der Erzbischof, dass über das Schema selbst nicht debattiert
worden sei, dass also seine Antwort weder eine Zustimmung oder
Ablehnung desselben sei. Die Antwort auf die erste Frage laute ganz einfach
Nein. Die Kirche von Indien, Burma und Ceylon verliert, wenn das

Schema Tatsache wird, vier Diözesen, abgesehen davon wird sie unverändert

bleiben. Die Kirche von Indien, Burma und Ceylon sei nach der
Praxis der anglikanischen Gemeinschaft für den Entscheid in Übereinstimmung

mit der Lehre der Kirche und mit ihrer Kenntnis der besondern
Verhältnisse der fraglichen Angelegenheit verantwortlich, ob sie das Schema
sanktionieren wolle oder nicht. Die Antwort auf die zweite Frage sei nicht
so einfach. Die Lage sei folgende : Die vereinigte Kirche werde auf Grund
der Lambeth-Resolution 40c 1930 keine anglikanische Kirche, sondern eine
Provinz der universalen Kirche sein. Die Interkommunion mit den Kirchen

l) Church Times vom 3. März 1944.



— 99 —

der anglikanischen Gemeinschaft werde verwirklicht, obgleich sie für
einige Zeit durch deren Gesetz in gewisser Richtung beschränkt sein
werde. Ihre Bischöfe würden von diesen Kirchen anerkannt, ihre bischöflich

ordinierten Geistlichen würden berechtigt, unter Vorbehalt der
üblichen Verordnungen das hl. Abendmahl in den Kirchen der anglikanischen
Gemeinschaft zu feiern, ihre Kommunikanten seien berechtigt, in den
Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft zu kommunizieren — die Fälle

ausgenommen, da Kirchengesetze es verbieten. Anderseits hätten die

Geistlichen, die nicht bischöflich ordiniert sind, kein Recht, in den
genannten Kirchen zu amtieren (Rundschreiben der Lambethkonferenz,
S. 27).

Weiter gibt der Erzbischof die einmütige Meinung der Bischöfe
bekannt, wie sich diese Grundsätze praktisch auswirken. Ein kommunizierendes

Mitglied der Vereinigten Kirche sei in den Kirchen der Provinz
zur Kommunion zuzulassen, ein bischöflich ordinierter Geistlicher erhalte
die Erlaubnis zu amtieren unter der Voraussetzung, dass er nicht in nicht
anglikanischen Kirchen amtiere — ausgenommen auf besondere
Einladung hin, wie es in der Kirche von England erlaubt sei. Ein nicht bischöflich

ordinierter Geistlicher der Vereinigten Kirche könne die Erlaubnis
zum Amtieren nicht erhalten, ausgenommen sei der Fall des

Kanzelaustausches nach dem Beschluss der Convocation vom Mai 1943. Keine
Zensur werde ein ordiniertes oder nicht ordiniertes Mitglied dieser Provinz

treffen, wenn es in Südindien in der Vereinigten Kirche kommuniziert
oder in ihr in irgendeiner Weise tätig istl).

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Die Generalkonvention der bischöflichen

Kirche der USA., die alle drei Jahre zusammentritt, hat auf ihrer
54. Tagung vom 2. bis 11. Oktober 1943 in Cleveland, Ohio, sich mit den

«Grundsätzlichen Vorschlägen zur Einigung mit der presbyterianischen
Kirche» beschäftigt2). Die Vorschläge sind auf grosse Opposition ge-
stossen, in der vorberatenden Kommission hatte sich eine Minderheit
gebildet, die sie ablehnte, ohne aber etwa die Unionsversuche überhaupt zu
desavouieren. Auf der Tagung selbst kam es zu einem Kompromiss, um
eine Spaltung zu verhüten. Die Verhandlungen sollen weitergeführt
werden, doch will man von definitiven Vorschlägen absehen, bis sich die

Lambethkonferenz geäussert hat 3).

Der Wortlaut der angefochtenen Vorschläge, die wir im letzten Jahrgang

unserer Zeitschrift auszugsweise wiedergegeben hatten, liegt nun vor.
Von allgemeinem Interesse ist wohl noch, was unter Punkt 4 über die Feier
des hl. Abendmahles gesagt wird. «Bei der Feier des hl. Abendmahles

J) Ök.P.D. Nr. 12, 1944.
2) Vgl. I. K. Z. 1943, S. 184 f.
3) The Guardian vom 19. November 1943.



— 100 —

sollen Brot und Wein gebraucht werden. Die Liturgie soll wenigstens

folgende Stücke enthalten: Das Andenken an das Leiden und Sterben

unseres Herrn, den Einsetzungsbericht des Sakramentes mit den Worten
und Handlungen des Herrn in oder mit einem Gebet der Danksagung und
der Segnung. Eine Darbringung der Gaben und Selbsthingabe der
Kommunikanten an Gott, eine Anrufung des Hl. Geistes, das Gebet des Herrn,
das apostolische oder nizäische Glaubensbekenntnis als Symbolum des

Glaubens und der Einheit der Kirche.» Es würde wohl viel zur Klärung
der Lage beitragen, wenn auch über die Intensio etwas gesagt würde.
Mit der Feier des hl. Abendmahls sei die Absicht verbunden, das zu tun,
was der Herr gewollt und was die alte Kirche mit der Feier angestrebt hat.

Einigungsbestrebungen protestantischer Verbände in den
Vereinigten Staaten. In den Vereinigten Staaten bestehen heute getrennt
nebeneinander acht verschiedene Organisationen der zwischenkirchlichen
Verständigungsarbeit *). Es sind dies ausser dem Amerikanischen Kirchenbund

(Federal Council of the Churches of Christ in America) vor allem
der «Internationale Rat für Religiöse Erziehung» und die entsprechenden
Verbände des inneren und äusseren Missionswerks der Kirchen. Über
die Möglichkeiten ihres engeren Zusammenschlusses werden schon seit
einiger Zeit Verhandlungen geführt, und zwar war ursprünglich an die

Schaffung einer auch die kanadische Kirchenwelt umschliessenden Körperschaft

gedacht worden. Von diesem Plan musste jedoch Abstand genommen
werden, weil die Kirchen Kanadas ihren eigenen Kirchenbund haben
wollen. Die Verhandlungen zielen daher nur mehr auf den Zusammenschluss

der acht amerikanischen Gruppen im Rahmen eines «National
Council of the Churches of Christ in the United States» ab. Darüber
hinaus soll als beratende Körperschaft eine «Conference» eingeführt
werden, die die Kirchenbünde der Vereinigten Staaten und Kanadas
umfassen würde.

Diese Einigungsbestrebungen finden in der unabhängigen christlichen
Wochenschrift «The Christian Century» folgenden Kommentar: «Um ihre
Bedeutung zu verstehen, muss man sie als Ausdruck der gebieterischen
Forderung einer auf Kooperation ausgerichteten Neuorientierung des

amerikanischen Protestantismus sehen. Wer dafür kein Verständnis hat,
wer engherzig an der konfessionellen Absonderung festhält und darin
Genüge findet, wird die vorgeschlagene Neuordnung für unzulänglich
erklären und den ganzen Plan durch entsprechende Aufbauschung zu Fall
bringen wollen. Aber diejenigen, welchen der... anarchische Charakter
des Protestantismus eine Sünde und ein Ärgernis bedeutet, zumal in einer
Welt, vor deren Machtfülle die gespaltene Christenheit sich als hilflos
erweist, werden darin etwas anderes erblicken. Sie werden vielmehr den

*) Ök.P.D. Nr. 9, 1944.



— 101 —

Plan grosszügig prüfen und in der Linie der Neuausrichtung des

Gesamtprotestantismus beurteilen, die unsere Zeit und der Geist Christi erheischen.
Das Durchschnitts-Gemeindeglied weiss nichts von der Komplexität

und Unzulänglichkeit fast aller Verbände, die heute in unseren protestantischen

Kirchen bzw. in deren Auftrag eine die kirchliche Zusammenarbeit
fördernde Funktion ausüben. Die naheliegende Frage, die ein solches

Gemeindeglied stellen wird, ist daher auch, worin sich denn der geplante
«National Council of Churches» von dem bestehenden «Federal Council
of Churches » unterscheiden soll Der « Federal Council » ist einer der
sieben Bünde, die an den Vorbereitungsarbeiten beteiligt sind, welche

nun zum Vorschlag der Schaffung eines «National Council» geführt haben.
Gleich den anderen Verbänden würde somit auch er in der neuen Organisation

aufgehen, die allerdings in ihrem Aufbau dem «Federal Council»
ähnlich sieht. Aber die erweiterte Struktur des neuen Kirchenbundes
schliesst die Ausübung von Funktionen ein, die gegenwärtig noch den

sieben anderen Verbänden getrennt obliegen.
Durch den «Federal Council» ist das Zusammenstehen der protestantischen

Kirchen Wirklichkeit geworden. Es hat viel Anstrengungen
gekostet, bis man dazu gekommen war. Der Einsatz des «Federal Council»
hat dann, wenn auch nicht immer ohne weiteres, erheblich an Ausdehnung

gewonnen. Das Prinzip des Zusammenschlusses der protestantischen
Kirchen zu gemeinsamem Handeln und Zeugnis ist damit gesichert. Damit
sind aber auch alle Bedenken einer etwaigen Beeinträchtigung der

Selbständigkeit der einzelnen Kirchen hinfällig geworden. Die Struktur der

geplanten föderativen Organisation ist soweit ausbaufähig, als das Föderativprinzip

reicht.»

Bern. Adolf Küry


	Kirchliche Chronik

