
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 1-2

Artikel: Katholische und protestantische Staatsbegründung

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34

Katholische und protestantische Staatsbegründung1)

Vorgänge der letzten Jahre wie die Verfolgung der Kirche
in Russland oder der Kirchenkampf im nationalsozialistischen
Deutschland haben nicht nur die breite Öffentlichkeit, sondern
auch die Theologie vor die Notwendigkeit gestellt, sich zwecks

einer gründlichen Abklärung des Verhältnisses von Staat und
Kirche erneut zu besinnen auf die Frage nach Ursprung, Wesen

und Ziel des Staates.

Eine unabsehbar grosse Literatur ist in den letzten Jahren
zu dieser Frage erschienen: Konferenzen von Theologen und
Fachgelehrten wurden abgehalten, eine Unsumme neuer Theorien und
Hypothesen wurde aufgestellt, aber auch die alten, klassischen
Lehren vom Staate wurden wieder zu Ehren gezogen und für die

heutige Zeit fruchtbar zu machen versucht. Dabei hat es sich

gezeigt, dass alle neueren und älteren Staatstheorien sich im wesentlichen

auf zwei Grundformen zurückführen lassen, die wir
summarisch als die «katholische» und die «protestantische» bezeichnen
können. Mögen sich in der katholischen wie vor allem in der
protestantischen Theologie auch sehr verschiedene Begründungsweisen

vorfinden, deren Voraussetzungen sich zum Teil weitgehend
widersprechen, so lassen sich, wenn wir auf die Hauptlinien sehen,
die beiden Auffassungen doch klar voneinander abgrenzen. Und
lediglich diese Hauptlinien sollen hier zur Darstellung kommen.

Da wir aber an der Frage nach Recht und Grund des Staates
nicht nur «akademisch» interessiert sind und uns darum mit einer
rein theoretisch-abstrakten Darstellung der beiden Staatslehren
nicht begnügen können, sondern allen Anlass haben, den Problemkreis

«Staat», wie er sich uns Christen stellt, im Zusammenhang
unserer heutigen Weltlage zu erörtern, möchten wir das zu besprechende

Thema von Anfang an in eine konkrete Beziehung setzen
zu dem Staate, der im engeren Sinne der unsrige ist, nämlich
zur schweizerischen Eidgenossenschaft. Wir werden dann am Schluss
versuchen, von dieser konkreten Beziehung aus Antwort zu geben

x) Vortrag, gehalten am 7. November 1943 an der christkatholischen
Akademikertagung in Ölten.



— 35 —

auf die Frage, welches der Ort und die Stellung des Staates — im
Blickfeld der christlichen Kirche — ist und sein muss.

Der deutsche Soziologe Max Weber 1) hat das Wort geprägt,
dass die erste «Eidgenossenschaft» der Weltgeschichte das Volk
Israel war. Israel war allerdings eine Eidgenossenschaft besonderer

Art, es war die Eidgenossenschaft Gottes. Das heisst: die
israelitische Eidgenossenschaft beruhte nicht auf einem Zusammenschluss

von Menschen zur Verteidigung ihrer Rechte und
Freiheiten. Sie wurde überhaupt nicht von Menschen geschlossen,
sondern Gott hat diese Eidgenossenschaft gestiftet, indem er sich
diesem Volke als Bundesgenossen anbot. Als Israel sich dieses

Bundes unwürdig erwies, da hat Gott seinen Bund zwar nicht
aufgelöst, sondern ihn erneuert und erweitert in Christus: Gott schuf
auf der Grundlage des alten den neuen Bund als die Eidgenossenschaft

derer, die durch die Taufe und den Glauben an Jesus Christus
in einem neuen Sinn das Volk Gottes, nämlich die Gemeinde Christi
bilden sollten, die ihren Bestand einzig in ihrem Herrn hat. Diese
Eidgenossenschaft des alten und neuen Bundes ist eben darum
einzig; d. h. es gibt sonst kein Volk auf Erden und auch keinen
Staat, der den Anspruch erheben könnte, in der Bundesgenossen-
Schaft Gottes zu stehen. Es gibt und wird niemals geben eine
heilige schweizerische Eidgenossenschaft, eine «ewige» Schweiz,
wie schon gesagt worden ist, so wenig es ein heiliges Europa oder
einen heiligen Völkerbund geben wird.

Unsere Väter zur Zeit der Gründung der Eidgenossenschaft
haben das offenbar besser gewusst, als es heute viele unserer
Miteidgenossen zu wissen scheinen. Für sie war — und so ist es für
alle besonnenen Eidgenossen bis auf den heutigen Tag geblieben —
die schweizerische Eidgenossenschaft eine durch und durch weltliche

Sache. Nicht umsonst ist sie den Mächten der damaligen
Zeit als eine Schöpfung menschlichen Trotzes erschienen. Dass der
Eidgenossenschaft von Anfang an jeder «sakrale» Charakter fehlte,
das wird am deutlichsten, wenn wir einen Vergleich ziehen mit
der Entstehungsgeschichte des niederländischen Volkes. Auch die
Niederlande sind entstanden als Eidgenossenschaft, nämlich als

1) Vgl. zum folgenden: Alfred de Quervain: Der christliche Sinn der
Eidgenossenschaft. Basel 1941.



— 36 —

Bund von Provinzen, die um ihre Freiheit kämpften. Mag dieser

Kampf ursprünglich auch weithin um die politische und wirtschaftliche

Freiheit geführt worden sein, so wurde er unter dem Einfluss

Wilhelms von Oranien mehr und mehr ein Kampf um die Freiheit
des Evangeliums gegen die spanisch-katholische Fremdherrschaft,
und dieses christlich-protestantische Element hat dem Bund der

niederländischen Provinzen auf die Dauer erst seine Durchschlagskraft

gegeben. Demgegenüber hat die schweizerische Eidgenossenschaft,

wie schon der Wortlaut des Bundesbriefes zeigt, einen viel
weltlicheren, bescheideneren Ursprung, und sie hat diesen
weltlichen Charakter bewahrt bis auf den heutigen Tag. Die Eidgenossen
schliessen sich zusammen zum Schutz ihrer angestammten irdischen
Rechte und Freiheiten gegen die Tyrannei der Fürsten und Vögte.
Das ist zunächst alles. Allerdings wird am Anfang des Bundesbriefes

ausdrücklich der Name « Gottes des Allmächtigen » angerufen ;

und mit diesem Gott ist sicher nicht irgendeine allgemeine Gottheit,
etwa der Gott der Geschichte im modern-neuheidnischen Sinne

gemeint, sondern der christliche Gott, d. h. der dreieinige Gott
Vater, Sohn und Heiliger Geist. Gerade deshalb aber, weil dieser

dreieinige Gott von den Eidgenossen angerufen wird, kann das
nicht heissen, dass sie Gott einfach als den Urheber und Gründer
ihres Schutz- und Trutzbündnisses und als besonderen Schützer
ihrer politischen und wirtschaftlichen Interessen betrachten,
sondern das heisst, dass sie als Glieder der katholischen Kirche, die
sich zum dreieinigen Gott bekennt, ihren sehr weltlichen und
profanen Bund schliessen in der Verantwortung vor dem dreieinigen
Gott. Mit andern Worten: Gott wird nicht angerufen als der
Urheber und Begründer des eidgenössischen Bundes, aus dem sich
dann der eidgenössische Staat entwickelt, sondern als der Herr
und Richter über die Menschen, die — in der Verantwortung vor
Gott handelnd — diesen Bund schliessen. Und das ist etwas radikal
anderes: Gott wird nicht in Anspruch genommen für die
theoretische Begründung eines im Entstehen begriffenen staatlichen
Gebildes, sondern als Helfer beim staatsgründenden Handeln der
an diesem Bunde beteiligten Menschen. Und gerade das ist es,
was wir uns als das grundsätzlich Wesentliche werden merken
müssen, wenn wir die theoretischen Staatsbegründungen, wie sie
heute vom Katholizismus und Protestantismus gegeben werden,
richtig beurteilen wollen.



— 37 —

IL
Die katholische Lehre vom Staata), so wie sie heute von den

römisch-katholischen Theologen und Kanonisten vertreten wird,
geht im wesentlichen auf Thomas von Aquin zurück, der seinerseits

auf Aristoteles und Augustin fusst. Wenn schon gesagt worden

ist, dass die weltgeschichtliche Bedeutung des Thomas darin liegt,
dass in ihm der Politiker Aristoteles einen Bund eingegangen ist
mit dem Theologen Augustin 2), so trifft das in ganz besonderem
Masse für seine Naturrechts- und Staatslehre zu. Vom Theologen
Augustin und dessen scharfer Unterscheidung zwischen Kirche und
Staat als der civitas Dei und der civitas terrestris, welch letztere
er gelegentlich auch die civitas Cain nennt, hat Thomas den Blick
für die grundlegende Diastase, d. h. das strenge Gegenüber von
Kirche und Staat; von Aristoteles aber hat er die berühmte
Definition des Menschen als eines animal rationale et sociale übernommen
und damit den eigentlich zentralen Begriff seiner Naturrechtslehre

gewonnen, mit dessen Hilfe er jene augustinische Diastase weithin
wieder aufhebt. So wird das naturrechtliche Bild vom Menschen
der Angelpunkt der Staatslehre des Thomas.

Im Hintergrund der Lehre vom Menschen steht bei Thomas
seine Konzeption von der Stufenordnung der Dinge: in der Welt
sind drei Reiche oder Ordnungen zu unterscheiden: 1. die ontisch-
kosmische Ordnung —¦ gemeint ist damit im wesentlichen die
Ordnung der anorganischen Körperwelt; 2. die vitale Ordnung mit
ihrem System der Zwecke — im wesentlichen die Ordnung des

organischen Lebens, des sinnlichen Seins; 3. die Ordnung des
animal rationale et sociale, also das Reich des Menschen. In allen
drei Reichen herrscht ein Gesetz, die lex naturalis, die, weil sie
in Gott ihren Grund hat, von Thomas auch die lex aeterna genannt
wird. Diese lex naturalis verwirklicht, konkretisiert sich in den drei
genannten Ordnungen auf verschiedene Weise : 1. im Reiche des

Anorganischen als Naturgesetzlichkeit ; 2. im Reiche des sinnlichen
Seins als Instinktleben; 3. im Reiche des Menschen als lex moralis:
indem nämlich dem Menschen auf Grund seiner Rationalität eine
bewusste Teilhabe an der lex naturalis möglich ist, wird ihm,
dem Menschen, die lex naturalis zur lex moralis, das Naturgesetz
im weitesten Sinne des Wortes wird ihm zum Sittengesetz.

1) Vgl. dazu: Heinrich Rommen, Der Staat in der katholischen
Gedankenwelt. Paderborn 1935.

2) Adolf Harnack, Dogmengeschichte, III. Band, S. 498.



— 38 —

Wie ist aber diese Teilhabe an der lex naturalis sive aeterna

dem Menschen möglich Um das zu verstehen, ist zu erinnern an
die Lehre des Thomas, wonach der Wesenheit der von Gott
erschaffenen Dinge immer auch ihr Ziel innewohnt, modern

ausgedrückt : in das Sein der geschaffenen Dinge ist zugleich ihr Sein-

Sollen eingebettet. Je mehr darum ein Ding sich dem ihm
innewohnenden Ziel nähert, um so mehr Sein kommt ihm zu innerhalb
der Ordnung, der es angehört. Das reine Sein kommt Gott allein

zu: in ihm allein sind Sein und Sein-Sollen identisch. Gott ist als

das reine Sein zugleich der Inbegriff aller Vollkommenheit. Das
Böse ist dementsprechend als defectus essendi, als Mangel an Sein,

zu begreifen. Aber das letztere ist nur ein Grenzfall. Sein besitzen
alle Dinge, ja durch ihr Sein — das ist der Inhalt der Lehre von
der analogia entis — haben sie per analogiam teil am reinen Sein
Gottes. Was bedeutet nun aber das alles auf den Menschen
angewendet Das bedeutet, dass der Mensch sein (metaphysisches)
Sein nur dann erfüllt, wenn er es auf die ihm zukommende Art,
nach Massgabe seines Sein-Sollens, tut. Und diese Art ist die
vernünftige: der Mensch ist animal rationale. Als animal gehört der
Mensch zwar allen drei Reichen an, dem körperlichen, dem
sinnlichen und dem vernünftigen Sein, und er unterliegt in allen drei
Reichen der lex naturalis. Aber soweit er ein Teil der anorganischen
und organischen Natur ist, muss sich das ihm immanente Naturgesetz

wie in der körperlichen Welt und im Tier oder in der Pflanze
durch die Naturgesetzlichkeit, durch Trieb und Instinkt, verwirklichen;

soweit der Mensch aber vernünftig ist, fällt für ihn Zwang
und Notwendigkeit dahin, ist das freie Sollen, die praktische
Vernunft die Art, wie der Mensch das Gesetz befolgt. Durch das
freie Sollen, durch die Freiheit also wird clem Menschen als Ver-
nunftwesen die lex naturalis zur lex moralis.

Da aber der Mensch nicht nur animal rationale, sondern auch
animal sociale, d. h. auf Gemeinschaft angelegt ist, ergeben sich
aus dieser seiner Sozialnatur Beziehungen zu den Mitmenschen,
die die schöpfungsgemässe Grundlage bilden zu den menschlichen
Gemeinschaftsordnungen wie Familie, Volk, Staat usw. Sofern
diese Sozialbeziehungen zu ihrer Regelung des Zwanges bedürfen,
werden sie zu rechtlichen Beziehungen: die lex moralis wird zum
jus naturale, dessen allgemeine Norm lautet: Das Gerechte ist
zu tun. Was gerecht und ungerecht ist, das ist nicht eine Bestimmung

des Willens, des positiven, vom Staat erlassenen Gesetzes,



— 39 —

oder gar des Zwanges, sondern das ist eine Bestimmung der freien
Vernunftnatur des Menschen. Sittengesetz und Rechtsgesetz hängen
aufs engste zusammen: beide sind gegründet in der Natur des

Menschen, die zugleich frei und vernünftig ist.
Mit dieser Naturrechtslehre, die wir allerdings nur ganz kurz

skizzieren konnten — hat Thomas die Grundlage geschaffen zur
späteren katholischen Lehre vom Staat, die es nun noch in ihren
Grundzügen darzustellen gilt. Wir fragen : Was lehren die
katholischen Theologen auf der Grundlage dieser thomistischen
Naturrechtslehre über Ursprung, Wesen und Ziel des Staates, über die

Staatsgewalt und das Verhältnis von Staat und Kirche
Über den Ursprung des Staates lehrt die katholische Kirche —

und das ist das für die katholische Staatslehre Grundlegende und
Charakteristischste —, dass der Staat nicht in der Natur als solcher,
im sinnlichen, biologischen Sein, etwa in Blut und Boden, seinen

Ursprung hat, aber auch nicht unmittelbar in Gott. Der Staat
ist weder ein Naturprodukt noch eine Stiftung Gottes (wie z. B.
einzelne Lutheraner lehrten), sondern der Staat hat seinen Ursprung
in einem Mittleren zwischen Gott und Natur, nämlich im Menschen
als dem animal rationale et sociale. Wohl ist der Mensch nicht
einfach losgelöst von Gott, er ist als Mitträger des Seins die relativ
eigenständige Zweitursache, die causa secunda des Staates, während
Gott die causa prima, die Erstursache des Staates ist. Der Staat
ist, wie die katholischen Theologen sagen, nicht immediate a Deo,
sondern mediate a Deo, d. h. er ist in Gott begründet durch
Vermittlung des geschöpflichen Menschen und seiner freien und
vernünftigen Sozialnatur. Auf letzterem liegt der Nachdruck. Der
Satz, dass der Staat in der Natur des Menschen seinen Ursprung
hat, ist allerdings anders gemeint als im späteren aufklärerischen
Rationalismus, für den der Ursprung des Staates nicht in der
Natur des Menschen als solcher, sondern im freien Willen des

Individuums liegt, mit Hilfe dessen die Menschen in freiem
Entschluss den Staat als contract social schaffen. Nach katholischer
Lehre hat der Staat seinen Ursprung gerade nicht im Vertrage der
in sich freien Menschen, in der volonté générale; sondern der
Staat ist in der gottgeschaffenen Natur des Menschen angelegt:
die Freiheit des Menschen ist am Zustandekommen des Staates
nur insofern beteiligt, als der in der Natur des Menschen angelegte
Staat durch den freien Willensentschluss des Menschen erst in
Erscheinung tritt. Anders ausgedrückt: der freie Vertragsschluss



— 40 —

ist nach katholischer Lehre für den Staat nicht wesenskonstitutiv

wie im Rationalismus, sondern nur wesens-explikativ; er begründet
den Staat nicht, sondern entfaltet ihn nur *).

Das Wesen des Staates umschreibt die neuere katholische
Lehre mit einem ebenfalls von Aristoteles übernommenen Begriff,
dem Begriff der societas perfecta, der vollkommenen Gesellschaft.

Der Inhalt der societas perfecta wird bestimmt durch das Postulat
der sufficientia vitae perfecta, der «vollkommenen Erfüllung der
Lebensbedürfnisse». Dem Staat als societas perfecta eignet, sofern

er jener Forderung nach sufficientia, nach vollkommener Erfüllung
der Lebensbedürfnisse, zu genügen hat, Autarkie ; der Staat steht

ganz auf sich selbst, genügt sich selbst. Diese Autarkie besagt,
dass der Staat alles Recht und alle Gewalt hat — natürlich immer
unter der Voraussetzung der lex moralis und des jus naturale —,
die zur Erreichung der sufficientia vitae perfectae notwendig sind.
Das will nicht etwa heissen, dass der Staat das Recht schafft oder

gar das Recht abschaffen kann — das Recht ist vor dem Staate
da; im Gegenteil: der Staat kann nicht anders leben als aus dem
Recht, obwohl er andrerseits mehr ist als blosser Rechtsstaat;
er ist immer auch Wohlfahrts- und Kulturstaat. Das letztere ergibt
sich aus der Besinnung auf das Ziel des Staates.

Das Ziel des Staates ist das bonum commune, das Gemeinwohl,

die Erfüllung aller Lebensbedürfnisse seiner Glieder, deren
Inbegriff die félicitas externa ist. Dieses Gemeinwohl ist zwar
dem Dienste an der göttlichen Majestät untergeordnet, bleibt aber
dessen ungeachtet in der Ordnung des Irdischen ein selbständiges
Ziel gegenüber dem Ziel der Kirche. Um dieses sein beschränktes
Ziel zu erreichen, das bonum commune sicherzustellen, hat der
Staat sein Volk zu schützen gegen aussen und innen, hat er, wie
mit Augustin gesagt wird, «Ordnung, Gerechtigkeit und Frieden»
zu wahren; das kann er aber nur, wenn er Gewalt hat.

In bezug auf die Staatsgewalt wird gelehrt, dass dem Staat
— im Unterschied zur Familie — öffentliche Autorität eignet. Diese
Autorität ist dem Staat gegeben, damit er seine Glieder auf das
Gemeinwohl hin lenke, sie ist in dieser Eigenschaft potentia direc-
tiva, richtunggebende Autorität, nur gegenüber dem Widerspenstigen

ist sie potestas coactiva, Zwangsgewalt. Diese letztere hat
allein in der menschlichen Unbotmässigkeit ihren Grund, wobei

x) J. Sauter, Die philosophischen Grundlagen des Naturrechtes.Wien 1932.



— 41 —

diese Unbotmässigkeit darin besteht, dass das Einzelindividuum
nicht das tut, was seiner Sozialnatur entsprechend ist. Die Zwangsgewalt

ist also für den Staat in keiner Weise konstitutiv. Was
die Frage der Legitimität der konkreten Staatsgewalt betrifft,
so wird entweder gelehrt, dass die Staatsgewalt den Regenten
durch die göttliche Vorsehung übertragen werde, während das

Staatsvolk seine Regenten nur bezeichne (Designationstheorie), oder

es wird gesagt, die Staatsgewalt werde den Regierenden durch
das Volksganze übertragen (Translationstheorie). Damit ist über
die Frage, welches die beste Staatsverfassung sei — Demokratie,
Oligarchie oder Monarchie — noch nicht entschieden; der
Verfassungsfrage gegenüber erklärt sich die katholische Theologie neutral :

sie «anerkennt» jede Verfassung, die dem bonum commune dient.
Was endlich das Verhältnis von Staat und Kirche betrifft,

so erklärt schon Thomas, dass der Staat gegenüber der Kirche
ein relatives Eigenrecht besitze: die Legitimation des Staates ist
sein Dienst am Gemeinwohl, nicht seine Unterordnung unter die
Kirche. Erst die Spätscholastiker, so etwa Suarez, betonen stärker
die Überlegenheit der Kirche über den Staat mit der Begründung,
dass das Ziel der Kirche das erhabenere sei: ihr eigne darum die

primauté spirituelle. Suarez will aber damit auch nicht die
Selbständigkeit des Staates leugnen, wie das einzelne Kurialisten
taten. Wenn die Kurialisten und die Päpste von Bonifaz VIIL
bis Leo XIIL in ihren kirchenpolitischen Erlassen und Aktionen
immer wieder die Überordnung der geistlichen Gewalt über die
weltliche behaupten oder doch voraussetzen, so kann nicht
übersehen werden, dass nach ursprünglich katholischer Lehre im
thomistisch-scholastischen Sinn die Kirche nicht eigentlich über
den Staat ein Wächter- und Kontrollamt ausübt, sondern nur
über die Einhaltung und Erfüllung der allgemein-naturrechtlichen
Normen und Gesetze, denen der Staat unterworfen ist.

Aufs Ganze gesehen und zusammenfassend formuliert, können
wohl besonders drei Punkte als für die katholische Staatslehre
charakteristisch gelten, nämlich:

1. Der Staat hat seinen Ursprung im Menschen; insofern ist
der Staat nur mediate a Deo.

2. Der Staat hat seine Legitimation und Würde in sich selbst;
er empfängt sie nicht erst von der Kirche.

3. Der durch die Unbotmässigkeit des Menschen bedingte
Gewaltcharakter des Staates ist für diesen selbst nicht konstitutiv.



— 42 —

III.
In eine ganz andere Welt treten wir ein dort, wo wir es mit

dem Protestantismus und seiner Staatslehre zu tun habenx).
Zwar hat keiner der Reformatoren in ähnlicher Weise, wie das

Thomas für die katholische Kirche getan hat, eine Naturrechtslehre

als Grundlage für eine spezifisch protestantische Lehre vom
Staat geschaffen. Was sich an naturrechtlichem Gedankengut bei
den Reformatoren vorfindet, das ist gegenüber dem, was die
Scholastiker gelehrt haben, etwa ein Duns Skotus oder vor allem ein

Wilhelm Occam, nicht etwas grundsätzlich Neues und Originelles.
Und doch haben die Reformatoren den Grund zu einer wesentlich
anderen Staatsauffassung gelegt, aber das haben sie nicht getan
durch ein neues Naturrecht, sondern durch ihren ganz neuen
Gottes- und Glaubensbegriff. Das Neue liegt bei den Reformatoren
in der Energie und im Nachdruck, mit dem sie gegenüber den

allgemein-naturrechtlichen Auffassungen des Katholizismus in bezug
auf den Staat die genuin -biblische Verkündigung in den Vordergrund
stellen.

Wenn wir anknüpfen an das über die thomistische Natur-
rechtslehre Gesagte, so kann die Eigenart der Reformatoren
vielleicht am einfachsten so gekennzeichnet werden, dass wir sagen:
bei ihnen liegt der Akzent nicht auf der Vernunft, sondern auf
dem Willen Gottes. Als Wille, nämlich als Gnadenwille, offenbart
sich Gott aber nicht primär in der lex naturalis sive moralis.
sondern in der Heiligen Schrift, im Gesetz, in den Propheten und
in Jesus Christus. Dieser Gnadenwille Gottes, der nach freiem
Ermessen bestimmt, was gut ist, ist für die Vernunft völlig
undurchdringlich; er ist der ganz Andere, Verborgene, erfassbar nur
im Glauben, der auf die Liebe und Barmherzigkeit Gottes gerichtet
ist; diese aber hat sich zentral und abschliessend geoffenbart in
Jesus Christus. Am Menschen selbst wird dabei nicht mehr
dasselbe Interesse genommen wie im Katholizismus; der Mensch wird
gesehen nicht in seiner geschöpflichen Eigenständigkeit, sondern
nur noch in seiner Erlösungsbedürftigkeit, er wird nur noch ernst
genommen als Gegenstand der göttlichen Barmherzigkeit. Darum

*) W. Troeltsch, Soziallehren des Christentums. Tübingen 1912. S. 427 ff.
Die Kirche und das Staatsproblem in der Gegenwart. Mit Beiträgen von
P. Althaus, E. Brunner, V. A. Demant, J. Fedotoff, M. Huber, R. Keussen,
A. Lecerf, W. Menn, J. H. Oldham, A. Runestam, B. Vyscheslavzeff, S.
Zankow. Genf-Berlin 1935.



— 43 —

ist der Hauptsatz der Reformation der, dass der Mensch — dessen

Gott-Ebenbildlichkeit durch die menschliche Sünde nicht nur, wie
der Katholizismus sagt, verletzt, sondern völlig zerstört ist —
gerechtfertigt wird nicht durch seine Werke, weil diese alle unter
demselben Zwang der Sünde stehen, sondern allein durch den auf
die Liebe Gottes gerichteten Glauben.

Man sollte nun erwarten, dass bei einer solchen Auffassung,
die alles von Gottes Barmherzigkeit und seinem Handeln am
Menschen, vom Menschen selbst aber nichts erwartet, kein Raum
mehr für ein wie immer zu bestimmendes Naturrecht wäre.
Interessanterweise kennen aber alle Reformatoren naturrechtliche
Gedankengänge. Luther vor allem hat das Naturrecht auf das Alte
Testament gegründet und dabei grosses Gewicht gelegt auf das
Moment der göttlichen Willenssetzung, der Stiftung Gottes. Das
wird vor allem deutlich in seiner Lehre von den Ständen, wo er
unter Berufung auf das Alte Testament zeigt, dass die einzelnen
Berufe (der Beruf des Hausvaters, des Landesvaters usw.) von
Gott eingesetzt, Stiftungen Gottes seien; zugleich aber leitet er
diese Stände aus dem Naturgesetz ab in der Weise, dass die
besonderen biblischen Einsetzungen sich als direkte Bekundungen
der sonst indirekt wirkenden lex naturalis erweisen sollen. In
ähnlicher Weise ist auch der Staat eine von Gott eingesetzte,
gestiftete und zugleich eine dem allgemeinen Naturrecht entsprechende

Ordnung. Eingesetzt ist der Staat einerseits zur Bekämpfung
des durch den Sündenfall entfesselten Bösen und andrerseits dazu,
den Christen ein Gott wohlgefälliges Leben zu ermöglichen. Aus
diesem Grunde ist ein für den Staat wesentliches Attribut die
Gewalt. Darnach ist der Staat nichts anderes als eine um der
menschliehen Sünde willen mit Zwangsgewalt ausgerüstete Stiftung
Gottes, die die doppelte Aufgabe hat, durch Bekämpfung des
Bösen die Welt vor dem Chaos zu bewahren und dem Christen
ein Leben in der Liebe zu ermöglichen.

Die eigentliche lutherische Staatstheorie tritt aber in ihrer
Eigenart erst dort deutlich zutage, wo der Staat abgegrenzt wird
gegenüber der Kirche als der Gemeinschaft der gerechtfertigten
Sünder. An diesem Punkt nimmt Luther den Gedanken Augustins
von den zwei Reichen, der bei Thomas stark in den Hintergrund
getreten war, in seiner ganzen Schärfe wieder auf und lehrt mit
aller Energie die Diastase, das unüberbrückbare Gegenüber von
Weltreich und Gottesreich, von staatlicher Ordnung und kirch-



— 44 —

licher Gemeinschaft: der Christ ist immer Bürger zweier Reiche,
des Reiches Christi und des Weltreiches. Das Reich Christi, die

Kirche, ist wesentlich Gnadenordnung, der Staat wesentlich
Rechtsordnung. Was heisst aber Rechtsordnung Da alles Recht — und
das ist ein spezifisch lutherischer Gedanke — wesentlich zum
Gesetz (im paulinischen Sinne) und nicht zum Evangelium gehört,
steht der Staat in einem unüberbrückbaren Gegensatz zur Gnaden-

und Liebesordnung der Kirche resp. des Evangeliums. Dieser

Gegensatz bedeutet keine Feindschaft, aber es entspricht ihm eine

unterschiedliche Ethik hier und dort : eine blosse Sach- und Amtsmoral

in der Ordnung des Staates, eine Person- und Liebesmoral
in der Gnadenordnung der Kirche. Allerdings wird der Staat, indem

er als Gesetzes- und Rechtsordnung das Böse unter
Gewaltsanwendung zurückdämmt — und das ist ein Gedanke, der vor
allem bei den späteren Lutheranern beliebt ist —, auch ein Werkzeug

der Liebe Gottes. Der Staat muss als Rechtsordnung der
Liebesgemeinschaft der Einzelnen mit Gott geradezu dienen. Ein
neuerer lutheranischer Theologe kann darum formulieren: Die
Kirche ist Gnadenordnung im Dienste der Liebe, während der
Staat Rechtsordnung im Dienste der Liebe istx).

Der Gedanke vom werkzeuglichen Charakter des Staates in
bezug auf die Gnaden- und Liebesordnung der Kirche steht dann
vor allem im Vordergrund bei Calvin und Zwingli. Bei Calvin
wird bei seiner Aufrichtung der Theokratie vor allem dies wichtig,
wie die Weltordnung des Staates, die er als solche in der Sünde
des Menschen begründet sein lässt (er redet vom Staat als einer
Stiftung Gottes weit weniger als Luther), für die christliche Kirche
und ihre Sendung, die Ehre Gottes zu verherrlichen, zweckmässig
gestaltet werden kann. Er beschäftigt sich darum vor allem mit
Verfassungsfragen und stellt seine berühmte Theorie auf von den
magistrats inférieurs, die von Gott berufen sind, beim Versagen
der oberen Instanzen für das Wohl der Gesellschaft wie für die
Wahrheit des Evangeliums einzutreten. (Diese Theorie ist eine
Erneuerung der mittelalterlichen Lehre vom Widerstandsrecht.)
Wohl am meisten hat sich Zwingli vom mittelalterlichen
Naturrechtsgedanken losgesagt durch seine Lehre von der himmlischen
und irdischen Gerechtigkeit, wobei seine Meinung die ist, der Staat
habe die äussere, irdische Gerechtigkeit aufrecht zu erhalten,

x) So A. Runestam, Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart.
S. 104.



— 45 —

während die himmlische Gerechtigkeit Gegenstand der kirchlichen
Verkündigung bleibt. Zwingli vertritt dabei die charakteristische
Auffassung, dass, wenn alle Menschen Christen wären, der Staat
nicht nötig wäre *).

Es ist leider nicht möglich, so wie wir es bei der katholischen
Staatslehre getan haben, eindeutig zu sagen, worin nach
protestantischer Auffassung Ursprung, Wesen und Ziel des Staats zu
suchen sei, noch auch die protestantische Anschauung von der
Staatsgewalt und dem Verhältnis von Staat und Kirche klar
auszuscheiden. Die Anschauungen gehen hier viel zu weit auseinander.
Statt dessen möchten wir zum Schluss zwei zeitgenössische
protestantische, speziell reformierte Theologen zum Problem des

Staates zu Worte kommen lassen, deren Auffassungen für den

heutigen Protestantismus charakteristisch sind: wir meinen Emil
Brunner und Karl Barth. Brunners Auffassung lässt sich in folgende
Sätze zusammen: 1. Seinen Ursprung hat der Staat nicht im
geschöpflichen Menschen als solchem, sondern im Sündiggewordensein
des Menschen; ohne Sünde gäbe es keinen Staat. 2. Nach seinem
Wesen ist der Staat eine Ordnung zur Eindämmung des Bösen,
eine Erhaltungsordnung auf den kommenden Tag Jesu Christi.
3. Das Ziel des Staates ist es, Ordnung zu wahren und das
Gemeinschaftsleben zu befrieden nach den Normen des Rechtes. Der
Staat ist wesentlich Rechtsstaat. 4. Das Mittel, mit dem der Staat
diese seine Funktion erfüllt, ist das Schwert, d. h. die rechtlich
organisierte Gewalt, die als solche zwar selbst aus der Sünde

stammt, aber doch ein wesentliches Attribut des Staates ist.
5. Zwischen Kirche und Staat besteht das Verhältnis der Diastase,
des strengen Gegenüber. Die Kirche hat aber ein Kontroll- und
Widerstandsrecht gegenüber dem Staat: dieses Recht hat seinen
Grund im Herrschaftsanspruch Christi, der sich über die ganze
Welt und darum auch über den Staat erstreckt2).

Diese Auffassung, für die sich Brunner vor allem auf Calvin
beruft, ist innerhalb des Protestantismus nicht unwidersprochen
geblieben. Karl Barth möchte in seiner Schrift «Rechtfertigung und
Recht» 3) nicht nur über Brunner, sondern auch über das, was

*) Vgl. dazu A. Farner, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli.
Zürich 1927.

2) Die Kirche und das Staatsproblem der Gegenwart. S. 10 ff. ; ferner
vom gleichen Verfasser: Das Gebot und die Ordnungen. Tübingen 1932.
S. 426 ff.

3) Heft 1 der «Theologischen Studien», Zollikon 1938.



— 46 —

die Reformatoren gesagt haben, bewusst hinausführen. Barth will
vor allem nachweisen, wie Staat und Kirche, Weltreich und Reich
Christi, deren Diastase von den Reformatoren so stark
hervorgehoben wurde, zusammengehören. Er findet die Lösung darin, dass

er sagt : Der Staat gehört nicht zu Gott dem Schöpfer, sondern zu
Christus dem Erlöser. Der Staat muss also von Christus her, d. h.

von der Erlösung resp. der Versöhnung her, begründet werden.
Seinen Ursprung hat das Recht und damit auch der Rechtsstaat
demnach nicht in der lex naturalis, sondern in der Rechtfertigung
aus dem Glauben an Christus. Nach seinem Wesen ist der Staat
eine jener Mächte, die Christus durch seine Erlösungstat sich
Untertan gemacht hat: der Staat ist ein Zeichen oder sogar (wie
Thurneysen sagt) das Zeichen des von Christus errungenen Sieges
über die Welt. Das Ziel des Staates ist es, der Verkündigung der
Rechtfertigung zu dienen. Auf das Verhältnis von Kirche und Staat
gesehen heisst das, dass der Staat ein Annex, ein Aussenposten
der Kirche ist, und umgekehrt, dass die Kirche dem Staat zu dienen
hat durch Fürbitte und Erfüllung aller Pflichten gegen den Staat.
Wenn das alles auch nicht gesagt ist ohne eschatologischen
Ausblick, d. h. ohne die Hoffnung und die Erkenntnis, dass Staaten
und Völker vergehen und dereinst dem Reiche Christi Platz zu
machen haben, so bedeuten diese Aufstellungen Barths letzten
Endes doch eine sehr weitgehende Sakralisierung des Staates.

Wir fassen die protestantische Auffassung in ihrer Gegensätzlichkeit

zur katholischen kurz in folgende Sätze zusammen:
1. Der Staat hat seinen Ursprung im Sündiggewordensein des

geschöpflichen Menschen und, sofern diesem Sündiggewordensein
die Erlösung verheissen ist, unmittelbar nicht im Schöpfer-Gott,
sondern im Erlöser-Gott Christus.

2. Der Staat hat seine Legitimation und Würde nicht in sich
selbst, sondern er empfängt sie von der Botschaft der Kirche,
vom Siege Christi über die Welt. Darum hat die Kirche ein direktes
Wächteramt über den Staat.

3. Ein wesentliches Attribut des Staates ist die Gewalt, die
als solche zwar böse ist, aber nach dem Sieg Christi in den Dienst
der Liebesgemeinschaft gestellt werden darf.

IV.
Wir stellen uns zum Schluss die Frage, welcher der beiden

Auffassungen der Vorzug zu geben ist Das ist eine Frage, die



— 47 —

in Kürze nicht leicht zu beantworten ist. Einige Andeutungen
darüber, in welcher Richtung die Lösung zu suchen ist, müssen
genügen. Vor allem muss gesagt werden, dass die klassischen
Begründer der katholischen wie der protestantischen Auffassung,
Thomas von Aquin und die Reformatoren, in dem Sinne wie wir
das heute tun, nicht vom «Staate» gesprochen haben. Aber was
noch wichtiger ist: auch das Neue Testament tut das nicht. Es
redet, wie übrigens auch Thomas und die Reformatoren, konkret
und direkt von der «Obrigkeit», den Vorgesetzten, dem Kaiser,
dem König, von Steuer, Zoll usw. Der Begriff Staat, wie wir ihn
heute brauchen, stammt erst von Macehiavelli und ist typischerweise

erst in der Aufklärungszeit in den deutschen Sprachgebrauch
eingedrungen. Man könnte sagen, das sei zufällig und nebensächlich,
die Sache selbst sei jedenfalls schon im Neuen Testament da.
Wir können das ruhig zugeben, nur muss dabei zweierlei im Auge
behalten werden: einmal, dass im Neuen Testament das Wort
«Staat» immer nur auf das himmlische Bürgerrecht angewendet
wird1), dann aber — und das ist hier vor allem wichtig —, dass

der Begriff Staat in dem neueren, uns seit der Aufklärung geläufigen
Sinn eine unerlaubte Hypostasierung ist, d. h. eine personhaft-
mythologische Vergegenständlichung eines Sachzusammenhangs,
der seinen Ursprung und Bestand ganz allein im Handeln des

Menschen hat2). Auf dieses Handeln aber kommt es, vom Neuen
Testament her gesehen, an, während jede Hypostasierung des

staatlichen Handelns die ganze hier vorliegende Problematik
verdunkelt und verwirrt. Inwiefern das?

Statt unsere Ausführungen mit abstrakten Überlegungen zu
belasten, sei hier erinnert an einen geschichtlichen Vorgang von
grösster Tragweite, der zwischen uns und jenen klassischen
Begründern der christlichen Staatsauffassung liegt und der es uns
unmöglich macht, so vom Staate zu reden, wie jene es getan haben.

Wir meinen mit diesem geschichtlichen Vorgang die heute so viel
geschmähte Aufklärung. Es ist die Tat der rationalistischen
Aufklärung, nicht erst eines Rousseau, sondern schon eines Pufendorf,
Thomasius und Christian Wolff gewesen, dass sie das ganze
naturrechtliche Denken über den Staat aus der Sphäre der «essentia»

1) C. L. Schmidt, Das Gegenüber von Kirche und Staat in der
Gemeinde des Neuen Testamentes. Theologische Blätter. Jahrgang 16, Nr. 1.

2) Vgl. dazu meinen Aufsatz «Staatund Kirche »in der «Neuen Schweizer
Rundschau», 1937, Heft 3.



— 48 —

heruntergeholt haben in die Sphäre der existentia, d. h. aus der

Sphäre der metaphysisch-theologisch verankerten Wesenheiten in
die Sphäre des menschlichen Daseins. Daran hat der Versuch der

späteren idealistischen Philosophie, vor allem eines Hegel, den

Staatsgedanken wieder metaphysisch zu verankern, nichts zu
ändern vermocht. Im Gegenteil, die Philosophie Hegels hat trotz
ihrer Christlichkeit die Lostrennung des Staatsdenkens vom christlichen

Ethos erst recht vollzogen und mit den Grund gelegt zur
heutigen antichristlichen Staatsverabsolutierung. Es wird auch uns
als Christen nicht gelingen können, jene von der Aufklärung
eingeleitete Entwicklung rückgängig zu machen etwa dadurch, dass

wir mit Hilfe einer christlichen Existenzialphilosophie die existentia
als essentia interpretieren und so jene klassischen Staatsauffassungen
zu erneuern suchen. Wir würden damit nur einer christlichen
Mythologisierung des Staates Vorschub leisten, die nicht weniger
gefährlich wäre als die neuheidnische.

Was haben wir also zu tun Um das etwas zu näher präzisieren,
greifen wir zurück auf das, was wir in der Einleitung über unsere
schweizerische Eidgenossenschaft gesagt haben, nämlich: dass sie

eine weltliche Sache ist, aber als diese weltlich-profane Sache

geschaffen wurde und darum auch nur erhalten und getragen
werden kann von solchen, die in christlicher Verantwortung vor
dem dreieinigen Gott in diesem menschlichen Bunde handeln. Mit
andern Worten : Wir haben den Staat als Staat nicht zu « begründen »,

ihn in seiner essentia, in seiner metaphysischen Hintergründigkeit
nicht christlich zu untermauern, sondern wir haben unseren Staat
konkret, in seiner existentia, in seiner Vordergründigkeit, von Fall
zu Fall handehid, zu bejahen: wir haben in christlicher
Verantwortung als Glieder dieser weltlichen Eidgenossenschaft in Kanton
und Gemeinde nach Massgabe unserer bürgerlichen Stellung unsere
politischen Pflichten zu erfüllen, uns als politisches Volk zu sammeln
und zu politischen Entscheidungen rufen zu lassen, Recht zu
sprechen und an uns Recht sprechen zu lassen, Ordnung zu schaffen
und uns der Ordnung zu fügen, und vor allem : Gerechtigkeit imd
Friede zu fördern.

Heisst das, wenn wir in dieser Weise allen Nachdruck auf das
Handeln legen, dass wir jede theoretische Staatsbegründung, also
auch die katholische und protestantische Staatsauffassung einfach
fallen lassen Nein, das heisst nur, dass wir sie in den ihnen
zukommenden Raum zurückstellen und sie als das gelten lassen,



— 49 —

was sie sind oder — besser — heute geworden sind: nämlich als

nachträgliche, aus der historischen Reflexion gewonnene Deutungen,
geistvolle Interpretationen der Staatswirklichkeit, mit denen wir
aber der Sta,a,tswirklichkeit selbst nie zu begegnen vermögen. Dieser
Staatswirklichkeit ist — für uns Christen jedenfalls — nur zu
begegnen in der Verborgenheit christlicher Verantwortung, die als
solche von keiner Staatsbegründung lebt, sondern allein von der
Botschaft des Kreuzes Jesu Christi. Es gilt auch hier der Grundsatz
primum vivere, deinde philosophari resp. theologizarix), d. h.
zuerst aus und mit Christus leben und in seiner Nachfolge handeln,
dann erst Staatsbegründungen aufstellen. Unter diesem Gesichtspunkt

urteilend, können wir über die katholische und protestantische

Staatsbegründung sagen: die katholische Staatsbegründung
ist als nachträgliche, aus der historischen Reflexion gewonnene
Deutung, als Interpretation der Staatswirklichkeit unvergleichlich
viel grossartiger, umfassender und logisch geschlossener — und
das muss wohl auch beigefügt werden: als Instrument
kirchenpolitischer Taktik gegenüber dem Staat viel brauchbarer als die

protestantische Lehre. Umgekehrt muss aber wohl gelten, dass die

protestantische Auffassung durch ihr entschlossenes Zurückgehen
auf die genuin-biblische Botschaft in bedeutend höherem Masse

geeignet ist, die christliche Welt vor die Verantwortung zu stellen,
die sie dem Staat gegenüber zu erfüllen hat.

Siegmund-Schultze sagt einmal2), dass die altkatholische
Kirche die deutlichste Verkörperung des Problems Kirche und
Staat geworden ist und dass, wenn der Altkatholizismus «diese

Frage durch seine Entwicklung vorbildlich löst, er für die Kirchen
und Völker der Gegenwart entscheidende Bedeutung gewinnen»
kann. Wir werden das unserer Kirche durch dieses Wort bezeugte
Zutrauen nur rechtfertigen können, wenn wir — ohne unser Erbe
der Aufklärungszeit, aber auch unsere katholische Herkunft und
die Befruchtung, die wir vom Protestantismus erfahren haben, zu

verleugnen — unsere Aufmerksamkeit immer wieder dem Problem
« Staat und Kirche » zuwenden und dieses Problem zu lösen suchen

nicht durch eine neue theoretische Staatsbegründung, mit der die
katholische und protestantische Lehren überboten werden sollen,
sondern nur durch ein auf die existentia des Staates gerichtetes
Handeln in der Nachfolge Christi.

Ölten. Urs Küry
x) Vgl. dazu I. K. Z., Jahrgang 1943, S. 157.
2) Ekklesia, Dio Altkatholische Kirche. Gotha 1935. S. 14.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1044.


	Katholische und protestantische Staatsbegründung

