
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 1-2

Artikel: Von der Dreieinigkeit Gottes

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Dreieinigkeit Gottes.

Zur Einleitung.

Wenn wir es unternehmen, im folgenden die christliche Lehre
von der Trinität näher zu betrachten, so sind wir uns der in
diesem Vorhaben liegenden Schwierigkeit wohl bewusst.

Diese Schwierigkeit liegt nicht nur im Stoff selbst. Sie ist
innerlich, das ist in uns selbst begründet, in unserer meist falschen
Annahme, dass wir Glaubenstatsachen, Offenbarungstatsachen
Gottes nur insoweit annehmen wollen, als es unserer Vernunft
gelingt, diese rein verstandesmässig zu begreifen. Wir vergessen
dann nur zu leicht, dass ein begriffener, verstandener Gott eben
kein Gott mehr wäre, mit andern Worten, dass wir uns selbst zum
Letzten und Höchsten machen und unserer Vernunft jene Stellung
zuweisen, in der Gott selbst der Gefangene unseres Verstehens ist.

Aber gerade die Lehre von der Trinität zwingt uns, unsere
Vernunft zuvor gefangen zu nehmen, sie dem Glauben zu
unterstellen, jenem Glauben, der durch Wirkung und Begnadung des

Heiligen Geistes erst zustande kommen kann. Von solchem
vertrauensvollen Glauben her ergibt sich dann die Möglichkeit, nun
auch vernunftmässig und damit erfahrungsgemäss in das
Geheimnis der Dreieinigkeit vorzudringen.

Diese Art des Vorgehens weist neben andern auch der
russische Denker Florenskij, wenn er seine Abhandlung über die
Trinität u. a. mit den Gedanken einleitet: «Der Ausgangspunkt
ist ein völliges Vertrauen und ein völliger Sieg des Willens über
den Hang zur Fleischlichkeit (gemeint ist der Hang des nur
empirischen Verstehens), über die Schwankungen, die uns von der
Erhebung zurückhalten, von der Fesselung des Verstandes im
Gehorsam gegen den Glauben... Credo, quia absurdum. Ich
glaube trotz der Klagen des Verstandes, ich glaube eben
deshalb, weil ich in der Feindseligkeit des Verstandes gegen den
Glauben das Pfand von etwas Neuem, Unerhörtem und Höherem
erblicke... Nachdem ich mich so auf die neue Stufe erhoben und
mich der Unmöglichkeit, auf die verstandesmässige Ebene
hinabzugleiten, versichert habe, spreche ich zu mir: Jetzt glaube ich
und hoffe das zu begreifen, woran ich glaube. Jetzt werde ich
das Unendliche und Ewige nicht in ein Endliches und Zeitliches

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1944. 1



verwandeln, die höhere Einheit wird bei mir nicht in unvereinbare
Momente zerfallen. Jetzt sehe ich, dass mein Glaube ein Quell
höheren Begreifens ist und dass in ihm der Verstand seine Tiefe
erhält. Zuerst schien es mir, dass ich etwas wusste; nach dem

Umschwung begann ich zu glauben. Jetzt aber weiss ich, weil
ich glaube.' (Östliches Christentum, Dokumente II, herausgegeben

von Bubnoff und Ehrenberg, 1925, S. 40/41.)
So wollen auch wir vorgehen. Es ist demnach ohne weiteres

gegeben, dass wir die Lehre von der Trinität zuvor in der Gestalt
betrachten, in welcher sie uns nach der Heiligen Schrift geoffenbart

worden ist, um hernach ihre weiteren Auswirkungen in dem
Denken und Erleben der Glaubenden zu verfolgen.

/. Die biblische Begründung der göttlichen- Trinität.

Schon frühe ahnte der Mensch eine Kraft in der Gesetzmässigkeit

der Zahlen. Diese Ahnungen entwickelten sich dann zu dem

Begriff der heiligen Zahlen, unter denen die Drei eine besondere

Stellung einnimmt. Sie erinnert an die dem Raum innewohnende

Dreiteilung des Himmels, der Erde und der Unterwelt und hilft
uns, die Zeit zu begreifen in den drei Zeiten der Vergangenheit,
der Gegenwart und der Zukunft. Die Dreizahl ist überall in der
Welt zu finden, von den ältesten Zeiten bis in die Gegenwart.
In Märchen und Sagen hat der Vater drei Söhne, der Dämon drei
Köpfe, der Riese drei Augen, der Schlafende drei Träume und
drei Abenteuer muss der Held bestehen.

Schon dem primitiven Menschen war die Zahl Drei der
Inbegriff der Totalität. Wollte er dem Eindruck des Völligen, in sich

Abgeschlossenen Ausdruck verleihen, so bezeichnete er dies
merkwürdigerweise nicht mit der Zahl eins, sondern mit drei und
erkannte darin sowohl die Vielheit, das Unermessliche und
Unbegrenzte wie auch Einheit und Geschlossenheit. So priesen
schliesslich die Pythagoräer das Dreieck — die erste in sich
geschlossene Form als die vollkommenste Figur.

Auch in der ausserchristlichen Gottesoffenbarung und
Erkenntnis, wo immer diese zu einer beachtenswerten Höhe und
Tiefe des Erkennens vorgedrungen war, begegnen wir einer
bestimmten Vorahnung des Geheimnisses der heiligen Dreieinigkeit,
oder es spielt der Begriff Drei zum mindesten eine gewisse Rolle.

Einzelne Göttergestalten werden z. B. zu Familiendreiheiten
zusammengefügt. In Ägypten tritt uns die Dreiheit Osiris, Isis



und Horus entgegen. Im Hinduismus ist die Dreieinigkeit nicht
nur eine äusserliche, verwandtschaftliche Gruppierung der
Gottheiten, es eignet ihr vielmehr eine mystische, innere Einheit.
Brahma, Rudra und Vischnu erscheinen im Mahabharata als

Schöpfer, Erhalter und Vernichter. So interessant indessen für
uns diese und viele andere Feststellungen über die Bedeutung der
Dreiheit in ausserchristlichen Religionen sein mögen, es ist kaum
anzunehmen, dass zum Beispiel der Hinduismus irgendwelchen
Einfluss auf die Gestaltung der christlichen Trinitätslehre gehabt
hätte. Es fehlt diesen Erscheinungen fast völlig der Einblick,
dass in der Dreiheit auch die Einheit innerster Art beschlossen

ist. Die Dreiheit der betreffenden Gottheit wird mehr als ein
nahverwandtschaftliches Neben- und Füreinander erkannt, zu
welchem Bilde wohl das Verhältnis von Vater-Mutter und Sohn

gleichsam Figur gestanden haben dürfte.
Wesentlich näher kommt dem Geheimnis der göttlichen

Dreieinigkeit das Denken, Erkennen und Erleben des Frommen, wie wir
es im Alten Testament festgehalten wissen. Das alte Testament
scheidet die Völker in drei Gruppen: Sem, Harn und Japhet, die
Söhne Noahs. Dreimal wird die Gottheit angerufen bei Gebeten,
Beschwörungen und bei Eiden. Im 1. Buch Mose (48, 15)
vermittelt der sterbende Jakob Josephs Kindern seinen Segen mit
dem Anruf: «Der Gott, vor dessen Angesicht meine Väter Abraham

und Isaak gewandelt sind, der Gott, der mein Hirt gewesen
ist, seitdem ich lebe, bis auf diesen Tag, der Engel, der mich aus
allem Unglück errettet hat, der segne diese Knaben...» In
Josua 22, 22 antworten die Stämme Ruben, Gad und halb Manasse
den Häuptern der Tausendschaften Israels folgendermassen: Der
Starke, Gott der Herr, ja der Starke, der weiss es und
Israels soll es auch wissen... » Und als Jesaja im Todesjahr des

Königs Ussia den Herrn auf einem hohen und erhabenen Thron
sitzen sah, während seine Säume das ganze Heiligtum füllten, da
schaute er die Seraphe über ihm; jeder von ihnen hatte sechs

Flügel: mit zweien bedeckte er sein Antlitz, mit zweien bedeckte
er seine Füsse, mit zweien schwebte er; und der eine rief dem
andern unablässig die Worte zu: «Heilig, heilig, heilig ist der
Herr der Heerscharen ; die ganze Erde ist seiner Herrlichkeit voll »

Seither ertönt dies Trishagion, das Dreimalheilig, in allen Liturgien

christlicher Gottesdienste. Dreiteilig ist aber auch der uns
bekannte sogenannte aaronitische Segen im Alten Testament: «Der



Herr segne dich und behüte dich! — Der Herr lasse sein

Angesicht über dir leuchten und sei dir gnädig! — Der Herr erhebe

sein Angesicht auf dich und gebe dir Frieden!» (4. Mos. 6, 22—26).
Ein neuer und tiefer Einblick in das Geheimnis der göttlichen

Dreieinigkeit wird uns indessen erst durch die Offenbarung des

Gottessohnes und die Mitteilung des Heiligen Geistes gegeben.
Denn selbst die tiefste und geistlichste Spekulation vermöchte
in dieses Geheimnis nicht einzudringen, wenn nicht zuvor durch
das Selbstzeugnis Gottes der Vorhang weggezogen worden wäre.
Daher betrachten wir kurz, was uns das N. T. selbst über dieses

Geheimnis mitzuteilen hat.
Der Apostel Paulus, dem wie keinem andern der Mitapostel

das Geheimnis vom Leibe Christi anvertraut worden ist, eröffnet
uns in der Schrift auch den Blick in das Wesen der göttlichen
Dreieinigkeit. Am hellsten und klarsten geschieht dies wohl im
1. Brief an die Korinther, Kapitel 12, Vers 4—6, da er sagt: «Es

gibt nun zwar verschiedene Gnadengaben, aber nur Einen Geist ;

und es gibt verschiedene Dienstleistungen, doch nur Einen
Herrn ; und es gibt verschiedene Kraftwirkungen, aber nur Einen
Gott, der alles in allen wirkt.» Der uns bekannte und von uns
oft gebrauchte Gruss am Schluss des zweiten Sendschreibens an
die Gemeinde zu Korinth bewegt sich auf derselben trinitarischen
Linie und weist uns andeutungsweise bereits hin auf die
ökonomische, d. i. die zeitgeschichtliche und heilsgeschichtliche
Wirksamkeit der Dreipersonen, indem der Apostel dort wünscht: «Die
Gnade des Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes und
die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!»
Auch in der Apostelgeschichte tritt uns die Dreieinigkeit Gottes
im Vater, im Sohn und im Heiligen Geist entgegen, da der Apostel
Petrus (2, 33) zur versammelten Menge spricht: «Nachdem er
(d. i. Christus) nun durch die Hand Gottes erhöht worden ist
und den Heiligen Geist von seinem Vater empfangen hat, hat
er jetzt diesen Geist, wie ihr selbst seht und hört, hier
ausgegossen.» Diese Dreiheit bezeugt sich uns übrigens schon am
Anfang der öffentlichen Wirksamkeit des Herrn: «als Jesus getauft
und aus dem Wasser gestiegen war, siehe, da tat sich ihm der
Himmel auf, und er sah den Geist Gottes wie eine Taube
herabschweben und auf sich kommen. Und siehe, eine Stimme vom
Himmel her rief: «Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein
Wohlgefallen habe!» (Matth. 3, 16/17). Und war es nicht die



heilige Dreieinigkeit, die in geschlossener Einheit miteinander
wirkte, als es galt, die gefallene und zerstörte Schöpfung durch
die Geburt des Weltenheilandes zu ihrem Ursprung zurückzuführen

Der Engel Gabriel gab damals der erstaunt fragenden
Maria zur Antwort: Heiliger Geist wird auf dich kommen,
und die Kraft des Höchsten dich überschatten; darum wird
auch das Heilige, das von dir geboren wird, Gottes Sohn
genannt werden.»

Am reichsten aber fliesst die neutestamentliche Quelle über
das Geheimnis der göttlichen Trinität bei Johannes, dem
Evangelisten. Hat Christus uns zuerst in seiner Botschaft den Vater
geoffenbart, so zeigt er uns nach den Worten des Evangelisten
Johannes nicht nur das intime Verhältnis, das er, der Sohn, mit
dem Vater hat — sondern über dieses hinaus lässt er schliesslich

gegen Ende seines Erdenlebens seine Jünger auch hineinblicken
in das weitere und tiefste Leben, das sich zwischen dem Vater,
dem Sohn und dem Heiligen Geist fortwährend vollzieht.
«Ich will den Vater bitten, und er wird euch einen andern Beistand
geben, dass er bis in Ewigkeit bei euch bleibe: den Geist der
Wahrheit.» (Joh. 14, 16/17.) Und wiederum: «Dies habe ich
zu euch gesagt, während ich bei euch weilte. Der Beistand aber,
der Heilige Geist, den der Vater in meinem Namen
senden wird, der wird euch über alles Weitere belehren und euch

an alles das erinnern, was ich euch gesagt habe» (14, 25/26). Wie
könnte der Sohn so souverän reden und über das, was des Vaters
ist, so völlig verfügen, wenn eben nicht aus der Dreieinigkeit der
Gottheit heraus, in der wohl die drei Personen für sich gesondert
sind, für sich handeln und dasselbe doch nie anders tun als in einem
völligen Mitbeteiligtsein aller untereinander. Es gibt schlechthin
nichts, was der Vater tut, an welchem Sohn und Geist nicht
beteiligt wären; es ist nichts, was der Sohn offenbart, zu dem nicht
Vater und Geist das bejahende Zeugnis gäben; und es wirkt der
Geist nichts, was nicht vom Vater durch den Sohn ausginge.
Darum kann auch der Evangelist sagen: «Wenn aber jener
gekommen ist, der Geist der Wahrheit, der wird euch in die ganze
Wahrheit einführen; denn er wird nicht von sich aus reden,
sondern alles, was er hört, das wird er reden. Er wird mich
verherrlichen, denn von meinem Eigentum wird er es nehmen und
euch verkündigen. Alles, was der Vater hat, gehört mir; darum
habe ich gesagt, dass er es von meinem Eigentum nimmt und es



— 6 —

euch verkündigen wird.» (Joh. 16, 13—15.) Diese Erkenntnis
findet schliesslich den kirchlichen Ausdruck in dem uns bekannten
Taufbefehl Christi: «Gehet hin und macht alle Völker zu meinen

Jüngern, indem ihr sie auf den ,Namen des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes' tauft, und lehret sie alles

halten, was ich euch geboten habe!» (Matth. 28, 19.) Es ist daher
sehr sinngemäss, wenn die christliche Kirche dort, wo sie noch

gewillt ist, an der ganzen geoffenbarten Gotteswahrheit
festzubleiben, alle ihre Handlungen, ihre Gottesdienste, ihr Gebetsleben,

ihren Vollzug der Sakramente, Sakramentalien und
Benediktionen, Tageslauf von Anfang bis Ende beginnt und schliesst
mit dem ältesten und eigentlich inhaltsreichsten Bekenntnis: Im
Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes! Es

tritt uns da auf einmal die Wahrheit entgegen, dass wir es in dem

Dogma der heiligen Trinität mit dem Urdogma der Kirche zu tun
haben, Urdogma nicht nur hinsichtlich seiner zeitlichen Bestimmung,

Urdogma auch hinsichtlich der Tiefe seines Inhaltes und
der Weite seiner Bedeutung.

II.
Im folgenden wollen wir nun versuchen, in das Innere dieses

Mysteriums einzudringen. Wir betrachten zuvor den

Grundzug des Dogmas.

Gott ist das absolute Sein. Das heisst: Er ist das einzige
Wesen, das in sich selbst ist, das in sich selbst das Leben hat.
Nur in ihm ist das, was wir unter Sein verstehen, volle Wirklichkeit.

In dieser Eigenschaft, die zugleich das Tiefste über ihn
sagt, hat er sich also dem Moses kundgemacht: «Ich bin der
Seiende» oder, wie Luther und nach ihm andere übersetzt haben:
«Ich bin Jehova, d. h. ich bin, der ich bin!» Niemand ausser ihm
kann so von sich sprechen. Soweit wir von uns als Individuen
reden, soweit wir uns selbst als Persönlichkeit verstehen, müssen
wir uns immer wieder daran erinnern, dass wir solches nur sind
in der Beziehung Gottes zu uns und auch dort nur in einer sehr
gradweisen Entsprechung, durchaus schattenhaft, und zwar so

lange, bis offenbar werden wird, was wir in einem neuen und
ewigen Leben wirklich sein werden!

Weil Gott dieses Sein, die einzige wirkliche Existenz, d. h.
das Aus- und Insichsein bedeutet, darum ist er mit Notwendigkeit
auch Einer. Er ist die absolute Einheit und letzte Einfachheit.



In ihm gibt es keine Geteiltheit, nichts, was er nicht selbst wäre.
In ihm ist auch infolgedessen keine Veränderung. «Höre, Israel,
der Herr, Dein Gott, ist Einer!» (5. Mos. 6, 4.)

Es ist der unbedingte Fortschritt der wahren Gotteserkenntnis,
dass sich Gott, der Ewige, in Israel als der Einige Gott zu erkennen

gegeben hat. Es war das eigentliche Glaubenserbe, das uns in
der schicksalsvollen Geschichte dieses Volkes bis auf die Offenbar -

werdung des Gottessohnes erhalten werden musste, die Erkenntnis
vom Einen und ungeteilten Gott. Die geistige Vorschule,
der notwendige Grund für die spätere Kundgebung Gottes als des

Dreieinigen, liegt in seiner anfänglichen Selbstbezeugung als dem
Einen Gott in der Geschichte Israels. Darum mussten die
geistlichen Führer dieses Volkes durch alle Gefahren hindurch diese

Erkenntnis hochhalten, darum war die innere und äussere
Geschichte dieses Volkes mit der Reinerhaltung dieser Wahrheit aufs

völligste verbunden. Nur auf dieser ursprünglichen Offenbarung
konnte die weitere der göttlichen Trinität aufgebaut werden, da
ohne dieses unerschütterliche Bekenntnis die Lehre vom
dreieinigen Gott mit innerer Notwendigkeit wieder zum Polytheismus
hätte zurückführen müssen.

Und doch ist nun dieser eine Gott dreipersönlich. Er
ist Vater-Gott und zeugt als solcher in der Einheit der Natur und
ohne Teilung oder Änderung seines Wesens den wesensgleichen
Sohn. Und vom Vater und vom Sohn geht in gleicher Weise der
heilige Geist hervor. Der Vater ist ganz Gott, der Sohn ist ganz
Gott und der Heilige Geist ist ganz Gott und diese drei Personen
sind ein und derselbe einzige und einfache, ungeteilte Gott.

Diese Dreipersonheit Gottes fügt dem Wesen Gottes nichts
Neues hinzu, noch ist sie zu verstehen als eine Veränderung Gottes.
Aber sie ist ein unlösliches, in Gott selbst ruhendes Merkmal des

Einen Gottes, aus welchem uns erst die volle Wirksamkeit Gottes
verständlich gemacht werden kann. Alles, was von Gott her auf
Erden, d. i. in unserer Zeit, geschieht, hat seine Beziehung zu
diesem Geheimnis der Dreipersönlichkeit Gottes. Für uns ist
alles Geschehen Gottes zeitlich nacheinander, wir können Gott
den Einen nur voll verstehen in der uns zuvor wie eine Geteiltheit
vorkommenden Dreipersönlichkeit, die scheinbar für sich handeln
wie sie auch zeitlich nacheinander uns geoffenbart worden sind —
aber so erkennen wir, weil unser Erkennen noch gebunden ist
an Zeit und Raum. Wir müssen es uns ganz klar machen, dass



das «Drei-Personen-Sein» in Gott in Wirklichkeit das gleiche ist
wie das «Gott-Sein». Einheit und Einfachheit bei Gott besagt —
so unfasslich diese Gleichung für uns klingen mag — das nämliche
wie Dreipersönlichkeit.

Die Einheit und Ewigkeit Gottes ist aber auch
stete Gegenwart. Ja, wir müssen sagen, dass der zeitliche
Begriff der Gegenwart nur für Gott gilt, nur von ihm, kraft seiner

Einheit, beansprucht werden kann. Wir Menschen kennen jetzt
den Begriff der Gegenwart noch nicht eigentlich. Oder was ist
uns denn wirklich gegenwärtig Der Gedanke, den ich in einem

Augenblick denke, gehört schon längst der Vergangenheit an, bis

er mir bewusst geworden ist. Wir kennen nur Vergangenheit und
Zukunft. Das erst recht beruhigende und befriedende Bewusstsein

des Gegenwärtigen, des Zeitlosen und Unveränderlichen,
kann nur einem Wesen zugesprochen werden, das in sich selbst
alles Leben hat. Darum ist Gott, weil er allein der Gegenwärtige
ist, auch der ewig Schaffende und zugleich der ewig Ruhende.
In ihm allein ist Tätigsein und Ruhen ein und dasselbe. Wie sehr

verlangt uns nach dem Teilhaftigwerden dieser Gottesart inmitten
der Bewegtheit zwischen Vergangenheit und Zukunft! Weil für
Gott alles immer nur Gegenwart ist, so zeugt er fortwährend den
Sohn, und fortwährend geht von ihm und dem Sohne aus der Heilige
Geist. Der Kirchenvater Augustinus vergleicht den Sohn in
einem Bilde mit der vom Sonnenlicht durchfluteten Luft, die
beständig lichtvoll nach Art einer ununterbrochenen Empfängnis,
wobei Gott selbst der Zeugende und Empfangende und Gebärende
ist, das ganze Sonnenlicht aufnimmt.

So geschah die göttliche Zeugung nicht ein für allemal am
Anfang der Zeiten, sondern sie ist die ewige göttliche Tat, der
ständige Akt Gottes ohne Anfang — ohne Ende. Sie wird nie
aufhören, sonst wäre Gott nicht mehr Gott. Diese fortwährende
Zeugungstat ist vom Wesen Gottes gar nicht zu trennen; denn er
erschöpft sich gleichsam fortwährend in ihr und ist nur Gott,
weil er der ewig Zeugende ist.

Wenn es unserem natürlichen Erkennen schwer fallen mag,
die Gleichung der Dreipersönlichkeit zum Einigen Gott voll und
ganz zu ziehen, so dürfen wir eben nicht vergessen, dass die
Beziehungen der Dreipersonen zueinander keine zufälligen, sondern
wesenhafte sind. Anders ist es bei uns Menschen. Das Vatersein
und das Sohnsein beim Menschen machen nicht deren tiefstes und



wirklichstes Wesen aus. Wir sind ganz Mensch, auch ohne diese

Beziehung des Vaters zum Sohne und umgekehrt. Beim Menschen

ist der Vater in vieler Hinsicht unabhängig vom Sohn und der
Sohn unabhängig vom Vater. Ganz anders ist es bei Gott. In der

heiligen Dreieinigkeit ist die Vaterschaft Gottes das ganze Sein
des Vaters. Die Sohnschaft des Sohnes ist dessen ganzes Sein,
das Geistsein des Heiligen Geistes ganzes und ungeteiltes Wesen.

Nach allem, was der Vater ist, ist er hingeordnet auf seinen Sohn,

gehört er dem Sohn; und nach allem, was der Sohn ist, ist er
hingerichtet auf den Vater, gehört er dem Vater. Wir achten diese

engsten Beziehungen zwischen Vater und Sohn wohl am tiefsten
im Johannesevangelium (Kap. 16—17), da der Sohn von seiner
Einheit und Zugewandtheit zum Vater in immer neuen Bildern
und Wendungen spricht. Von diesem erst empfängt die Einheit
der Christen untereinander ihren Sinn. Und so ist es beim Heiligen
Geist, er ist nie ohne die Beziehung zum Vater und zum Sohne,

von denen er gleichermassen ausgeht und gehört zum Zeugnis
der Drei. Wenn wir diese Beziehungen zwischen den drei
göttlichen Personen auch nur einigermassen verstehen und erfassen,
dann vermögen wir innerlich zu begreifen die vollkommene
Harmonie zwischen dem Dogma: Gott ist nur Einer — und in Gott
sind drei Personen. Gregor von Nazianz sagt einmal: «Jede der
drei göttlichen Personen ist ebensosehr auf die andere wie auf
sich selbst hingeordnet. Darin liegt der Grund, weshalb sie
zusammen eine Einheit bilden, die allerdings unsere endliche Fassungskraft

unendlich übersteigt.» In diesem ewigen Fürsich- und ebensosehr

Für- und Mit- und Ineinandersein der Dreipersonen erfüllt
sich zugleich das ewige Mass der göttlichen Liebe, die allein göttlich
genannt werden kann, weil sie bei aller Getrenntheit der einzelnen
Personen sich nur im endlosen Austausch, in der nicht endenden
Umarmung untereinander erfüllt. Ich-Liebe und Du-Liebe erfüllt
sich in dem göttlichen Wir der Dreipersonen des Einen Gottes
(Problem der Gemeinschaft).

In diesen Zusammenhang gehört noch eines. Wir haben es eben
kurz angetönt. Die göttlichen Personen sind nämlich real
voneinander verschieden. Nur so können sie ja untereinander,
gegenseitig, jene Erkenntnis- und Liebesbeziehungen unterhalten,
wie sie ja nur vollen, in sich selbst seienden Persönlichkeiten
zukommen. Der Vater ist nicht der Sohn und umgekehrt. Ebenso
verschieden ist der Heilige Geist vom Vater und vom Sohne.



— 10 —

III. Einige Vergleiche vom Erkennen und Lieben anhand der Lehre
von der Trinität.

Im Schöpfungsbericht spricht Gott von der Erschaffung des

Menschen das Wort: «Lasset uns den Menschen machen nach
unserem Bild und Gleichnis.» Diese Mehrzahl «Lasset uns machen»
darfauch auf die gemeinsamen Taten der Dreipersonen angewendet
werden. Dies nicht nur, weil nach dem bisher Gesagten nie eine
der drei Personen Gottes ohne jegliches Wissen und Mittun der
andern zwei Personen handelt und wirkt, sondern weil hier beim
letzten und grössten Schöpfungswerk es erst recht nicht zu denken
ist, dass es geschehen sei ohne die volle Anteilnahme der heiligen
Trinität. Nennt der Apostel Paulus unsern Herrn Christus den
«zweiten Adam», so wird gerade daran erkennbar, welch grosse
Bedeutung und welch wichtige Aufgabe der erste Adam zu erfüllen
gehabt hätte und dass in der Erschaffung des Menschen die
Dreipersonen der Gottheit in gleichem Masse beteiligt gewesen sind.
Als Ebenbilder Gottes tragen wir auch in unserm Geist eine Art
Abglanz und Nachbild der göttlichen Zeugung. Bereits die Väter
und Kirchenlehrer haben diese Gedanken mit besonderer Sorgfalt
gepflegt. Ihre Lehren machen uns einigermassen begreiflich, was
die Hervorgänge im Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit sind.
Freilich steht auch dieses unser Begreifen nur in einer ahnungsvollen

Nähe gegenüber der vollen Wirklichkeit der Bedeutung
dieser Vorgänge. Aber immer wieder sind es einzelne Menschen

gewesen, die durch Anregung des Heiligen Geistes diesen Gegenstand

zum besonderen Anlass ihres Gebetes gemacht haben und
ein klein wenig in das Mysterium selbst haben eindringen dürfen.
(So sind mir selbst vor bald zwanzig Jahren die Gedanken eines

frommen Insassen einer Karthause zum Ausgangspunkt dieser

Darstellung geworden, immer wieder neu bewegt durch die
Einblicke russischer Denker, vor allem eines Chomjakow, Solowjow,
Florenskij, Bulgakow, Berdjajew. Nichtunerwähnt darf bleiben
der 1940 im Verlag Jakob Hegner, Leipzig, erschienene Predigt-
band Kardinal Newmans: «Das Mysterium der Dreieinigkeit
Gottes und der Menschwerdung Gottes.»)

Ein geistiges Wesen besitzt zwei Lebenstätigkeiten: Erkennen
und Wollen. Gott, als das einzige Sein, trägt diese beiden Merkmale
seines Wesens in einzigartiger Weise.

Der erste Geistesakt Gottes ist also das Erkennen.
Weil er das wirkliche Sein ist, so ist Gott auch der einzige, der



— 11 —

sich derart erkennt, dass in diesem Erkennen seine tiefste Wesensart

zum Ausdruck gelangt. Durch das Erkennen bringt er von
sich selbst die reinste Wesensidee hervor. Er ist sozusagen der

«Hervorgang» des inneren Wortes. In diesem göttlichen Wort
gibt Gott gewissermassen eine Wesensbestimmung seiner selbst.

Mit andern Worten ausgedrückt: Das «Wort» ist der adäquate
Ausdruck des Vaters. Erst von dieser Auffassung her vermögen
wir die ganze Tiefe des sogenannten Prologs zum
Johannesevangelium zu verstehen. «Im Anfang war das Wort (logos), und
das Wort war bei Gott — und Gott war das Wort. Dieses war
im Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe geworden,
und ohne dieses ward auch nicht eines, das geworden ist. In ihm
war Leben, und das Leben war das Licht der Menschen — und
das Wort ward Fleisch und nahm seine Wohnung unter uns, und
wir haben seine Herrlichkeit geschaut, eine Herrlichkeit, wie sie

dem einzigen Sohne vom Vater verliehen wird: voller Gnade
und Wahrheit.» Dieser Logos wird von den Vätern hier und dort
auch die Urvernunft genannt, nach der alles geschaffen worden ist.
Wir begegnen auch folgenden Ausdrücken: fleckenloser Spiegel,
Gleichbild des unsichtbaren Gottes, Abglanz seiner Herrlichkeit,
Licht, Gestalt seines Wesens.

Aus der Tatsache aber, dass Gott das einzige Wesen ist, das
sich selbst voll und ganz erkennt, das vor sich selbst ohne jeglichen
Schatten der Veränderung ist, ergibt sich für uns die Folge, dass

das, war wir «Selbsterkenntnis» nennen, nur dort möglich ist, wo
unser Leben in Gottes Leben eingegangen ist. Nur wenn wir in
seinem beispielslosen Lichte stehen, vermögen wir einigermassen
die Tiefen unseres Wesens zu schauen und zu verstehen, wer
und was wir sind. Keine Methoden der psychanalytischen
Forschung vermögen uns solche Selbsterkenntnis zu geben, wie es das
Stehen im Lichte Gottes vermag. Da wir selbst nicht Licht sind,
vermögen wir aus uns selbst uns nicht zu erkennen ; da unsere
Vernunft nur mehr wie ein Schatten der Urvernunft ist, können wir
in uns selbst nicht so eindringen, dass wir uns im Wesen, aus uns
selbst, erkennten.

Die Geistesfrucht des göttlichen Erkennens heisst auch
«gezeugte Erkenntnis» (notita genita, deus intellectus). Sofern nun
dieser wesenhafte Ausdruck, dieses — man möchte sagen —
Wiederholen Gottes, dieses vollkommene Abbild vom Urbild « Gott »

sofern dieses aus der Einheit und Einfachheit derselben Natur



— 12 —

hervorgeht, trägt Gott, das Urbild im vollsten Sinn, den Namen:
Vater. Vor aller geschaffenen Vaterschaft leuchtet ihr Urbild in
Gott selbst auf. Von dieser göttlichen Urvaterschaft erhält alles
Vatersein im Himmel und auf Erden seinen Ursprung, Würde und
Namen (Eph. 3, 15). Erst so können wir verstehen, warum Jesus
nach Matth. 23, 9, den Jüngern gegenüber spricht: «Und niemand
auf Erden sollt ihr euren Vater nennen; denn einer ist euer Vater,
der im Himmel. » Wohl nennt er selbst diejenigen Brüder, Schwestern
und Mütter, welche seinen Willen tun — Vater ist aber dem Sohne

nur der Eine, der im Himmel ist.
Ist das «Wort» das Ebenbild des Gottes, «Hervorgang» aus

sich selbst, so ist es wirklich auch der Sohn Gottes. Dieser ist
wesensgleich mit dem Vater, gleich ewig, von gleicher Allmacht
und Unendlichkeit. Von allen Arten des Hervorbringens eines

neuen Wesens ist die Zeugung die vollkommenste. Der Zeugende
teilt sein eigenes Wesen dem Gezeugten mit und ergiesst in ihn
eigenes Leben. Da nun Gott keine Vollkommenheit mangeln kann,
muss sich die Zeugung auch in der Gottheit finden.

Unendlich mehr ist die Zeugung als jegliche Erschaffung.
In der Erschaffung teilt sich der Schaffende dem Geschöpf nicht
selbst mit, wohl aber bei der Zeugung. Da geht der Vater mit
seinem ganzen Sein und Wesen zeugend in den Sohn ein. Darum
darf der Sohn sagen: «Ich und der Vater sind eins» (Joh. 10, 30) —
«der Vater ist in mir und ich im Vater» (Joh. 10, 38) — «Wer an
mich glaubt, der glaubt nicht an mich, sondern an den, der mich
gesandt hat; und wer mich sieht, der sieht den, der mich gesandt
hat» (Joh. 12, 45). Und nur aus dieser innersten Gleichheit mit
dem Vater darf der Sohn von sich selbst bekennen: «Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand kommt zum Vater
als durch mich. Wenn ihr mich erkannt hättet, würdet ihr auch
meinen Vater kennen; von jetzt an kennt ihr ihn und habt ihn
gesehen. — Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen. Wie
kannst du sagen: Zeige uns den Vater? Glaubst du denn nicht,
dass ich im Vater bin und der Vater in mir ist Die Worte, die
ich zu euch rede, die rede ich nicht von mir selbst, sondern der
Vater selbst, der in mir wohnt, tut die Werke. Glaubt mir, dass

ich im Vater bin und der Vater in mir ist ; wo nicht, so glaubt doch

um der Werke selbst willen. » (Joh. 14, 6—11, vgl. auch Joh. 8, 12 ff.)
Diese und manche andere Stellen des Johannesevangeliums

deuten auf das Geheimnis der heiligen Trinität hin.



— 13 —

Vater und Sohn begegnen sich ewiglich in wesenhafter Seligkeit

und schenken sich in gegenseitiger Einheit ihr intimstes
Leben: «Kein Mensch hat jemals Gott gesehen; der eingeborene
Sohn, der in des Vaters Schoss ist, der hat uns Kunde von ihm
gebracht.» (Joh. 1, 18.) Aus diesem heiligen Sichschenken

entspringt eine geistige Flamme, die Glut unendlicher Liebe: Der
Heilige Geist. Das ist die dritte Person der Trinität. Liebe
ist ihr eigenstes Wesen, denn sie ist jene Gemeinschaftsbeziehung,
die zwischen Vater und Sohn ausgetauscht wird. Darum bekennt
Christus: «Wie mich der Vater geliebt hat, habe auch ich euch

geliebt. Bleibet in meiner Liebe! Wenn ihr meine Gebote haltet,
werdet ihr in meiner Liebe bleiben, wie ich die Gebote meines
Vaters gehalten habe und in seiner Liebe bleibe. Dies habe ich zu
euch geredet, damit meine Freude in euch sei und eure Freude
vollkommen werde. Das ist mein Gebot, dass ihr einander lieben
sollt, wie ich euch geliebt habe. Grössere Liebe hat niemand als

die, dass einer sein Leben hingibt für seine Freunde. Ihr seid meine
Freunde, wenn ihr tut, was ich euch gebiete. Ich nenne euch nicht
mehr Knechte, denn der Knecht weiss nicht, was sein Herr tut;
euch aber habe ich Freunde genannt; denn alles, was ich von
meinem Vater gehört habe, das habe ich euch kundgetan. Nicht
ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt und euch
dazu bestimmt, dass ihr hingeht und Frucht tragt und dass eure
Frucht bleibt, damit euch der Vater gebe, um was ihr in meinem
Namen bittet. Das gebiete ich euch, dass ihr einander lieben
sollt.» (Joh. 15, 9—17.) Den Namen «Geist» trägt diese Person
in Angleichung an den lebendigen Odem, der uns belebt und den
Rhythmus unserer Affekte angibt. Er ist die «Gabe»; denn der
Liebe eignet die Absicht, zu geben, und ihre erste und vornehmste
Gabe ist sie selbst. Die Väter nennen den Heiligen Geist auch:
göttliches Feuer, geistlicher Balsam, lebendige Quelle, Frohlocken
und Umarmung von Vater und Sohn.

Von diesem innergöttlichen, geschlossenen Lebenskreislauf
haben wir auf Erden schwache Abbilder, sogenannte
Entsprechungen.

Wir weisen hin auf den geschlossenen Kreislauf des Naturjahres,
den ewigen Fluss von Jahrzeit zu Jahrzeit. Wir erinnern an die
Stadien des menschlichen Lebens, an die Kreislaufsysteme seines
Organismus. Überall gewahren wir Abschattungen jenes ursprünglichen
Geschehens, das in dem dreieinigen Gott den Ausgangspunkt hat.



— 14 —

Daher gibt es ein Sicherkennen, vom Menschen aus geschaut,
nur in Gott, unserm ewigen Ursprung und ein Gott-Erkennen
nur durch Selbstoffenbarung Gottes im Vater, im Sohn und im
Heiligen Geist.

Der heilige Augustinus, der diesem innern Zusammenhang
nachgegangen ist, der ein halbes Leben lang Gott aus seinem
eigenen Geist erkennen wollte, sagt daher zum Eingang seiner
Bekenntnisse :

«Gross bist du, o Herr, und überaus lobwürdig; gross ist deine
Stärke und unermesslich deine Weisheit. Und es will dich loben
der Mensch, der selbst ein Teil deiner Schöpfung ist, der Mensch,
der seine Sterblichkeit mit sich herumträgt und in ihr das Zeugnis
seiner Sünde und das Zeugnis, dass ,du dem Stolzen widerstehst'.
Und dennoch will er dich loben, der Mensch, selbst ein Teil deiner
Schöpfung.

Du treibst uns an, dass wir mit Freuden dich loben, denn
du hast uns für dich geschaffen, und unser Herz ist unruhig in dir.
Lass mich, o Herr, erkennen und verstehen, was früher ist, dich
anrufen oder dich loben, und was früher ist, dich erkennen oder
dich anrufen. Aber wer richtet den Ruf zu dir, wenn er dich nicht
kennt Liefe er doch Gefahr, in seiner Unkenntnis einen andern
anzurufen. Oder wirst du etwa angerufen, damit du erkannt
werdest ' Wie aber werden sie anrufen, an wen sie nicht
geglaubt haben? Oder wie werden sie glauben ohne Prediger?'
— Loben werden den Herrn, die ihn suchen.' «Denn die Suchenden
werden ihn finden, und da sie ihn finden, ihn loben. Lass mich
dich suchen, o Herr, indem ich dich anrufe, und anrufen, indem
ich an dich glaube, denn die Predigt von dir ist zu mir gedrungen.
Dich, Herr, ruft an mein Glaube, den du mir gegeben, den du mir
eingeflösst hast durch die Menschwerdung deines Sohnes, durch
die Botschaft deines Predigers.»

IV. Vom inner-göttlichen Leben.

Die angeführten Vergleiche beleuchten etwas das Mysterium
der heiligen Dreieinigkeit. Jetzt können wir wohl den Versuch

machen, etwas von der glückseligen Lebensfülle der drei unerschaf-
fenen Personen, wenn auch nur andeutungsweise, zu erahnen.

Der Vater spricht sich ganz im Sohne aus und schaut sich in
ihm in endlosem Wohlgefallen. Er schenkt ihm seine ganze Wesenheit

und findet sich so in seinem Sohne selbst wieder. Und der



— 15 —

Sohn schaut seinerseits im Vater den unerschöpflich reichen
Quellschatz jener Wahrheit, die er selbst darstellt: «Du bist mein
vielgeliebter Sohn, an dir habe ich mein Wohlgefallen.» (Mk. 1, 11.)
«Alles, was mein ist, ist dein, und all das Meine ist Dein.» (Joh. 17,

10.) Wenn der Heiland von dem Verhältnis der Seinigen zu
ihm redet im Bilde des guten Hirten, im Bilde auch der Rebe

zum Weinstock, so redet er nur in Analogie das innigste und
völlig einige Verhältnis aus, das zwischen ihm und dem Vater ist.
(Joh. 10, 11—14; 15, 1—16.)

Das Denken von Vater und Sohn ist dasselbe, eine, absolute.
Ein und dieselbe Wahrheit, ein und dieselbe Idee lebt in beiden;
einzig nur das Du und das Ich sind vertauscht. «Niemand ausser
dem Vater kennt den Sohn und niemand ausser dem Sohn kennt
den Vater.» (Matth. 11, 27.) Es ist hier ein ewiges und unwandelbares

Geben und Nehmen unerschaffenen Lichtes; eine
vollkommene Übereinstimmung in Erkennen und Wiedererkennen,
auch im Willen. «Wie der Vater mich erkennt, so erkenne ich
auch den Vater» (Joh. 10, 15) und «Ich bin nicht gekommen,
dass ich meinen Willen tue, sondern den Willen dessen, der mich
gesandt hat.» (Joh. 6, 38.)

Der Sohn empfängt ohne Unterlass des Vaters Leben. «Wahrlich,

wahrlich, ich sage euch : Der Sohn kann von sich selbst nichts
tun, als was er den Vater tun sieht; denn was dieser tut, das tut
in gleicher Weise auch der Sohn. Denn der Vater hat den Sohn
lieb und lässt ihn alles sehen, was er selbst tut; ja, er wird ihn
noch grössere Werke als diese sehen lassen, so dass ihr euch
verwundern werdet. — Wie der Vater Leben in sich trägt, so hat
er auch dem Sohne verliehen, Leben in sich zu tragen und hat
ihm die Macht gegeben, Gericht zu halten, weil er der Menschensohn

ist (Joh. 5, 19 u. ff.).
Wenn im Ozean zwei entgegengesetzte Strömungen zusammen-

stossen, dann türmt sich durch die Wucht ihres Aufeinanderprallens
eine gewaltige Wassergarbe auf, die wie ein einheitlicher Strom
gegen Himmel stürmt. Mit einem solchen Vorgang hat man
manchmal den Ausgang des Heiligen Geistes aus Vater und Sohn
verglichen. Vater und Sohn, die wesentlich eine Liebeseinheit
bilden, sind gemeinsam das einheitliche Prinzip der Hervorgehung
des Heiligen Geistes. Das Leben der Liebe zwischen Vater und
Sohn ist die Hauchung des Heiligen Geistes und das Leben des

Heiligen Geistes ist das Hervorgehen aus der Liebe zwischen Vater



— 16 —

und Sohn, ist das ewige Überfliessen der masslosen Liebe des

Vaters und des Sohnes. «Die Liebe», so sagt der Apostel Paulus,
«ist das Band der Vollkommenheit.»

Diese Wechselseitigkeit unendlicher Liebe in der Einfachheit
derselben göttlichen Wesenheit ist das tiefste Sein alles dessen,

was Seinsechtheit und Wirklichkeit besitzt. Was immer wir
wahrnehmen, was immer wir an Wesen und Geschehnissen
erkennen: Es ist schliesslich nichts anderes als ein Echo, ein schwacher,

fast erloschener Abglanz jener einzigartigen Liebe in Gott.
So kann man das Leben der drei göttlichen Personen in das

Wort fassen: «Gott ist die Liebe.» «Mehrere Personen in
derselben Gottheit bedeutet das nämliche wie Dreifachsein in
derselben Liebe. Darin offenbart sich die höchste Liebe; aber diese
Liebe besitzt in jeder der drei Personen eine unterscheidende
Note (Richard v. S. Victor, de trinitate 5, c. 20).

Die Liebe flutet über sich hinaus. «Die Liebe lässt den Liebenden

nicht einsam in sich selbst: sie bewirkt vielmehr, dass

der Liebende aus sich heraustritt und restlos in den Geliebten
eingeht (Dion. Areopagita). So tritt der Vater ohne Unter lass

ganz und gar aus sich selbst heraus und geht in den Sohn ein.
Der Sohn geht beständig mit allem, was er ist, in des Vaters
Schoss zurück. Der Vater und der Sohn ergiessen sich gemeinsam
in den Heiligen Geist.

Die griechischen Väter haben in besonderer Weise dieses

Mysterium betrachtet. Sie sahen in den göttlichen Personen nicht
nur das bleibende ¦ Nebeneinandersein und das gegenseitige
Sichdurchdringen, sondern jenes ihr ewiges Sichergiessen und
Wiederzurückfluten in der Einheit ihrer Wesenheit. Das ist der ursprüngliche

Sinn des Wortes: Perishoresis, das die Lateiner mit «Circum-
cessio» übersetzt haben. Es bezeichnet die wechselseitige, kreisartig

geschlossene «Bewegung» eines Dinges zu einem andern hin,
und zwar in der Weise, dass das erstere das andere anzieht und
sich ihm gleichzeitig als ein von ihm Verschiedenes gegenüberstellt.
Das sind wirklich die Ursprungsbeziehungen, durch welche die

göttlichen Personen gebildet, unterschieden und in ein und
derselben Natur geeint sind. Jede Person ist also mit ihrem ganzen
Eigensein vollständig in eine andere hineingezogen.

Die Juden und die Weisen des Altertums verehrten einen

einzigen und einsamen Gott. Uns aber hat die Offenbarung
gelehrt, in unserem Gott ein lebendiges «Wir» von drei Personen,



_ 17 —

die sich ewig umarmen, anzubeten. Das menschliche Denken hätte
dieses Geheimnis nie zu erahnen vermocht. Nachdem es uns aber

durch göttliche Gnade bekannt geworden ist, ist unsere Idee vom
absoluten Wesen unvergleichlich reicher und tiefer geworden.
Wir müssen die Grenzen unseres natürlichen Erkennens
durchbrechen, um dieses neue und wahrhaft göttliche Wissen in uns
aufnehmen zu können. Hier, wenn irgendwo anders, bedarf es einer

Neugeburt, von der der Heiland zu Nikodemus spricht. So schaute
wohl der Prophet das Ausgiessen des göttlichen Wissens über die

Erde, das er mit der gewaltigen Flut eines neuen Ozeans

vergleicht, welche die Ströme über ihre Ufer hinausdrängt, die Dämme
einreisst, die Ebenen übergiesst und die Berge bedeckt. «Und
das Land wird voll sein der Erkenntnis des Herrn gleich den

Wassern, die den Meeresgrund bedecken.» (Jes. 11, 9.)
Indem wir also vom innergöttlichen Leben sprechen, wird es

uns klar, dass wir mit menschlichen Begriffen vom Göttlichen reden
und alles dürftig ist, was wir auch immer sagen werden. Wir
brauchen die Bilder, die uns aus dieser Welt bekannt sind, weil
wir andere nicht gebrauchen können.

V. Von der Hinwendung Gottes zum Menschen.

Alle Dinge, stoffliche wie geistige, alle Menschen, also auch
wir, lebten von Ewigkeit her in Gottes Gedanken. Das Leben
aller Menschen und aller Wesen existierte im «Worte» Gottes schon
voraus. «Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott,
und Gott war das Wort. Dieses war im Anfang bei Gott. Alle
Dinge sind durch dasselbe geworden, und ohne dieses ward auch
nicht eines, das geworden ist.» (Joh. 1, 1—4.)

Indem Gott seinen Sohn zeugte und sich in ihm schaute,
hat er auch uns erkannt, uns einen Namen gegeben und uns in
ewiger Liebe geliebt. «Pater decendo se, dicit omnem creaturam»,
sagt der heilige Anselm. So spricht der Apostel Paulus : « Gepriesen
sei der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der uns mit jeder Art
von geistlichem Segen, der in der Himmelswelt droben vorhanden
ist, in Christus gesegnet hat! Denn in ihm hat er uns schon vor
Grundlegung der Welt erwählt, damit wir heilig und unsträflich
vor ihm wären, und hat uns in Liebe durch Jesus Christus zu
Kindern, die ihm angehören sollen, vorherbestimmt nach seinem
freien Willensentschluss zum Lobpreis seiner herrlichen Gnade,
die er uns in dem Geliebten geschenkt hat.» (Eph. 1, 3—6). Durch

Internat. Kirch!. Zeitschrift, Heft 1/2, 1944. 2



— 18 —

den Heiligen Geist lieben sich Vater und Sohn und durch ihn
lieben sie auch uns.

Die Schöpfung ist also ein äusserer Abglanz, eine fortlaufende
aus Gott hinaustretende Wiederspiegelung der unendlichen
göttlichen Seinsreichtümer. Das Universum, dieser göttliche
Ausdruck der in Raum und Zeit webt und wächst, ist nur ein Echo
des unerschaffenen «Wortes».

Gott hat nur ein Geheimnis. Das ist sein eigenes Wesen. Was
immer er ins Dasein gerufen hat, ist einzig für ihn erschaffen.
Alles muss demnach in irgendeiner Weise wieder zu ihm zurückkehren.

Selbst das Sündenjoch kann die göttlichen Pläne mit
der Schöpfung nicht zunichte machen. Gottes Zielwillen stehet
über allem, umfasst alles und führt sowohl die Akte der Freien
wie der gebundenen Ursachen zur Verwirklichung seines Planes.

Adam wurde geschaffen, um Gott zu erkennen und zu lieben.
Der Mensch sollte Gott anhangen und ihm die Welt als eine
vmermessliche Opfergabe darbringen. Noch mehr. Gott hatte den
Adam in die übernatürliche Ordnung erhoben. Damit war er
bestimmt, am göttlichen Innenleben in etwas teilzunehmen. Auf
diese Weise war ihm die Rückkehr zum Urwesen vollkommen
vorbereitet. Das Schöpfungswerk wäre so zur Vollendung geführt
worden.

Adam war also «Sohn Gottes». Aber die Sünde zerriss das
Band dieses Kindschaftsverhältnisses. Der Ungehorsam des
Menschen riss zwischen Schöpfer und Geschöpf einen Abgrund auf.
Da bot Gott selbst durch die Verheissung des Erlösers dem, der
soeben sich gegen seine Gerechtigkeit erhoben, sein grenzenloses
Erbarmen an, um ihn gleich wieder zu sich zu erheben. Fast
möchte es scheinen, Gott suchte in der Sünde des Menschen
einen Anlass zur Offenbarimg seiner überreichen, gabenfrohen
Vatergüte. Die Wiederherstellung der allerhöchsten Gerechtigkeitsordnimg

verlangte, dass ein Gottmensch die Schuld der Menschen

tilge — Gott als Menschensohn — und dass er durch den unend-
liehen Wert seiner Sühne uns wieder mit dem Vater verbindet —
Christus als Gottessohn. Dieses Wunder der Liebe aber hat sich
in der Zeit, auf Erden, unter und an den Menschen vollzogen:

«Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns
gewohnt. Und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlichkeit
des Eingeborenen, voller Gnade und Wahrkeit (Joh, 1. 14) und

abermals:



— 19 —

Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen
Sohn hingegeben hat, damit alle, die an ihn glauben, nicht
verloren gehen, sondern ewiges Leben haben. (Joh. 3, 16.)»

Wenn wir all die Taten und Werke der göttlichen Vorsehung
in ihrer Ordnung und ihrer zeitlichen Erfüllung nach betrachten,
dann werden wir — was ja der Apostel Paulus in so vorzüglichem
Masse getan hat — die grossen Linien des Schöpfungsplanes
ausfindig machen. In der Schöpfung zeigt sich die Fortsetzung, die
Kontinuität der göttlichen «Hervorgänge» in einem Kreislauf von
Beziehungen nach aussen. Dieselbe Liebe, in welcher der Vater
sich ganz dem Sohne schenkt und in der der Sohn im Heiligen
Geiste zum Vater zurückkehrt, diese eine Liebe hat auch die

Weltschöpfung bewirkt und die Welterlösung mit ihrem neuen Weg
«Zurück zum Vater» geschenkt, und zwar für solche Menschen,
die durch Christus geheiligt in ihn sich ganz verwandeln liessen.

Aus göttlicher Naturfülle stammen die göttlichen «Hervorgänge».

Naturhaft zeugt der Vater den Sohn und hauchen beide

gemeinsam den Heiligen Geist. Ganz anders die Weltenschöpfung.
Durch einen freien Willensakt beschloss Gott von Ewigkeit her
das Universum zu schaffen und im gleichen einen Akt plante er
die Schöpfung nicht nur durch das «Wort», sondern auch für
das «Wort», das Fleisch annehmen sollte. Die Person Christi übertrifft

um Unendliches an Seinswesen, an Hoheit und Erhabenheit

alle himmlischen Geschöpfe. Sie alle finden in ihm allein ihr
Ziel, ihren jSeinsgrund und ihre Vollendung. In der göttlichen
Schöpfungsidee waren die Schaffung des sündefähigen Menschen
und die Verherrlichung der Menschheit Christi, die Zulassung des
Sündenfalles und der Heilswille durch die Erlösung niemals
voneinander getrennt.

Bei der Versenkung in die Geheimnis der Vorsehung und
der göttlichen Liebe muss unser Geistesblick ganz einfach werden.
Je einfacher unsere Ideen und Auffassungen vom Göttlichen sind,
um so tiefer und wahrer sind sie auch. Gemäss dem Grad ihrer
Einfachheit werden sie Gottes Ideen nahe kommen: «Wenn ihr
nicht umkehret und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht
in das Reich Gottes (und seine Geheimnisse) eingehen können.»
Hier müssen unsere Herzen einfältig werden, das heisst nur auf
das eine gerichtet sein.

Mag Gott die Welt erschaffen, mag er am siebenten Tage
ruhen, mag er den verlorenen Menschen um göttlichen Preis



— 20 —

zurückkaufen oder an seiner eigenen Herrlichkeit ihn teilnehmen
lassen, alles ist bei ihm eins, denn Gott ändert sich nicht. In allem
vollzieht sich an ihm nur das Eine: Zu sein, was er ist! Sein
Wesen selbst schaut und liebt sich im «Wort». Sein «Wort» schaut
er mit unbegrenztem Wohlgefallen in Christus. Christus schaut
und liebt er in den geheiligten Seelen. Indem er sein «Wort»
ausspricht, bewirkt er alle Dinge und im gleichen «Wort» kehren alle
Dinge durch den Heiligen Geist zu seinem Ursein zurück. Jener
Adam, der Eden verlassen musste, war doch nur eine vergängliche
Gestalt. Der neue Adam aber, der Urtyp der Menschheit, der
wahre Mensch ist: Christus.

Christus ist der Sohn seiner Liebe.
Er ist das Gleichbild des unsichtbaren Gottes und der

Erstgeborene vor aller Kreatur.
In ihm ist alles erschaffen, was im Himmel und auf Erden ist,

Sichtbares und Unsichtbares, seien es Throne oder Fürstentümer,
Herrschaften oder Mächte, alles ist durch ihn und für ihn
geschaffen.

Er steht über allem, und das ganze Weltall hat in ihm seinen
Bestand.

Ferner ist er das Haupt des Leibes, der Kirche: er, der ihr
Anfang ist als der Erstgeborene aus der Zahl der Toten, er, der in
jeder Hinsicht der Erste sein sollte.

Es war Gottes Ratschluss, in ihm seine ganze Fülle wohnen

zu lassen und durch ihn die ganze Welt mit sich zu versöhnen —
nachdem er durch sein am Kreuz vergossenes Blut Frieden
gestiftet, — durch ihn alles zu versöhnen, sowohl das, was auf der

Erde, als auch das, was im Himmel ist (Kol. 1, 14—20).
Und dieser Christus, dieses Gleichbild des Vaters, ist Fleisch

geworden — das ist die grosse Zuwendung Gottes zu uns
Menschen.

Die Menschwerdung des «Wortes» offenbart sich nicht nur in
seinem Leben, Sterben und Auferstehen, es setzt sich bis in unsere

Zeit hinein fort durch die Sakramente, vor allem in der heiligen
Eucharistie. Die Fortsetzung in der Verkündigung des Wortes ist

mit ihr verglichen die der menschlichen Willkür zumeist
anheimgegebenste.

Durch den Sakramentenempfang und durch das innere Gebetsleben,

besonders auch durch die Beschauung, welche die
Sakramente in uns lebendig erhält, sind wir Söhne des himmlischen



— 21 —

Vaters, die in gewisser Hinsicht mit dem «Worte» eins sind, das

heisst «vergöttlicht» werden. Das «Wort» ist Fleisch geworden,
«um allen, die es aufnehmen, die Macht zu geben, Kinder Gottes

zu werden, nämlich denen, die an seinen Namen glauben, die nicht
durch Geblüt oder durch den Naturtrieb des Fleisches, auch nicht
durch den Willen eines Mannes, sondern aus Gott geboren sind.»

(Joh. 1, 12—13.)
Der Christusgläubige ist sich also bewusst, dass er von allen

Seiten von göttlicher Seinswirklichkeit umgeben ist, dass er in
sie eingetaucht und von ihr durchflutet wird. «In ihm leben,
weben und sind wir», sagt der Apostel (Apg. 17, 28). Ja noch
mehr. Der Christ tritt in diese Wirklichkeit selbst ein und dringt
bis zum göttlichen Innenleben der heiligen Dreieinigkeit vor,
nicht aus seinem Vermögen, sondern aus freiem Gnadengeschenk
des Gottes. Er ist ja ein Sohn des himmlischen Vaters, und zwar
nicht nur einer zufälligen blossen Benennung nach, auch nicht nur
in einem sittlichen Verständnis, sondern in voller Wirklichkeit
und Seinsechtheit. Das bestätigt uns der heilige Evangelist
Johannes :

«Sehet, welch eine Liebe hat uns der Vater bewiesen, dass
wir Kinder Gottes heissen sollen Und wir sind es auch. Gehebte,
jetzt schon sind wir Kinder Gottes, und es ist noch nicht offenbar
geworden, was wir sein werden. Wir wissen jedoch, dass, wenn
diese Offenbarung eintritt, wir ihm gleich sein werden; denn wir
werden ihn sehen, wie er ist.» (1. Joh. 3, 1/2.)

Diese seinshafte Wesenheit mit dem Vater hat allerdings auch
ihre sittlichen Folgen. Sie ist die Ursache unserer Selbstreinigung,
die also weit gehen soll, dass derselbe Evangelist sagen kann:
«Wer in ihm bleibet, der sündiget nicht.» (1. Joh. 3, 6.)

«Wir wissen aber, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum
Guten dienen, weil sie ja nach seinem Ratschluss berufen sind.
Die, welche er zuvor erkannt hat, die hat er auch dazu
vorausbestimmt, dem Bilde seines Sohnes gleichgestaltet zu werden:
dieser sollte der Erstgeborene unter vielen Brüdern sein. Und
diejenigen, welche er vorausbestimmt hat, die hat er auch berufen;
und die er berufen hat, die hat er auch gerechtfertigt; und die er
gerechtfertigt hat, denen hat er auch die Herrlichkeit verliehen.»
(Röm. 8, 28—30.)

So ist also Jesus Christus unser wahrhafter Bruder und der
Heilige Geist in uns (Röm. 8, 9). Er ist es, der mit uns betet und



— 22 —

mit dem Vater spricht, der uns die Geheimnisse dieser göttlichen
Weisheit kundtut und der uns zu einem wesenhaften Leben führt,
indem er uns an der gleichen Lebensfülle teilnehmen lässt, von
ihr uns gibt.

«Nicht ihr seid es ja, die dann reden, sondern der Geist eures
Vaters ist es, der durch euch redet.» (Matth. 10, 20.)

«Weil ihr jetzt aber Gottes Kinder seid, hat Gott den Geist
seines Sohnes in unsere Herzen gesandt, der da ruft Abba, lieber
Vater!» (Gal. 4, 6.)

«Wir alle aber, die wir mit unverhülltem Angesicht die
Herrlichkeit des Herrn im Spiegel schauen (sich in uns spiegeln lassen),
werden dadurch in sein Ebenbild umgestaltet von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit, wie das ja vom Herrn des Geistes geschieht.»

(IL Kor. 3, 18.)

Da wir durch Christum mit der ewigen Gerechtigkeit
ausgesöhnt wurden, haben wir durch ihn auch Zutritt zu dem
Vater im Heiligen Geist : «denn durch ihn (Christus) haben
wir beide den Zugang zum Vater in einem Geist. Demnach seid
ihr jetzt keine Fremdlinge und Beisassen mehr, sondern ihr seid

Vollbürger mit den Heiligen und Gottes Hausgenossen, auferbaut
auf dem Grunde der Apostel und Propheten, wobei Christus Jesus
selbst der Eckstein ist. In ihm wächst jeder Bau, fest zusammengefügt,

zu einem im Herrn heiligen Tempel empor; in ihm werdet
auch ihr mit aufgebaut zu einer Wohnung Gottes im Geist.»
(Eph. 2, 18—22.)

In diesem Wort ist die ganze Heilsordnung enthalten, welche
uns in der Zeit durch die göttlichen Mysterien offenbar wurden.
Schöpfung, Menschwerdung, Erlösung, Verherrlichung, all diese
Gnadenerweise beleuchten das tiefe Geheimnis der grenzenlosen
Liebe des Einen Gottes in den Drei-Personen, seine Zuwendung
zu uns.

«Was kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und wovon
keines Menschen Herz eine Ahnung gehabt hat, das hat Gott denen
bereitet, die ihn lieben. Uns hat Gott dies durch den Geist geoffenbart;

denn der Geist erforscht alles, auch die Tiefen der Gottheit.
Denn welcher Mensch kennt das innere Wesen eines Menschen?
Doch nur der Geist, der in dem betreffenden Menschen ist. Ebenso
hat auch niemand das Wesen Gottes erkannt als nur der Geist
Gottes.» (l.Kor. 2, 9—11.)



— 23 —

Anbetend beugt der Apostel seine Knie «vor dem Vater,
von dem jede Gemeinschaft im Himmel und auf Erden den

Namen trägt : er wolle euch nach dem Reichtum seiner Herrlichkeit

verleihen, durch seinen Geist am inwendigen Menschen

kräftig zu erstarken, damit Christus durch den Glauben in
euren Herzen Wohnung nehme und ihr in der Liebe tiefgewurzelt
und festgegründet dasteht; dann werdet ihr auch recht imstande
sein, mit allen Heiligen die Breite und die Länge, die Tiefe und die
Höhe des göttlichen Heilrates zu erfassen, und die Liebe Christi,
die alle Erkenntnis übersteigt, zu erkennen, bis ihr endlich mit
der ganzen Gottesfülle erfüllt seid.» (Eph. 3, 14—19.)

Und in der Erkenntnis des Heilsrates des Dreieinigen Gottes
ruft der Apostel aus: O welch eine Tiefe der Gnadenfülle, der
Weisheit, der Erkenntnis Gottes! — Ja, von ihm und durch ihn
und zu ihm sind alle Dinge: Ihm sei die Ehre in alle Ewigkeiten,
Amen. (Röm. 11, 33, 36.)

VI. Die Hiniuendung des Menschen zu Gott.

Von der grossen Hinwendung Gottes zu uns im Sohn und im
Heiligen Geist haben wir im obenstehenden Abschnitt gehandelt.
Nicht genug kann dabei im Auge behalten werden, dass es sich
hier um einen völlig freien Gnadenakt Gottes und der heiligen
Dreifaltigkeit handelt, ein Vornehmen, das ganz im innersten
Leben der Gottheit zur Tat geworden ist. Wenn irgendwo das
Wort Gnade in seiner ganzen Fülle und göttlichen Reinheit uns
verständlich werden kann, so hier. Was wir gewohnt sind mit
dem Begriff Inkarnation, d. h. Fleischwerdung, Innewohnung'
Gottes zu bezeichnen, das ist freies Geschenk der göttlichen Liebe.
Nichts in uns, als allein unsere Not, unser vergeblicher Freiheitskampf

der Sünde ledig zu werden und zugleich unser Unvermögen
zur Freiheit, sie haben Gott um seinetselbst und um unseret-
willen bewegt, zur rechten Zeit sich unser in dem Sohne und dem
Heiligen Geiste anzunehmen.

Wie soll aber unsere Hinwendung zu Gott geschehen
Hier erfüllt sich denn in neuer Weise das bekannte Wort:

Kein Mensch kann Gott sehen, ohne sterben zu müssen (2. Mos.
33, 20).

Wir müssen uns zuvor von unserem eigenen herrischen Ich
befreien lassen, und zwar durch einen beständigen, unerbittlichen
Kampf gegen jede Art von Eigenliebe.



— 24 —

Die Sünde hat den Liebesbund zwischen Schöpfer und
Geschöpf gelöst und dadurch die harmonische Ordnung im Geschöpf
zerstört. Wenn unser Leben von seinem ewigen Ursprung gelöst

wird, dann geht alles in Verwirrung und Unordnung. Wir haben

uns gegen Gott aufgelehnt. Anstatt unsern Blick, der schon von
Natur aus nach oben gerichtet ist, nach dem göttlichen Licht
zu erheben, haben wir ihn zur Erde gesenkt, so dass die irdischen
Güter unser Begehren reizen. Aber Gott hat den Menschen
aufrecht erschaffen. Um diese ursprüngliche Haltung wieder zu
erreichen, gilt es einen Kampf gegen unsere verderbte Natur und
wider unsere entfesselten Sinne zu führen. «Wer mein Jünger
sein will, der nehme täglich auf sich sein Kreuz und folge mir
nach!» (Luk. 9, 23.)

Freilich, diese Umformung ist nicht das Werk eines Tages.
Ununterbrochene, zähe Arbeit, bei aller Betonung der entscheidenden

Hilfe der Gnade, ist zu dieser Reinigung unseres Wesens
erforderlich. Selbst dann, wenn wir uns sieghaft glauben, ist
strenge Selbstbewachung nötig. «Wer da steht, der sehe, dass er
nicht falle», sagt der Apostel. Unsere niederen Kräfte sind immer
zum Aufruhr gegen den Geist bereit. Davon weiss uns besonders
der Apostel Paulus in seinem Schreiben an die Gemeinde zu Rom
etwas zu sagen.

Aber nicht der Leib mit seinen Begierden ist unser mächtigster
Feind. Seine Bezwingung ist verhältnismässig leicht. Die Sünde
aber ist viel tiefer in unser Wesen eingedrungen. Im Mittelpunkt
unseres Geistes selbst hat sie ihre Hochburg aufgeschlagen: Der
Stolz. Hier gründen die fast unfasslichen Wurzeln der Eigenliebe.

Wenn es auch manchmal scheint, als ob wir uns ganz
abgestorben seien, so müssen wir doch oft genug feststellen, dass
der tiefste Kern des Bösen noch nichts von seiner Lebenskraft ein-
gebüsst hat. Die grosse Schlacht zwischen Gottes Geist und dem
selbstsüchtigen Ich-Geist wird in unserem Herzen geschlagen und
ihr Ausgang — Sieg und Niederlage — wird unser Los unwiderruflich

entscheiden.
Jeder Mensch, der seiner vernünftigen Natur entsprechend

leben will, hat die Pflicht, diesen Kampf zu führen. Aber der
Kampf, in dem die blosse Natur über die Natur Siegerin wird,
konnte doch nur zu jener Selbstschätzung und Selbstverherrlichung

führen, die wiederum den Menschen in den Mittelpunkt
alles Geschehens zu stellen geneigt ist.



— 25 —

Verwegen wäre daher die Einbildung, unselig der Glaube,
dass wir durch eigene Kraft und Tat zu jenem höheren Leben
der Übernatur, zu dem wir freilich berufen sind, gelangen könnten.
Gewiss sind dazu ernste menschliche Anstrengungen nötig.
Aber auch sie werden, wenn sie überhaupt da sind, von der Gnade

Gottes erzeugt; die Gnade unterstützt und begleitet sie; und
wieder ist es die Gnade, die sie zum Siege führt:

«Gott ist es, der beides, das Wollen und das Vollbringen, in
euch wirkt, damit ihr ihm wohlgefallt.» (Phil. 2, 13.)

Als aber die Güte und die Menschenfreundlichkeit Gottes,
unseres Erretters, erschien, da hat er nicht infolge von Werken der
Gerechtigkeit, die wir etwa vollbracht hätten, sondern nach seiner
Gnade uns gerettet durch das Bad der Wiedergeburt und
Erneuerung des Heiligen Geistes, den er in reichem Masse über uns

ausgegossen hat durch unsern Erretter Jesus Christus, damit wir
durch seine Gnade gerechtfertigt wären (Tit. 3, 4—6).

Das Verstehen dieser neuen Lehre ist eine der grössten Wohltaten,

die wir von der göttlichen Freigebigkeit empfangen können.
Die Erkenntnis unseres eigenen Ichs, unseres vollen Unvermögens
gegenüber der Übernatur ist die unverdienteste Gabe und
zugleich die beste Belohnung, die wir aus unserer andauernden
Bemühung um unser Heil fast notwendig ernten müssen. In unseren
Kämpfen mit unserer Natur und unserem Stolz werden wir zweifellos

einige Siege erringen; wenn wir aber mit unserer mühevollen
Arbeit weiter vordringen, wird uns immer deutlicher bewusst werden,

welch unendliche Aufgabe unser stets harrt und wie lächerlich
gering unsere zeitweiligen Erfolge sind. Erschütternd und für
alle Zeiten unübertrefflich hat der Apostel Paulus dieser Wahrheit
Ausdruck gegeben in seinem Sendschreiben an die Christen zu
Rom. «Ich weiss, dass in mir, das ist in meinem Fleische, nichts
Gutes wohnt. Denn das Wollen ist zwar bei mir vorhanden, das
Vollbringen des Guten aber nicht. Denn nicht das Gute, das ich
will, tue ich, sondern das Böse, das ich nicht will, das führe ich aus.
Wenn ich aber das tue, was ich nicht will, so vollbringe nicht
ich es, sondern die Sünde, die in mir wohnt. Ich finde also für
mich, der ich das Gute tun will, das Gesetz gültig, dass das Böse
bei mir vorhanden ist. Denn nach dem inwendigen Menschen habe
ich Lust an dem Gesetz Gottes; ich sehe aber ein anderes Gesetz
in meinen Gliedern, das dem Gesetz meines Innern widerstreitet
und mich zum Gefangenen des Gesetzes der Sünde macht, das in



— 2« —

meinen Gliedern ist. Ich elender Mensch! Wer wird mich
erlösen von diesem Leibe des Todes Dank sei Gott durch Jesus

Christus, unsern Herrn!» (Röm. 7, 18—25.)
Schliesslich werden wir uns in dieser Erkenntnis ganz Gott

zuwenden und in der Gewissheit, aus uns selbst nichts zu vermögen,
werden wir uns ganz und gar seiner allmächtigen und liebevollen

Einwirkung überlassen. In der wachsenden Überzeugung von
unserem Missvermögen wird unser Ich untergehen, in der frohen
Gewissheit, dass Gott alles vermag.

«Lass Dir an meiner Gnade genügen, spricht der Herr, denn
meine Kraft ist in den Schwachen mächtig. Gerne rühme ich
mich meiner Schwachheit, damit die Kraft Christi in mir wohne. »

(2. Kor. 12, 9.)
«Ich vermag alles in dem, der mich stärkt.» (Phil. 4, 13.)
Niemand kommt zum Vater, es sei denn durch mich, spricht

der Herr. Unser innerer Umgang mit Christus, dem Lamme
Gottes, wird uns freier und reiner machen. Nur die reinen Her-

'zens sind, werden Gott schauen. Unser geistiges Auge wird sich
öffnen und wird allmählich etwas von der ewigen Klarheit schauen,
von jenem Lichte : das da jeden erleuchtet, der in diese Welt
eintritt (Joh. 1, 9). Schliesslich werden wir die Macht besitzen,
uns von Gott in Besitz nehmen zu lassen. Dann wird jener, der
bereits unser Weg ist, sich als die Fülle der Wahrheit und des
Lebens kundtun: «Darin besteht aber das ewige Leben, dass sie
dich, den allein wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesum
Christum, erkennen.» (Joh. 17, 3.)

In dieser Haltung werden wir das feste Vertrauen und die
restlose Hingabe an den dreieinigen Gott finden, und wir werden
ihm zugehören ohne Vorbehalt, ohne Berechnung, ohne
Hintergedanken, ganz wie Kinder.

«Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde hineingelegt wird,
dass es sterbe, so bleibt es ein Korn für sich ; wenn es aber erstirbt,
bringt es reiche Frucht.

Wer sein Leben lieb hat, der verliert es ; wer aber sein Leben in
dieserWelt hasst, wird es fürs ewige Leben bewahren.» (Joh. 12,24/25.)

Wenn wir einmal die Prüfungen dieser völligen Hingabe im
Vertrauen zu Gott ausgekostet haben, dann werden wir das Wehen
des Heiligen Geistes in unseren Herzen verspüren, und er, der
Heilige Geist, wird uns mit seinen Gaben und Gnaden erfüllen.
Nun wird die Seele vom unerschaffenen Lichte durchflutet. So



— 27 —

vom übernatürlichen Licht durchleuchtet und selbst entflammt,
kosten wir schon auf Erden das selige Erbe der Gotteskinder.

Dann verstehen wir erst den Vollinhalt der apostolischen
Bitte: «Der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der
Herrlichkeit, wolle euch den Geist der Weisheit und der
Offenbarung durch die volle Erkenntnis seines Wesens verleihen und
euren Herzen erleuchtete Augen geben, auf dass ihr erkennet,
welche Hoffnung ihr infolge seiner Berufung habt, welches der
Reichtum seines herrlichen Erbes bei den Heiligen ist, und wie
überschwenglich gross seine Kraft sich an uns, den Gläubigen,
erweist. Es ist dieselbe mit gewaltiger Stärke sich betätigende
Kraft, die er an Christus bewiesen hat, als er ihn von den Toten
auferweckte und ihn in der Himmelswelt zu seiner Rechten sitzen
liess.» (Eph. 1, 17—20.)

Dann aber vernehmen wir auch das Zeugnis des Heiligen
Geistes: «Alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen, die sind
Gottes Kinder. Der Geist, den ihr empfangen habt, ist ja kein
Geist der Knechtschaft, dass ihr euch aufs neue fürchten müsst;
sondern ihr habt den Geist der Kindschaft empfangen, durch den
wir rufen: Abba, lieber Vater! Dieser Geist selbst ist es, der in
Übereinstimmung mit unserm Geist bezeugt, dass wir Gottes
Kinder sind. Sind wir aber Kinder, so sind wir auch Erben, nämlich

Erben Gottes und Miterben Christi, wenn anders wir mit ihm
leiden, um auch an seiner Herrlichkeit teilzunehmen.» (Röm. 8,

14—17.)

VII. Mensch und Gott im Bilde der Dreieinigkeit.

Was wir hier zu sagen haben, ist schwer in Worte zu fassen.
Es handelt sich hier um das Geheimnis der Umwandlung unseres
Seins in Gott. Wir sollen durch die Gnade und Teilnahme das
Nämliche werden, was Gott von Natur aus ist. Die Ausdrücke,
die wir hier gebrauchen, wären widersinnig, wollte man sie für
etwas anderes gebrauchen als für jene wunderbare Vereinigung,
welche die Seele zwar absolut von Gottes Wesenheit, Substanz
und Tätigkeit verschieden sein lässt, aber dennoch sie umbildet
in Gott durch und in der Liebe. Was schlechthin vom eingeborenen
Sohn Gottes gilt, das gilt auch für die Gotteskinder, die ihm
einverleibt sind, aber dies nicht auf Grund ihres eigenen Seins, sondern
zufolge der Teilnahme und Liebeseinigung mit dem göttlichen
Erlöser.



— 28 —

So spricht Johannes von den Kindern Gottes: «Keiner, der

aus Gott geboren ist, begeht Sünde, weil der Lebenskeim aus Gott
dauernd in ihm ist ; und er kann nicht sündigen, weil er aus Gott
geboren ist.» (1. Joh. 3, 9.) Trotzdem gilt aber von jedem
Menschen, selbst wenn er auch in der Gnade der Einigung lebt, was
der Apostel kurz zuvor gesagt hat: «Wenn wir behaupten, keine
Sünde zu haben, so betrügen wir uns selbst, und die Wahrheit ist
nicht in uns.» (1. Joh. 1, 8.)

Wir können also — wie der Apostel immer wieder betont —
schon auf Erden Gottes Kinder sein. Wir werden das, was Gott
von Natur ist, durch Teilnahme an seiner Gnade. «Seine göttliche

Kraft hat uns ja doch alles, was zum Leben und zur
Frömmigkeit erforderlich ist, durch die rechte Erkenntnis dessen

geschenkt, der uns durch seine Herrlichkeit und Vollkommenheit
berufen hat. Dadurch hat er uns die überaus wichtigen und
wertvollen Verheissungen geschenkt, durch die ihr den in der Welt
herrschenden Lüsten und dem Verderben entrinnen und Anteil
an der göttlichen Natur erhalten sollt.» (2. Petr. 1, 3—4.)

Diese Umformung der Seele ist in jedem Menschen, den die
heiligen Sakramente von der Sünde gereinigt haben, bereits wurzelhaft

vorhanden. Aber erst in jenen, die dem Ziel der Heiligkeit
nahekommen, erreicht sie jene wunderbar geheimnisvolle
Vollendung, die sich nicht mehr in Worte fassen lässt; denn die Seele
scheint nicht mehr dieselbe zu sein, so sagt der Apostel: «Ich
lebe — aber nicht mehr ich — sondern Christus lebt in mir.»
(Gal. 2, 20.)

Gewiss bleibt eine solche Seele, in der Christus wohnt, absolut
verschieden von Gottes Seins- und Betätigungsweise, aber sie ist
im Glauben und in der Liebe umgeformt worden in ihn.

Insoweit wir aus Gott geboren sind, insoweit wir durch den
Heiligen Geist das göttliche Leben erhalten haben, kosten wir
bereits die ewige Siegeskraft, von der St. Johannes sagt: «Sehet,
welch eine Liebe hat uns der Vater bewiesen, dass wir Kinder
Gottes heissen sollen! Und wir sind es auch.» (1. Joh. 3, 1.) Eine
in Jesus umgewandelte Seele wird gehorsam. Sie folgt dem
göttlichen Antrieb so ganz ohne Umweg, ohne Bedenken und
Berechnung, wie es die Welt nicht kennt. Denn die Wege der Welt
gehen wirr durcheinander, und die Schritte der menschlichen
Klugheit sind unsicher. Wer aber in vollendeter Demut wandelt,
dessen Lebensschifflein treibt ganz unter dem geheimnisvollen



— 29 —

Wehen des Gottesgeistes. «Alle, die sich vom Geiste Gottes leiten
lassen, sind Kinder Gottes.» (Röm. 8, 14.)

Die Seele hört nun das göttliche Wort. Sie sitzt dem
göttlichen Herrn zu Füssen wie eine Maria. Sie versenkt sich ganz in
dieses Lauschen, das ihr nie wieder genommen werden soll. Weit
entfernt von den unruhvollen Sorgen um die geschaffenen Dinge
der Welt liefert sie sich ganz und gar dem göttlichen Willen im
tiefen Schweigen aus. So wird es still in ihr. Es gilt für sie, was
der Gottesmann Jesajas ausgesprochen : «Dann wirst du eine prachtvolle

Krone in der Hand des Herrn sein und eine königliche Kopfbinde

in der Hand deines Gottes. Man wird dich nicht mehr die
Verlassene nennen und dein Land nicht mehr als Wüstenei
bezeichnen, sondern man wird dich ,meine Lust' an ihr nennen
und dein Land die ,Vermählte', denn der Herr wird seine Lust
an dir haben und dein Land einen Gatten besitzen. Denn wie
ein Jüngling sich mit einer Jungfrau vermählt, so wird dein
Erbauer sich mit dir vermählen, und wie ein Bräutigam seine
Freude an der Braut hat, so wird dein Gott seine Freude an dir
haben.» (Jes. 62, 3 ff.)

Die göttliche Liebe ergiesst sich in die Seelen und, ohne sich
je zu erschöpfen oder sich zu teilen, überhäuft sie jene mit
Reichtümern an Sein und Wert. Jedes Gotteskind erhält die Fülle
der Gaben, die es fassen kann und wie der Heilige Geist es ihr zu-
misst. So wächst sein Licht im Masse des Verlangens und sein
Verlangen im Masse des Erleuchtetwerdens.

Gewiss bleibt das Wesen des Geschöpfes immer endlich,
aber das göttliche Gut, das es in Überfülle geniesst, ist unbegrenzt.
Deshalb ist die Seele im Gotteslichte wie gesättigt, sie schaut nur
ihre Einheit mit Gott. Es ist hier etwas vom Liebesverhältnis der
Seelen, wie es uns im bekannten Hohen Liede von einem Mystiker
des Alten Bundes aufgeschrieben worden ist.

Wir leben fürwahr in einer rätselhaften Welt. Gott wohnt in
uns allen in tief verborgener Gegenwart. Aus einem grundlosen
Dunkel offenbart er sich den Seelen, die mit ihm in Einheit leben.
Mit Recht sprechen die grossen Gottesgelehrten von einem «

Gotteserlebnis» im innersten Personenkern, das, obgleich ganz dunkel,
uns fühlen lässt, dass unsere Seele mit einem höheren Leben vereint
ist und das uns buchstäblich an den göttlichen Personen Freude
empfinden lässt, jedoch nur verschleiert und im Verborgenen.
«Wir tragen Gottes geheimnisvolle, verborgene Weisheit vor, die



— 30 —

Gott vor aller Zeit zu unserer Verherrlichung vorherbestimmt

hat. Diese Weisheit hat keiner von den Machthabern dieser Welt
erkannt, sonst hätten sie den Herrn der Herrlichkeit nicht ans

Kreuz geschlagen. Vielmehr predigen wir, wie geschrieben steht :

was kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und wovon keines

Menschen Herz eine Ahnung gehabt hat, was Gott denen bereitet

hat, die ihn lieben.» (l.Kor. 2, 7 ff.)
«Der Geist (Gottes) erforschet alles, selbst die Tiefen der

Gottheit.» Diese Weisheit ist das Licht der Erkenntnis der Liebe,

von der die Seele durchdrungen wird, so dass sie wie von der

Liebe verzehrt wird.
Eine solche Seele ist ganz durchsichtig und einfach mit dem

grossen Einfachen, und wenn sie ihren Blick tief in ihr Inneres
wendet, dann entdeckt sie dort eine grenzenlose Einfachheit, so

dass sie nichts zu verwirren vermag. Gerade diese Einfalt und
Einfachheit macht ihren Reichtum aus, ihre Stärke, ihre masslose

Freude. Gesichert ruht sie in dem lauteren Wesen Gottes.
Und weil unsere Seele einfach geworden ist, so ist sie auch

standhaft. Kein Mensch ist vor Versuchungen und Fehlern ganz
sicher. Wer aber einmal durch die übergrosse Liebe Gottes einen
Blick in das Geheimnis der Kindschaft Gottes in der Seele werfen
durfte, dem ist jede Furchtsamkeit fremd. «Furcht ist nicht in
der Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus.»

(1. Joh. 4, 18.)
«Ich bin gewiss, dass weder Tod noch Leben, weder Engel

noch überirdische Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges

noch irgendwelche Mächte, weder Himmel noch Hölle noch
sonst irgend etwas anderes imstande sein wird, uns von der Liebe
Gottes zu scheiden, die uns umschliesst in Jesus Christus, unserm
Herrn.» (Rom. 8, 38—39.)

Der menschliche Geist besitzt eine Aufnahmefähigkeit für
das Unendliche; deshalb hat er Hunger nach Seinswirklichkeit,
Erst jenseits von Zeit und Zahl und Raum atmet er frei auf.
Wir sind schwach und unsere Augen sind krank, da sie nicht direkt
auf die Sonne alles Seienden hinschauen können. Sobald aber
durch die Gnade unser Gemüt ewigkeitserfüllt wird, findet es die
Teilnahme an der ewigen Gottesruhe. Der Heilige Geist geht nicht
nur in unsere Seele ein, sondern es erfüllt sich an uns das Wort
des Herrn: «Wer an mich glaubt, von dessen Leibe werden, wie
die Schrift gesagt hat, Ströme lebendigen Wassers fliessen.»



— 31 —

(Joh. 7, 38.) «Der Geist Gottes, des Herrn, ruht auf mir, weil
der Herr mich gesalbt hat, um den Unglücklichen frohe Botschaft
zu bringen, die gebrochenen Herzen zu verbinden» usf. (Jes. 61, 1 ff.)

Die Ruhe jener Seele, die Gott wahrhaft in sich gefunden hat
und in ihm wie in einem Abgrund versunken ist, überwindet alle
geschaffenen Mächte. Sie hat ihren Ruheort in jenem Mittelpunkt

gefunden, in dem alle Kraftlinien der göttlichen
Vorsehung zusammenlaufen. Vormals war diese Seele so vielen
Zufälligkeiten und Umständen unterworfen, jetzt scheint es, als
dienten und gehörten ihr alle Dinge. «Jenen, die Gott lieben,
gereicht alles zum Besten», spricht der Apostel.

Sobald der Menschengeist einmal vom Lichte des ewigen
«Wortes» durchflutet ist, besitzt er eine grosse Freiheit. Er steht
über den Urteilen und Meinungen dieser Welt; denn in der Klarheit,

in der Gott ihn umweht, offenbart sich ihm die Nichtigkeit
aller Dinge mit solcher Deutlichkeit, dass er in seinem Urteil nicht
mehr wanken kann. «Ihr werdet die Wahrheit schauen und die
Wahrheit wird euch frei machen!» (Joh. 8, 32.)

Diese befreite Seele herrscht nun über das Auf und Nieder
der Eigenliebe und über allen Eigennutz. Sie sucht und wünscht
nichts anderes als die Ehre Gottes. Alle ihre Kräfte dienen diesem
Ziele: «Suchet das Reich Gottes in erster Linie — alles andere
wird euch von selbst zufallen.»

Ein solcher Mensch handelt aus einem tiefen Geheimnisgrund
heraus, denn seine Lebenswurzeln sind in Christus, in Gott
verborgen : «Euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott. » (Kol. 3, 3.)
Dieses Leben ist in seinen Tiefen den Blicken der Umwelt
entzogen, aber es weiss sich von Gott erkannt, und das genügt. «Wie
der Vater mich kennt, so kenne ich den Vater.» (Joh. 10, 15.)
Der Geist bezeugt sich immerfort in der geheiligten Seele.

Und schliesslich : Alle Seelen, die durch die Würde der
Gotteskindschaft geadelt sind, vereinigen sich zu der Gemeinschaft der
Heiligen, um den mystischen Leib Christi aufzubauen. Eine jede
von ihnen stellt die ganze Menschheit dar, jede ist ein «anderer
Christus». Und doch bildet die Vereinigung aller nur den Einen
und Einzigen Christus, den eingeborenen Sohn, indem alle Dinge
wieder durch den Heiligen Geist zum Vater zurückgeführt werden,
von wo sie ausgegangen sind und noch ausgehen! Denn alles
geht aus von dem Dreieinigen Gott, alles kehret zu ihm in der
Fülle der Zeit zurück. So ist es auch dem Apostel Paulus geoffen-



— 32 —

bart worden: «Er hat uns ja das Geheimnis seines Willens
kundgetan. Dahin ging nämlich sein Ratschluss, dessen Ausführung
er sich vorgenommen hatte, sobald die Zeiten zum Vollmass der

von ihm geordneten Entwicklung gelangt wären: er wollte in
Christus als dem Haupte alles einheitlich zusammenfassen, was
im Himmel und was auf der Erde ist. In ihm sind wir nun auch
des verheissenen Heilsbesitzes teilhaftig geworden, nachdem wir
dazu vorherbestimmt waren nach dem Vorsatz dessen, der alles
nach seinem freien Willensentschluss vollbringt. In ihm seid auch

ihr, nachdem ihr das Wort der Wahrheit, die Heilsbotschaft von
eurer Rettung, vernommen habt und zum Glauben an ihn
gekommen seid, mit dem verheissenen Heiligen Geist versiegelt worden,

der das Angeld unseres Erbes ist und uns die Erlösung der
Eigentumsgemeinde verbürgt, zum Lobpreis seiner Herrlichkeit.»
(Eph. 1, 9—14.)

Wir haben von der göttlichen Dreieinigkeit, ihren innern und
äussern Lebensvorgängen gesprochen. Was immer wir darüber
gesagt haben und was immer gesagt werden mag, es ist alles nur
Gleichnis. Das tiefe Geheimnis wird uns jetzt nicht ganz enthüllt.
«Erst im Himmel», sagt der heilige Johannes vom Kreuz, «wird
die Seele ihren Gott so erkennen, wrie sie von ihm erkannt ist, und
ihn so lieben, wie sie von ihm geliebt wird. Dann wird ihre Liebe
in Wahrheit die Liebe Gottes sein. Die Seele wird ihren Gott
mit der Liebeskraft Gottes selbst Heben... dort wird es nur eine
einzige Liebe geben: die Liebe Gottes. Solange die Seele noch
nicht dort angelangt ist, wird sie nicht gesättigt sein.»

Der Sohn Gottes hat uns diese wunderbare Gnade erworben,
indem er uns zu Gottes Kindern machte. Er hat ausdrücklich
solche Bitte an seinen Vater gerichtet: «Vater, ich will, dass, wo
ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast, damit sie
meine Herrlichkeit sehen, die du mir gegeben hast, denn du hast
mich schon vor Grundlegung der Welt geliebt. Ich habe ihnen
deinen Namen kundgetan und werde ihn auch ferner kundtun,
damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei und ich
in ihnen.» (Joh. 17, 24—26.)

Aber diese Einheit soll noch weiter gehen: «Ich bitte aber
nicht nur für diese, sondern auch für die, welche durch ihr Wort
zum Glauben an mich kommen werden: gib, dass sie alle eins
seien; wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so lass auch



— 33 —

sie in uns eins ein, damit die Welt glauben lerne, dass du mich
gesandt hast. Und ich habe die Herrlichkeit, die du mir gegeben
hast, ihnen gegeben: sie sollen eins sein, wie wir eins sind; ich in
ihnen und du in mir, auf dass sie voll ausgestaltet werden zu einer
Einheit, damit die Welt erkenne, dass du mich gesandt und sie

geliebt hast, wie du mich geliebt hast.» (Joh. 17, 20—24.)
Von solcher Erkenntnis aber schaut unser Blick aus nach

der letzten und grössten Verheissung des Herrn, seiner Wiederkunft,

wie der Seher auf Patmos spricht:

Und der Geist und die Braut sprechen:
Komm!

Und wer es hört, der sage :

Komm!
Und wen da dürstet, der möge kommen.
Wer Verlangen trägt, soll Wasser des Lebens umsonst empfangen.
Und es spricht der, welcher dies bezeugt:
Ja, ich komme bald! Amen!
Ja, komm, Herr Jesus! (Offenbarung Joh. 22, 17—20.)

Die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und
die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit uns allen, Amen

Max Heinz

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1944.


	Von der Dreieinigkeit Gottes

