Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 34 (1944)

Heft: 1-2

Artikel: Von der Dreieinigkeit Gottes

Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der Dreieinigkeit Gottes.

Zur Einleitung.

Wenn wir es unternehmen, im folgenden die christliche Lehre
von der Trinitdt nidher zu betrachten, so sind wir uns der in
diesem Vorhaben liegenden Schwierigkeit wohl bewusst.

Diese Schwierigkeit liegt nicht nur im Stoff selbst. Sie ist
innerlich, das ist in uns selbst begriindet, in unserer meist falschen
Annahme, dass wir Glaubenstatsachen, Offenbarungstatsachen
Gottes nur insoweit annehmen wollen, als es unserer Vernunft ge-
lingt, diese rein verstandesmissig zu begreifen. Wir vergessen
dann nur zu leicht, dass ein begriffener, verstandener Gott eben
kein Gott mehr wire, mit andern Worten, dass wir uns selbst zum
Letzten und Hochsten machen und unserer Vernunft jene Stellung
zuweisen, in der Gott selbst der Gefangene unseres Verstehens ist.

Aber gerade die Lehre von der Trinitdt zwingt uns, unsere
Vernunft zuvor gefangen zu nehmen, sie dem Glauben zu unter-
stellen, jenem Glauben, der durch Wirkung und Begnadung des
Heiligen Geistes erst zustande kommen kann. Von solchem ver-
trauensvollen Glauben her ergibt sich dann die Moglichkeit, nun
auch vernunftméssig und damit erfahrungsgeméss in das Ge-
heimnis der Dreieinigkeit vorzudringen.

Diese Art des Vorgehens weist neben andern auch der rus-
sische Denker Florenskij, wenn er seine Abhandlung iiber die
Trinitdt u. a. mit den Gedanken einleitet: «Der Ausgangspunkt
ist ein volliges Vertrauen und ein volliger Sieg des Willens iiber
den Hang zur Fleischlichkeit (gemeint ist der Hang des nur empi-
rischen Verstehens), iiber die Schwankungen, die uns von der
Erhebung zuriickhalten, von der Fesselung des Verstandes im
Gehorsam gegen den Glauben... Credo, quia absurdum. Ich
glaube trotz der Klagen des Verstandes, ich glaube eben des-
halb, weil ich in der Feindseligkeit des Verstandes gegen den
Glauben das Pfand von etwas Neuem, Unerhortem und Hoéherem
erblicke. .. Nachdem ich mich so auf die neue Stufe erhoben und
mich der Unmoglichkeit, auf die verstandesméssige Ebene hinab-
zugleiten, versichert habe, spreche ich zu mir: ,Jetzt glaube ich
und hoffe das zu begreifen, woran ich glaube. Jetzt werde ich
das Unendliche und Ewige nicht in ein Endliches und Zeitliches

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1944, |



—_ 9

verwandeln, die hohere Einheit wird bei mir nicht in unvereinbare
Momente zerfallen. Jetzt sehe ich, dass mein Glaube ein Quell
hoheren Begreifens ist und dass in ihm der Verstand seine Tiefe
erhilt. Zuerst schien es mir, dass ich etwas wiisste ; nach dem
Umschwung begann ich zu glauben. Jetzt aber weiss ich, weil
ich glaube.¢ (Ostliches Christentum, Dokumente II, herausgegeben
von Bubnoff und Ehrenberg, 1925, S. 40/41.)

So wollen auch wir vorgehen. Es ist demnach ohne weiteres
gegeben, dass wir die Lehre von der Trinitdt zuvor in der Gestalt
betrachten, in welcher sie uns nach der Heiligen Schrift geoffen-
bart worden ist, um hernach ihre weiteren Auswirkungen in dem
Denken und Erleben der Glaubenden zu verfolgen.

I. Die biblische Begrimdung der gottlichen Trinatit.

Schon frithe ahnte der Mensch eine Kraft in der Gesetzméssig-
keit der Zahlen. Diese Ahnungen entwickelten sich dann zu dem
Begriff der heiligen Zahlen, unter denen die Drei eine besondere
Stellung einnimmt. Sie erinnert an die dem Raum innewohnende
Dreiteilung des Himmels, der Erde und der Unterwelt und hilft
uns, die Zeit zu begreifen in den drei Zeiten der Vergangenheit,
der Gegenwart und der Zukunft. Die Dreizahl ist {iberall in der
Welt zu finden, von den iéltesten Zeiten bis in die Gegenwart.
In Mérchen und Sagen hat der Vater drei Sohne, der Damon drei
Kopfe, der Riese drei Augen, der Schlafende drei Traume und
drei Abenteuer muss der Held bestehen.

Schon dem primitiven Menschen war die Zahl Drei der In-
begriff der Totalitit. Wollte er dem Eindruck des Voélligen, in sich
Abgeschlossenen Ausdruck verleihen, so bezeichnete er dies merk-
wiirdigerweise nicht mit der Zahl eins, sondern mit drei und er-
kannte darin sowohl die Vielheit, das Unermessliche und Un-
begrenzte wie auch Einheit und Geschlossenheit. So priesen
schliesslich die Pythagorder das Dreieck — die erste in sich ge-
schlossene Form als die vollkommenste Figur.

Auch in der ausserchristlichen Gottesoffenbarung und Er-
kenntnis, wo immer diese zu einer beachtenswerten Hoéhe und
Tiefe des Erkennens vorgedrungen war, begegnen wir einer be-
stimmten Vorahnung des Geheimnisses der heiligen Dreieinigkeit,
oder es spielt der Begriff Drei zum mindesten eine gewisse Rolle.

Einzelne Gottergestalten werden z. B. zu Familiendreiheiten
zusammengefiigt. In Agypten tritt uns die Dreiheit Osiris, Isis



w8 s

und Horus entgegen. Im Hinduismus ist die Dreieinigkeit nicht
nur eine #dusserliche, verwandtschaftliche Gruppierung der Gott-
heiten, es eignet ihr vielmehr eine mystische, innere Einheit.
Brahma, Rudra und Vischnu erscheinen im Mahabharata als
Schopfer, Erhalter und Vernichter. So interessant indessen fir
uns diese und viele andere Feststellungen iiber die Bedeutung der
Dreiheit in ausserchristlichen Religionen sein mdgen, es ist kaum
anzunehmen, dass zum Beispiel der Hinduismus irgendwelchen
Einfluss auf die Gestaltung der christlichen Trinitéitslehre gehabt
hitte. Es fehlt diesen KErscheinungen fast vollig der Einblick,
dass in der Dreiheit auch die Einheit innerster Art beschlossen
ist. Die Dreiheit der betreffenden Gottheit wird mehr als ein
nahverwandtschaftliches Neben- und Fiireinander erkannt, zu
welchem Bilde wohl das Verhéltnis von Vater-Mutter und Sohn
gleichsam Figur gestanden haben diirfte.

Wesentlich niher kommt dem Geheimnis der gottlichen Drei-
einigkeit das Denken, Erkennen und Erleben des Frommen, wie wir
es im Alten Testament festgehalten wissen. Das alte Testament
scheidet die Volker in drei Gruppen: Sem, Ham und Japhet, die
Sohne Noahs. Dreimal wird die Gottheit angerufen bei Gebeten,
Beschworungen und bei Eiden. Im 1. Buch Mose (48, 15) ver-
mittelt der sterbende Jakob Josephs Kindern seinen Segen mit
dem Anruf: «Der Gott, vor dessen Angesicht meine Viter Abra-
ham und Isaak gewandelt sind, der Gott, der mein Hirt gewesen
ist, seitdem ich lebe, bis auf diesen Tag, der Engel, der mich aus
allem Ungliick errettet hat, der segne diese Knaben...» In
Josua 22, 22 antworten die Stimme Ruben, Gad und halb Manasse
den Héuptern der Tausendschaften Israels folgendermassen: Der
Starke, Gott der Herr, ja der Starke, der weiss es und
Israels soll es auch wissen...» Und als Jesaja im Todesjahr des
Konigs Ussia den Herrn auf einem hohen und erhabenen Thron
sitzen sah, wihrend seine Sdume das ganze Heiligtum fiillten, da
schaute er die Seraphe iiber ihm; jeder von ihnen hatte sechs
Fliigel: mit zweien bedeckte er sein Antlitz, mit zweien bedeckte
er seine Fiisse, mit zweien schwebte er; und der eine rief dem
andern unablissig die Worte zu: «Heilig, heilig, heilig ist der
Herr der Heerscharen; die ganze Erde ist seiner Herrlichkeit voll!»
Seither ertont dies Trishagion, das Dreimalheilig, in allen Litur-
gien christlicher Gottesdienste. Dreiteilig ist aber auch der uns be-
kannte sogenannte aaronitische Segen im Alten Testament: «Der



= i =

Herr segne dich und behiite dich! — Der Herr lasse sein An-
gesicht iiber dir leuchten und sei dir gnéidig! — Der Herr erhebe
sein Angesicht auf dich und gebe dir Frieden!» (4. Mos. 6, 22-—26).

Ein neuer und tiefer Einblick in das Geheimnis der gottlichen
Dreieinigkeit wird uns indessen erst durch die Offenbarung des
Gottessohnes und die Mitteilung des Heiligen Geistes gegeben.
Denn selbst die tiefste und geistlichste Spekulation vermochte
in dieses Geheimnis nicht einzudringen, wenn nicht zuvor durch
das Selbstzeugnis Gottes der Vorhang weggezogen worden wire.
Daher betrachten wir kurz, was uns das N. T. selbst iiber dieses
Geheimnis mitzuteilen hat. |

Der Apostel Paulus, dem wie keinem andern der Mitapostel
das Geheimnis vom Leibe Christi anvertraut worden ist, eroffnet
uns in der Schrift auch den Blick in das Wesen der gottlichen
Dreieinigkeit. Am hellsten und klarsten geschieht dies wohl im
1. Brief an die Korinther, Kapitel 12, Vers 4—6, da er sagt: «Es
gibt nun zwar verschiedene Gnadengaben, aber nur Einen Geist ;
und es gibt verschiedene Dienstleistungen, doch nur Einen
Herrn ; und es gibt verschiedene Kraftwirkungen, aber nur Einen
Gott, der alles in allen wirkt.» Der uns bekannte und von uns
oft gebrauchte Gruss am Schluss des zweiten Sendschreibens an
die Gemeinde zu Korinth bewegt sich auf derselben trinitarischen
Linie und weist uns andeutungsweise bereits hin auf die 6kono-
mische, d. i. die zeitgeschichtliche und heilsgeschichtliche Wirk-
samkeit der Dreipersonen, indem der Apostel dort wiinscht: «Die
Gnade des Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes und
die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!»
Auch in der Apostelgeschichte tritt uns die Dreieinigkeit Gottes
im Vater, im Sohn und im Heiligen Geist entgegen, da der Apostel
Petrus (2, 33) zur versammelten Menge spricht: «Nachdem er
(d. i. Christus) nun durch die Hand Gottes erhoht worden ist
und den Heiligen Geist von seinem Vater empfangen hat, hat
er jetzt diesen Geist, wie ihr selbst seht und hort, hier ausge-
gossen.» Diese Dreiheit bezeugt sich uns tbrigens schon am An-
fang der offentlichen Wirksamkeit des Herrn: «als Jesus getauft
und aus dem Wasser gestiegen war, siehe, da tat sich ihm der
Himmel auf, und er sah den Geist Gottes wie eine Taube herab-
schweben und auf sich kommen. Und siehe, eine Stimme vom
Himmel her rief: «Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein
Wohlgefallen habe!» (Matth. 3, 16/17). Und war es nicht die



— 5 —

heilige Dreieinigkeit, die in geschlossener KEinheit miteinander
wirkte, als es galt, die gefallene und zerstorte Schopfung durch
die Geburt des Weltenheilandes zu ihrem Ursprung zuriickzu-
fiihren ? Der Engel Gabriel gab damals der erstaunt fragenden
Maria zur Antwort: Heiliger Geist wird auf dich kommen,
und die Kraft des Hochsten dich tberschatten; darum wird
auch das Heilige, das von dir geboren wird, Gottes Sohn ge-
nannt werden.»

Am reichsten aber fliesst die neutestamentliche Quelle iiber
- das Geheimnis der gottlichen Trinitdt bei Johannes, dem Evan-
gelisten. Hat Christus uns zuerst in seiner Botschaft den Vater
geoffenbart, so zeigt er uns nach den Worten des Evangelisten
Johannes nicht nur das intime Verhéiltnis, das er, der Sohn, mit
dem Vater hat — sondern iiber dieses hinaus lidsst er schliesslich
gegen Ende seines Erdenlebens seine Jiinger auch hineinblicken
in das weitere und tiefste Leben, das sich zwischen dem Vater,
dem Sohn und dem Heiligen Geist fortwidhrend vollzieht.
«Ich will den Vater bitten, und er wird euch einen andern Beistand
geben, dass er bis in Ewigkeit bei euch bleibe: den Geist der
Wahrheit.» (Joh. 14, 16/17.) Und wiederum: «Dies habe ich
zu euch gesagt, wihrend ich bei euch weilte. Der Beistand aber,
der Heilige Geist, den der Vater in meinem Namen
senden wird, der wird euch tiber alles Weitere belehren und euch
an alles das erinnern, was ich euch gesagt habe» (14, 25/26). Wie
konnte der Sohn so souveridn reden und iiber das, was des Vaters
ist, so vollig verfligen, wenn eben nicht aus der Dreieinigkeit der
Gottheit heraus, in der wohl die drei Personen fiir sich gesondert
sind, fir sich handeln und dasselbe doch nie anders tun als in einem
volligen Mitbeteiligtsein aller untereinander. Es gibt schlechthin
nichts, was der Vater tut, an welchem Sohn und Geist nicht be-
teiligt wiiren; es ist nichts, was der Sohn offenbart, zu dem nicht
Vater und Geist das bejahende Zeugnis giben; und es wirkt der
Geist nichts, was nicht vom Vater durch den Sohn ausginge.
Darum kann auch der Evangelist sagen: « Wenn aber jener ge-
kommen ist, der Geist der Wahrheit, der wird euch in die ganze
Wahrheit einfiihren; denn er wird nicht von sich aus reden, son-
dern alles, was er hort, das wird er reden... Er wird mich ver-
herrlichen, denn von meinem Eigentum wird er es nehmen und
euch verkiindigen. Alles, was der Vater hat, gehért mir; darum
habe ich gesagt, dass er es von meinem Eigentum nimmt und es



i 0. ==

euch verkiindigen wird.» (Joh. 16, 13—15.) Diese Erkenntnis
findet schliesslich den kirchlichen Ausdruck in dem uns bekannten
Taufbefehl Christi: « Gehet hin und macht alle Voélker zu meinen
Jiingern, indem ihr sie auf den ,Namen des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes® tauft, und lehret sie alles
halten, was ich euch geboten habe!» (Matth. 28, 19.) s ist daher
sehr sinngeméss, wenn die christliche Kirche dort, wo sie noch
gewillt ist, an der ganzen geoffenbarten Gotteswahrheit fest-
zubleiben, alle ihre Handlungen, ihre Gottesdienste, ihr Gebets-
leben, ihren Vollzug der Sakramente, Sakramentalien und Bene-
diktionen, Tageslauf von Anfang bis Ende beginnt und schliesst
mit dem #ltesten und eigentlich inhaltsreichsten Bekenntnis: Im
Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes! Es
tritt uns da auf einmal die Wahrheit entgegen, dass wir es in dem
Dogma der heiligen Trinitdt mit dem Urdogma der Kirche zu tun
haben, Urdogma nicht nur hinsichtlich seiner zeitlichen Bestim-
mung, Urdogma auch hinsichtlich der Tiefe seines Inhaltes und
der Weite seiner Bedeutung.

1.

Im folgenden wollen wir nun versuchen, in das Innere dieses
Mysteriums einzudringen. Wir betrachten zuvor den

Grundzug des Dogmas.

Gott ist das absolute Sein. Das heisst: Hr ist das einzige
Wesen, das in sich selbst ist, das in sich selbst das Leben hat.
Nur in ihm ist das, was wir unter Sein verstehen, volle Wirklich-
keit. In dieser Eigenschaft, die zugleich das Tiefste iiber ihn
sagt, hat er sich also dem Moses kundgemacht: «Ich bin der
Seiende» oder, wie Luther und nach ihm andere iibersetzt haben:
«Ich bin Jehova, d. h. ich bin, der ich bin!» Niemand ausser ihm
kann so von sich sprechen. Soweit wir von uns als Individuen
reden, soweit wir uns selbst als Personlichkeit verstehen, miissen
wir ung immer wieder daran erinnern, dass wir solches nur sind
in der Beziehung Gottes zu uns und auch dort nur in einer sehr
gradweisen Entsprechung, durchaus schattenhaft, und zwar so
lange, bis offenbar werden wird, was wir in einem neuen und
ewigen Leben wirklich sein werden!

Weil Gott dieses Sein, die einzige wirkliche Existenz, d. h.
das Aus- und Insichsein bedeutet, darum ist er mit Notwendigkeit
auch Einer. Er ist die absolute Einheit und letzte Einfachheit.



In ihm gibt es keine Geteiltheit, nichts, was er nicht selbst wére.
In ihm ist auch infolgedessen keine Verénderung. «Hore, Israel,
der Herr, Dein Gott, ist Einer!» (5. Mos. 6, 4.)

Es ist der unbedingte Fortschritt der wahren Gotteserkenntnis,
dass sich Gott, der Ewige, in Israel als der Einige Gott zu erkennen
gegeben hat. Es war das eigentliche Glaubenserbe, das uns in
der schicksalsvollen Geschichte dieses Volkes bis auf die Offenbar-
werdung des Gottessohnes erhalten werden musste, die Erkenntnis
vom Kinen und ungeteilten Gott. Die geistige Vorschule,
der notwendige Grund fiir die spétere Kundgebung Gottes als des
Dreieinigen, liegt in seiner anfinglichen Selbstbezeugung als dem
Einen Gott in der Geschichte Israels. Darum mussten die geist-
lichen Fithrer dieses Volkes durch alle Gefahren hindurch diese
Erkenntnis hochhalten, darum war die innere und &ussere Ge-
schichte dieses Volkes mit der Reinerhaltung dieser Wahrheit aufs
volligste verbunden. Nur auf dieser urspriinglichen Offenbarung
konnte die weitere der gottlichen Trinitdt aufgebaut werden, da
ohne dieses unerschiitterliche Bekenntnis die Lehre vom drei-
einigen Gott mit innerer Notwendigkeit wieder zum Polytheismus
héitte zurtickfithren miissen.

Und doch ist nun dieser eine Gott dreipersonlich. Er
ist Vater-Gott und zeugt als solcher in der Einheit der Natur und
ohne Teilung oder Anderung seines Wesens den wesensgleichen
Sohn. Und vom Vater und vom Sohn geht in gleicher Weise der
heilige Geist hervor. Der Vater ist ganz Gott, der Sohn ist ganz
Gott und der Heilige Geist ist ganz Gott und diese drei Personen
sind ein und derselbe einzige und einfache, ungeteilte Gott.

Diese Dreipersonheit Gottes fiigt dem Wesen Gottes nichts
Neues hinzu, noch ist sie zu verstehen als eine Veréinderung Gottes.
Aber sie ist ein unlosliches, in Gott selbst ruhendes Merkmal des
Einen Gottes, aus welchem uns erst die volle Wirksamkeit Gottes
verstindlich gemacht werden kann. Alles, was von Gott her auf
Erden, d. i. in unserer Zeit, geschieht, hat seine Beziehung zu
diesem Geheimnis der Dreipersonlichkeit Gottes. Fiir uns ist
alles Geschehen Gottes zeitlich nacheinander, wir konnen Gott
den Einen nur voll verstehen in der uns zuvor wie eine Geteiltheit
vorkommenden Dreipersonlichkeit, die scheinbar fiir sich handeln
wie sie auch zeitlich nacheinander uns geoffenbart worden sind —
aber so erkennen wir, weil unser Erkennen noch gebunden ist
an Zeit und Raum. Wir miissen es uns ganz klar machen, dass



— 8 —

das «Drei-Personen-Sein» in Gott in Wirklichkeit das gleiche ist
wie das «Gott-Sein». Einheit und Einfachheit bei Gott besagt —
so unfasslich diese Gleichung fiir uns klingen mag — das nédmliche
wie Dreipersonlichkeit.

Die Einheit und Ewigkeit Gottes ist aber auch
stete Gegenwart. Ja, wir miissen sagen, dass der zeitliche Be-
griff der Gegenwart nur fir Gott gilt, nur von ihm, kraft seiner
Einheit, beansprucht werden kann. Wir Menschen kennen jetzt
den Begriff der Gegenwart noch nicht eigentlich. Oder was ist
uns denn wirklich gegenwirtig? Der Gedanke, den ich in einem
Augenblick denke, gehort schon lingst der Vergangenheit an, bis
er mir bewusst geworden ist. Wir kennen nur Vergangenheit und
Zukunft. Das erst recht beruhigende und befriedende Bewusst-
sein des Gegenwirtigen, des Zeitlosen und Unverinderlichen,
kann nur einem Wesen zugesprochen werden, das in sich selbst
alles Leben hat. Darum ist Gott, weil er allein der Gegenwértige
ist, auch der ewig Schaffende und zugleich der ewig Ruhende.
In ihm allein ist Tétigsein und Ruhen ein und dasselbe. Wie sehr
verlangt uns nach dem Teilhaftigwerden dieser Gottesart inmitten
der Bewegtheit zwischen Vergangenheit und Zukunft! Weil fiir
Gott alles immer nur Gegenwart ist, so zeugt er fortwidhrend den
Sohn, und fortwéahrend geht von ihm und dem Sohne aus der Heilige
Geist. Der Kirchenvater Augustinus vergleicht den Sohn in
einem Bilde mit der vom Sonnenlicht durchfluteten Luft, die be-
standig lichtvoll nach Art einer ununterbrochenen Empfingnis,
wobei Gott selbst der Zeugende und Empfangende und Gebirende
ist, das ganze Sonnenlicht aufnimmt.

So geschah die gottliche Zeugung nicht ein fiir allemal am
Anfang der Zeiten, sondern sie ist die ewige gottliche Tat, der
standige Akt Gottes ohne Anfang — ohne Ende. Sie wird nie auf-
horen, sonst wire Gott nicht mehr Gott. Diese fortwihrende
Zeugungstat ist vom Wesen Gottes gar nicht zu trennen; denn er
erschopft sich gleichsam fortwihrend in ihr und ist nur Gott,
weil er der ewig Zeugende ist.

Wenn es unserem natiirlichen Erkennen schwer fallen mag,
die Gleichung der Dreipersonlichkeit zum KEinigen Gott voll und
ganz zu ziehen, so diirfen wir eben nicht vergessen, dass die Be-
ziehungen der Dreipersonen zueinander keine zufiilligen, sondern
wesenhafte sind. Anders ist es bei uns Menschen. Das Vatersein
und das Sohnsein beim Menschen machen nicht deren tiefstes und



— G —

wirklichstes Wesen aus. Wir sind ganz Mensch, auch ohne diese
Beziehung des Vaters zum Sohne und umgekehrt. Beim Menschen
ist der Vater in vieler Hinsicht unabhingig vom Sohn und der
Sohn unabhiingig vom Vater. Ganz anders ist es bei Gott. In der
heiligen Dreieinigkeit ist die Vaterschaft Gottes das ganze Sein
des Vaters. Die Sohnschaft des Sohnes ist dessen ganzes Sein,
das Geistsein des Heiligen Geistes ganzes und ungeteiltes Wesen.
Nach allem, was der Vater ist, ist er hingeordnet auf seinen Sohn,
gehort er dem Sohn; und nach allem, was der Sohn ist, ist er hin-
gerichtet auf den Vater, gehort er dem Vater. Wir achten diese
engsten Beziehungen zwischen Vater und Sohn wohl am tiefsten
im Johannesevangelium (Kap. 16—17), da der Sohn von seiner
Einheit und Zugewandtheit zum Vater in immer neuen Bildern
und Wendungen spricht. Von diesem erst empfingt die Einheit
der Christen untereinander ihren Sinn. Und so ist es beim Heiligen
Geist, er ist nie ohne die Beziehung zum Vater und zum Sohne,
von denen er gleichermassen ausgeht und gehort zum Zeugnis
der Drei. Wenn wir diese Beziehungen zwischen den drei gott-
lichen Personen auch nur einigermassen verstehen und erfassen,
dann vermogen wir innerlich zu begreifen die vollkommene Har-
monie zwischen dem Dogma: Gott ist nur Einer — und in Gott
sind drei Personen. Gregor von Nazianz sagt einmal: «Jede der
drei gottlichen Personen ist ebensosehr auf die andere wie auf
sich selbst hingeordnet. Darin liegt der Grund, weshalb sie zu-
sammen eine Kinheit bilden, die allerdings unsere endliche Fassungs-
kraft unendlich tibersteigt.» In diesem ewigen Fiirsich- und ebenso-
sehr Fiir- und Mit- und Ineinandersein der Dreipersonen erfiillt
sich zugleich das ewige Mass der gottlichen Liebe, die allein gottlich
genannt werden kann, weil sie bei aller Getrenntheit der einzelnen
Personen sich nur im endlosen Austausch, in der nicht endenden
Umarmung untereinander erfiillt. Ich-Liebe und Du-Liebe erfiillt
sich in dem gottlichen Wir der Dreipersonen des Einen Gottes
(Problem der Gemeinschaft).

In diesen Zusammenhang gehoért noch eines. Wir haben es eben
kurz angetont. Die gottlichen Personen sind nimlich real
voneinander verschieden. Nur so kénnen sie ja untereinander,
gegenseitig, jene Erkenntnis- und Liebesbeziehungen unterhalten,
wie sie ja nur vollen, in sich selbst seienden Persénlichkeiten zu-
kommen. Der Vater ist nicht der Sohn und umgekehrt. Ebenso
verschieden ist der Heilige Geist vom Vater und vom Sohne.



II1. Einige Vergleiche vom Erkennen und Laeben anhand der Lehre
von der Trinitil.

Im Schopfungsbericht spricht Gott von der Erschaffung des
Menschen das Wort: «Lasset uns den Menschen machen nach
unserem Bild und Gleichnis.» Diese Mehrzahl «Lasset uns machen»
darf auch auf die gemeinsamen Taten der Dreipersonen angewendet
werden. Dies nicht nur, weil nach dem bisher Gesagten nie eine
der drei Personen Gottes ohne jegliches Wissen und Mittun der
andern zwel Personen handelt und wirkt, sondern weil hier beim
letzten und grossten Schopfungswerk es erst recht nicht zu denken
ist, dass es geschehen sei ohne die volle Anteilnahme der heiligen
Trinitdt. Nennt der Apostel Paulus unsern Herrn Christus den
«zweiten Adam», so wird gerade daran erkennbar, welch grosse
Bedeutung und welch wichtige Aufgabe der erste Adam zu erfiillen
gehabt hitte und dass in der Erschaffung des Menschen die Drei-
personen der Gottheit in gleichem Masse beteiligt gewesen sind.
Als Ebenbilder Gottes tragen wir auch in unserm Geist eine Art
Abglanz und Nachbild der gottlichen Zeugung. Bereits die Viter
und Kirchenlehrer haben diese Gedanken mit besonderer Sorgfalt
gepflegt. IThre Lehren machen uns einigermassen begreiflich, was
die Hervorginge im Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit sind.
Freilich steht auch dieses unser Begreifen nur in einer ahnungs-
vollen Nidhe gegeniiber der vollen Wirklichkeit der Bedeutung
dieser Vorginge. Aber immer wieder sind es einzelne Menschen
gewesen, die durch Anregung des Heiligen Geistes diesen Gegen-
stand zum besonderen Anlass ihres Gebetes gemacht haben und
ein klein wenig in das Mysterium selbst haben eindringen diirfen.
(So sind mir selbst vor bald zwanzig Jahren die Gedanken eines
frommen Insassen einer Karthause zum Ausgangspunkt dieser
Darstellung geworden, immer wieder neu bewegt durch die Kin-
blicke russischer Denker, vor allem eines Chomjakow, Solowjow,
Florenskij, Bulgakow, Berdjajew. Nichtunerwihnt darf bleiben
der 1940 im Verlag Jakob Hegner, Leipzig, erschienene Predigt-
band Kardinal Newmans: «Das Mysterium der Dreieinigkeit
Gottes und der Menschwerdung Gottes.»)

Ein geistiges Wesen besitzt zwei Lebenstitigkeiten: Erkennen
und Wollen. Gott, als das einzige Sein, trigt diese beiden Merkmale
seines Wesens in einzigartiger Weise.

Der erste Geistesakt Gottes ist also das Erkennen.
Weil er das wirkliche Sein ist, so ist Gott auch der einzige, der



sich derart erkennt, dass in diesem Erkennen seine tiefste Wesens-
art zum Ausdruck gelangt. Durch das Erkennen bringt er von
sich selbst die reinste Wesensidee hervor. Er ist sozusagen der
«Hervorgang» des inneren Wortes. In diesem gottlichen Wort
gibt Gott gewissermassen eine Wesensbestimmung seiner selbst.
Mit andern Worten ausgedriickt: Das «Wort» ist der addquate
Ausdruck des Vaters. Erst von dieser Auffassung her vermogen
wir die ganze Tiefe des sogenannten Prologs zum Johannes-
evangelium zu verstehen. «Im Anfang war das Wort (logos), und
das Wort war bei Gott — und Gott war das Wort. Dieses war
im Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe geworden,
und ohne dieses ward auch nicht eines, das geworden ist. In ihm
war Leben, und das Leben war das Licht der Menschen — und
das Wort ward Fleisch und nahm seine Wohnung unter uns, und
wir haben seine Herrlichkeit geschaut, eine Herrlichkeit, wie sie
dem einzigen Sohne vom Vater verliehen wird: voller Gnade
und Wahrheit.» Dieser Logos wird von den Vitern hier und dort
auch die Urvernunft genannt, nach der alles geschaffen worden ist.
Wir begegnen auch folgenden Ausdriicken: fleckenloser Spiegel,
Gleichbild des unsichtbaren Gottes, Abglanz seiner Herrlichkeit,
Licht, Gestalt seines Wesens.

Aus der Tatsache aber, dass Gott das einzige Wesen ist, das
sich selbst voll und ganz erkennt, das vor sich selbst ohne jeglichen
Schatten der Verdnderung ist, ergibt sich fiir uns die Folge, dass
das, war wir «Selbsterkenntnis» nennen, nur dort moglich ist, wo
unser Leben in Gottes Leben eingegangen ist. Nur wenn wir in
seinem beispielslosen Lichte stehen, vermogen wir einigermassen
die Tiefen unseres Wesens zu schauen und zu verstehen, wer
und was wir sind. Keine Methoden der psychanalytischen For-
schung vermogen uns solche Selbsterkenntnis zu geben, wie es das
Stehen im Lichte Gottes vermag. Da wir selbst nicht Licht sind,
vermogen wir aus uns selbst uns nicht zu erkennen; da unsere Ver-
nunft nur mehr wie ein Schatten der Urvernunft ist, kénnen wir
in uns selbst nicht so eindringen, dass wir uns im Wesen, aus uns
selbst, erkennten.

Die Geistesfrucht des gottlichen Erkennens heisst auch «ge-
zeugte Erkenntnis» (notita genita, deus intellectus). Sofern nun
dieser wesenhafte Ausdruck, dieses — man mochte sagen —
Wiederholen Gottes, dieses vollkommene Abbild vom Urbild « Gott»

. sofern dieses aus der Einheit und Einfachheit derselben Natur



— 12 —

hervorgeht, trigt Gott, das Urbild im vollsten Sinn, den Namen:
Vater. Vor aller geschaffenen Vaterschaft leuchtet ihr Urbild in
Gott selbst auf. Von dieser gottlichen Urvaterschaft erhiilt alles
Vatersein im Himmel und auf Erden seinen Ursprung, Wiirde und
Namen (Eph. 3, 15). Erst so konnen wir verstehen, warum Jesus
nach Matth. 23, 9, den Jiingern gegeniiber spricht: « Und niemand
auf Erden sollt ihr euren Vater nennen; denn einer ist euer Vater,
der im Himmel.» Wohl nennt er selbst diejenigen Briider, Schwestern
und Miitter, welche seinen Willen tun — Vater ist aber dem Sohne
nur der Eine, der im Himmel ist.

Ist das «Wort» das Ebenbild des Gottes, « Hervorgang» aus
sich selbst, so ist es wirklich auch der Sohn Gottes. Dieser ist
wesensgleich mit dem Vater, gleich ewig, von gleicher Allmacht
und Unendlichkeit. Von allen Arten des Hervorbringens eines
neuen Wesens ist die Zeugung die vollkommenste. Der Zeugende
teilt sein eigenes Wesen dem Gezeugten mit und ergiesst in ihn
eigenes Leben. Da nun Gott keine Vollkommenheit mangeln kann,
muss sich die Zeugung auch in der Gottheit finden.

Unendlich mehr ist die Zeugung als jegliche KErschaffung.
In der Erschaffung teilt sich der Schaffende dem Geschopf nicht
selbst mit, wohl aber bei der Zeugung. Da geht der Vater mit
seinem ganzen Sein und Wesen zeugend in den Sohn ein. Darum
darf der Sohn sagen: «Ich und der Vater sind eins» (Joh. 10, 30) —
«der Vater ist in mir und ich im Vater» (Joh. 10, 38) — «Wer an
mich glaubt, der glaubt nicht an mich, sondern an den, der mich
gesandt hat; und wer mich sieht, der sieht den, der mich gesandt
hat» (Joh. 12, 45). Und nur aus dieser innersten Gleichheit mit
dem Vater darf der Sohn von sich selbst bekennen: «Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand kommt zum Vater
als durch mich. Wenn ihr mich erkannt héttet, wiirdet ihr auch
meinen Vater kennen; von jetzt an kennt ihr ihn und habt ihn ge-
sehen. — Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen. Wie
kannst du sagen: Zeige uns den Vater? Glaubst du denn nicht,
dass ich im Vater bin und der Vater in mir ist ? Die Worte, die
ich zu euch rede, die rede ich nicht von mir selbst, sondern der
Vater selbst, der in mir wohnt, tut die Werke. Glaubt mir, dass
ich im Vater bin und der Vater in mir ist; wo nicht, so glaubt doch
um der Werke selbst willen.» (Joh. 14, 6—11, vgl. auch Joh. 8, 12 ff.)

Diese und manche andere Stellen des Johannesevangeliums
deuten auf das Geheimnis der heiligen Trinitét hin.



e 05 o=

Vater und Sohn begegnen sich ewiglich in wesenhafter Selig-
keit und schenken sich in gegenseitiger Einheit ihr intimstes
Leben: «Kein Mensch hat jemals Gott gesehen; der eingeborene
Sohn, der in des Vaters Schoss ist, der hat uns Kunde von ihm
gebracht.» (Joh. 1, 18.) Aus diesem heiligen Sichschenken ent-
springt eine geistige Flamme, die Glut unendlicher Liebe: Der
Heilige Geist. Dags ist die dritte Person der Trinitdt. Liebe
ist ihr eigenstes Wesen, denn sie ist jene Gemeinschaftsbeziehung,
die zwischen Vater und Sohn ausgetauscht wird. Darum bekennt
Christus: «Wie mich der Vater geliebt hat, habe auch ich euch
geliebt. Bleibet in meiner Liebe! Wenn ihr meine Gebote haltet,
werdet ihr in meiner Liebe bleiben, wie ich die Gebote meines
Vaters gehalten habe und in seiner Liebe bleibe. Dies habe ich zu
euch geredet, damit meine Freude in euch sei und eure Freude voll-
kommen werde. Das ist mein Gebot, dass ihr einander lieben
sollt, wie ich euch geliebt habe. Grossere Liebe hat niemand als
die, dass einer sein Leben hingibt fiir seine Freunde. Ihr seid meine
Freunde, wenn ihr tut, was ich euch gebiete. Ich nenne euch nicht
mehr Knechte, denn der Knecht weiss nicht, was sein Herr tut;
euch aber habe ich Freunde genannt; denn alles, was ich von
meinem Vater gehort habe, das habe ich euch kundgetan. Nicht
ihr habt mich erwéhlt, sondern ich habe euch erwéihlt und euch
dazu bestimmt, dass ihr hingeht und Frucht tragt und dass eure
Frucht bleibt, damit euch der Vater gebe, um was ihr in meinem
Namen bittet. Das gebiete ich euch, dass ihr einander lieben
sollt.» (Joh. 15, 9—17.) Den Namen «Geist» trigt diese Person
in Angleichung an den lebendigen Odem, der uns belebt und den
Rhythmus unserer Affekte angibt. Er ist die «Gabe»; denn der
Liebe eignet die Absicht, zu geben, und ihre erste und vornehmste
Gabe ist sie selbst. Die Viter nennen den Heiligen Geist auch:
gottliches Feuer, geistlicher Balsam, lebendige Quelle, Frohlocken
und Umarmung von Vater und Sohn.

Von diesem innergéttlichen, geschlossenen Lebenskreislauf
haben wir auf Erden schwache Abbilder, sogenannte Entspre-
chungen.

Wir weisen hin auf den geschlossenen Kreislauf des Naturjahres,
den ewigen Fluss von Jahrzeit zu Jahrzeit. Wir erinnern an die Sta-
dien des menschlichen Lebens, an die Kreislaufsysteme seines Orga-
nismus. Uberall gewahren wir Abschattungen jenes urspriinglichen
Geschehens, das in dem dreieinigen Gott den Ausgangspunkt hat.



— 14 —

Daher gibt es ein Sicherkennen, vom Menschen aus geschaut,
nur in Gott, unserm ewigen Ursprung und ein Gott-Erkennen
nur durch Selbstoffenbarung Gottes im Vater, im Sohn und im
Heiligen Geist.

Der heilige Augustinus, der diesem innern Zusammenhang
nachgegangen ist, der ein halbes Leben lang Gott aus seinem
eigenen Geist erkennen wollte, sagt daher zum Kingang seiner
Bekenntnisse :

« Gross bist du, o Herr, und iiberaus lobwiirdig; gross ist deine
Stiarke und unermesslich deine Weisheit. Und es will dich loben
der Mensch, der selbst ein Teil deiner Schopfung ist, der Mensch,
der seine Sterblichkeit mit sich herumtrigt und in ihr das Zeugnis
seiner Siinde und das Zeugnis, dass ,du dem Stolzen widerstehst-.
Und dennoch will er dich loben, der Mensch, selbst ein Teil deiner
Schopfung.

Du treibst uns an, dass wir mit Freuden dich loben, denn
du hast uns fiir dich geschaffen, und unser Herz ist unruhig in dir.
Lass mich, o Herr, erkennen und verstehen, was friither ist, dich
anrufen oder dich loben, und was friher ist, dich erkennen oder
dich anrufen. Aber wer richtet den Ruf zu dir, wenn er dich nicht
kennt ? Liefe er doch Gefahr, in seiner Unkenntnis einen andern
anzurufen. Oder wirst du etwa angerufen, damit du erkannt
werdest ¢ <Wie aber werden sie anrufen, an wen sie nicht ge-
glaubt haben? Oder wie werden sie glauben ohne Prediger %
— , Loben werden den Herrn, die ihn suchen.® « Denn die Suchenden
werden ihn finden, und da sie ihn finden, ihn loben. Lass mich
dich suchen, o Herr, indem ich dich anrufe, und anrufen, indem
ich an dich glaube, denn die Predigt von dir ist zu mir gedrungen.
Dich, Herr, ruft an mein Glaube, den du mir gegeben, den du mir
eingeflosst hast durch die Menschwerdung deines Sohnes, durch
die Botschaft deines Predigers.»

IV. Vom innergottlichen Leben.

Die angefiihrten Vergleiche beleuchten etwas das Mysterium
der heiligen Dreieinigkeit. Jetzt kénnen wir wohl den Versuch
machen, etwas von der gliickseligen Lebensfiille der drei unerschaf-
fenen Personen, wenn auch nur andeutungsweise, zu erahnen.

Der Vater spricht sich ganz im Sohne aus und schaut sich in
ihm in endlosem Wohlgefallen. Er schenkt ihm seine ganze Wesen-
heit und findet sich so in seinem Sohne selbst wieder. Und der



— 15 —

Sohn schaut seinerseits im Vater den unerschopflich reichen Quell-
schatz jener Wahrheit, die er selbst darstellt: «Du bist mein viel-
geliebter Sohn, an dir habe ich mein Wohlgefallen,» (Mk. 1, 11.)
«Alles, was mein ist, ist dein, und all das Meine ist Dein.» (Joh. 17,
10.) Wenn der Heiland von dem Verhédltnis der Seinigen zu
ihm redet im Bilde des guten Hirten, im Bilde auch der Rebe
zum Weinstock, so redet er nur in Analogie das innigste und
vollig einige Verhéltnis aus, das zwischen ihm und dem Vater ist.
(Joh. 10, 11—14; 15, 1—16.)

Das Denken von Vater und Sohn ist dasselbe, eine, absolute.
Ein und dieselbe Wahrheit, ein und dieselbe Idee lebt in beiden;
einzig nur das Du und das Ich sind vertauscht. «Niemand ausser
dem Vater kennt den Sohn und niemand ausser dem Sohn kennt
den Vater.» (Matth. 11, 27.) Es ist hier ein ewiges und unwandel-
bares Geben und Nehmen unerschaffenen Lichtes; eine voli-
kommene Ubereinstimmung in Erkennen und Wiedererkennen,
auch im Willen. «Wie der Vater mich erkennt, so erkenne ich
auch den Vater» (Joh.10, 15) und «Ich bin nicht gekommen,
dass ich meinen Willen tue, sondern den Willen dessen, der mich
gesandt hat.» (Joh. 6, 38.)

Der Sohn empfingt ohne Unterlass des Vaters Leben. « Wahr-
lich, wahrlich, ich sage euch: Der Sohn kann von sich selbst nichts
tun, als was er den Vater tun sieht; denn was dieser tut, das tut
in gleicher Weise auch der Sohn. Denn der Vater hat den Sohn
lieb und ldsst ihn alles sehen, was er selbst tut; ja, er wird ihn
noch grossere Werke als diese sehen lassen, so dass ihr euch ver-
wundern werdet. — Wie der Vater Leben in sich trigt, so hat
er auch dem Sohne verliechen, Leben in sich zu tragen und hat
ithm die Macht gegeben, Gericht zu halten, weil er der Menschen-
sohn ist (Joh. 5, 19 u. ff.).

Wenn im Ozean zwei entgegengesetzte Stromungen zusammen-
stossen, dann tiirmt sich durch die Wucht ihres Aufeinanderprallens
eine gewaltige Wassergarbe auf, die wie ein einheitlicher Strom
gegen Himmel stiirmt. Mit einem solchen Vorgang hat man
manchmal den Ausgang des Heiligen Geistes aus Vater und Sohn
verglichen. Vater und Sohn, die wesentlich eine Liebeseinheit
bilden, sind gemeinsam das einheitliche Prinzip der Hervorgehung
des Heiligen Geistes. Das Leben der Liebe zwischen Vater und
Sohn ist die Hauchung des Heiligen Geistes und das Leben des
Heiligen Geistes ist das Hervorgehen aus der Liebe zwischen Vater



und Sohn, ist das ewige Uberfliessen der masslosen Liebe des
Vaters und des Sohnes. «Die Liebe», so sagt der Apostel Paulus,
«ist das Band der Vollkommenbheit.»

Diese Wechselseitigkeit unendlicher Liebe in der Einfachheit
derselben gottlichen Wesenheit ist das tiefste Sein alles dessen,
was Seinsechtheit und Wirklichkeit besitzt. Was immer wir
wahrnehmen, was immer wir an Wesen und Geschehnissen er-
kennen: Es ist schliesslich nichts anderes als ein Echo, ein schwa-
cher, fast erloschener Abglanz jener einzigartigen Liebe in Gott.

So kann man das Leben der drei gottlichen Personen in das
Wort fassen: «Gott ist die Liebe.» «Mehrere Personen in der-
selben Gottheit bedeutet das ndamliche wie Dreifachsein in der-
selben Liebe. Darin offenbart sich die hochste Liebe; aber diese
Liebe besitzt in jeder der drei Personen eine unterscheidende
Note (Richard v. S. Victor, de trinitate 5, c. 20).

Die Liebe flutet iiber sich hinaus. «Die Liebe ldsst den Lieben-
den nicht einsam in sich selbst: sie bewirkt vielmehr, dass
der Liebende aus sich heraustritt und restlos in den Geliebten ein-
geht (Dion. Areopagita). So tritt der Vater ohne Unterlass
ganz und gar aus sich selbst heraus und geht in den Sohn ein.
Der Sohn geht bestindig mit allem, was er ist, in des Vaters
Schoss zuriick. Der Vater und der Sohn ergiessen sich gemeinsam
in den Heiligen Geist.

Die griechischen Viter haben in besonderer Weise dieses
Mysterium betrachtet. Sie sahen in den géttlichen Personen nicht
nur das bleibende- Nebeneinandersein und das gegenseitige Sich-
durchdringen, sondern jenes ihr ewiges Sichergiessen und Wieder-
zuriickfluten in der Einheit ihrer Wesenheit. Das ist der urspriing-
liche Sinn des Wortes: Perishoresis, das die Lateiner mit «Circum-
cessio» iibersetzt haben. KEs bezeichnet die wechselseitige, kreis-
artig geschlossene «Bewegung» eines Dinges zu einem andern hin,
und zwar in der Weise, dass das erstere das andere anzieht und
sich ihm gleichzeitig als ein von ihm Verschiedenes gegeniiberstellt.
Das sind wirklich die Ursprungsbeziehungen, durch welche die
gottlichen Personen gebildet, unterschieden und in ein und der-
selben Natur geeint sind. Jede Person ist also mit ihrem ganzen
Eigensein vollstindig in eine andere hineingezogen.

Die Juden und die Weisen des Altertums verehrten einen
einzigen und einsamen Gott. Uns aber hat die Offenbarung
gelehrt, in unserem Gott ein lebendiges « Wir» von drei Personen,



— 17 —

die sich ewig umarmen, anzubeten. Das menschliche Denken hitte
dieses Geheimnis nie zu erahnen vermocht. Nachdem es uns aber
durch gottliche Gnade bekannt geworden ist, ist unsere Idee vom
absoluten Wesen unvergleichlich reicher und tiefer geworden.
Wir miissen die Grenzen unseres natiirlichen Erkennens durch-
brechen, um dieses neue und wahrhaft gottliche Wissen in uns auf-
nehmen zu koénnen. Hier, wenn irgendwo anders, bedarf es einer
Neugeburt, von der der Heiland zu Nikodemus spricht. So schaute
wohl der Prophet das Ausgiessen des gottlichen Wissens iiber die
Erde, das er mit der gewaltigen Flut eines neuen Ozeans ver-
gleicht, welche die Strome iiber ihre Ufer hinausdringt, die Dédmme
einreisst, die Ebenen iibergiesst und die Berge bedeckt. «Und
das Land wird voll sein der Erkenntnis des Herrn gleich den
Wassern, die den Meeresgrund bedecken.» (Jes. 11, 9.)

Indem wir also vom innergottlichen Leben sprechen, wird es
uns klar, dass wir mit menschlichen Begriffen vom Gottlichen reden
und alles diirftig ist, was wir auch immer sagen werden. Wir
brauchen die Bilder, die uns aus dieser Welt bekannt sind, weil
wir andere nicht gebrauchen konnen.

V. Von der Hinwendung Gottes zum Menschen.

Alle Dinge, stoffliche wie geistige, alle Menschen, also auch
wir, lebten von Ewigkeit her in Gottes Gedanken. Das Leben
aller Menschen und aller Wesen existierte im « Worte» Gottes schon
voraus. «Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott,
und Gott war das Wort. Dieses war im Anfang bei Gott. Alle
Dinge sind durch dasselbe geworden, und ohne dieses ward auch
nicht eines, das geworden ist.» (Joh.1, 1—4.)

Indem Gott seinen Sohn zeugte und sich in ihm schaute,
hat er auch uns erkannt, uns einen Namen gegeben und uns in
ewiger Liebe geliebt. «Pater decendo se, dicit omnem creaturampy,
sagt der heilige Anselm. So spricht der Apostel Paulus: « Gepriesen
sei der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der uns mit jeder Art
von geistlichem Segen, der in der Himmelswelt droben vorhanden
ist, in Christus gesegnet hat! Denn in ihm hat er uns schon vor
Grundlegung der Welt erwiihlt, damit wir heilig und unstriflich
vor ithm wéren, und hat uns in Liebe durch Jesus Christus zu
Kindern, die ihm angehéren sollen, vorherbestimmt nach seinem
freien Willensentschluss zum Lobpreis seiner herrlichen Gnade,
die er uns in dem Geliebten geschenkt hat.» (Eph. 1, 3—6). Durch

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1044, 2



den Heiligen Geist lieben sich Vater und Sohn und durch ihn
lieben sie auch uns.

Die Schopfung ist also ein dusserer Abglanz, eine fortlaufende
aus Gott hinaustretende Wiederspiegelung der unendlichen gott-
lichen Seinsreichtiimer. Das Universum, dieser gottliche Aus-
druck der in Raum und Zeit webt und wachst, ist nur ein Echo
des unerschaffenen «Wortes».

Gott hat nur ein Geheimnis. Das ist sein eigenes Wesen. Was
immer er ins Dasein gerufen hat, ist einzig fir ihn erschaffen.
Alles muss demnach in irgendeiner Weise wieder zu ihm zuriick-
kehren. Selbst das Siindenjoch kann die gottlichen Pline mit
der Schapfung nicht zunichte machen. Gottes Zielwillen stehet
iiber allem, umfasst alles und fiihrt sowohl die Akte der Freien
wie der gebundenen Ursachen zur Verwirklichung seines Planes.

Adam wurde geschaffen, um Gott zu erkennen und zu lieben.
Der Mensch sollte Gott anhangen und ihm die Welt als eine
unermessliche Opfergabe darbringen. Noch mehr. Gott hatte den
Adam in die iibernatiirliche Ordnung erhoben. Damit war er
bestimmt, am gottlichen Innenleben in etwas teilzunehmen. Auf
diese Weise war ihm die Riickkehr zum Urwesen vollkommen vor-
bereitet. Das Schopfungswerk wire so zur Vollendung gefiihrt
worden.

Adam war also «Sohn Gottes». Aber die Siinde zerriss das
Band dieses Kindschaftsverhéltnisses. Der Ungehorsam des Men-
schen riss zwischen Schopfer und Geschopf einen Abgrund auf.
Da bot Gott selbst durch die Verheissung des Erlosers dem, der
soeben sich gegen seine Gerechtigkeit erhoben, sein grenzenloses
Erbarmen an, um ihn gleich wieder zu sich zu erheben. Fast
mochte es scheinen, Gott suchte in der Siinde des Menschen
einen Anlass zur Offenbarung seiner iiberreichen, gabenfrohen
Vatergiite. Die Wiederherstellung der allerhochsten Gerechtigkeits-
ordnung verlangte, dass ein Gottmensch die Schuld der Menschen
tilge — Gott als Menschensohn — und dass er durch den unend-
lichen Wert seiner Sithne uns wieder mit dem Vater verbindet —
Christus als Gottessohn. Dieses Wunder der Liebe aber hat sich
in der Zeit, auf Erden, unter und an den Menschen vollzogen:

«Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns ge-
wohnt. Und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlichkeit
des Eingeborenen, voller Gnade und Wahrheit (Joh. 1, 14) und
abermals:



— 19 —

Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen
Sohn hingegeben hat, damit alle, die an ihn glauben, nicht ver-
loren gehen, sondern ewiges Leben haben. (Joh. 3, 16.)» |

Wenn wir all die Taten und Werke der gottlichen Vorsehung
in ihrer Ordnung und ihrer zeitlichen Erfiillung nach betrachten,
dann werden wir — was ja der Apostel Paulus in so vorziiglichem
Masse getan hat — die grossen Linien des Schépfungsplanes aus-
findig machen. In der Schopfung zeigt sich die Fortsetzung, die
Kontinuitit der gottlichen «Hervorginge» in einem Kreislauf von
Beziehungen nach aussen. Dieselbe Liebe, in welcher der Vater
sich ganz dem Sohne schenkt und in der der Sohn im Heiligen
Geiste zum Vater zuriickkehrt, diese eine Liebe hat auch die
Weltschépfung bewirkt und die Welterlésung mit ihrem neuen Weg
«Zuriick zum Vater» geschenkt, und zwar fiir solche Menschen,
die durch Christus geheiligt in ihn sich ganz verwandeln liessen.

Aus gottlicher Naturfiille stammen die gottlichen «Hervor-
ginge». Naturhaft zeugt der Vater den Sohn und hauchen beide
gemeinsam den Heiligen Geist. Ganz anders die Weltenschépfung.
Durch einen freien Willensakt beschloss Gott von Ewigkeit her
das Universum zu schaffen und im gleichen einen Akt plante er
die Schopfung nicht nur durch das «Wort», sondern auch fiir
das « Wort», das Fleisch annehmen sollte. Die Person Christi tiber-
trifft um Unendliches an Seinswesen, an Hoheit und Erhaben-
heit alle himmlischen Geschopfe. Sie alle finden in ihm allein ihr
Ziel, ihren [Seinsgrund und ihre Vollendung. In der gottlichen
Schopfungsidee waren die Schaffung des siindefihigen Menschen
und die Verherrlichung der Menschheit Christi, die Zulassung des
Stindenfalles und der Heilswille durch die Erlésung niemals von-
einander getrennt. |

Bei der Versenkung in die Geheimnis der Vorsehung und
der gottlichen Liebe muss unser Geistesblick ganz einfach werden.
Je einfacher unsere Ideen und Auffassungen vom Géttlichen sind,
um so tiefer und wahrer sind sie auch. Gemiss dem Grad ihrer
Einfachheit werden sie Gottes Ideen nahe kommen: «Wenn ihr
nicht umkehret und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht
in das Reich Gottes (und seine Geheimnisse) eingehen koénnen.»
Hier miissen unsere Herzen einfiltig werden, das heisst nur auf
das eine gerichtet sein.

Mag Gott die Welt erschaffen, mag er am siebenten Tage
ruhen, mag er den verlorenen Menschen um gottlichen Preis



s B ==

zuriickkaufen oder an seiner eigenen Herrlichkeit ihn teilnehmen
lassen, alles ist bei ihm eins, denn Gott dndert sich nicht. In allem
vollzieht sich an ihm nur das Eine: Zu sein, was er ist! Sein
Wesen selbst schaut und liebt sich im « Wort». Sein « Wort» schaut
er mit unbegrenztem Wohlgefallen in Christus. Christus schaut
und liebt er in den geheiligten Seelen. Indem er sein « Wort» aus-
spricht, bewirkt er alle Dinge und im gleichen « Wort» kehren alle
Dinge durch den Heiligen Geist zu seinem Ursein zuriick. Jener
Adam, der Eden verlassen musste, war doch nur eine vergiingliche
Gestalt. Der neue Adam aber, der Urtyp der Menschheit, der
wahre Mensch ist: Christus.

Christus ist der Sohn seiner Liebe.

Er ist das Gleichbild des unsichtbaren Gottes und der Erst-
geborene vor aller Kreatur.

In ihm ist alles erschaffen, was im Himmel und auf Erden ist,
Sichtbares und Unsichtbares, seien es Throne oder Fiirstentiimer,
Herrschaften oder Michte, alles ist durch ihn und fir ihn ge-

schaffen.
Er steht iiber allem, und das ganze Weltall hat in ihm seinen

Bestand.

Ferner ist er das Haupt des Leibes, der Kirche: er, der ihr
Anfang ist als der Erstgeborene aus der Zahl der Toten, er, der in
jeder Hinsicht der Erste sein sollte.

Es war Gottes Ratschluss, in ihm seine ganze Fiille wohnen
zu lassen und durch ihn die ganze Welt mit sich zu vers6hnen —
nachdem er durch sein am Kreuz vergossenes Blut Frieden ge-
stiftet, — durch ihn alles zu verséhnen, sowohl das, was auf der
Erde, als auch das, was im Himmel ist (Kol. 1, 14—20).

Und dieser Christus, dieses Gleichbild des Vaters, ist Fleisch
geworden — das ist die grosse Zuwendung Gottes zu uns
Menschen.

Die Menschwerdung des «Wortes» offenbart sich nicht nur in
seinem Leben, Sterben und Auferstehen, es setzt sich bis in unsere
Zeit hinein fort durch die Sakramente, vor allem in der heiligen
Eucharistie. Die Fortsetzung in der Verkiindigung des Wortes ist
mit ihr verglichen die der menschlichen Willkiir zumeist anheim-
gegebenste.

Durch den Sakramentenempfang und durch das innere Gebets-
leben, besonders auch durch die Beschauung, welche die Sakra-
mente in uns lebendig erhilt, sind wir Sohne des himmlischen



91 —

Vaters, die in gewisser Hinsicht mit dem «Worte» eins sind, das
heisst «vergottlichty werden. Das « Wort» ist Fleisch geworden,
«um allen, die es aufnehmen, die Macht zu geben, Kinder Gottes
zu werden, nimlich denen, die an seinen Namen glauben, die nicht
durch Gebliit oder durch den Naturtrieb des Fleisches, auch nicht
durch den Willen eines Mannes, sondern aus Gott geboren sind.»
(Joh. 1, 12—13.)

Der Christusgliubige ist sich also bewusst, dass er von allen
Seiten von gottlicher Seinswirklichkeit umgeben ist, dass er in
sie eingetaucht und von ihr durchflutet wird. «In ihm leben,
weben und sind wir», sagt der Apostel (Apg.17, 28). Ja noch
mehr. Der Christ tritt in diese Wirklichkeit selbst ein und dringt
bis zum gottlichen Innenleben der heiligen Dreieinigkeit vor,
nicht aus seinem Vermdogen, sondern aus freiem Gnadengeschenk
des Gottes. Er ist ja ein Sohn des himmlischen Vaters, und zwar
nicht nur einer zufilligen blossen Benennung nach, auch nicht nur
in einem sittlichen Verstidndnis, sondern in voller Wirklichkeit
und Seinsechtheit. Das bestitigt uns der heilige Evangelist Jo-
hannes: j
«Sehet, welch eine Liebe hat uns der Vater bewiesen, dass
wir Kinder Gottes heissen sollen! Und wir sind es auch. Geliebte,
jetzt schon sind wir Kinder Gottes, und es ist noch nicht offenbar
geworden, was wir sein werden. Wir wissen jedoch, dass, wenn
diese Offenbarung eintritt, wir ihm gleich sein werden; denn wir
werden ihn sehen, wie er ist.» (1. Joh. 3, 1/2.)

Diese seinshafte Wesenheit mit dem Vater hat allerdings auch
ihre sittlichen Folgen. Sie ist die Ursache unserer Selbstreinigung,
die also weit gehen soll, dass derselbe Evangelist sagen kann:
«Wer in ihm bleibet, der siindiget nicht.» (1. Joh. 3, 6.)

«Wir wissen aber, dass denen, die Gott lieben, alle Dinge zum
Guten dienen, weil sie ja nach seinem Ratschluss berufen sind.
Die, welche er zuvor erkannt hat, die hat er auch dazu voraus-
bestimmt, dem Bilde seines Sohnes gleichgestaltet zu werden:
dieser sollte der Erstgeborene unter vielen Briidern sein. Und
diejenigen, welche er vorausbestimmt hat, die hat er auch berufen;
und die er berufen hat, die hat er auch gerechtfertigt; und die er
gerechtfertigt hat, denen hat er auch die Herrlichkeit verliehen.»
(Rom. 8, 28—30.)

So ist also Jesus Christus unser wahrhafter Bruder und der
Heilige Geist in uns (Rém. 8, 9). Er ist es, der mit uns betet und



— 92

mit dem Vater spricht, der uns die Geheimnisse dieser géttlichen
Weisheit kundtut und der uns zu einem wesenhaften Leben fiihrt,
indem er uns an der gleichen Lebensfiille teilnehmen ldsst, von
ihr uns gibt.

«Nicht ihr seid es ja, die dann reden, sondern der Geist eures
Vaters ist es, der durch euch redet.» (Matth. 10, 20.)

«Weil ihr jetzt aber Gottes Kinder seid, hat Gott den Geist
seines Sohnes in unsere Herzen gesandt, der da ruft Abba, lieber
Vater!» (Gal. 4, 6.)

«Wir alle aber, die wir mit unverhiilltem Angesicht die Herr-
lichkeit des Herrn im Spiegel schauen (sich in uns spiegeln lassen),
werden dadurch in sein Ebenbild umgestaltet von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit, wie das ja vom Herrn des Geistes geschieht.»
(EL. Kor. 9, 18.)

Da wir durch Christum mit der ewigen Gerechtigkeit aus-
gesohnt wurden, haben wir durch ihn auch Zutritt zu dem
Vater im Heiligen Geist: «denn durch ihn (Christus) haben
wir beide den Zugang zum Vater in einem Geist. Demnach seid
ihr jetzt keine Fremdlinge und Beisassen mehr, sondern ihr seid
Vollbiirger mit den Heiligen und Gottes Hausgenossen, auferbaut
auf dem Grunde der Apostel und Propheten, wobei Christus Jesus
selbst der Eckstein ist. In ihm wichst jeder Bau, fest zusammen-
gefiigt, zu einem im Herrn heiligen Tempel empor; in ihm werdet
auch ihr mit aufgebaut zu einer Wohnung Gottes im Geist.»
(Eph. 2, 18—22.)

In diesem Wort ist die ganze Heilsordnung enthalten, welche
uns in der Zeit durch die géttlichen Mysterien offenbar wurden.
Schépfung, Menschwerdung, Erlésung, Verherrlichung, all diese
Gnadenerweise beleuchten das tiefe Geheimnis der grenzenlosen

Liebe des Einen Gottes in den Drei-Personen, seine Zuwendung
ZU uns.

«Was kein Auge gesehen und kein Ohr gehort hat und wovon
keines Menschen Herz eine Ahnung gehabt hat, das hat Gott denen
bereitet, die ihn lieben. Uns hat Gott dies durch den Geist geoffen-
bart; denn der Geist erforscht alles, auch die Tiefen der Gottheit.
Denn welcher Mensch kennt das innere Wesen eines Menschen ?
Doch nur der Geist, der in dem betreffenden Menschen ist. Ebenso
hat auch niemand das Wesen Gottes erkannt als nur der Geist
Gottes.» (1. Kor. 2, 9—11.)



93 __

Anbetend beugt der Apostel seine Knie «vor dem Vater,
von dem jede Gemeinschaft im Himmel und auf Erden den
Namen trigt: er wolle euch nach dem Reichtum seiner Herrlich-
keit verleihen, durch seinen Geist am inwendigen Menschen
kriftig zu erstarken, damit Christus durch den Glauben in
euren Herzen Wohnung nehme und ihr in der Liebe tiefgewurzelt
und festgegriindet dasteht; dann werdet ihr auch recht imstande
sein, mit allen Heiligen die Breite und die Lénge, die Tiefe und die
Hohe des gottlichen Heilrates zu erfassen, und die Liebe Christi,
die alle Erkenntnis iibersteigt, zu erkennen, bis ihr endlich mit
der ganzen Gottesfiille erfiillt seid.» (Eph. 3, 14—19.)

Und in der Erkenntnis des Heilsrates des Dreieinigen Gottes
ruft der Apostel aus: O welch eine Tiefe der Gnadenfiille, der
Weisheit, der Erkenntnis Gottes! — Ja, von ihm und durch ihn
und zu ithm sind alle Dinge: Thm sei die Ehre in alle Ewigkeiten,
Amen. (Rém. 11, 33, 36.)

VI. Die Hinwendung des Menschen zu Goit.

Von der grossen Hinwendung Gottes zu uns im Sohn und im
Heiligen Geist haben wir im obenstehenden Abschnitt gehandelt.
Nicht genug kann dabei im Auge behalten werden, dass es sich
hier um einen vollig freien Gnadenakt Gottes und der heiligen
Dreifaltigkeit handelt, ein Vornehmen, das ganz im innersten
Leben der Gottheit zur Tat geworden ist. Wenn irgendwo das
Wort Gnade in seiner ganzen Fiille und gottlichen Reinheit uns
verstindlich werden kann, so hier. Was wir gewohnt sind mit
dem Begriff Inkarnation, d. h. Fleischwerdung, Innewohnung
Gottes zu bezeichnen, das ist freies Geschenk der géttlichen Liebe.
Nichts in uns, als allein unsere Not, unser vergeblicher Freiheits-
kampf der Siinde ledig zu werden und zugleich unser Unvermégen
zur Freiheit, sie haben Gott um seinetselbst und um unseret-
willen bewegt, zur rechten Zeit sich unser in dem Sohne und dem
Heiligen Geiste anzunehmen.

Wie soll aber unsere Hinwendung zu Gott geschehen ?

Hier erfiillt sich denn in neuer Weise das bekannte Wort:
Kein Mensch kann Gott sehen, ohne sterben zu miissen (2. Mos.
33, 20).

Wir miissen uns zuvor von unserem eigenen herrischen Ich
befreien lassen, und zwar durch einen besténdigen, unerbittlichen
Kampf gegen jede Art von Eigenliebe.



94 —

Die Siinde hat den Liebesbund zwischen Schoépfer und Ge-
schopf gelost und dadurch die harmonische Ordnung im Geschopf
zerstort. Wenn unser Leben von seinem ewigen Ursprung gelost
wird, dann geht alles in Verwirrung und Unordnung. Wir haben
uns gegen Gott aufgelehnt. Anstatt unsern Blick, der schon von
Natur aus nach oben gerichtet ist, nach dem goéttlichen Licht
zu erheben, haben wir ihn zur Erde gesenkt, so dass die irdischen
Giiter unser Begehren reizen. Aber Gott hat den Menschen auf-
recht erschaffen. Um diese urspriingliche Haltung wieder zu er-
reichen, gilt es einen Kampf gegen unsere verderbte Natur und
wider unsere entfesselten Sinne zu fithren. «Wer mein Jiinger
sein will, der nehme téglich auf sich sein Kreuz und folge mir
nach!» (Luk. 9, 23.)

Freilich, diese Umformung ist nicht das Werk eines Tages.
Ununterbrochene, zihe Arbeit, bei aller Betonung der entschei-
denden Hilfe der Gnade, ist zu dieser Reinigung unseres Wesens
erforderlich. Selbst dann, wenn wir uns sieghaft glauben, ist
strenge Selbstbewachung notig. «Wer da steht, der sehe, dass er
nicht falle», sagt der Apostel. Unsere niederen Krifte sind immer
zum Aufruhr gegen den Geist bereit. Davon weiss uns besonders
der Apostel Paulus in seinem Schreiben an die Gemeinde zu Rom
etwas zu sagen.

Aber nicht der Leib mit seinen Begierden ist unser méchtigster
Feind. Seine Bezwingung ist verhéltnisméssig leicht. Die Siinde
aber ist viel tiefer in unser Wesen eingedrungen. Im Mittelpunkt
unseres Geistes selbst hat sie ihre Hochburg aufgeschlagen: Der
Stolz. Hier griinden die fast unfasslichen Wurzeln der Eigen-
liebe. Wenn es auch manchmal scheint, als ob wir uns ganz ab-
gestorben seien, so miissen wir doch oft genug feststellen, dass
der tiefste Kern des Bésen noch nichts von seiner Lebenskraft ein-
gebiisst hat. Die grosse Schlacht zwischen Gottes Geist und dem
selbstsiichtigen Ich-Geist wird in unserem Herzen geschlagen und
ihr Ausgang — Sieg und Niederlage — wird unser Los unwider-
ruflich entscheiden.

Jeder Mensch, der seiner verniinftigen Natur entsprechend
leben will, hat die Pflicht, diesen Kampf zu fiihren. Aber der
Kampf, in dem die blosse Natur iiber die Natur Siegerin wird,
konnte doch nur zu jener Selbstschitzung und Selbstverherr-
lichung fiihren, die wiederum den Menschen in den Mittelpunkt
alles Geschehens zu stellen geneigt ist.



Verwegen wiire daher die Einbildung, unselig der Glaube,
dass wir durch eigene Kraft und Tat zu jenem hoheren Leben
der Ubernatur, zu dem wir freilich berufen sind, gelangen koénnten.
Gewiss sind dazu ernste menschliche Anstrengungen noétig.
Aber auch sie werden, wenn sie iiberhaupt da sind, von der Gnade
Gottes erzeugt; die Gnade unterstiitzt und begleitet sie; und
wieder ist es die Gnade, die sie zum Siege fiihrt:

~ «CGott ist es, der beides, das Wollen und das Vollbringen, in
euch wirkt, damit ihr ihm wohlgefallt.» (Phil. 2, 13.)

Als aber die Giite und die Menschenfreundlichkeit Gottes,
unseres Erretters, erschien, da hat er nicht infolge von Werken der
Gerechtigkeit, die wir etwa vollbracht hitten, sondern nach seiner
Gnade uns gerettet durch das Bad der Wiedergeburt und Kr-
neuerung des Heiligen Geistes, den er in reichem Masse iiber uns
ausgegossen hat durch unsern Erretter Jesus Christus, damit wir
durch seine Gnade gerechtfertigt wiren (Tit. 3, 4—6).

Das Verstehen dieser neuen Lehre ist eine der grossten Wohl-
taten, die wir von der gottlichen Freigebigkeit empfangen kénnen.
Die Erkenntnis unseres eigenen Ichs, unseres vollen Unvermogens
gegeniiber der Ubernatur ist die unverdienteste Gabe und zu-
gleich die beste Belohnung, die wir aus unserer andauernden Be-
mithung um unser Heil fast notwendig ernten miissen. In unseren
Kéampfen mit unserer Natur und unserem Stolz werden wir zweifel-
los einige Siege erringen; wenn wir aber mit unserer miihevollen
Arbeit weiter vordringen, wird uns immer deutlicher bewusst wer-
den, welch unendliche Aufgabe unser stets harrt und wie licherlich
gering unsere zeitweiligen KErfolge sind. Erschiitternd und fiir
alle Zeiten uniibertrefflich hat der Apostel Paulus dieser Wahrheit
Ausdruck gegeben in seinem Sendschreiben an die Christen zu
Rom. «Ich weiss, dass in mir, das ist in meinem Fleische, nichts
Gutes wohnt. Denn das Wollen ist zwar bei mir vorhanden, das
Vollbringen des Guten aber nicht. Denn nicht das Gute, das ich
will, tue ich, sondern das Bose, das ich nicht will, das fiithre ich aus.
Wenn ich aber das tue, was ich nicht will, so vollbringe nicht
ich es, sondern die Siinde, die in mir wohnt. Ich finde also fiir
mich, der ich das Gute tun will, das Gesetz giiltig, dass das Bose
bei mir vorhanden ist. Denn nach dem inwendigen Menschen habe
ich Lust an dem Gesetz Gottes; ich sehe aber ein anderes Gesetz
in meinen Gliedern, das dem Gesetz meines Innern widerstreitet
und mich zum Gefangenen des Gesetzes der Siinde macht, das in



26 —

meinen Gliedern ist. Ich elender Mensch! Wer wird mich
erlosen von diesem Leibe des Todes ? Dank sei Gott durch Jesus
Christus, unsern Herrn!» (Rom. 7, 18—25.)

Schliesslich werden wir uns in dieser Erkenntnis ganz Gott
zuwenden und in der Gewissheit, aus uns selbst nichts zu vermégen,
werden wir uns ganz und gar seiner allméichtigen und liebevollen
Einwirkung iiberlassen. In der wachsenden Uberzeugung von
unserem Missvermogen wird unser Ich untergehen, in der frohen
Gewissheit, dass Gott alles vermag.

«Lass Dir an meiner Gnade geniigen, spricht der Herr, denn
meine Kraft ist in den Schwachen miéchtig. Gerne rithme ich
mich meiner Schwachheit, damit die Kraft Christi in mir wohne.»
(2. Kor. 12, 9.)

«Ich vermag alles in dem, der mich stirkt.» (Phil. 4, 13.)

Niemand kommt zum Vater, es sei denn durch mich, spricht
der Herr. Unser innerer Umgang mit Christus, dem Lamme
Gottes, wird uns freier und reiner machen. Nur die reinen Her-
‘zens sind, werden Gott schauen. Unser geistiges Auge wird sich
6ffnen und wird allméhlich etwas von der ewigen Klarheit schauen,
von jenem Lichte: das da jeden erleuchtet, der in diese Welt ein-
tritt (Joh. 1, 9). Schliesslich werden wir die Macht besitzen,
uns von Gott in Besitz nehmen zu lassen. Dann wird jener, der
bereits unser Weg ist, sich als die Fiille der Wahrheit und des
Lebens kundtun: «Darin besteht aber das ewige Leben, dass sie
dich, den allein wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesum
Christum, erkennen.» (Joh. 17, 3.)

In dieser Haltung werden wir das feste Vertrauen und die
restlose Hingabe an den dreieinigen Gott finden, und wir werden
thm zugehoren ohne Vorbehalt, ohne Berechnung, ohne Hinter-
gedanken, ganz wie Kinder.

«Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde hineingelegt wird,
dass es sterbe, so bleibt es ein Korn fiir sich; wenn es aber erstirbt,
bringt es reiche Frucht.

Wer sein Leben lieb hat, der verliert es; wer aber sein Leben in
dieser Welt hasst, wird es fiirs ewige Leben bewahren.» (Joh. 12, 24/25.)

Wenn wir einmal die Priifungen dieser volligen Hingabe im
Vertrauen zu Gott ausgekostet haben, dann werden wir das Wehen
des Heiligen Geistes in unseren Herzen verspiiren, und er, der
Heilige Geist, wird uns mit seinen Gaben und Gnaden erfiillen.
Nun wird die Seele vom unerschaffenen Lichte durchflutet. So



vom iibernatiirlichen Licht durchleuchtet und selbst entflammt,
kosten wir schon auf Erden das selige Erbe der Gotteskinder.

Dann verstehen wir erst den Vollinhalt der apostolischen
Bitte: «Der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der
Herrlichkeit, wolle euch den Geist der Weisheit und der Offen-
barung durch die volle Erkenntnis seines Wesens verleihen und
euren Herzen erleuchtete Augen geben, auf dass ihr erkennet,
welche Hoffnung ihr infolge seiner Berufung habt, welches der
Reichtum seines herrlichen Erbes bei den Heiligen ist, und wie
iiberschwenglich gross seine Kraft sich an uns, den Gldubigen,
erweist. Ks ist dieselbe mit gewaltiger Stérke sich betédtigende
Kraft, die er an Christus bewiesen hat, als er ihn von den Toten
auferweckte und ihn in der Himmelswelt zu seiner Rechten sitzen
liess.» (Eph. 1, 17—20.)

Dann aber vernehmen wir auch das Zeugnis des Heiligen
Geistes: «Alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen, die sind
Gottes Kinder. Der Geist, den ihr empfangen habt, ist ja kein
Geist der Knechtschaft, dass ihr euch aufs neue fiirchten miisst;
sondern ihr habt den Geist der Kindschaft empfangen, durch den
wir rufen: Abba, lieber Vater! Dieser Geist selbst ist es, der in
Ubereinstimmung mit unserm Geist bezeugt, dass wir Gottes
Kinder sind. Sind wir aber Kinder, so sind wir auch Erben, nim-
lich Erben Gottes und Miterben Christi, wenn anders wir mit ihm

leiden, um auch an seiner Herrlichkeit teilzunehmen.» (Roém. 8,
14—17.) |

VII. Mensch und Gott vm Bilde der Dreieinigkeit.

Was wir hier zu sagen haben, ist schwer in Worte zu fassen.
Es handelt sich hier um das Geheimnis der Umwandlung unseres
Seins in Gott. Wir sollen durch die Gnade und Teilnahme das
Néamliche werden, was Gott von Natur aus ist. Die Ausdriicke,
die wir hier gebrauchen, wiren widersinnig, wollte man sie fiir
etwas anderes gebrauchen als fiir jene wunderbare Vereinigung,
welche die Seele zwar absolut von Gottes Wesenheit, Substanz
und Tétigkeit verschieden sein lidsst, aber dennoch sie umbildet
in Gott durch und in der Liebe. Was schlechthin vom eingeborenen
Sohn Gottes gilt, das gilt auch fiir die Gotteskinder, die ihm ein-
verleibt sind, aber dies nicht auf Grund ihres eigenen Seins, sondern
zufolge der Teilnahme und Liebeseinigung mit dem gottlichen
Erloser.



So spricht Johannes von den Kindern Gottes: «Keiner, der
aus Gott geboren ist, begeht Siinde, weil der Lebenskeim aus Gott
dauernd in ihm ist; und er kann nicht siindigen, weil er aus Gott
geboren ist.» (1. Joh. 3, 9.) Trotzdem gilt aber von jedem Men-
schen, selbst wenn er auch in der Gnade der Einigung lebt, was
der Apostel kurz zuvor gesagt hat: «Wenn wir behaupten, keine
Siinde zu haben, so betriigen wir uns selbst, und die Wahrheit ist
nicht in uns.» (1. Joh. 1, 8.)

Wir konnen also — wie der Apostel immer wieder betont —
schon auf Erden Gottes Kinder sein. Wir werden das, was Gott
von Natur ist, durch Teilnahme an seiner Gnade. «Seine gott-
liche Kraft hat uns ja doch alles, was zum Leben und zur From-
migkeit erforderlich ist, durch die rechte Erkenntnis dessen ge-
schenkt, der uns durch seine Herrlichkeit und Vollkommenheit
berufen hat. Dadurch hat er uns die iiberaus wichtigen und wert-
vollen Verheissungen geschenkt, durch die ihr den in der Welt
herrschenden Liisten und dem Verderben entrinnen und Anteil
an der gottlichen Natur erhalten sollt.» (2. Petr. 1, 3—4.)

Diese Umformung der Seele ist in jedem Menschen, den die
heiligen Sakramente von der Siinde gereinigt haben, bereits wurzel-
haft vorhanden. Aber erst in jenen, die dem Ziel der Heiligkeit
nahekommen, erreicht sie jene wunderbar geheimnisvolle Voll-
endung, die sich nicht mehr in Worte fassen lisst; denn die Seele
scheint nicht mehr dieselbe zu sein, so sagt der Apostel: «Ich
lebe — aber nicht mehr ich — sondern Christus lebt in mir.»
(Gal. 2, 20.)

Gewiss bleibt eine solche Seele, in der Christus wohnt, absolut
verschieden von Gottes Seins- und Betiitigungsweise, aber sie ist
im Glauben und in der Liebe umgeformt worden in ihn.

Insoweit wir aus Gott geboren sind, insoweit wir durch den
Heiligen Geist das gottliche Leben erhalten haben, kosten wir
bereits die ewige Siegeskraft, von der St. Johannes sagt: «Sehet,
welch eine Liebe hat uns der Vater bewiesen, dass wir Kinder
Gottes heissen sollen! Und wir sind es auch.» (1. Joh. 3, 1.) Eine
in Jesus umgewandelte Seele wird gehorsam. Sie folgt dem gott-
lichen Antrieb so ganz ohne Umweg, ohne Bedenken und Be-
rechnung, wie es die Welt nicht kennt. Denn die Wege der Welt
gehen wirr durcheinander, und die Schritte der menschlichen
Klugheit sind unsicher. Wer aber in vollendeter Demut wandelt,
dessen Lebensschifflein treibt ganz unter dem geheimnisvollen



oo B

Wehen des Gottesgeistes. «Alle, die sich vom Geiste Gottes leiten
lassen, sind Kinder Gottes.» (Rom. 8, 14.)

Die Seele hort nun das gottliche Wort. Sie sitzt dem gott-
lichen Herrn zu Fiissen wie eine Maria. Sie versenkt sich ganz in
dieses Lauschen, das ihr nie wieder genommen werden soll. Weit
entfernt von den unruhvollen Sorgen um die geschaffenen Dinge
der Welt liefert sie sich ganz und gar dem goéttlichen Willen im
tiefen Schweigen aus. So wird es still in ihr. s gilt fiir sie, was
der Gottesmann Jesajas ausgesprochen : « Dann wirst du eine pracht-
volle Krone in der Hand des Herrn sein und eine konigliche Kopf-
binde in der Hand deines Gottes. Man wird dich nicht mehr die
Verlassene nennen und dein Land nicht mehr als Wiistenei be-
zeichnen, sondern man wird dich ,meine Lust‘ an ihr nennen
und dein Land die ,Vermihlte‘, denn der Herr wird seine Lust
an dir haben und dein Land einen Gatten besitzen. Denn wie
ein Jingling sich mit einer Jungfrau vermihlt, so wird dein
Erbauver sich mit dir verméhlen, und wie ein Bréutigam seine
Freude an der Braut hat, so wird dein Gott seine Freude an dir
haben.» (Jes. 62, 3 {f.)

Die gottliche Liebe ergiesst sich in die Seelen und, ohne sich
je zu erschopfen oder sich zu teilen, tiberhduft sie jene mit Reich-
tiimern an Sein und Wert. Jedes Gotteskind erhilt die Fiille
der Gaben, die es fassen kann und wie der Heilige Geist es ihr zu-
misst. So wichst sein Licht im Masse des Verlangens und sein
Verlangen im Masse des Erleuchtetwerdens.

Gewiss bleibt das Wesen des Geschopfes immer endlich,
aber das gottliche Gut, das es in Uberfiille geniesst, ist unbegrenzt.
Deshalb ist die Seele im Gotteslichte wie gesittigt, sie schaut nur
ihre Einheit mit Gott. Es ist hier etwas vom Liebesverhiltnis der
Seelen, wie es uns im bekannten Hohen Liede von einem Mystiker
des Alten Bundes aufgeschrieben worden ist.

Wir leben fiirwahr in einer ritselhaften Welt. Gott wohnt in
uns allen in tief verborgener Gegenwart. Aus einem grundlosen
Dunkel offenbart er sich den Seelen, die mit ihm in Einheit leben.
Mit Recht sprechen die grossen Gottesgelehrten von einem « Gottes-
erlebnis» im innersten Personenkern, das, obgleich ganz dunkel,
uns fiihlen lisst, dass unsere Seele mit einem héheren Leben vereint
ist und das uns buchstiblich an den gottlichen Personen Freude
empfinden lésst, jedoch nur verschleiert und im Verborgenen.
«Wir tragen Gottes geheimnisvolle, verborgene Weisheit vor, die



30 —

Gott vor aller Zeit zu unserer Verherrlichung vorherbestimmt
hat. Diese Weisheit hat keiner von den Machthabern dieser Welt
erkannt, sonst hiitten sie den Herrn der Herrlichkeit nicht ans
Kreuz geschlagen. Vielmehr predigen wir, wie geschrieben steht:
was kein Auge gesehen und kein Ohr gehért hat und wovon keines
Menschen Herz eine Ahnung gehabt hat, was Gott denen bereitet
hat, die ihn lieben.» (1. Kor. 2, 7 ff.)

«Der Geist (Gottes) erforschet alles, selbst die Tiefen der Gott-
heit.» Diese Weisheit ist das Licht der Erkenntnis der Liebe,
von der die Seele durchdrungen wird, so dass sie wie von der
Liebe verzehrt wird. _

Eine solche Seele ist ganz durchsichtig und einfach mit dem
grossen BEinfachen, und wenn sie ihren Blick tief in ihr Inneres
wendet, dann entdeckt sie dort eine grenzenlose Einfachheit, so
dass sie nichts zu verwirren vermag. Gerade diese Einfalt und
Einfachheit macht ihren Reichtum aus, ihre Stérke, ihre mass-
lose Freude. Gesichert ruht sie in dem lauteren Wesen Gottes.

Und weil unsere Seele einfach geworden ist, so ist sie auch
standhaft. Kein Mensch ist vor Versuchungen und Fehlern ganz
sicher. Wer aber einmal durch die iibergrosse Liebe Gottes einen
Blick in das Geheimnis der Kindschaft Gottes in der Seele werfen
durfte, dem ist jede Furchtsamkeit fremd. «Furcht ist nicht in
der Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus.»
(1. Joh. 4, 18.) -

«Ich bin gewiss, dass weder Tod noch Leben, weder Engel
noch iiberirdische Gewalten, weder Gegenwirtiges noch Zukiinf-
tiges noch irgendwelche Michte, weder Himmel noch Hoélle noch
sonst irgend etwas anderes imstande sein wird, uns von der Liebe
Gottes zu scheiden, die uns umschliesst in Jesus Christus, unserm
Herrn.» (Rom. 8, 38—39.)

Der menschliche Geist besitzt eine Aufnahmefihigkeit fiir
das Unendliche; deshalb hat er Hunger nach Seinswirklichkeit.
Erst jenseits von Zeit und Zahl und Raum atmet er frei auf.
Wir sind schwach und unsere Augen sind krank, da sie nicht direkt
auf die Sonne alles Seienden hinschauen kénnen. Sobald aber
durch die Gnade unser Gemiit ewigkeitserfiillt wird, findet es die
Teilnahme an der ewigen Gottesruhe. Der Heilige Geist geht nicht
nur in unsere Seele ein, sondern es erfiillt sich an uns das Wort
des Herrn: «Wer an mich glaubt, von dessen Leibe werden, wie
die Schrift gesagt hat, Strome lebendigen Wassers fliessen.»



__ 31 —

(Joh. 7, 38.) «Der Geist Gottes, des Herrn, ruht auf mir, weil
der Herr mich gesalbt hat, um den Ungliicklichen frohe Botschaft
zu bringen, die gebrochenen Herzen zu verbinden» usf. (Jes. 61, 1 ff.)

Die Ruhe jener Seele, die Gott wahrhaft in sich gefunden hat
und in ihm wie in einem Abgrund versunken ist, iiberwindet alle
geschaffenen Méchte. Sie hat ihren Ruheort in jenem Mittel-
punkt gefunden, in dem alle Kraftlinien der goéttlichen Vor-
sehung zusammenlaufen. Vormals war diese Seele so vielen Zu-
filligkeiten und Umstdnden unterworfen, jetzt scheint es, als
dienten und gehoérten ihr alle Dinge. «Jenen, die Gott lieben,
gereicht alles zum Besten», spricht der Apostel. |

Sobald der Menschengeist einmal vom Lichte des ewigen
« Wortes» durchflutet ist, besitzt er eine grosse Freiheit. Er steht
iiber den Urteilen und Meinungen dieser Welt; denn in der Klar-
heit, in der Gott ihn umweht, offenbart sich ihm die Nichtigkeit
aller Dinge mit solcher Deutlichkeit, dass er in seinem Urteil nicht
mehr wanken kann. «Ihr werdet die Wahrheit schauen und die
Wahrheit wird euch frei machen!» (Joh. 8, 32.)

Diese befreite Seele herrscht nun iiber das Auf und Nieder
der Eigenliebe und {iber allen Eigennutz. Sie sucht und wiinscht
nichts anderes als die Ehre Gottes. Alle ihre Krifte dienen diesem
Ziele: «Suchet das Reich Gottes in erster Linie — alles andere
wird euch von selbst zufallen.»

Ein solcher Mensch handelt aus einem tiefen Geheimnisgrund
heraus, denn seine Lebenswurzeln sind in Christus, in Gott ver-
borgen: « Euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott.» (Kol. 3, 3.)
Dieses Leben ist in seinen Tiefen den Blicken der Umwelt ent-
zogen, aber es weiss sich von Gott erkannt, und das geniigt. « Wie
der Vater mich kennt, so kenne ich den Vater.» (Joh. 10, 15.)
Der Geist bezeugt sich immerfort in der geheiligten Seele.

Und schliesslich: Alle Seelen, die durch die Wiirde der Gottes-
kindschaft geadelt sind, vereinigen sich zu der Gemeinschaft der
Heiligen, um den mystischen Leib Christi aufzubauen. Eine jede
von ihnen stellt die ganze Menschheit dar, jede ist ein «anderer
Christus». Und doch bildet die Vereinigung aller nur den Einen
und Einzigen Christus, den eingeborenen Sohn, indem alle Dinge
wieder durch den Heiligen Geist zum Vater zuriickgefiihrt werden,
von wo sie ausgegangen sind und noch ausgehen! Denn alles
geht aus von dem Dreieinigen Gott, alles kehret zu ihm in der
Fiille der Zeit zuriick. So ist es auch dem Apostel Paulus geoffen-



— 32 —

bart worden: «Er hat uns ja das Geheimnis seines Willens kund-
getan. Dahin ging nimlich sein Ratschluss, dessen Ausfiihrung
er sich vorgenommen hatte, sobald die Zeiten zum Vollmass der
von ihm geordneten Entwicklung gelangt wiren: er wollte in
Christus als dem Haupte alles einheitlich zusammenfassen, was
im Himmel und was auf der Erde ist. In ihm sind wir nun auch
des verheissenen Heilsbesitzes teilhaftig geworden, nachdem wir
dazu vorherbestimmt waren nach dem Vorsatz dessen, der alles
nach seinem freien Willensentschluss vollbringt. In ihm seid auch
ihr, nachdem ihr das Wort der Wahrheit, die Heilsbotschaft von
eurer Rettung, vernommen habt und zum Glauben an ihn ge-
kommen seid, mit dem verheissenen Heiligen Geist versiegelt wor-
den, der das Angeld unseres Erbes ist und uns die Erlésung der
Eigentumsgemeinde verbiirgt, zum Lobpreis seiner Herrlichkeit.»

(Eph. 1, 9—14.)

Wir haben von der gottlichen Dreieinigkeit, ihren innern und
dussern Lebensvorgingen gesprochen. Was immer wir dariiber
gesagt haben und was immer gesagt werden mag, es ist alles nur
Gleichnis. Das tiefe Geheimnis wird uns jetzt nicht ganz enthiillt.
«Erst im Himmel», sagt der heilige Johannes vom Kreuz, «wird
die Seele ihren Gott so erkennen, wie sie von ihm erkannt ist, und
ihn so lieben, wie sie von ihm geliebt wird. Dann wird ihre Liebe
in Wahrheit die Liebe Gottes sein... Die Seele wird ihren Gott
mit der Liebeskraft Gottes selbst lieben... dort wird es nur eine
einzige Liebe geben: die Liebe Gottes. Solange die Seele noch
nicht dort angelangt ist, wird sie nicht gesiittigt sein.»

Der Sohn Gottes hat uns diese wunderbare Gnade erworben,
indem er uns zu Gottes Kindern machte. Er hat ausdriicklich
solche Bitte an seinen Vater gerichtet: «Vater, ich will, dass, wo
ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast, damit sie
meine Herrlichkeit sehen, die du mir gegeben hast, denn du hast
mich schon vor Grundlegung der Welt geliebt. Ich habe ihnen
deinen Namen kundgetan und werde ihn auch ferner kundtun,
damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei und ich
in ihnen.» (Joh. 17, 24—26.)

Aber diese Einheit soll noch weiter gehen: «Ich bitte aber
nicht nur fiir diese, sondern auch fiir die, welche durch ihr Wort
zum Glauben an mich kommen werden: gib, dass sie alle eins
seien; wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so lass auch



sie in uns eins ein, damit die Welt glauben lerne, dass du mich
gesandt hast. Und ich habe die Herrlichkeit, die du mir gegeben
hast, ihnen gegeben: sie sollen eins sein, wie wir eins sind; ich in
ihnen und du in mir, auf dass sie voll ausgestaltet werden zu einer
Einheit, damit die Welt erkenne, dass du mich gesandt und sie
geliebt hast, wie du mich geliebt hast.» (Joh. 17, 20—24.)

Von solcher Erkenntnis aber schaut unser Blick aus nach
der letzten und grossten Verheissung des Herrn, seiner Wieder-
kunft, wie der Seher auf Patmos spricht:

Und der Geist und die Braut sprechen:
Komm!
Und wer es hort, der sage:
Komm!
Und wen da diirstet, der mége kommen.
Wer Verlangen tragt, soll Wasser des Lebens umsonst empfangen.
Und es spricht der, welcher dies bezeugt:
Ja, ich komme bald! Amen!
Ja, komm, Herr Jesus! (Offenbarung Joh. 22, 17—20.)

Die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und
die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit uns allen, Amen!

Max Heinz

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1/2, 1944, 3



	Von der Dreieinigkeit Gottes

