
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188

Bibliographie.

H. van Keulen: Herccnifliiijjswcrk in
Nederland. Over de geschiedenis
en de werkzaamheid van het Apo-
stolaat der hereeniging. O. O. 1941.

Uitgeverij de Toorts. 64 S.

Das Bändchen schildert das
Aufkommen der niederländischen
Vereinigung zur ostkirchlichen Unions-
arbeit, die 1921 im Anschluss an einen
Besuch des uniert-ukrainischen
Metropoliten von Lemberg, Andreas, Grafen
Septyckyj (polnische Schreibung :

Szeptycki), zunächst als «Rutheni-
sches Apostolat» entstand. Sie hat
sich in den letzten Jahren immer weiter

ausgebreitet und die Zahl ihrer
Mitglieder dauernd vermehren können.
Bald schon wurde sie in den päpstlichen

Organismus ähnlicher
Zielsetzung eingebaut und hat jetzt in
diesem Rahmen ihre ganz bestimmten
Aufgaben.

Als einzige vorhandene Schilderung
speziell der holländischen römisch -

katholischen Vereinigung zur ost-
kirchlichen Arbeit kann das Büchlein
besondere Aufmerksamkeit
beanspruchen.

Mit dieser Schilderung findet die
Reihe der «Het Christelijke Oosten»
ihren Abschluss. Alle Fragen von
spezifisch römischem Standpunkte aus
betrachtend, stellt sie eine übersichtliche

und leicht lesbare Schriftenreihe
dar, die sich vor allem an die breitere
Öffentlichkeit wendet.

Bertold Spuler.

Alfred-Félix Vaucher: «Une célébrité
oubliée: Le P. Manuel de Lacunza
y Diaz (1731—1801) de la
Société de Jésus, auteur de ,La venue
du Messie en gloire et majesté'»,
Imprimerie FIDES, Collonges-sous-
Salève, Haute-Savoie, 1941. 239 p.,
grand in-8°.

L'auteur du présent ouvrage doit
être un adventiste de la cinquième
branche, c'est-à-dire un sabbatiste. A
la page 98, il a introduit une courte
apologie de l'advontisme. D'ailleurs,
Collonges-sous-Salève, en France, à
proximité de Genève, compte une
importante colonie adventiste.

M. Vaucher a voulu épuiser le sujet
qu'il traite: la bibliographie s'étend
sur 14 pages, 92 pages sont consacrées
aux notes, et à cela s'ajoute un index
des principaux noms de personnes. Il
reste un peu plus de 100 pages pour
le texte proprement dit, dont 15
planches en pleine page. Dans sa
préface, l'auteur déclare avoir effectué
personnellement des recherches aux
Etats-Unis, au Mexique, à Londres,
en France, en Suisse, en Italie, aux
Pays-Bas, en Espagne et avoir été en
correspondance avec l'Amérique du
Sud. De plus, des amis dévoués ont
travaillé pour lui en Allemagne et en
Belgique. Subsistent néanmoins «quelques

problèmes dont la solution
m'échappe encore», précise-t-il. Aussi
bien peut-il affirmer: «Plutôt qu'un
livre à lire, ceci est un répertoire
bibliographique à consulter» (p. 7/8).

Pourquoi tant de forveur Sans
doute, parce qu'«à côté de Bengel,
dTrving et de Miller», Lacunza compte
«parmi les héraults du Christ qui
revient» (p. 99). Et cependant l'auteur
repousse l'hypothèse d'une influence
directe de Lacunza sur les débuts do
l'adventisme (p. 97—99).

Lacunza fut Jésuite. Mais il le fut
dans un temps extraordinaire pour
son Ordre. Et d'abord le fameux
«siècle des lumières», par un contraste
naturel, a été aussi un siècle
d'illuminés, dont Lacunza. Ensuite, le
destin de notre héros n'est pas
ordinaire : né à Santiago du Chili, lo 19 juin
1731, admis en 1747 dans la Société
de Jésus, il y fait «profession solen-



189 —

nelle dos quatre vœux» on 1767. Mais
cette même année, les Jésuites sont
chassés d'Espagne et de toutes les

possessions espagnoles. Ceux du Chili
se rendent en Italie et s'établissent
à Imola, au sud-ouest de Bologne.
Lacunza y est. Après la suppression
de son Ordre, par Clément XIV, en
1773, il recherche la solitude et s'y
livre à l'étude des Saintes-Ecritures.
Il dort lo jour et travaille la nuit,
jusqu'à la pointo du jour. Il vit ainsi,
à Imola, jusqu'à sa mort survenue le
17 juin 1801. «Comme beaucoup
d'autres affligés, Lacunza chercha des

consolations dans les prophéties
bibliques, surtout dans colles de
l'Apocalypse» (p. 30). Un divagatour Non,
à ce qu'il paraît : un critique argentin,
Ricci, assure «qu'il était non seulement

un savant théologien, mais un
bibliste et un exégète de premier
ordre» (p. 34).

De cette longue méditation est
sortie une œuvre volumineuse et
célèbre: la «Vonida del Mesias en Glòria
y Magestad» (la «Venue du Messie on
Gloire et Majesté»), dont toutes les
éditions sont posthumes. On affirme
que l'original a été écrit en langue
espagnole (p. 37). En Espagne, en
Angleterre, au Mexique, en France, il
y aurait eu plus do huit éditions de

l'original (p. 38—47). Le livre a été
traduit en anglais, en italion (-t en
latin, peut-être en français et on
allemand. Ces traductions étaient
complètes ou abrégées. Le tout a paru
au début du siècle passé (p. 47—55).
Des fragments ot des analyses ont été

publiés on ospagnol, en anglais, en

français jusqu'on ces dernières années

(p. 55—57). Enfin, il faut savoir que
Lacunza s'était donné un psoudonymo,
Jean Josaphat Ben-Ezra, sous lequel
il est souvent cité.

L'ouvrago de Lacunza est en même

temps un acte do foi dans la seconde

venue du Christ et ime étude do ce

qui, dans la Bible, de près ou de loin,
s'y rapporte, le tout alimenté par de

nombreuses lectures d'autours anciens
ot plus modernes. Remarquons que

Lacunza «s'y plaint do l'indifférence
dos prêtres à l'égard des Saintes-Ecritures.

Par la faute du sacerdoce
israélite, Jésus a été rejeté de ses
contemporains. Une erreur aussi grave
risquo de se renouveler aujourd'hui
par la faute du sacerdoce catholique»
(p. 60). Inversement: «A en croire
Lacunza, toutes les hérésies seraient
nées de l'abandon du sons littéral des
Ecritures» (p. 62). La «méthode
exégétique» de Lacunza est de s'en tenir
lo plus près possible au sens propre
dos Ecritures. D'après M. Vaucher, les
points essentiels du système du P.
Lacunza sont les suivants: «1° Avènement

prémillénial du Christ. 2°
Conversion future ot rétablissement des
Juifs. 3° Deux résurrections corporelles,

séparées par un long intervalle.
4° Règne terrestre du Christ, en deux
phases successives, la période millénaire

et l'éternité» (p. 63). L'auteur
affirmo que Lacunza a cru tout ce que
l'Eglise romaine enseigne (p. 64);
d'autre part, on signale des rapproche-
monts avec le judaïsmo (p. 64—66),
Joachim de Flore (p. 66—70), le
protestantisme (p. 70—72) et enfin le
jansénisme, par où il faut entendre
une foule de catholiques plus ou moins
suspects aux Jésuites ot aux «scolastiques»

(p. 72—78). Sans doute, les

passages do l'Ancien et du Nouveau
Testament relatifs aux événements à
venir à la fin des temps sont nombreux
ot souvent obscurs. Mais les sens qu'on
peut leur donner ne sont pas tellement
illimités qu'on ne puisse les retrouver
chez des auteurs très différents par
lo temps, le lieu ou les tendances.
Selon M. Vaucher, «le mérite do
Lacunza a été de savoir réunir tous ces
éléments, les coordonner, les élaborer
en une vaste synthèse choérente et
homogène, en leur donnant une forte
assise biblique» (p. 78). N'ayant pas
lu Lacunza, il m'est difficile de me
prononcer tant à ce sujet qu'à celui
de son orthodoxie. Un fait demeure:
la prodigieuse fortune do l'ouvrage en
Italie, on Franco, en Hollande, jusque,
paraît-il, au séminaire d'Amersfoort



190

et à l'archevêché «janséniste» d'Utrecht

(p. 94), en Grande-Bretagne (il y
a été traduit par Irving), aux Etats-
Unis, en Allemagne, en Belgique, en
Suisse, en Espagne, en Argentine,
en Uruguay, au Chili, au Pérou, en
Equateur, en l'île de Cuba, au
Mexique (p. 78—116). Cette enquête est
surtout intéressante par l'abondance
des notes bibliographiques qu'elle
comprend; c'est une revue universelle
des idées eschatologiqxies et apocalyptiques,

notamment de celles du siècle
passé. Il est difficile d'y discerner
toujours l'influence de Lacunza; il
y a surtout l'influence de temps
troublés qui, comme aujourd'hui,
suscitent chez la plupart des gens des

préoccupations apocalyptiques et leur
font découvrir la littérature vraiment
considérable qui y a trait. Si l'œuvre
de Lacunza a constitué un apport
décisif à cet océan spirituel, celui-ci a
fini, par l'absorber et Lacunza est
devenu véritablement «une célébrité
oubliée». — Dans l'Eglise romaine,
l'ouvrage do Lacunza a été interdit,
d'abord par l'inquisition provinciale,
à la Plata, à Lima, en Espagne, au
Mexique, puis enfin a été mis à l'index,
en 1824, soi-disant à cause de la témérité

de ses opinions, sans que l'on
puisse dire, semble-t-il, lesquelles
(p. 116—125). L'auteur consacre enfin
deux pages (125, 126) à montrer
l'influence de Lacunza dans les milieux
israélites, protestants et catholiques.
Il a favorisé ce que l'on appello « l'étude
de la prophétie», c'est-à-dire l'attitude
eschatologique. Dans sa conclusion,
M. Vaucher dit les mérites littéraires
de Lacunza, mais, vu sa prolixité,
conseille de le lire dans «l'excellent résumé
qu'en a donné l'abbé Urzua» (p. 129)
(cf. A.-R. Urzùa: «Las Doctrinas dol
P. M. Lacunza, contonidas en su obra :

La Ven. del M. en gl. y maj.»,
Santiago du Chili, 1917, m-80, 565 p., sans
approbation ecclésiastique; on trouve
ce volume à la Bibliothèque nationale
de Paris).

En résumé, Lacunza est cher à tous
ceux qui croient au millénium en tant

que première parousie, avec toutes les
applications bibliques qu'on peut
prêter à cette croyance, et suspect à
ceux qui refusent celle-ci. Mais, au-
dessus de cette divergence, l'attitude
eschatologique de Lacunza est très
moderne. «Amen. Veni Domine Jesu.»

M. l'abbé Charles Journet a analysé

la présente monographie dans
«Nova et Vetera», de Fribourg,
numéro d'oct.-déc. 1942, pp. 438—451.
Toute sa critique part de la croyance
que les prophéties s'appliquent à
l'Eglise actuelle, royaume de Dieu «en
substance», crucifié certes, mais le
même que le royaume de gloire à venir.

L.G.

Manifeste de Catholiques européens.
Sous ce titre a paru, en mai 1942,
aux «Editions de la Maison
Française», 610 FifthAvenue, NewYork,
une brochure de 49 pages. L'«
imprimatur» est du 18 mai 1942. La
revue «Nova et Votera», Fribourg,
numéro de juillet-septembre 1942,
p. 336—343, en donne l'analyse à
laquelle nous nous reportons ici.
Les auteurs sont des intellectuels

catholiques, réfugiés aux Etats-Unis.
Ils s'élèvent contre le totalitarisme,
anti-chrétion, par définition. L'enjeu
de la lutte actuelle est la démocratie,
si l'on entend par ce mot non un
régime particulier, mais «la vie
politique et sociale d'une communauté
d'hommes libres». «L'œuvre de négation

qu'on poursuit actuellement» à
l'égard de la «personne humaine» et
des principes de «liberté», d'«égalité»
et d'«amitié ou fraternité civique»
«marque un recul tragique de l'idéal
chrétien». Il n'en faut pas déduire que
ces catholiques sont favorables à la
«ploutocratie»: leur jugement, leur
action et leur volonté de réformes
sociales ne sont pas entravés par les
intérêts ploutocratiques qui peuvent se
faire valoir présentement. «Ce sont
donc les libertés du chrétien ot do
l'Eglise dans le monde, c'est la possibilité

de remplir leurs devoirs sociaux
les plus urgents, ce sont aussi les prin-



— 191

cipes du droit naturel que la Révélation

suppose et confirme, qui voient
leur sort mis en balance —, en attendant

que la mission essentielle do

l'Eglise elle-même au regard du salut
des âmes soit à son tour ouvertement
et férocement combattilo». «Il n'y a

pas d'illusion plus pernicieuse que
d'imaginer qu'on puisse christianiser
le totalitarisme. Les totalitarismes
qui tendent aujourd'hui d'envahir le
monde ne peuvent triompher que sur
les ruines du christianisme. » Ces

totalitarismes sont aussi bien le marxisme

que le faschisme ou le nazisme.

Voici maintenant quelques
principes directeurs des institutions
futures, conformément à l'enseignement

promulgué par l'Eglise depuis
Léon XII : reconnaissance des droits
et des libertés do la personne humaine,
mais aussi nécessité d'organiser ces
libertés à tous les degrés de la vie
sociale, en vue du bien commun. On
repoussera donc «l'individualismo et
le liberalismo anarchiques» qui ont
aussi «leur grande part do responsabilité

dans la crise actuelle do notre
civilisation». Mais on combattra pour
«les libertés essentielles et l'égalité
de tous devant le droit» et pour «la
primauté intrinsèque de la morale
dans la vie politique, économique et
sociale, et dans la vie internationale».
On accordera un rôle déterminant aux
«classes ouvrières et paysannes»
véritablement éprises de liberté, à l'autonomie

et à l'influence des groupes
économiques, aux libertés de la
personne. Relevons ce passage relatif à

la liberté de conscience: «Les religions
qui, dans l'état actuel de division
religieuse, se partagent l'adhésion des

âmes, doivent avoir la liberté d'établir
leur culte, de prêcher leur doctrine,
d'exercer leur apostolat, sans que
l'autorité civile ait à s'immiscer dans
leur domaine propre». Est-ce là un
signe de l'influence nord-américaine
Enfin on condamne une fois de plus
l'antisémitisme comme incompatible
avec la foi chrétienne et l'on souligne
à la fois la liberté et l'interdépendance

culturelle, économique, sociale et
internationale des peuples. L'ordre
nouveau est ainsi celui de l'organisation
des libertés.

Lo manifeste porte 42 signatures
représentant à peu près tous les pays
européens. j^ g

Eduard Winter: Byzanz und Rom im
Kampf um die Ukraine 955—1939.
Leipzig 1942. Otto Harrassowitz.
VIII, 227 S.

Immer wieder hat die römische
Kirche versucht, bei den slawischen
Völkorn der byzantinischen Kultur-
zone Einfluss zu gewinnen, und so

Ì ist in den Grenzgebieten abend- und
morgonländischer Gesittung oin
fortwährender Kampf um den
überwiegenden Einfluss zu beobachten, der
sich — in wechselnder Schärfe —
durch dio ganze Zeit der christlichen
Ceschichte diesor Völker hinzieht.
Während Bulgarien im Süden trotz
mancher Anstrengungen der Kurie
praktisch seine Glaubenseinheit orthodoxen

Gepräges bewahren konnte, hat
dio Ukraine schliesslich die Glaubenseinheit

ebenso verloren wie
Mitteleuropa. Freilich, während der
altrussischen Geschichtsperiode, in der
die Ukraine im Mittelpunkt des
Geschehens in Osteuropa stand (bis
zur Zerstörung Kievs 1240), hielten
die Grossfürston am orthodoxen Glauben

fest, nachdem sie sich einmal
für diesen entschieden hatten (um
088). Sobald aber die Ukraine dem
mittelalterlichen grosslitauischen Staate

einverleibt war, begann der westliche

Einfluss, sich immer stärker
durchzusetzen und auf eine
«Wiedereingliederung» der «schismatischen»
Gläubigen der Ostkirche hin zu
arbeiten, in der man damals die einzige
Form der Union sah. Die litauischen
Grossfürsten und polnischen Könige
förderton aus politischen Gründon
diese Bestrebungen. Abor erst nach
jahrhundertelangen Bemühungen
gelang es im Zusammenhang mit der
Errichtung des Moskauer Patriarchats



192

1589, in einem Teil der polnischen
Westukraine die Union auf der Brester
Synode 1596 endgültig durchzusetzen,
da die Ukraine dadurch ihre kirchliche

Selbständigkeit mit Kiev als
nationalem Mittelpunkt besser zu
wahren glaubte. Erst hier beginnt W.
mit der ausführlichen Darstellung,
und die ukrainische unierte Kirche
besitzt zweifellos das Hauptinteresse
des Verfassers. Er verfolgt ihre
wechselnden Schicksale, ihr allmähliches
Wachsen imd ihren schliesslichen Sieg
in Ostgalizien, aber auch ihre ständige

Bedrückung durch die Polen und
damit durch die römische Kirche. Die
Polen hielten die Union lediglich für
eine Vorstufe des vollständigen
Übergangs zum römisch -katholischen Glau -

ben und damit zur Polonisierung, und
es gelang ihrem Einfluss in der Kurie
oft, die Päpste für ihre Ansicht zu
gewinnen. So hatte die unierte Kirche
einen verzweifelten Kampf um ihr
Daseinsrecht und ihre eigenständige
Entwicklung zu kämpfen, da natürlich

auf der andern Seite dio orthodoxe

Kirche nicht müde ward, für
die Wiederannahme des orthodoxen
Glaubens und damit für die
Wiederherstellung der Glaubenseinheit der
Ukraine (und damit überhaupt der
Ostslawen) einzutreten. Mit sichtlicher
Anteilnahme schildert der Verfasser
die Geschicke der unierten Kirche,
insbesondere das wechselvolle 19.
Jahrhundert, das schliesslich mit der
Einsetzung des Grafen Andreas Sep-
byckyj zum Metropoliten einon
günstigen Abschluss fand (1900), indem
dieser heute noch amtierende Kirchenfürst

sich weitgehende Verdienste um
den Ausbau seiner Kirche erwerben
konnte. Der Hass der Polen mit ihren
ewig gleichen Zielen, der 1938/39 zu
heftigen Zusammenstössen führte,
nahm dadurch eher nocli zu.

Neben der unierten Kirche richtet
W. sein Augenmerk, wenn auch in
knapperer Formulierung, aufdie orthodoxe

Kirche in der Ukraine, die ihrerseits

im Kampfe um den Moskauer
Zentralismus stand und aus diesem
Grunde Reibimgen nicht vermeiden
konnte. Die neueste Entwicklung in
der Ukraine seit Sommer 1941 mit
dem Wiederaufleben der Gegensätze
zwischen der autokephalen
(selbständigen) und der autonomen (nach

dem Moskauer Patriarchat ausgerichteten)

Richtung in der Ukraine kommt
nicht mehr zur Darstellung.

Ein grosser Vortoil von Winters
Buch ist der Umstand, dass die
kirchlichen Geschehnisse in Beziehung
zur gleichzeitigen politischen Geschichte

gestellt werden. Wertvoll sind auch
die eingeflochtenen Betrachtungen
über die ukrainische Geistesgeschichte
und die im Literaturverzeichnis
ergänzend gegebenen Hinweise. Sie
machen das Buch zu einem wortvollen
Wegweiser für alle, die sich mit dem
kirchlichen Schicksal der Ukraine
beschäftigen '). Bertold, Spuler.

Dmytro Blazejowskyj : De potestate
Metropolitana Kioviensium catholi-
coruni in elerum regulärem. Rom
1943. Typis Scholae Typographicae
« Bramante »Urbania (Posaro). 196 S.

Auf Grund ausgedehnter
Quellenforschung, unter Heranziehung
zahlreicher ungedruckter Akten und
dergleichen stellt der Verfasser mit rein
rechtsgeschichtlicher Blickrichtung dio
Jurisdiktionellen Verhältnisse des
unierten Erzbistums Kievs während
der Zeit seines Bestehens 1617 bis
1803 dar. Ausführlich, aber ohne
Beziehung zum übrigen Leben der Uniorten,

wird die wechselnde Stellungnahme

der Kirche hinsichtlich der
Abhängigkeit der obersten Leiter der
kirchlichen Orden, später des
vereinigten Ordens der ruthenischon
Basilianer behandelt. Das Rocht der
Einsetzung und Überwachung dos
Archimandriten, der Einberufung der Wahl-
und Visitationskapitel schwankte
vielfach, so dass häufig Auseinandersetzungen

der verschiedensten Art
entstanden. Abschliessend streift B.
kurz das Verhältnis des Metropoliten
zu den Laien seinor Kirche. — Ein
Register und ein gutes
Literaturverzeichnis erhöhen die Brauchbarkeit
der kirchonrochtlichen Spezialuntersuchung.

Bertold Spuler.

i) Einige Hinweise auf Versehen seien gestattet
: Die holländische (später altkatholische) Kirche

der alten Klerisei wird auch hier — wie meist
aus propagandistischen Gründen in römischen Werken

— als « janscnistlsch » bezeichnet (S. 121 ff.).
— S. 127 muss es « Klemens XIII. • (statt XII.),
S. 15:1 «Gregor XVI.» (statt Klemens XVI.) heissen

(im Register jeweils entsprechend zu
verbessern). — Graf Potocki ist 1908 (nicht 1911)
ermordet worden (S. 186 f.).

Gedruckt bei Stampili & Cie., Bern


	Bibliographie

