
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 178

Kirchliche Chronik.
Ökumenischer Rat der Kirchen. Nach dem Tätigkeitsbericht —

Juli 1942 bis Juli 1943 — wurde deutlich, dass dort, wo ein ökumenischer
Wille ist, die Beziehung mit den Brüdern aufrechtzuerhalten, sich auch
ein ökumenischer Weg findet, diese Verbindung durchzuhalten oder zu
erneuern. Trotzdem der normale Verkehr immer schwieriger wird, haben
die Beziehungen zwischen den Kirchen ihrem Ausmass nach nicht erheblich
abgenommen und sind, verglichen mit den Friedenszeiten, sehr viel intensiver

geworden. Wohl sind alle Beziehungen mit einigen Kirchen auf dem
Kontinent verlorengegangen, aber das sind Ausnahmen. In der Mehrzahl

der Fälle ist es möglich gewesen, vom Leben der Kirchen zu hören,
ihnen wesentliche Informationen zugehen zu lassen und in persönliche
Beziehungen mit ihnen zu treten. Sekretäre des Rates konnten, trotzdem der
normale Verkehr immer schwieriger wurde, kontinentale Länder
besuchen und aus solchen Ländern Besuche in Genf empfangen. Noch
schwieriger waren die Verbindungen über See. Doch sind wichtige
Besuche möglich geworden. Drei neue Beitrittserklärungen erfolgten zum
ökumenischen Rat von der anglikanischen Kirche Neuseelands, von der
ungarischen evangelischen Kirche A. B. und von der kanadischen
Jahresversammlung der Quäker. Es gehören dem ökumenischen Rat jetzt 80

Kirchen in 28 Ländern an.

Über die Fortschritte der Bewegung in einzelnen Ländern erfahren wir
folgendes: Das wichtigste Ereignis ist wohl die Bildung des «Britischen
Rates der Kirchen». Die Verfassung dieses Rates stellt fest, dass seine

Basis die gleiche sei wie die des ökumenischen Rates. Er betrachtet sich
als Verbindung zwischen dem ökumenischen Rat und den britischen
Kirchen in Fragen gemeinsamer Studien und in der Zuteilung der
Mitgliedersitze des ökumenischen Rates, in Finanzfragen u. a. m. Die Gründung

bedeutet für den ökumenischen Rat einen grossen Schritt vorwärts,
da die Stärke seiner Position weitgehend von starken nationalen
zwischenkirchlichen Organen abhängt. Ein weiterer Vorteil ist, dass die beiden

Richtungen der Bewegung «Life and Work» und «Faith and Order», die
schon in einigen Ländern koordiniert sind, nun auch im Lande von Oxford
und Edinburg vereinigt sind. Auch in Ungarn hat sich im Juli 1943 ein
ökumenischer Rat gebildet, der sich aus führenden Männern der
reformierten und lutherischen Kirchen zusammensetzt. Es ist das verantwortliche

Organ für die Aufrechterhaltung der Beziehungen zwischen dem
ökumenischen Rat und den ungarischen Kirchen. Die ökumenische
Jugendkommission in Ungarn wurde reorganisiert und verstärkt. In den meisten
Ländern, in denen mehrere Kirchen der ökumenischen Bewegung
angeschlossen sind, haben sich nationale Räte der Kirchen oder ökumenische



— 179 —

Kommissionen gebildet; ein Zeichen dafür, dass die Ökumenizität daheim

beginnt, wodurch dem ökumenischen Rat geholfen wird, im Leben der
Kirchen Wurzel zu schlagen. Einige dieser Körperschaften, wie das «Joint
Executive Committee» in U. S. A. oder der Schwedische Ökumenische

Rat, führen ein umfassendes ökumenisches Erziehungsprogramm durch;
andere wieder, wie etwa in einigen der besetzten Länder, können nicht einmal

eine einzige Arbeitstagung abhalten. Aber ob nun öffentlich oder

ganz persönlich, alle arbeiten an dem Aufbau der Una sancta und bereiten

sich vor auf den Tag, da sie erneut der Welt zeigen können, dass sie

vorhanden sind.
Die Studienabteilung bemüht sich, der Gefahr der gegenseitigen

Entfremdung der Kirchen entgegenzuarbeiten. Sie sucht Kirchenführer über
die geistigen Entwicklungen und über das Leben der andern Kirchen zu
unterrichten. Beiträge, Berichte, Bücher und besonders wichtige
Erklärungen der Kirchen werden vervielfältigt oder an viele weitergegeben,
die sonst völlig ausserhalb des ökumenischen Lebens stehen würden.

Die Studien über die beiden Hauptthemen, «Die ethische Wirklichkeit und
die Funktion der Kirche» und «Die Kirche und die internationale

Ordnung», sind weiter durchgeführt worden. Zahlreiche Gruppen befassen

sich damit. Sammelwerke mit Beiträgen sind in verschiedenen Ländern
vorbereitet. Vor allem wurde die Teilaufgabe «Die Predigt als Ausdruck
der ethischen Funktion der Kirche» bearbeitet. Als Grundlage für diese

Studien wurde ein Memorandum der Zentralen Ökumenischen Arbeitsgruppe

in Chicago benutzt. Ein Beitrag dazu ist der Konferenzbericht der
Nordischen Ökumenischen Konferenz über «Die besondere Aufgabe der

Predigt in der Kriegszeit», bearbeitet von Prof. G. O. Rosenquist. Zum
zweiten Thema «Die Kirche und die internationale Ordnung» sind viele

Beiträge eingelaufen. Besonders erwähnt werden die Radiovorträge von
Dr. William Paton und sechs Thesen des Amerikanischen Kirchenbundes

für einen gerechten und dauerhaften Frieden. In Schweden und in der

Schweiz arbeiten Ausschüsse fachkundiger Laien mit dem ökumenischen

Rat zusammen. Es wurde eine «Analyse der Übereinstimmung und

Meinungsverschiedenheiten hinsichtlich der Botschaft der Kirche über die

Herbeiführung eines gerechten und dauerhaften Friedens» zusammengestellt.

Ein «Ökumenischer Konsensus» ist vorhanden, doch zeigen sich

tiefe Gegensätze, soweit es sich um die Folgerungen aus diesen gemeinsamen

Feststellungen handelt. Das Dokument wird geprüft, der
Haupteinwand geht dahin, dass es zu wenig konkret sei. Es befasst sich auch fast

ausschliesslich mit den zugrunde liegenden Prinzipien und weniger mit den

konkreten Lösungsversuchen. Eine Analyse der Übereinstimmungen und

Unterschiede in Fragen der sozialen und wirtschaftlichen Grundlagen
eines gerechten und dauerhaften Friedens ist in Vorbereitung. Die Reihe

«Ecclesia militans» veröffentlicht Dokumente über die Erneuerung der

Kirche. Heft I, «Die Kirche spricht zur Welt», ist in deutscher Fassung er-



— 180 —

schienen. Es sollen folgen: «Aufbau der Gemeinde» und «Bibelstudium».
Die «Faith and Order »-Abteilung des Britischen Rates hat Vorschläge zum
Studium der Themen: Die Kirche, das Amt und Formen des

Gottesdienstes, herausgegeben. In Schweden ist ein Bericht über eine
Studienkonferenz, «Gespräche über die Kirche», erschienen.

Der ökumenische Rat befasst sich auch mit dem Dienst an
Kriegsgefangenen durch Verbreitung von Bibeln und religiösen Schriften und
Durchführung der Seelsorge. Im Berichtsjahr wurden 141 000 Bibeln,
Bücher und Schriften versandt, das Osterheft in einer Auflage von 30 000
Stück. Bibeln und N. T. wurden in 27 verschiedenen Sprachen verteilt;
dies war nur möglich dank der wirksamen Hilfe der amerikanischen und
britischen Bibelgesellschaften. Seelsorgerliche Besuche waren zum Teil
nur unter grossen Schwierigkeiten möglich. Der Vizepräsident der
Kommission konnte eine vierte Reise nach Deutschland unternehmen, um die
Lager zu besuchen. In Grossbritannien und Kanada ist der Lagerbesuch
durch Geistliche gut organisiert. Die Hauptaufgabe ist die Beschaffung
entsprechender religiöser Literatur für die deutschen Kriegsgefangenen in
U. S. A. und die ausländischen Arbeiter in Deutschland. Die Kirchen der
verschiedenen Länder unterstützen diese Arbeit, besonders die in U. S. A.,
in Schweden, in der Schweiz und in Argentinien. Die Unterstützung
durch die deutschen und britischen Kirchen vollzieht sich durch Einsatz

von Gaben und Diensten. Das Evangelische Hilfswerk verbreitet Predigten,
die für die britischen und französischen Gefangenen verfasst wurden,
und schickt Bücher und Hefte durch das Genfer Arbeitszentrum an die
deutschen Kriegsgefangenen. Die britische Kommission sorgt für Besuche
durch Geistliche bei deutschen und italienischen Kriegsgefangenen und
beschafft englische Literatur für die Briten durch das Genfer
Arbeitszentrum. Es besteht eine enge Zusammenarbeit mit den andern Organisationen,

die für Kriegsgefangene tätig sind. Durch Beteiligung am Beratenden

Komitee für Literatur für Kriegsgefangene unter dem Vorsitz des

Roten Kreuzes ist ein ständiger Kontakt mit den humanitären,
wissenschaftlichen und römisch-katholischen Organisationen hergestellt.

Im Flüchtlingswerk bestand die Hauptarbeit darin, den Flüchtlingen
in Frankreich zu helfen. Hier haben besonders die Jugendgruppen
unerschrocken eingegriffen und Tausenden das Leben gerettet. Das Hilfswerk

unterstützte sie und beschaffte ihnen die Einreiseerlaubnis in die
Schweiz. Die schwedischen und schweizerischen Christen haben unschätzbare

Hilfe geleistet. Im Berichtsjahr konnten für Frankreich 147 000
Schweizer Franken eingesetzt werden. Seit August 1942 hat die Schweiz
12 000 neue Flüchtlinge aufgenommen. Das Hilfswerk erstreckt sich
nicht nur auf solche, die aus rassischen Gründen verfolgt werden, sondern
auch auf viele, die ihr Land aus andern Gründen verlassen mussten.
Darunter befinden sich einige Geistliche. In der Schweiz selbst hat das
Hilfswerk 94 000 Franken ausgegeben. Die Schweizer Zentrale hat sich



— 181 —

protestantischer Flüchtlinge angenommen, die — 500 an Zahl — in Schanghai

in grosse Not geraten sind.

Eine besonders dringende Aufgabe hat die Zentrale für Bibelarbeit.
Das Verlangen nach Bibeln ist gross, zumal einige nationale Bibelgesellschaften

gezwungen worden sind, den Druck und Verkauf von Bibeln
einzustellen oder das Papier zum Druck von Bibeln in vielen Fällen nicht
mehr bewilligt wird. Es gelingt mit Hilfe der englischen und amerikanischen

Bibelgesellschaften, die wichtige Aufgabe durchzuführen.
Schliesslich wird noch der ökumenische Presse- und Nachrichtendienst,

der immer mehr geschätzt wird, erwähnt. Wertvoll ist er besonders

für die, die von andern Quellen ökumenischer Information ganz
abgeschnitten sind. Auf irgendeine Weise und meist nach geraumer
Verzögerung erreicht der Pressedienst seine Abonnenten in 14 Ländern des

europäischen Kontinents und in 18 weitern Ländern. Seine Nachrichten
finden immer mehr Eingang in die kirchliche Presse.

Zum Unionsschema der Kirchen Südindiens. Das Unionsschema,
das in der Chronik S. 67 kurz skizziert worden ist, hat in der Kirche von
England zu ausgiebigen Erörterungen geführt. Es wird hauptsächlich von
der anglokatholischen Richtung heftig angegriffen *). Die Kritik hat den

Bischof von Gloucester auf den Plan gerufen, der in einem Brief zu
den Äusserungen Stellung nimmt 2). Er führt u. a. aus, dass die südindische
Kirche kein Zweig der anglikanischen Kirche, sondern der katholischen,
universalen Kirche sein will. Sie beabsichtigt also nicht, sich einer der
bestehenden Kirchen einfach anzuschliessen, die alle ihre Besonderheiten

im Kultus und in der Verfassung aufweisen. Sie hält an den fundamentalen

Grundsätzen fest, wie sie eine besonnene historische Erkenntnis
für wesentlich hält, an der Bibel, den Glaubensbekenntnissen, den beiden

Sakramenten des N. T. und der katholischen Ordnung der priesterlichen
Weihen. Es muss anerkannt werden, dass Kirchen, die sich vor Generationen

getrennt haben, nicht durch einen einzigen Akt vereinigt werden
können. Sie müssen allmählich zusammenwachsen, weshalb zeitliche
Übergänge notwendig sind. Die Geistlichen der Kirchen, die sich

vereinigen, werden alle einander in der unierten Kirche gleichgestellt, aber

kein Geistlicher kann in einer Kirche amtieren, wenn er dazu nicht
eingeladen wird. Er ist an die Ordnung dieser Kirche gebunden. Das

entspreche genau der Anregung, die seinerzeit Msgr. Duchesne für die Union
zwischen der Kirche von England und der von Rom gemacht habe. Der

englische Klerus dürfe nicht erwarten, dass er trotz der Anerkennung
der Gültigkeit der Weihen in der römischen Kirche ebenso aufgenommen
werde wie der römische, dasselbe treffe für diesen zu hinsichtlich der

englischen Kirche. Die Kirchen Südindiens müssen zusammenwachsen,

nach 30 Jahren besitze die grosse Mehrheit der Geistlichkeit die durch

>) Das Schema ist bei der Interworth Press erhältlich.
») «The Guardian» vom 21. Mai 1943.



— 182 —

einen Bischof erteilten Weihen, womit die volle Einheit erreicht sein werde.
Hierauf wendet sich der Bischof gegen die Einrede, das Schema enthalte
keine Lehre über den Episkopat oder das Amt. Das sei genau die Stellung
der Kirche von England, die eine solche Lehre auch nicht kenne. Der
Ausdruck apostolische Sukzession finde sich in keinem autoritativen Dokument

der Kirche von England, ebenso sei eine Lehre über die

«Übertragung» (transmission) unbekannt. Sie sei tatsächlich das Ergebnis
theologischer Konfusion. Gegen den Vorwurf, das Schema gefährde die

Beziehungen zur orthodoxen Kirche des Ostens, erklärt der Bischof, es

sei bedeutsam, dass einige Zweige dieser Kirche unter dem Einfluss des

Patriarchen Meletius die Gültigkeit der anglikanischen Weihen anerkannt
haben, der die Meinung vertreten habe, die Kirche könne in Übereinstimmung

mit dem Grundsatz der Ökonomie die Gültigkeit von Weihen, die
nicht von Bischöfen vollzogen seien, anerkennen. Es sei nur eine Minderheit

von orthodoxen Theologen, die so denkt. Der Bischof ist aber

überzeugt, dass die Position der englischen Kirche im Urteil der orthodoxen

und römischen Kirche gefestigt wird, wenn es gelingt, die Einigung
auf der Grundlage des Schemas durchzuführen. Nach seiner Erfahrung
bedeute die extreme Haltung des modernen Anglokatholizismus die grösste
Schwierigkeit in den Beziehungen zur orthodoxen Kirche. Zu dem

ausgesprochenen Bedauern, dass die syrische orthodoxe Kirche nicht in die
Union eingeschlossen sei, bemerkt er, er hoffe auf den Tag, da auch diese

alte Kirche sich mit der südindischen vereinige. Er fügt aber bei, sie stehe

in Gemeinschaft mit dem jakobitischen Patriarchen in Antiochien. Eine
Union mit ihr würden die Orthodoxen als eine Verleugnung des wahren
Glaubens beurteilen müssen. Zum Schluss bezeichnet der Bischof die

Haltung der «Church Union» als überaus gefährlich. Der ernste Wunsch
nach Union sei unter vielen Kirchenleuten und Nonkonformisten
verbreitet. Sie seien bereit, die Lambeth Quadrilateral als ausreichende
Basis anzunehmen. Aber wenn katholische Grundsätze und der Episkopat
in solch engherziger und wenig anziehender Weise präsentiert werden
und auf der speziellen Lehre der anglokatholischen Richtung insistiert
werde, sei die Gefahr gross, dass irgendein Schema angenommen werde
und der Episkopat nicht als Basis der Einigung, sondern als lästiges
Hindernis betrachtet werde.

Antworten auf diesen Brief blieben nicht aus. Wir erwähnen zwei
in der folgenden Nummer des «Guardian». Darin wird festgestellt, dass

zwischen dem Schema und dem «Lambeth Quadrilateral» wesentliche
Unterschiede bestehen. Im Schema werde die Heilige Schrift als «oberste
und entscheidende Norm (standard) des Glaubens» bezeichnet, in der
Lambethformel als «the rule and ultimate standard»; diese Formulierung
lasse zu, dass die Kirche die Autorität bei Kontroversen über den Glauben
besitze. Im Schema werde den Bekenntnissen kein verpflichtender
Charakter zugesprochen. Die Tatsache, dass in der Kirche von England nicht



— 183 —

bischöflich ordinierte Geistliche reordiniert werden, sei ein Beweis für eine

bestimmte Lehre über das Amt. Dasselbe bestätige die Ordinationsformel

«Empfange den hl. Geist zum Amt und Werk eines Priesters (Bischofs)
und zur Verkündigung der Vergebung der Sünden». Wenn die apostolische

Sukzession buchstäblich nicht genannt werde, sei sie doch im Vorwort

zum Ordinationsritus deutlich ausgesprochen, ebenso deutlich sei

dort der Gedanke der «Übertragung» zu finden. Das werde durch die

Berichterstattung der Kommission für kirchliche Union der letzten
Lambethkonferenz bestätigt (Report p. 115). Ferner wird auf den wesentlichen

Unterschied der Bezeichnung «katholische» und «universale» Kirche
hingewiesen. Ein zweiter Artikel erinnert daran, dass keine Taufe und
keine Ordination aus Gründen der «Ökonomie» in der orthodoxen Kirche
anerkannt werde, wenn nicht der richtige Glaube über Taufe und Amt

vorausgesetzt werden könne. Bei einigen Kirchen Südindiens fehle diese

Voraussetzung. Schwedische Lutheraner lehnen das Schema ab, weil die

Lehre über die Eucharistie ungenügend sei. In der «Church Times»

beruft sich ein Einsender auf den Kommissionsbericht über die Verhandlungen

der Anglikaner mit den Orthodoxen aus dem Jahre 1932, nach

welchem Patriarch Meletius auf eine Frage des Bischofs von Gloucester

erklärt habe: «Während es richtig ist, dass die Kirche die Gewalt hat,

das Priesteramt der Schismatiker zu verwerfen, hat sie nicht die Gewalt,
die Ordinationen der Kirchen zu anerkennen, in denen die apostolische
Sukzession unterbrochen ist.» Ferner sagte er: «Wenn das Amt von
Schismatikern anerkannt wurde, geschah es nach einer Prüfung; sie hat in andern

Fällen zur Forderung einer Reordination geführt. In sehr vielen Fällen

wurde Ökonomie in weitem Masse angewendet, aber nie in einem Fall,
der den fundamentalen Grundsätzen des Glaubens widersprochen hat1).»

Eine Versammlung evangelischer Geistlicher der Diözese London

billigte die Grundsätze des Schemas in der Überzeugung, dass eine solche

Union mit dem Willen Gottes für seine Kirche übereinstimme2).

Die in Frage kommenden Kirchen in Südindien scheinen ebenfalls

geteilter Meinung zu sein. Von den acht Räten der aus Kongregationalisten
und Presbyterianern gebildeten Kirche haben sieben sich darüber

geäussert. Fünf haben zugestimmt, zwei haben das Schema abgelehnt. Diese

zwei sind aber die bedeutenderen, sie vertreten 58 % der Presbyterianer.

Im April hielten die Methodisten ihre Synoden ab. Drei davon haben

den Vorschlag einstimmig angenommen, die vierte in Hyderabad mit

47 gegen 43 Stimmen. Die Minorität sei entschlossen, bei der endgültigen
Annahme sich als besondere Gemeinschaft loszusagen. Nach einer

weiteren Meldung hat der anglikanische Metropolit dem «Lambeth Consultative

Committee» die Frage vorgelegt, ob den Bischöfen der letzte Ent-

') «Church Times» vom 4. Juni 1943.

a) «The Guardian» vom 28. Mai 1943.



— 184 —

scheid in Angelegenheiten des Glaubens zukomme. Die andern Metropoliten

sollen ebenfalls über das Schema konsultiert werden x).

Aufsehen erregte eine Rede des Erzbischofs von Canterbury, der
auf der Tagung der Diözesankonferenz von Canterbury unter dem
Leitmotiv «Harmonie nicht Einstimmigkeit» entschieden für das Schema

eingetreten ist 2). An einer Sitzung vom 9. Juli hat sich mit dem Schema

auf eine Eingabe des Metropoliten von Indien die «Consultative Body»
der Lambethkonferenz befasst. Sie hat eine längere Kundgebung über
einzelne fragliche Punkte erlassen 3). Das Resultat ist, dass der Ausschuss
keinen Grund hat, anzunehmen, die Lambethkonferenz werde ihre
Zustimmung zur Vorlage versagen. Es wird vorgeschlagen, das Schema

allen Metropolitenbischöfen vorzulegen, damit sie sich darüber äussern,
ob sie auf Grund des Schemas mit der vereinigten Kirche in Gemeinschaft

treten oder nicht. Zu diesem Zweck soll die Vorlage den betreffenden

Synoden vorgelegt werden 4).

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischöflichen Kirche

der Vereinigten Staaten. Der Erzbischof von Canterbury hat sich

zur Vorlage der Union mit der presbyterianischen Kirche in einem Brief
an den Präsidenten der Unionskommission, Bischof Dr. Parsons, dahin

geäussert, wenn es dazu käme, dass der Zweig der anglikanischen Gemeinschaft

in U. S. A. mit der presbyterianischen Kirche sich vereinigen
werde, das ein sehr grosser Beitrag zu der Sache wäre, die allen am Herzen

liegt. Über diesen Brief hat der Bischof Manning von New York seine

Überraschung und sein grosses Bedauern ausgesprochen. Er bezeichnet
ihn als eine kirchliche Einmischung («ecclesiastical intrusion») 5). Auf der

Diözesansynode im Mai polemisierte Bischof Manning gegen das Schema,
das in der bischöflichen und presbyterianischen Kirche auf entschiedene

Ablehnung stosse, weil es sich nicht um eine tatsächliche Vereinigung im
Glauben, sondern nur um eine Union der Organisation handle. Auf
einigen Versammlungen hätten sich Presbyterianer dagegen ausgesprochen.
Dem Schema wirft er einseitige protestantische Stellungnahme vor. Die
katholische Auffassung der anglikanischen Gemeinschaft und der bischöflichen

Kirche über die Kirche, die Sakramente, das Amt, wie sie im
«Book of Common Prayer» niedergelegt sei, gebe diesen Kirchen eine

einzige Gelegenheit, zwischen den beiden grossen Teilen der Christenheit,

dem Katholizismus und Protestantismus, zu vermitteln. Werde das

Schema angenommen, verliere die bischöfliche Kirche diese Stellung und

gehe im Protestantismus auf6).

J) «The Church Times» vom 14. Mai 1943.
2) «The Guardian» vom 23. Juli 1943.
3) «The Guardian» vom 10. September 1943.
4) «The Guardian» vom 24. September 1943.
6) «The Church Times» vom 2. Februar 1943.
•) «The Church Times» vom 25. Juni 1943.



— 185 —

Zu der Bemerkung, die Presbyterianer, die in mehrere Gruppen
getrennt sind, möchten sich zuerst untereinander vereinigen, schreibt
Bischof Parsons, es gebe tatsächlich nur zwei grössere Kirchen von
Bedeutung, die presbyterianische Kirche U. S. A. und die presbyterianische
Kirche U. S. Mit der ersten, die im Norden des Landes verbreitet ist,
werden die Verhandlungen geführt. Sie umfasst ca. zwei Millionen
Anhänger. Die südliche Kirche zählt 500 000—600 000 Seelen. Diese wird
über die Verhandlungen unterrichtet und strebt eine Union mit der
nördlichen Schwesterkirche an. Von den sieben andern presbyterianischen

Kirchen ist die grösste die «Vereinigte presbyterianische Kirche»
mit 170000 Anhängern. Die übrigen sechs Gruppen zählen nur 50000,
drei davon weniger als 6000 Anhänger r). Das Schema ist übrigens auf
der Generalsynode der bischöflichen Kirche im Oktober zur Verhandlung

gekommen. Berichte, wie sie ausgefallen, sind bis Ende November
noch nicht eingetroffen.

Beziehungen der Kirche von England zur römisch-katholischen
Kirche. Wir haben in der Chronik wiederholt melden können, dass

Vertreter der beiden Kirchen sich seit Kriegsausbruch zu gemeinsamen

Beratungen und Versammlungen zusammengefunden haben. Ein einzigartiger

Fall einer passiven communicatio in sacris hat sich beim Tod des

Erzbischofs und Kardinals Hinsley von Westminster ereignet. Am
Requiem in der Westminster Kathedrale nahmen als Vertreter des Erzbischofs

von Canterbury der anglikanische Bischof von Gibraltar teil, als Vertreter
des «Church of England Council on Foreign Relations» der Bischof von
Gloucester, der Bischof von Chichester, die Dekane von Westminster
und St. Paul sowie der Sekretär Canon J. A. Douglas. Dieser Rat hat ein
besonderes Komitee für die Beziehungen mit den Kirchen des lateinischen

Ritus gebildet 2).

Römisch-katholische Stimmen zur ökumenischen Bewegung.
Die vom Apologetischen Institut des schweizerischen katholischen
Volksvereins herausgegebenen «Apologetischen Blätter» haben sich unter zwei
Malen über die ökumenische Bewegung geäussert. Dazu gab ihnen in
der Nummer vom 10. August die von F. Siegmund-Schultze herausgegebene

Sammlung «Die Einigung der christlichen Kirchen» Anlass. Sie schreiben

u. a.:
«Die leider nur von einer idealgesinnten Minderheit erstrebte

Glaubenseinigung ist ohne Zweifel etwas Lobens- und Erstrebenswertes,
namentlich dann, wenn sie vom Gebet der getrennten Brüder begleitet ist,

,ut omnes unum sint'. Denn dies entspringt der sehr richtigen Erkenntnis,
dass das zu erstrebende Ideal der kirchlichen Einheit letztlich eine Gnade

ist, die sich jedoch nur dann auswirken kann, wenn die engstirnigen
Konfessionellen landauf landab endgültig liquidiert werden. Solange es an

») «The Church Times» vom 4. Juni 1943.

-) «The Church Times» vom 21. März 1943.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 13



— 186 —

dieser Voraussetzung mangelt: sich zu verstehen und im Herrn zu lieben,
anstatt sich zu hassen und zu verdächtigen, sind alle Einigungsversuche
leere Luftstreiche und eitle Wunschgebilde. Begeisterte Konferenzen
(Stockholm 1925, Lausanne 1927) haben sicher ihr Gutes. Zu einer
tatsächlichen Einigung führen sie nie, höchstens zu ,einer Gegenüberstellung
von Gedanken und Überzeugungen die zu nichts weiterem verpflichten'.
Als klarer Beweis dienen die fruchtlosen Religionsgespräche z. Z. der

sog. Reformation. Nur Gebet, Gnade, verzeihende Liebe und vor allem
die gemeinsame Not werden die getrennten Kirchen wieder einmal
zusammenführen. »

In der Nummer vom 15. Oktober wird der Tätigkeitsbericht des

Generalsekretärs des ökumenischen Rates besprochen und im Anschluss
daran mit besonderer Hervorhebung des christozentrischen Bekenntnisses
der ökumenischen Bewegung folgendes geschrieben:

«Bis jetzt haben sich achtzig Kirchen in achtundzwanzig Ländern dem
Ökumenischen Rat angeschlossen, und es ist wohl nicht gewagt, dieser

Bewegung eine noch grössere Zukunft zu versprechen. Nicht dabei ist die
katholische Kirche, was nicht aus mangelndem Willen der einen oder der
anderen Seite hervorgeht, sondern aus der Natur der Sache selber. Dabei
kann man sich darüber einig sein, dass das Faktum der Trennung innerhalb
der grossen Gemeinde, die an Christus glaubt, tragisch ist. Man kann in der
Tiefe den Wunsch hegen, es möchte diese Tragik eines Tages überwunden
werden, und darum beten zweifellos unzählige Christen, welcher besonderen
Gemeinschaft sie auch angehören mögen. Die einsichtigen und frommen
Menschen auf beiden Seiten wissen auch sehr wohl, dass sich die grosse
Einheit nicht einfach künstlich und sozusagen durch Flickarbeit wieder
herstellen lässt. Alle möglichen Konferenzen in dieser Sache haben in
den neueren Zeiten kaum mehr erreicht als die öffentlichen Religionsgespräche

früherer Jahrhunderte. Anderseits müssen sich alle Christen
einander in dem gleichen Masse näher kommen, in dem sie sich Christus
nähern. Es gibt doch nur einen Christus, und Luther, Zwingli und Calvin
haben selber nie daran gedacht, es könne mehrere Kirchen Christi geben,
wollten sie doch nichts anderes, als die eine grosse christliche Ökumene

erneuern. Die ganze Begriffsbildung von der Möglichkeit mehrerer Kirchen
Christi gehört einem rationalistischen Zeitalter an und wird mit ihm auch
einmal überwunden werden.

Solange aber praktisch der augenblickliche Zustand der Trennung
nicht aus der Welt geschafft werden kann, wird man sich fragen, ob auf
Grund der inneren Übereinstimmungen in so vielen wesentlichen Punkten
des christlichen Glaubens nicht eine gemeinsame Arbeit im Bereich der

praktischen Aufgaben möglich ist. Wir glauben daran, und wir werben
dafür. Ist es nicht in manchen Ländern geschehen, dass unter den
Vertretern des Christentums, die völkerrechtswidriges Handeln einer Kriegspartei

verurteilten, die Namen von katholischen Bischöfen in einer Reihe



— 187 —

standen mit denen von Vertretern protestantischer, calvinischer oder von
Rom getrennter Episkopalkirchen Wie oft können sich etwa bei

Betreuung von Gefangenenlagern Katholiken und anders organisierte Christen
die Hand reichen. Wie begegnen sie einander fortgesetzt auf dem grossen
Felde der Caritas. Gemeinschaftsarbeit dort pflegen, wo sie möglich ist,
und sie da ersehnen und erbeten, wo sie einstweilen unmöglich ist, das

wäre wohl ein guter Weg zu einer Wiedervereinigung, die Gottes
Vorsehung nach ihren Plänen herbeiführen möge.»

Eine Denkschrift an den römisch-katholischen Episkopat des
Deutschen Reiches. Wie nachträglich bekannt wird, hat der Erzbischof
von Freiburg i. Br. am 18. Januar 1943 an den grossdeutschen Episkopat
eine Denkschrift gerichtet. Er erklärt sich darin beunruhigt durch die

geistige Spaltung innerhalb der deutschen Geistlichkeit, als das sind liturgisch

«Bewegte», Kerygmatiker, Schönstätter Wiener Aktivisten, Gegensätze

zwischen «Jung» und «Alt», ferner durch das sinkende Interesse

an der theologia naturalis, eine neue Begriffsbestimmung des Glaubens,
die wachsende Minderbewertung der scholastischen Philosophie und Theologie,

das kühne Zurückgreifen praktischer Art auf frühere und früheste

Zeiten, Normen und Formen bei radikaler Kritik des bisher Gültigen und
historisch Gewordenen, die einseitige Bevorzugung der östlichen Patristik,
den wachsenden Einfluss der protestantischen Dogmatik auf die katholische

Glaubensdarstellung, die Grenzöffnung andern Kirchen gegenüber im
Zusammenhang mit der Zielsetzung «Una Sancta», den neuzeitlichen

Kirchenbegriff, den sublimen Supernaturalismus, die übertriebene Christusmystik,

die übertriebene Auslegung der Lehre vom Corpus Christi mysticum,
die Überbetonung des allgemeinen Priestertums, die These vom Mahlopfer

und Opfermal, die Überbetonung des Liturgischen, das übertriebene

Drängen auf Einführung der Gemeinschaftsmesse, das Bestreben, die

Landessprache bei der Spendung der Sakramente und selbst in der Messe

einzuführen. Die Denkschrift schliesst: «Können wir grossdeutschen
Bischöfe und kann Rom da noch schweigen » Auf das Dokument kommen
wir zurück.

Bern. Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

