Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Artikel: Dogma und Dogmatik

Autor: Bulgakow, Sergius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 139 —

Dogma und Dogmatik.

«Darum gleicht jeder Lehrer, der in
der Lehre des Himmelreiches be-
wandert ist, einem Hausvater, der
aus seinem Schatz Altes und Neues
hervorholt.» Mt. 13, 52.

I.

Die dogmatische Theologie ist die systematische Auslegung der
Dogmen, die in ihrer Gesamtheit die Fiille der orthodoxen Lehre
zum Ausdruck bringen. Kann die Dogmatik aber darauf Anspruch
erheben, die Fiille des dogmatischen Wahrheitsgutes vollstindig
darzustellen ? Gibt es auf alle dogmatischen Fragen fertige Ant-
worten in Gestalt formulierter und durch die Kirche verkiindigter
Dogmen ? NEIN!

Die Zahl der Dogmen ist eine beschrinkte, und viele, wenn
nicht die Mehrheit der Fragen, werden in der Dogmatik nur in
der Form theologischer Doktrinen erortert, gelten als verbreitetere
Meinungen, als Theologumena, auf keinen Fall als Dogmen. Die
Dogmatik ist in dieser Beziehung der geographischen Karte eines
noch nicht vollig erschlossenen Erdteiles dhnlich, wo erforschte
Gebiete mit noch unerforschtem Lande untermischt sind und wo
die Einzeichnung der &aquidistanten Kurven und Linien durch
schwache und unsichere Punktierungen erfolgt. Die faktisch un-
bestrittenen Dogmen der Kirche betreffen nur eine sehr beschrinkte
Zahl von Lehrgegenstinden: die Lehre von der heiligen Drei-
faltigkeit (Glaubensbekenntnis) und zur Hauptsache die Lehre vom
Gott-Menschentum (Christologie) gemiiss den sieben 6kumenischen
Konzilien. Schon auf dem Gebiete der Pneumatologie betreten
wir den Boden der Theologumena (Bolotow). In den meisten
Gebieten aber, die in der Dogmatik zur Auslegung kommen,
bleiben wir auf dem schwankenden Boden der theologischen Dok-
trinen. Hierher gehéren jene allerwichtigsten Gebiete der Dog-
matik wie: die allgemeine Lehre von der Welt und der Menschheit,
von der Vorsehung Gottes, der Vorherbestimmung, der Kirche,
der Gnade und den Sakramenten (und damit besonders alle Fragen
der eucharistischen Theologie), endlich die Lehre von der Geschichte
und der Eschatologie. Dieses ganze Gebiet steht in der Hauptsache
im Blickfeld der theologischen Doktrinen, die, wenngleich in der



— 140 —

Form kirchlicher Dogmen wiedergegeben, dennoch keine Unfehl-
barkeit, Genauigkeit und allgemein verpflichtende Giiltigkeit be-
anspruchen kénnen und auf jeden Fall verschiedene theologische
Meinungen zulassen (die Grenze der zugelassenen Unterschiede ist
in jedem Fall eine quaestio factr) '). Demnach fillt das Gebiet der
Dogmatik nicht mit demjenigen der eigentlichen Dogmen zusammen,
es ist bedeutend breiter als dieses, muss also unvermeidlich aus
anderen Quellen ergiinzt werden, muss iiber die direkten und ver-
bindlichen dogmatischen Bestimmungen hinausgehen. Diese Kr-
ginzung vollzieht sich auf der Grundlage der lebendigen, kirch-
lichen Tradition, deren dogmatischer Analyse, Inventarisation und
doktrinalen Bearbeitung.

In der Tradition haben wir es mit dem unmittelbaren Leben
der Kirche zu tun, welches die dogmatischen Tatsachen als aller-
wichtigste Grundlage in sich einschliesst. Diese miissen in ihrer
ganzen Bedeutsamkeit hervorgeholt und mit Hilfe der doktrinalen
theologischen Auslegung in ihrem Glaubensgehalt aufgedeckt und
o in dogmatische Bestimmungen umgestaltet' werden. Das Dogma
ist mithin nicht eine Gegebenheit, sondern das vom Dogmatiker
zu Suchende, seine Eruierung setzt gleichzeitig die Anspannung
sowohl der schopferischen Intuition als auch die tatsichliche Er-
forschung des dogmatischen Bestandes voraus (d.i. die religions-
philosophische oder besser gesagt die metaphysische Betrachtung).
Die letztere ist iiberhaupt bei der Bestimmung der Dogmen
unmoglich auszuschalten, wie sie denn auch in den verschiedenen
theologischen Schulen und in den sich bekdémpfenden Doktrinen
und Meinungen zur Zeit der 6kumenischen Konzilien am Werke
war, wie sie ilibrigens zu allen Zeiten in der Theologie bestanden
hat, gegenwirtig besteht und kiinftig bestehen wird. Denn selbst
in das Herz der Dogmatik ist das dogmatische Suchen eingebettet
mit der Moglichkeit sowohl des Findens als auch des Nichtfindens.
Kampf und Gegnerschaft der Meinungen im Bereiche der dogma-
tischen Doktrin gleichen sich im Leben der Kirche durch die Tat-
sache aus, dass vor und iiber diesen Unterschieden das eine Leben
der Kirche als iiberwindende Kraft besteht: die lex orandi und

1) Sogar die rémisch-katholische Kirche, die die Tendenz hat, nach
Méglichkeit in allen Fragen der Glaubenslehre verpflichtende dogmatische
Bestimmungen zu geben, erweist sich nicht in der Lage, diese Aufgabe
zu verwirklichen und die tatsichlich herrschenden Unstimmigkeiten zu
verséhnen. So z. B. diejenigen der Thomisten und Molinisten in der Frage
nach dem Verhiltnis von Gnade und Freiheit.



— 141 —

im erweiterten Sinne auch die lex credendi. Sie ist die unversiegliche
Quelle der Uberlieferung, aus der das dogmatische Denken und
die Lehre ihre Kraft schopfen. In der Einheit dieses Lebens ist
auch die Voraussetzung zu einer Einheit im theologischen Denken
geschaffen, wobei fiir diese letztere die Freiheit der Dialektik
erforderlich ist.

Selbstverstindlich kann das Gebiet der dogmatischen For-
schung unter Umstéinden vereinfacht und ihre Problematik prag-
matisch irgendwie durch eine schematische Erklirung von Quasi-
dogmen zur Befriedigung des formalen Bediirfnisses eines herr-
schenden Schultypus ersetzt werden, was in kurzen, katechetischen
oder auch in wissenschaftlich ausfiihrlicheren Auslegungen ge-
schehen kann. In dieser Hinsicht wird die Dogmatik nicht selten
zum Inventar der Dogmen selbst, indem sie nicht zwischen den
Dogmen und den theologischen Meinungen unterscheidet, die durch
den umfinglichen Bestand der kirchlichen Uberlieferungen und
des Wortes Gottes bezeugt werden. Auf diese Weise versteht und
gibt sich die Dogmatik als etwas in sich vollkommen Abgeschlossenes
und Unwandelbares. Aus diesem Grunde eignet sie sich auch in
der Tat einen fremden, toten, scholastischen Charakterzug an, der
erschreckt und abstosst. Gewiss besitzt eine solche pragmatisch-
pidagogische Auftakelung an und fiir sich einen zureichenden
Grund in den praktischen Bediirfnissen der Lehrverkiindigung,
und in diesem Sinne muss man mit aller Ehrerbietung die positive
Bedeutung dieser Handbiicher wie desjenigen des Metropoliten
Makarius und seiner katholischen Prototypen anerkennen. Nur
darf nicht ausser acht gelassen werden, dass sie mehr nur eine
zusammenfassende Darstellung, ein Schema dessen sind, was seinem
eigentlichen Wesen nach weit entfernt ist von jeder dogmatischen
Kristallisierung.

Wir besitzen somit in der Dogmatik Dogmen und dogmatische
Tatsachen, die ihren Ausdruck in rudimentiren dogmatischen Be-
stimmungen, in Theologumena oder Doktrinen finden, die aber
noch nicht eine in sich abgeschlossene Formulierung erhalten haben.
In bezug auf die Dogmen im eigentlichen Sinne ist der Prozess
ihres kirchlich unfehlbaren In-die-Erscheinung-Tretens bereits ab-
geschlossen. Umgekehrt befindet er sich in bezug auf die Theolo-
gumena oder die theologischen Meinungen in dem Stadium, das
zeitlich den okumenischen Konzilien vorausging, wo nur die theo-
logischen Schulen mit ihren verschiedenen Meinungen vorhanden



— 142 —

waren. Die Aufgabe der dogmatischen Theologie besteht hier vor
allem darin, eine moglichst genaue und aufmerksame Bestimmung
aller dogmatischen Tatsachen im Leben der Kirche selbst zu
versuchen. (So verhilt es sich z. B. in der Orthodoxie mit dem
so wichtigen Gebiet der Muttergottesverehrung, wo praktisch eine
reiche Mariologie und zugleich ein volliger Mangel an dogmatischer
Klarheit besteht. So verhiilt es sich auch mit der Theologie der
Sakramente.) Da ist es wichtig, festzustellen, dass die dogmatischen
Tatsachen des kirchlichen Lebens, die lex orand: und praktisch
auch die lex credend:, nicht nur wegleitende, sondern auch ver-
pflichtende Bedeutung fiir den Theologen haben. Sie dienen ihm
als Grundlage an Stelle der Dogmen, und nach ihnen muss er dann
seine Theologumena aufbauen. Er muss sie aber notwendigerweise
selber aufbauen, das T'heologisieren ist genau so verantwortungsvoll
wie zugleich schopferisch, denn beides sind Synonyme. Daher
hat fiir die Dogmatik die theologische Liturgiewissenschaft (mit-
eingeschlossen die Ikonographie, der kirchliche Ritus, die kultischen
Handlungen usw.) wie das Gebetsleben und die Offenbarung —
sie sind der lebendige Atem der Kirche — so grosse Wichtigkeit.
Infolgedessen muss zwischen dem Altar und der Arbeitsstube des
Theologen eine innige Verbindung bestehen, eine gottliche Er-
griffenheit muss da sein, die in ihren tiefsten Quellen vom Altar
her genihrt wird. Es versteht sich dabei von selbst, dass die litur-
gischen Quellen sich ebenfalls der vergleichenden geschichtlichen
Auslegung unterziehen miissen und nicht in einen «tétenden Buch-
staben» verwandelt oder gar dem Worte Gottes gleichgesetzt
werden diirfen, welches einzig ist und in seiner normativen Be-
deutung mit nichts verglichen werden kann.

Dabei gilt es noch besonders darauf hinzuweisen, welch domi-
nierende Wichtigkeit das Wort Gottes fiir die Dogmatik besitzt.
Sie will nicht einfach menschliche Weisheit sein, «Philosophie»,
sondern sie nimmt ihren Inhalt aus der Offenbarung und erscheint
in diesem Sinne als Philosophie der Offenbarung. Das Wort Gottes
ist das absolute Kriterium fiir die Uberpriifung der Theologie.
Das letztere kann aber nicht bedeuten, die Theologie kénne —
direkt oder indirekt — durch das Wort Gottes bekriftigt werden
oder stehe in Widerspruch zu ihm. Das Wort Gottes besitzt als
das, was es ist, fiir den Menschen eine unergriindliche Tiefe und
Absolutheit. Es ist die volle Offenbarung, die sich dem Menschen
zu allen Zeiten seines Daseins und in den mannigfaltigsten Formen



— 143 —

seines Denkens fassbar macht. Das bedeutet aber durchaus nicht,
das Wort représentiere eine gewisse summa theologiae; es enthilt
diese wohl potentiell, als Themata fiir die Theologie und fiir das
Dogma, die sich aber nur dem menschlichen Schaffen erschliessen.
In dieser seiner Kigenart offenbart das Wort Gottes seinen gott-
menschlichen Charakter. Es behindert das Schaffen nicht in seiner
freien Inspiration, aber es wirkt als gegebene, wenn gleich verborgene
Wahrheit bestimmend auf es ein. Selbstverstindlich besteht das
Wort Gottes fiir die Kirche, und nur in ihrem Leben und in ihrem
Geiste enthiillt es sich dem Menschen (dieser Gedanke ist dahin-
gehend zu verstehen, dass die heilige Schrift im Lichte der Tradition
verstanden werden muss). Es enthiilt in sich das reine Gold der

Offenbarung.

11.
Beim Aufbau der Dogmatik miissen selbstverstindlich —
gemiiss der kirchlichen Tradition — auch ihre anderen Quellen

iiberpriift werden, iiber die die Kirchengeschichte, die Patristik,
die Archiologie usw. verfiigen, wie auch die fortschreitenden Er-
weiterungen und Verinderungen ihrer Aspekte. Auf dem Gebiete
der kirchlichen Uberlieferung stehen selbstverstindlich an erster
Stelle die weitaus autoritativsten kirchlichen Schriftsteller: die
Kirchenviter. In der Dogmatik gilt es darum als allgemein iibliche
Regel, dass man «nach den Vitern» theologisieren soll, in Uberein-
stimmung mit der patristischen Tradition. Was will das besagen ?

In erster Linie ist mit aller Kraft die ganze geistliche und
theologische Autoritét der Schriften der Kirc.l}env.'&iter anzuerkennen:
sie haben als Denkmiiler der kirchlichen Uberlieferung, gewisser-
massen als Selbstzeugnis der Kirche zu gelten. Von hier aus ergibt
sich fiir den Theologen die praktische Aufgabe, den Bestand der
patristischen Uberlieferung nach Moglichkeit der vollstindigsten
und exaktesten Untersuchung zu unterziehen, zu welchem Zwecke
selbstverstindlich die Gegebenheiten sowohl der Kirchengeschichte
als auch die der kritischen Textforschung mit dem ganzen Reichtum
der neuesten wissenschaftlichen Forschung in ihrem ganzen Um-
fange herangezogen werden miissen. Auf Grund der letzteren muss
erstens die authentische Meinung der kirchlichen Schriftsteller fest-
gestellt und zweitens in ihrem geschichtlichen Kontext verstanden,
d. h. in ihrer konkreten Bedingtheit und geschichtlichen Relativitéit
erfasst werden. Dabei wird jeder, der mit dem patristischen Schrift-



— 144 —

tum in Berithrung kommt, unvermeidlicherweise die vor allen
Augen liegende Feststellung machen miissen, dass iiber ein und
dieselbe Frage nicht selten keine einheitliche patristische Tradition
besteht. Im Gegenteil, es werden oft ganz unterschiedliche, sich
gegenseitig aufhebende und sich widersprechende Meinungen aus-
gesprochen, aus denen man — nach dem einen oder anderen
Gesichtspunkte — eine Auswahl zu treffen hat, indem man eine
Meinung der anderen vorzieht, was in der Tat gewohnlich auch
getan wird. Das besagt, dass den patristischen Schriften an und
fiir sich durchaus keine dogmatische Unfehlbarkeit zugeschrieben
werden kann. Sind sie auch autoritative Zeugnisse, so konnen
sie doch nicht zu einer besonderen Gattung unfehlbarer Texte
zurechtgedreht werden. In gewissen theologischen Kreisen hat sich
aber geradezu ein rabbinisches Verhiltnis zu den Vitern als «Tra-
dition» herausgebildet. Wenn es auch der talmudischen Auslegung
gemiss sein mag, die Ausdriicke verschiedener Rabbinen zu glitten
und sie gegenseitig einander anzupassen, so scheint ein solches
Vorgehen in der Patristik insofern schwieriger zu sein, als sich
dort verschiedene Schulen und Lehrmeinungen oftmals bis zur
gegenseitigen Anathematisierung bekimpften (z. B. die alexan-
drinische und die antiocheische Schule in den christologischen
Streitigkeiten). Friiher oder spiter vollzog dann die Kirche die
tatsichliche Auslese und legte die nachdriickliche Betonung auf
diese oder jene Urteile der einzelnen Schriftsteller. Im allgemeinen
aber ist es ganz unmoglich, die Unfehlbarkeit der Schriften der
heiligen Viter als solche zu behaupten:
1. im Hinblick auf ihre tatséchliche Nichtiibereinstimmung
und ihre sonstigen Widerspriiche;
2. entspricht das absolut nicht dem spezifischen Gewicht, das
ihnen in Wirklichkeit durch die Kirche selbst zuerkannt wird.

Mehr noch, die Meinung, jeder Ausspruch der patristischen
Schriftsteller {iber diese oder jene Frage sei unfehlbar, macht diese
recht eigentlich zur patrologischen Hiiresie, wie sie sich im Mittel-
alter eingebiirgert hat, und die in der Zeit vom 12. bis zum 14. Jahr-
hundert im Osten und besonders im katholischen Westen verbreitet
war (auf dem Konzil zu Florenz sind durch den Mund des Kardinals
Bessarion die patrologischen Schriften direkt der heiligen Schrift
gleichgestellt worden, d. h. es wurde ihre gottliche Inspiriertheit
behauptet). Eine solche hiiretische Meinung wiire als Bestandteil
einer historischen Rarititensammlung gut und beachtenswert, wenn



— 145 —

sie bisweilen nicht auch heute noch als leitender Grundsatz fiir
die Theologie verkiindet wiirde. Aber die orthodoxe Theologie ist
nicht der Talmud, und die wahre Verehrung der Viter wird sich
nicht dem Buchstaben nach vollziehen kénnen, sondern dem Geiste
nach. Das patristische Schrifttum soll die Bedeutung einer norm-
gebenden Autoritit haben, sie muss jedoch mit Besonnenheit an-
gewendet werden. Deshalb untersteht das patristische Schrifttum
bei aller seiner normativen Bedeutung in erster Linie dem Kriterium
der historischen Relativitit und zeichnet sich unvermeidlicher-
weise durch eine entsprechende Begrenztheit aus. Oder wem kime
es in den Sinn, der Lehre des heiligen Johannes von Damaskus
iiber den Zodiakus usw., obschon sie in der «kurzen Darlegung
des orthodoxen Glaubens» (II. Teil, Kap. 7—10) Platz gefunden
hat, oder seiner «Dialektik», wo einfach die Lehre des Aristoteles
ausgelegt wird, kirchlich-autoritative Bedeutung beizumessen ?
Aber weitaus stiarker noch wirkt sich der Einfluss dieser Begrenztheit
in der Exegese der Viter aus, die beziiglich der Ausdeutung des
Textes und seiner Geschichte der Mittel der modernen Bibel-
wissenschaft entraten musste. In dieser Beziehung erscheint sie
nicht selten als fir uns veraltet, wenngleich sie in der dogmatischen
und verkiindenden Auslegung des Wortes Gottes ihre wichtige
und normgebende Bedeutung bewahrt hat.

Das patristische Schrifttum muss aber auch beziiglich seiner
dogmatischen Ausserungen in seiner Bedingtheit verstanden werden.
Es darf in dieses Schrifttum nicht ein Inhalt hineingelegt werden,
dessen Charakter der jenem Schrifttum eigenen Problematik nicht
entspricht. Auf keinen Fall darf in den Schriften einer bestimmten
Epoche die Antwort auf eine Problematik gefunden werden, die
nur der nachfolgenden eigen sein konnte, und auf keinen Fall
wohnt ihnen eine derartige Universalitit des Gedankens inne, dass
sie sich in ihrer Unerschopflichkeit gleichsam allen Epochen offen-
baren konnte. Die Schriften der Viter sind historisch bedingt und
daher in ihrer Bedeutung begrenzt, was nicht hindert, dass sie
unvergiinglichen Wert besitzen, soweit sie sich als dem dogmatischen
Selbstbewusstsein der Kirche inhdrent erweisen. Es gilt aber mit
Bestimmtheit festzustellen, dass die Schriften der Viiter nicht
Gottes Wort sind, d. h. also weder mit ihm verglichen, noch ihm
gleichgestellt werden konnen. Prinzipiell wird diese Gleichstellung
jetzt von niemandem mehr vollzogen, wie es friither der Fall war,
faktisch aber geschieht es noch, was in dieser Form ein schéidlicher



— 146 —

rabbinischer Missbrauch ist. Wir sagen dies nicht, um damit die
Autoritdt der Kirchenviter herabzusetzen, sondern im Gegenteil,
um sie erst recht aufrichtig zu anerkennen.

Der Anspruch, «nach den Vitern» Theologie zu treiben, be-
deutet aber faktisch den Versuch, die praktische Exegese in Uber-
einstimmung mit der ezgenen Doktrin zu bringen, oder ganz einfach,
den eigenen Gedanken eine bildhafte Darstellung zu geben mit
Hilfe — bisweilen tendenziés — zusammengestellter Vitertexte.

Hieraus ergibt sich die praktische Folgerung, dass auch die
Viterschriften der kritisch-vergleichenden Analyse unterliegen
und nicht blindlings, ohne vorherige Erforschung ihres Sinnes,
zu dogmatischer Anwendung gebracht werden koénnen. Dem ist
noch hinzuzufiigen, dass die auforitative Vitertradition an und
fiir sich iiberhaupt keine fest umschriebenen Grenzen in Zeit und
Raum besitzt. Das allgemeine Prinzip, das dabei angewendet wird,
besteht in der Meinung, dass die Autoritit der Schriften mit deren
Alter wichst resp. in einem proportional umgekehrten Verhiiltnis
steht zu ihrer Neuheit. Selbstverstindlich kann auch dieses Prinzip
keine allgemeingiiltige Anwendung finden, weil man kirchlichen
Schriftstellern, die gegen die Wahrheit verstossen, in allen Epochen
des kirchlichen Lebens begegnet, zu Beginn schon der apostolischen
wie der nachapostolischen Zeit. Ebensowenig kénnen die einzelnen
Epochen genau umgrenzt werden, nach denen sich das patristische
Schrifttum zeitlich bestimmen liesse. Eher kénnte man sagen, dass
einzelne Jahrhunderte in der Geschichte des patristischen Schrift-
tums fiir diese oder jene Problematik klassisch seien (fiir die Logos-
lehre, die Christologie, das trinitarische Dogma usw.). Und was
hier am allerwichtigsten ist, ist dies, dass die Tradition des autori-
tativen und in diesem Sinne patristischen Schrifttums andauert
und iiberhaupt nie abschliesst. Mit andern Worten: jede historische
Epoche — die unsrige nicht ausgeschlossen — scheint prinzipiell
an jener theologischen Erhebung Anteil nehmen zu kénnen, durch
welche sich die besondere Autoritit des patristischen Schrifttums
bestimmen ldsst. Wir beobachten das auch in unseren Tagen, wo
vor unseren Augen bestimmte Schriften einzelner Fiihrergestalten,
wie z. B. des Johann von Kronstadt, des Bischofs Theophan, des
heiligen Tychon, des heiligen Dimitri von Rostow und auch die
theologischen Schriften anderer Schriftsteller und Hierarchen eine
dhnliche Wertschiitzung erfahren. Mit anderen Worten: die Viiter-
schriften bilden und kénnen keinen in sich abgeschlossenen Kanon



— 147 —

bilden. Die patristische Tradition ist nicht in einen bestimmten
historischen Raum eingeschlossen. Sie ist nicht nur Vergangenheit,
sondern auch Gegenwart und Zukunft. Und wenn die verschiedenen
Epochen in der Geschichte auch ihre bestimmten Aufgaben haben,
so steht an Wiirde doch keine vor Gott geringer da. Die patristische
Uberlieferung kann uns, bei all ihrer geheiligten Wiirde, wie bei
aller Notwendigkeit, sie genauestens zu erforschen, nicht bloss ein
Werk sein, das vor uns, fiir uns und an Stelle von uns geschaffen
wurde und das in passivem Gehorsam als Leitfaden anzunehmen
ist. Im Gegenteil, diese Uberlieferung dringt mit Notwendigkeit
in unsere eigene Aktivitit ein: wir diirfen diese Gabe, nachdem
wir sie besitzen, nicht in die Erde vergraben, sondern miissen sie
in schopferischem Bemiihen erhalten und stirken. Und dazu spornt
uns nicht irgendein anspruchsvoller Wille an, sondern die aus der
Sache selbst sich ergebende Notwendigkeit, wie das nicht schwer
zu beweisen 1ist.

Die Sache besteht darin, dass die patristische Tradition der
Vergangenheit sich als ein historisch gewordenes Konglomerat
verschiedener Teile darstellt, die ihrer Herkunft nach verschiedenen
geschichtlichen Beweggriinden entspringen. Die Tradition ist durch-
aus nicht erschopfend, im Gegenteil: sie ist dem Inhalte nach be-
grenzt und kann sich daher unter Umsténden als unzureichend
erweisen fir eine wirklich erschépfende Losung der Probleme, die
sich dem dogmatischen Denken neu stellen, ja sogar fiir die Frage-
stellung selbst. Es ist notwendig zu sagen, dass es fiir eine ganze
Reihe von Problemen, die sich unser heute in vordringlicher und
qualvoller Weise bemichtigen, entweder iiberhaupt keine patri-
stische Uberlieferung gibt, oder dass sie unzureichend ist. Und
der Grund hiefiir besteht nicht darin, dass diese Probleme der
Kirche an und fiir sich fremd und daher unkirchlich sind, sondern
ganz einfach darin, dass die patristische Epoche dieser Problematik
fremd gegenﬁberstand. Genauer gesagt: sie war mit anderen
Problemen beschéftigt, ndmlich mit solchen, die ihr in besonderer
Weise eigen waren. Daher muss festgestellt werden, dass es in
bezug auf eine ganze Reihe von Fragen eine zureichende und klar
umrissene Viiterlehre nicht gibt (in bezug auf die Lehre von der
Kirche im Zusammenhang mit der Pneumatologie, oder auf die
Lehre von den Sakramenten, insbesondere auf dem Gebiete der
eucharistischen Theologie; weiter in bezug auf die Lehre von der
Gnade und der Freiheit, der Vorsehung und der Vorherbestimmung



— 148 —

und in wesentlichem Masse in bezug auf die Probleme der Geschichte,
der Eschatologie und der christlichen Soziologie). Selbstverstind-
lich gibt es zu diesen Fragen bestimmte Urteile von wegleitender
Bedeutung, die nicht ausserhalb der dogmatischen Betrachtung
stehen bleiben diirfen, sondern von ihr erforscht und erschlossen
werden miissen. Indessen vermag dies alles nicht die historische
Tatsache aufzuheben, dass im patristischen Zeitalter die Problema-
tik der neuen Zeit, die seit der Reformation bis in unsere Tage
hinein eine iiberragende Rolle spielt, einfach nicht existiert hat
und dass dort, wo eine Frage nicht besteht, auch keine Antwort
gegeben werden kann. Die Gerechtigkeit gegeniiber der Geschichte
zwingt zu der Feststellung, dass in diesen Fragen fiir die Ortho-
doxie bis jetzt tatsichlich die westliche Theologie — die reforma-
torische und gegenreformatorische — wegleitende Bedeutung hat.
Die Eigenart der orthodoxen Theologie erweist sich hier in weit
grosserem Masse (und zum eigenen Schaden) als polemisch denn
als positiv wegleitend. In der Auseinandersetzung mit der pa-
tristischen Tradition war man faktisch — um der notwendig
gewordenen Selbstverteidigung willen — mit nichtorthodoxen
Meinungen beschéftigt, von denen die einen angenommen, andere
abgelehnt wurden, und dieses Amalgam erscheint charakteristisch
fiir die Bekenntnisschriften jener Epoche: « Das orthodoxe Glaubens-
bekenntnis», «das Sendschreiben des Ostlichen Patriarchen». Diese
Tatsache beweist noch einmal die Begrenztheit der patristischen
Tradition und die daraus sich ergebende unvermeidliche Forderung,
die Theologie schopferisch weiterzubilden. Freilich bezieht sich
diese Forderung nur auf die Theologie. Die Fiille der Gnaden ist
der Kirche immer zu eigen, doch entspricht dieser Fiille in ver-
schiedenerlei Mass die Erfillung in der Kirche.

Aus alledem geht hervor, dass der Bereich der Dogmatik
breiter ist als derjenige der patristischen Tradition. Hieraus folgt,
dass die bekannte geschichtliche «naive» Forderung unrichtig ist,
bei allen Problemen «nach den Vitern» zu denken und ein Problem
zu verwerfen oder es anzuzweifeln, wenn es bei den Viitern nicht
vorhanden ist. Wenn wir aber zur Dogmengeschichte der schopfe-
rischen Epoche zuriickkehren, so kénnen wir erkennen, wie jedes
Jahrhundert seine Besonderheiten und — im Hinblick auf das
Vergangene — neue Probleme in sich birgt, obgleich dafiir gesorgt
ist, dass mit der Tradition nicht gebrochen wird, wie auch um-
gekehrt dafiir, dass man sich vor neuen (ledanken nicht fiirchtet.



— 149 —

Neue Problemstellungen und entsprechend auch neue Doktrinen
verdichtigen oder gar verbieten zu wollen, das wiirde den Riickfall
in den antihistorischen Talmudismus und damit zugleich auch eine
eigenartige patristische Héresie bedeuten.

I11.

Dass eine bestimmte Problematik oder Lehre im patristischen
Schrifttum fehlt, das besagt durchaus nicht, dass sie, wie ofters
gemeint wird, iiberhaupt nicht vorhanden oder unkirchlich sei.
Das letztere zu behaupten wire nur dann gerechtfertigt, wenn
das patristische Schrifttum iiberhaupt die einzige und erschépfende
Quelle der kirchlichen Uberlieferung darstellen wiirde; aber als
das kann es in Wirklichkeit nicht gelten. Das ist im eigentlichen
Sinne nur das Wort Gottes, in seiner vollen Bedeutung geoffenbart
in der Kirche und in deren geheimnisvollem, mystischem Gebets-
leben. Dieses birgt die Moglichkeit dogmatischer Erschliessungen
in sich, wobei diese Erschliessungen in Treue gegen jenes erfolgen
miissen. Neue Theologumena oder Lehrmeinungen sind nicht als
menschliche und verstandesmissige Konstruktionen zu bewerten,
sondern als Zeugnisse des Lebens der Kirche aus der Fiille in
Christo, als Offenbarung, die sich in der Theologie dussert (nach
Massgabe des Ausdruckes, den dieses Leben in der Ikone, im Hym-
nus, in der Zeremonie findet). « Sehet zu, dass euch niemand verlocke
durch die Philosophie und lose Verfithrung nach der Menschen
Uberlieferung und nach der Welt Elemente, und nicht nach Christo.
Denn in ihm wohnt die ganze Fiille der Gottheit leibhaftig.»
(Kol. 2, 8, 9.) Faktisch beginnt ein solches Theologisieren «nach
der Menschen Uberlieferung» in der orthodoxen Dogmatik in der
Zeit der Reformation und der Gegenreformation, als sie unter den
Einfluss des Westens geriit und in Wirklichkeit nicht so sehr nach
den Vitern als vielmehr nach dem Tridentinum, wie iiberhaupt
nach abendlindischen Theologen lehrt, wobei sie wohl den Blick
auf die Tradition der Viter bewahrt, jedoch nicht deren Kriifte
besitzt. Das ganze Gebiet der Lehre von der Kirche, der Gnade,
den Sakramenten hat eine Firbung nach der einen oder anderen
Richtung und ist nicht so sehr positive als vielmehr polemische
Theologie, die sich in Abhiingigkeit vor allem von der abendliin-
dischen Uberlieferung und deren Problematik befindet. Dieser
polemische Charakter der neueren Theologie, der von vielen als
patristisch angesehen oder ausgegeben wird, muss iiberwunden



— 150 —

werden. Denn auf diese Weise entstehen folgende dogmatische

Bestimmungen, die ihrer Herkunft und ihrem Inhalte nach pole-

misch sind: die Orthodoxie wird faktisch als nichtkatholisch oder

antikatholisch, als nichtprotestantisch oder antiprotestantisch be-

zeichnet, oder endlich, was am verlockendsten ist, als katholisieren-

der Antiprotestantismus oder protestantischer Antikatholizismus.

Es konnen aber die christlichen Errungenschaften der katholischen

und protestantischen Theologie unmoglich inihrer grundlegenden Be-

deutung abgelehnt oder verkleinert werden. Und noch viel weniger

denkbar ist endlich, zu verlangen, dass der orthodoxe Theologe die

abendléndische Theologie meiden solle oder miisse, im Gegenteil,

schon ldngst ist die Theologie iiber die Grenzen des eigentlichen

Konfessionalismus hinausgelangt und ist auf gewissen Gebieten das

gemeinsame Eigentum der ganzen christlichen Welt geworden. Ein

solches Gebiet ist die Bibelwissenschaft, die Patristik, die Kirchen-

geschichte, die Archéologie usw. ; die Mitarbeit dieser Wissenschaften

ablehnen, das kann nur grobe Unwissenheit tun. Nichtsdestoweniger -
oder, richtiger, um so mehr muss die orthodoxe Theologie in dieser

briiderlichen Zusammenarbeit mit allen christlichen Theologien auf
sich selber stehen, sich aus dem Quell der Wahrheit nihrend, der
ihr anvertraut ist. Doch ist hiezu selbstverstindlich eine neue An-
strengung des theologischen Schaffens notig; wie viele Schriftsteller
— sagen wir einmal — des ersten Jahrtausends sind auf einigen
Gebieten schon ausserstande, uns in der Problematik und im Leben
des zweiten Jahrtausends Wege zu weisen.

Gerade auf diesem Gebiete der polemischen Theologie entstehen
viele scheinbare Dogmen, Quasidogmen, deren provisorischer und
relativer Charakter nicht immer hinreichend erkannt wird. Aus
dem Umstand, dass der Dogmatik absichtlich eine abschliessend-
kategorische Form verliehen wird, ergibt sich der falsche Eindruck,
dass auf alle Fragen Quasidogmen erhalten werden kénneun. In
Wirklichkeit bedarf der grosste Teil der orthodoxen Dogmatik noch
einer verantwortungsbewussten und ernsten Bearbeitung. In der
Folge muss die echte und lebendige Tradition der Kirche, sofern
sie nicht durch konfessionell-scholastische Vorurteile verdunkelt,
sondern der objektiven Auslegung unterzogen und darnach be-
wertet worden ist, noch ihren richtigen theologischen Ausdruck
finden, und damit bereitet sich die autoritativkirchliche Promul-
gierung des Dogmas vor. Leider haben wir eine ganze Reihe dog-
matischer Vorurteile, welche fiir fertige Dogmen genommen werden,



— 1561 —

und das allerwichtigste dieser Vorurteile ist die Ansicht, dass alle
theologischen Meinungen, die in der Dogmatik dargelegt werden,
schon solche abgeschlossenen kirchlichen Dogmen seien. Durch
diese Praxis wird das Prinzip «in necessariis unitas, in dubiis
libertas» zerstort. Hieraus entspringt auch der Mangel an einer
gesunden, gegenseitigen Duldsamkeit auf dem Gebiete der dog-
matischen Meinungen (die im Bereiche der Dogmen selbstverstind-
lich absolut unstatthaft wére). In dem einen dogmatischen Lehr-
buch finden wir den Kreationismus als orthodoxes Dogma ver-
kiindet, im anderen den Traditionalismus. In einem Fall wird die
katholische Doktrin der Transsubstantiation verworfen, im anderen
erklirt man sie gerade als Merkmal der wahren Orthodoxie usw.
Insbesondere ist eine solche Vereinfachung auf dem Gebiete der
Eschatologie untragbar, wo das Fehlen verbindlicher dogmatischer
Bestimmungen Raum gibt der Willkiir dogmatischer Voruteile,
die die freie Untersuchung geradezu untersagen wollen. Wir sind
noch nicht zu dieser Reife gelangt, bei welcher sich der Unterschied
zwischen grundlegenden, verpflichtenden, bereits angenommenen
Dogmen und blossen dogmatischen Doktrinen mit all ihrer Ver-
dnderlichkeit und Unbestindigkeit im einzelnen begreifen lisst.
Und dieses Nichtunterscheidenkonnen verhindert die normale
Entwicklung des theologischen Denkens, der dogmatischen For-
schung, die hier so wenig beseitigt werden kann wie auf jedem
anderen Gebiete des Denkens und wie sie in Wirklichkeit auch der
patristischen Epoche zu eigen war. Denn auch die «Viter der Kirche»
waren, bevor sie solche geworden sind, ebenfalls Theologen, die
die Wahrheit suchten.

Daher ist es notwendig, innerhalb der Dogmatik der dogma-
tischen Auslegung einen Platz einzuriumen, d.h. erstens der
Erforschung dessen, was authentisch in der Uberlieferung enthalten
ist nach der einen oder anderen Seite hin, und zweitens der dog-
matischen Bearbeitung dieses Materials in einem Theologumenon
oder in einer Hypothese. Bei diesem Prozess des Forschens tauchen
mit Unvermeidlichkeit neue dogmatische Probleme auf, die diktiert
sind von einem echten dialektisch-kirchlichen Denken. Daher ist
es notig, mit dem Vorurteil Schluss zu machen, nach welchem das
Neue ein Synonym des Unkirchlichen ist. Selbstverstindlich ist
nicht alles Neue in der Dogmatik echt kirchlich, aber im gleichen,
wenn nicht in einem viel stirkeren Masse ist das Bestreben un-
kirchlich, besser gesagt antikirchlich, den Gedanken zu fesseln



— 152 —

und die dogmatische Problematik zu binden durch die Wieder-
holung oder durch den starren Schutz des Alten mittels jenes
rabbinischen Legalismus, der sich in Wirklichkeit als akfiver Reak-
tionismus und in diesem Sinne als Neuerung erweist. Unbeweglich-
keit ist unmoglich, sie ist bloss Maske einer zuriickweichenden
Bewegung. Ein derartiger Schutz erscheint im Grunde als nicht-
orthodox, denn die Orthodoxie ist lebendig, sie ist eine wachsende
und sich entwickelnde Uberlieferung; das war sie auch in der
Bliitezeit der Dogmengeschichte.

1V.

Das fithrt zu der grundlegenden Frage nach der dogmatischen
Entwicklung in der Orthodoxie: ist eine solche moglich und kann
sie zugelassen werden und in welchem Sinn? Frigt man im Hin-
blick auf die Fiille jenes gottlichen Lebens, welches der Kirche
eigen ist, so sind hier zwei Meinungen nicht mdoglich. Jene Fiille
ist gegeben in der Gott-Menschlichkeit Jesu Christi, in welchem
die ganze Fiille der Gottheit leiblich wohnt, und in der Herabkunft
des heiligen Geistes an Pfingsten, wo er hypostatisch auf die Erde
kam und die ganze Fiille seiner Gaben ausleerte und sie in feurigen
Zungen verteilte. Und wie Christus «gestern, heute und derselbe
auch in Ewigkeit ist» (Hebr. 13, 8) und wie der Gaben viele sind,
doch nur der eine und selbe Geist (I. Kor. 12, 4), so ist auch im
gottlichen Grunde der Kirche die ganze Fiille der Offenbarung und
die ganze Fiille des Lebens verborgen — als gottliche. Doch ins
gottmenschliche Bewusstsein der Kirche, soweit die geschaffene
Zeitlichkeit und Relativitit mit in sie eingeschlossen ist, geht
diese Fiille nur sukzessive und teilweise ein, und dank diesem
Umstande gibt es eine Geschichte der Dogmen, wie wir sie in der
Wirklichkeit beobachten. Es entstehen neue Dogmen, und in diesem
Sinne existiert auch eine dogmatische Entwicklung. Wie anders
konnen wir sonst die Sache der 6kumenischen Konzilien hinsicht-
lich ihrer Beziehung zur vorausgehenden Epoche verstehen? Es
ist undenkbar, anzunehmen, diese Sache sei eine einmalige Er-
scheinung in der Kirchengeschichte und kénne sich unmdéglich
fortsetzen. Im Gegenteil, sie setzt sich fort und wird sich fortsetzen.
Als eines der allerdunkelsten Vorurteile in der Dogmatik erscheint
der Gedanke, in den sieben 6kumenischen Konzilien erschopfe
sich auch ihre ganze Fiille und weiter kénne und diirfe sich das
dogmatische Denken nicht bewegen. Das entspricht dem faktischen



— 153 —

Zustand der Dinge nicht, denn die Lebensnotwendigkeit hat die
Dogmatik schon lange iiber diese Grenzen hinausgefiihrt (es geniigt,
den tatsichlichen Inhalt der Dogmatik in der Gegenwart zu iiber-
blicken, um sich davon zu iiberzeugen, dass die Christologie der
sieben okumenischen Konzilien nur eines ihrer Kapitel ist). Vor
allem aber wiirde eine derartige Beschrinkung dem eigentlichen
Wesen des Dogmas widersprechen, weil das hiesse, dass seine gétt-
liche Fiille durch die menschliche Beschrinktheit begrenzt wiirde.
Das Dogma ist aber nicht bloss statisch in seiner Gegebenheit,
sondern auch dynamisch in seiner Aufgabe und in seiner Entfaltung.
Und diese Dynamik der Dogmen findet ihren Ausdruck in ihrer
lebendigen Erschliessung in der Geschichte wie in ihrem Begriffen-
werden durch die Dogmatik. Die Dogmen sind gegeben in der
lebendigen kirchlichen Erfahrung, werden aber bewusst, kristalli-
sieren sich im dogmatischen Denken und dogmatischen Schaffen,
ohne welches die Dogmatik nicht besteht, ansonst sie in eine
trockene und tote Inventaraufnahme entartet. Diese schopferische
Aufgabe der dogmatischen Theologie in der gegenwirtigen Zeit
verwandelt sich nicht selten in eine konfessionelle Apologetik, in
eine rein defensive Erklirung der orthodoxen Dogmen in ihrer
Unterschiedenheit oder Gegensitzlichkeit zu den nichtorthodoxen
Glaubenssitzen. Statt dessen sollte sich die Theologie der wirk-
lichen und aktiven Erschliessung der kirchlichen Lehre zuwenden,
die im Leben der Kirche enthalten ist, mit andern Worten, sie
muss mystisch-liturgisch, lebendig-geschichtlich werden. Sie darf
sich nicht vor neuen dogmatischen Problemstellungen fiirchten,
im Gegenteil, sie muss ihnen die ganze Fiille ihrer Aufmerksamkeit
mit allen Kriften des schopferischen Wagens widmen. Freilich,
die Theologie ist immer nur wissenschaftliche Besinnung auf die
Dogmen, sie ist nicht das Dogma selbst, das sich in der Kirche
offenbart. Durch diese wissenschaftliche Besinnung entstehen theo-
logische Meinungen, aus ihnen kristallisieren sich Theologumena,
die im Verlaufe einer gewissen — oftmals lingeren — Zeit prak-
tisch die Bedeutung von Quasidogmen erhalten, ohne dass sie es
im strengen Sinne des Wortes sind. Aus den Theologumena, welche
bis zu einem bestimmten Zeitpunkt die Bediirfnisse des dogmatischen
Forschens befriedigen, kinnen nach dem Willen Gottes — kénnen
aber auch nicht — im exakten Sinne des Wortes Dogmen werden.
Gegenwiirtig wird bei uns alles, ohne Unterschied, als Dogma
bezeichnet, was in der dogmatischen Theologie gelehrt wird. Tat-

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1943, 11



— 154 —

sichlich begniigt sich das dogmatische Bewusstsein mit der theo-
logischen Doktrin, die als Dogma angenommen wird. Darin ist
absolut nichts Anormales zu sehen. Im Gegenteil, das mag in der
Ordnung der Dinge liegen, nur ist es nicht néotig, die Bedeutung
der dogmatischen Doktrin zu iibertreiben und ihr Unantastbarkeit
und Unfehlbarkeit zuzuschreiben. Sie muss einer differenzierenden
Betrachtungsweise unterzogen werden, der die Dogmen selbst nicht
unterzogen werden diirfen; faktisch wird diese Uberpriifung auch
ununterbrochen durch das dogmatische Denken vollzogen. In dieser
Uberpriifung, in dieser Kritik der dogmatischen Doktrin, die auf-
bauend, schopferisch ist, aber nicht zerstorend sein muss, liegt
eine der Aufgaben der dogmatischen Forschung beschlossen.

Die Dogmatik ist eine theologische Wissenschaft, die den
Gehalt des religiosen Lebens, seine inneren Tatsachen und seine
Eigenart bezeugt. Insoweit muss sie im Gleichgewicht stehen mit
der Entwicklung dieses Lebens und mit seinen Bediirfnissen. Sie
kann sich iiber das Schépferische, iiber das Neue, das es in sich
enthilt, nicht dussern. Denn der Charakter des Geschichtlichen
besteht darin, dass es sich nicht wiederholt; das Gegenwirtige
geht in die Vergangenheit iiber, seine Neuheit ist vorherbestimmt.
durch das Vergangene, obwohl es ins Zukiinftige eingeht. Das.
verborgene, mystische Leben gibt der Theologie die Themen, welche
sie vernehmen, annehmen und iiber die sie sich dussern muss. Auf
diese Weise tauchen neue dogmatische Themen auf, neue Probleme
und Theologumena, neu nicht in dem Sinn, dass sie die alten ver-
dringen, ersetzen oder verneinen, sondern sie gerade neu zur
Erscheinung bringen. Und wenn wir eine tragische und bewegte,
doch in ihren Bestrebungen und Wagnissen grosse Epoche durch-
leben, so muss dieser Grosse auch eine grosse theologische Be-
miihung entsprechen, wenn sie ihres Namens wiirdig sein und den
Vélkern Antwort geben will auf ihre grundlegenden Fragen. Die.
Theologie darf nicht stehenbleiben in gefiihlloser Erstarrung und
phariséiischer Anmassung. Nach jahrhundertelanger Erstarrung
steht das christliche Denken aufs neue vor Problemen des Lebens,
die sich dogmatisch in der Lehre von der Kirche vereinigen. Und
diese Lehre wird ihrerseits zur Erschliessung der Lehre von der
Gott-Menschlichkeit weitergefiihrt. Das letztere schliesst in sich
die ganze gegenwirtige Problematik der Geschichte und Eschato-
logie: Fragen wie die nach dem Sinn der christlichen Kultur,
des sozialen Christentums, nach dem Verhiiltnis von Kirche und



— 156 —

Staat, nach der Einigung der christlichen Bekenntnisse in einer
Kirche miissen eine dogmatische Sinnerklirung erhalten, damit
jener prinzipienlose Praktizismus iiberwunden wird, in dessen
Geiste sie — einstweilen — betrachtet werden. Diese Fragen
pochen an das christliche Herz und an das dogmatische Bewusst-
sein, aber sie finden noch keine Antwort in jenem Gesetzbuch
dogmatischer Lehren, die bei uns eine lebendige, dynamische Dog-
matik vortiuschen. Die Dogmatik ist oder sollte doch in gewissem
Sinne als fortwihrend sich entwickelnder Gedanke lebendig sein.
Noch mehr, sie erscheint als das lebendigste aller Gebiete mensch-
lichen Denkens, da sie es mit den lebendigsten Fragen der ganzen
menschlichen Personlichkeit, mit den Fragen des Glaubens zu tun
hat. Beklagenswert sind die Surrogate, die der Menschheit als
Ersatz fiir den verlorenen Glauben geniigen : diese Surrogate zeugen
nicht nur von der Dringlichkeit ihrer Note, sondern auch davon,
dass die Menschheit im tiefsten unbefriedigt ist. Die Dogmatik
ist berufen, im Denken und Leben zu fithren, Herold zu sein,
Inspiration: in hoc signo vinces. Doch zu diesem Zweck muss die
Dogmatik eine Dogmatik sein, d.h. ein lebendiger und aktueller
Gedanke, erfiillt mit christlicher Inspiration, eine schopferische
Tat zur Herstellung der wahren, d. h. der christlichen Kultur.

Aus der Notwendigkeit aktuell zu sein, d. h. den religitsen
Gedanken der Ewigkeit in der Zeit, das Uberzeitliche im Gegen-
wiirtigen zum Ausdruck zu bringen, entspringt auch folgender
Wesenszug: im Zusammenhang mit der Entwicklung des dog-
matischen Denkens, mit dem Werden der dogmatischen Meinungen
und weiter der Theologumena hat das Bediirfnis nach einer gleich-
sam nochmaligen Uberpriifung schon bestehender geoffenbarter
Dogmen selbstverstindlich nicht den Sinn, diese Dogmen zu kon-
trollieren, sondern sie in einem neuen und vollstindigeren Sinne
aufzunehmen. Die Dynamik des Dogmas verwirklicht sich hier
darin, dass es sich nicht nur als eine Gegebenheit erweist — in Ge-
stalt einer bestimmten dogmatischen Kristallisation oder Formel —,
sondern als Aufgabe fiir eine unbegrenzte, lebendige, denkerische
Erschliessung. Dabei ist noch zu beachten, dass die Dogmen eine
gegenseitige Durchsichtigkeit besitzen. Sie sind nicht in einer
susseren Reihenfolge gegeben, gleichsam wie in einem Katalog
oder Inventar, sondern sie stehen in einer inneren, organischen
Beziehung zueinander, und zwar so, dass im Lichte des einen
Dogmas sich die Kraft und der Inhalt des anderen offenbart.



— 156 —

Daher erneuert sich die dogmatische Theologie fortwihrend, nicht
nur dadurch, dass sie sich auf die Lehre und den Bestand der
kirchlichen Uberlieferung bezieht, wobei sie immer mit der Ent-
wicklung der historischen Wissenschaft rechnen muss, welche ihre
Quellen untersucht, sondern auch dadurch, dass sie dieselbe aus-
legt, z. B. den Sinn der Idee der Gott-Menschlichkeit und ihrer
Kraft. Gerade ein neues Verstindnis der Gott-Menschlichkeit er-
scheint als eine besondere Gabe und Aufgabe unserer Zeit, wobei
sich uns die Bedeutung des chalcedonensischen Dogmas sowie des
VI. 6kumenischen Konzils auf eine neue Art erschliessen wird.
Die Fragen der sozialen und kulturellen Arbeit erschliessen uns
auf eine neue Art die Lehre von der Kirche. Die Dogmatik kann
als Gesamtheit der Dogmen nicht wie ein philosophisches System
betrachtet werden, das sich bemiiht, seine einzelnen Teile zu einer
verantwortlichen, logischen Einheit zu vereinigen; sie ist vielmehr
ein organisches Ganzes, in welchem jedes Teil das Leben des
Ganzen lebt. Alles enthiillt sich in ihm, wie es sich auch in allem
enthiillt. In der Geschichte der Philosophie verdringt ein System
das andere, selbst wenn es mit ihm in dialektischer Verbindung
steht. In der Dogmatik dagegen wird jedes Teil in das Ganze
eingefiigt, das als solches jeder evolutionistischen Dialektik fremd
ist, wohl aber an der Antinomik teilhaben kann.

V.

Dessenungeachtet ist auch der Dogmatik eine systematische
Betrachtung der Dogmen eigen; die Dogmatik «als Wissenschaft»
wird ndmlich in den Lehrbiichern auch als «System der Philo-
sophie» bezeichnet. Mit anderen Worten : sie ist auch eine besondere
Art Philosophie, namlich Philosophie der Offenbarung, ein System
religioser Metaphysik, das seinerseits selbstredend eine gewisse
Gnoseologie voraussetzt. Die Dogmatik braucht sich nicht zu
fiirchten vor einem Zusammengehen mit der Philosophie nur des-
halb, weil die letztere ein reines menschliches Suchen und Erfassen
der Wahrheit ist, eine natiirliche Theologie, wo Liige und Irrtum
mit der Wahrheit untermischt sind, wo selbst Gottlosigkeit méglich
ist, wo alles Problematik und Suchen ist, Hypothese oder mensch-
liches Missverstehen. Theologie als Offenbarungsphilosophie, nach
ihrem Inhalt als Offenbarung unfehlbar, gehért als Philosophie
dennoch in das Gebiet menschlichen Schaffens. Deshalb sind
Philosophie und Theologie aufs engste miteinander verbunden. Die



— 157 —

Dogmen sind Wahrheiten der religiosen Offenbarung, die einen
metaphysischen Inhalt haben und daher in der Sprache der
Philosophie auszudriicken sind als der fiir diesen Zweck einzig
tauglichen. Die Dogmatik ist daher auch religiése Philosophie.

Auch die Philosophie ist nicht ohne Voraussetzung. Sie schopft
ihren Inhalt aus der Selbstoffenbarung des Lebens: Primum vivere,
deinde philosophari (sogar wenn sie sich auf ein reines, sich selber
setzendes Denken und dessen Dialektik beschrinkt, welche ja auch
ein Leben des Gedankens ist). Auch die Theologie verkiindet das
Prinzip: Primum vivere, deinde theologicari. Und insofern ist
zwischen der Philosophie und der Theologie formal betrachtet kein
Unterschied vorhanden. Sie unterscheiden sich durch den Charakter
der lebendigen Lebenserfahrung: in einem Fall ist sie etwas Mensch-
liches, Allzumenschliches (obgleich eine «natiirliche Offenbarung»
in sich bergend), im anderen Falle dagegen das Gott-Menschliche,
die Stimme Gottes im menschlichen Verstande, die «Vernunft
Christi».

Wir wissen, dass die patristische Epoche Theologie trieb in
der Sprache der antiken Philosophie, welche fiir uns heute, so
hoch wir ihren einzigartigen und uniibertrefflichen Wert zu schitzen
wissen, schon nicht mehr wnsere philosophische Sprache ist und
auf jeden Fall in jener Gestalt uns fremd ist, die sie bei den heiligen
Viitern hat. Es kann und soll die Tatsache nicht als zufillig ge-
wertet werden, sondern sie ist die Tat einer absichtlichen Wahl,
dass die Dogmen der Dreifaltigkeit und der Christologie in der
Sprache Platos und Aristoteles’ zum Ausdruck gebracht worden
sind. Doch ergibt sich daraus fiir uns nicht die Moglichkeit, auch
nach Aristoteles zu denken oder unsere gegenwirtigen philoso-
phischen Aufstellungen in seiner Sprache auszudriicken (wie das
tatsichlich in der katholischen Dogmatik unter dem Einfluss des
sie beherrschenden, wenn auch sie bereichernden Thomismus mit
seinem aristotelischen Erbe der Fall ist). Der Einfluss des zeit-
genossischen philosophischen Denkens ist unvermeidlich, die Dog-
matiker konnen sich ihm nicht entziehen, ihre Arbeit ist gleichsam
die einer Ubersetzung des Lexikons, das der alten Kirche eigen
war, in die Gegenwartssprache. Selbstverstindlich ist mit einer
solchen Ubersetzung nicht eine neue dogmatische Begriffsbestim-
mung zu erreichen, wohl aber deren philosophische Interpretation,
die allerdings unbedingt notwendig ist fiir eine aufrichtige, philo-
sophische Entgegennahme des Dogmas durch unsere Epoche. Sonst



— 158 —

klingt das Dogma wie eine fiir unser Denken fremde Formel,
geeignet fiir ein mechanisches Anlernen, aber nicht fiir eine lebendige
Aneignung. Auf diese Weise wird der Theologe durch die Gewalt
der Tatsachen auch Philosoph und hat darum iiber ein entsprechen-
des Riistzeug zu verfiigen.

Also ist das Leben der Kirche eine fortgesetzte Offenbarung
der Fiille der Wahrheit, welche in ihr verborgen ist. Diese Offen-
barung, welche die menschlich-geschichtliche Seite des gottmensch-
lichen Prozesses zum Ausdruck bringt, wird nicht durch einen
passiven, mechanischen Akt empfangen, sondern durch die scho-
pferische Entdeckung der Wahrheit, die immer eine Antwort sein
muss auf die Rufe des Lebens und die Fragen des Denkens. Alle
diese Moglichkeiten der sich fortsetzenden Offenbarung setzen
deren Unabgeschlossenheit in der Geschichte voraus und darum
auch die ihr entsprechende Unvollendetheit der Dogmatik als
System der Dogmen. Deshalb bleibt ein bestimmter Teil der Dog-
matik unvermeidlich im Bereiche der theologischen Meinungen
oder allerhochstens der Theologumena, die von verschiedener Auto-
ritét sind. Das dogmatische Denken ist aufgerufen, mit der ganzen
Treue gegeniiber der kirchlichen Tradition, aber auch mit der
ganzen Aufrichtigkeit freier Forschung die verschiedenen Teile der
schon vorhandenen dogmatischen Lehre festzustellen, kritisch zu
unterscheiden und sich auch anzueignen, wie auch auf neue Probleme
der Gegenwart zu antworten. Dadurch wird das notwendige Gleich-
gewicht zwischen der Statik und der Dynamik in der Dogmatik
erreicht.

Paris. Serqius Bulgakow.

(Aus dem Russischen iibersetzt von Vt. Therapont Hiimmerich
in Zirich.)




	Dogma und Dogmatik

