
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Artikel: Dogma und Dogmatik

Autor: Bulgakow, Sergius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 139

Dogma und Dogmatik.
«Darum gleicht jeder Lehrer, der in
der Lehre des Himmelreiches
bewandert ist, einem Hausvater, der
aus seinem Schatz Altes und Neuos
hervorholt.» Mt. 13, 52.

I.
Die dogmatische Theologie ist die systematische Auslegung der

Dogmen, die in ihrer Gesamtheit die Fülle der orthodoxen Lehre

zum Ausdruck bringen. Kann die Dogmatik aber darauf Anspruch
erheben, die Fülle des dogmatischen Wahrheitsgutes vollständig
darzustellen Gibt es auf alle dogmatischen Fragen fertige
Antworten in Gestalt formulierter und durch die Kirche verkündigter
Dogmen? NEIN!

Die Zahl der Dogmen ist eine beschränkte, und viele, wenn
nicht die Mehrheit der Fragen, werden in der Dogmatik nur in
der Form theologischer Doktrinen erörtert, gelten als verbreitetere
Meinungen, als Theologumena, auf keinen Fall als Dogmen. Die
Dogmatik ist in dieser Beziehung der geographischen Karte eines

noch nicht völlig erschlossenen Erdteiles ähnlich, wo erforschte
Gebiete mit noch unerforschtem Lande untermischt sind und wo
die Einzeichnung der äquidistanten Kurven und Linien durch
schwache und unsichere Punktierungen erfolgt. Die faktisch
unbestrittenen Dogmen der Kirche betreffen nur eine sehr beschränkte

Zahl von Lehrgegenständen: die Lehre von der heiligen
Dreifaltigkeit (Glaubensbekenntnis) und zur Hauptsache die Lehre vom
Gott-Menschentum (Christologie) gemäss den sieben ökumenischen

Konzilien. Schon auf dem Gebiete der Pneumatologie betreten
wir den Boden der Theologumena (Bolotow). In den meisten
Gebieten aber, die in der Dogmatik zur Auslegung kommen,
bleiben wir auf dem schwankenden Boden der theologischen
Doktrinen. Hierher gehören jene allerwichtigsten Gebiete der
Dogmatik wie : die allgemeine Lehre von der Welt und der Menschheit,

von der Vorsehung Gottes, der Vorherbestimmung, der Kirche,
der Gnade und den Sakramenten (und damit besonders alle Fragen
der eucharistischen Theologie), endlich die Lehre von der Geschichte

und der Eschatologie. Dieses ganze Gebiet steht in der Hauptsache
im Blickfeld der theologischen Doktrinen, die, wenngleich in der



— 140 —

Form kirchlicher Dogmen wiedergegeben, dennoch keine
Unfehlbarkeit, Genauigkeit und allgemein verpflichtende Gültigkeit
beanspruchen können und auf jeden Fall verschiedene theologische
Meinungen zulassen (die Grenze der zugelassenen Unterschiede ist
in jedem Fall eine quaestio facti)l). Demnach fällt das Gebiet der
Dogmatik nicht mit demjenigen der eigentlichen Dogmen zusammen,
es ist bedeutend breiter als dieses, muss also unvermeidlich aus
anderen Quellen ergänzt werden, muss über die direkten und
verbindlichen dogmatischen Bestimmungen hinausgehen. Diese

Ergänzung vollzieht sich auf der Grundlage der lebendigen,
kirchlichen Tradition, deren dogmatischer Analyse, Inventarisation und
doktrinalen Bearbeitung.

In der Tradition haben wir es mit dem unmittelbaren Leben
der Kirche zu tun, welches die dogmatischen Tatsachen als alier-
wichtigste Grundlage in sich einschliesst. Diese müssen in ihrer

ganzen Bedeutsamkeit hervorgeholt und mit Hilfe der doktrinalen
theologischen Auslegung in ihrem Glaubensgehalt aufgedeckt und
so in dogmatische Bestimmungen umgestaltet werden. Das Dogma
ist mithin nicht eine Gegebenheit, sondern das vom Dogmatiker
zu Suchende, seine Eruierung setzt gleichzeitig die Anspannung
sowohl der schöpferischen Intuition als auch die tatsächliche
Erforschung des dogmatischen Bestandes voraus (d. i. die
religionsphilosophische oder besser gesagt die metaphysische Betrachtung).
Die letztere ist überhaupt bei der Bestimmung der Dogmen
unmöglich auszuschalten, wie sie denn auch in den verschiedenen

theologischen Schulen und in den sich bekämpfenden Doktrinen
und Meinungen zur Zeit der ökumenischen Konzilien am Werke
war, wie sie übrigens zu allen Zeiten in der Theologie bestanden
hat, gegenwärtig besteht und künftig bestehen wird. Denn selbst
in das Herz der Dogmatik ist das dogmatische Suchen eingebettet
mit der Möglichkeit sowohl des Findens als auch des Nichtfindens.
Kampf und Gegnerschaft der Meinungen im Bereiche der dogmatischen

Doktrin gleichen sich im Leben der Kirche durch die
Tatsache aus, dass vor und über diesen Unterschieden das eine Leben
der Kirche als überwindende Kraft besteht: die lex orandi und

x) Sogar die römisch-katholische Kirche, die die Tendenz hat, nach
Möglichkeit in allen Fragen der Glaubenslehre verpflichtende dogmatische
Bestimmungen zu geben, erweist sich nicht in der Lage, diese Aufgabe
zu verwirklichen und die tatsächlich herrschenden Unstimmigkeiten zu
versöhnen. So z. B. diejenigen der Thomisten und Moliniston in der Frage
nach dem Verhältnis von Gnade und Freiheit.



— 141 —

im erweiterten Sinne auch die lex credendi. Sie ist die unversiegliche
Quelle der Überlieferung, aus der das dogmatische Denken und
die Lehre ihre Kraft schöpfen. In der Einheit dieses Lebens ist
auch die Voraussetzung zu einer Einheit im theologischen Denken

geschaffen, wobei für diese letztere die Freiheit der Dialektik
erforderlich ist.

Selbstverständlich kann das Gebiet der dogmatischen
Forschung unter Umständen vereinfacht und ihre Problematik
pragmatisch irgendwie durch eine schematische Erklärung von
Quasidogmen zur Befriedigung des formalen Bedürfnisses eines

herrschenden Schultypus ersetzt werden, was in kurzen, katechetischen
oder auch in wissenschaftlich ausführlicheren Auslegungen
geschehen kann. In dieser Hinsicht wird die Dogmatik nicht selten

zum Inventar der Dogmen selbst, indem sie nicht zwischen den

Dogmen und den theologischen Meinungen unterscheidet, die durch
den umfänglichen Bestand der kirchlichen Überlieferungen und
des Wortes Gottes bezeugt werden. Auf diese Weise versteht und

gibt sich die Dogmatik als etwas in sich vollkommen Abgeschlossenes
und Unwandelbares. Aus diesem Grunde eignet sie sich auch in
der Tat einen fremden, toten, scholastischen Charakterzug an, der
erschreckt und abstösst. Gewiss besitzt eine solche pragmatisch-
pädagogische Auftakelung an und für sich einen zureichenden
Grund in den praktischen Bedürfnissen der Lehrverkündigung,
und in diesem Sinne muss man mit aller Ehrerbietung die positive
Bedeutung dieser Handbücher wie desjenigen des Metropoliten
Makarius und seiner katholischen Prototypen anerkennen. Nur
darf nicht ausser acht gelassen werden, dass sie mehr nur eine
zusammenfassende Darstellung, ein Schema dessen sind, w*as seinem

eigentlichen Wesen nach weit entfernt ist von jeder dogmatischen

Kristallisierung.
Wir besitzen somit in der Dogmatik Dogmen und dogmatische

Tatsachen, die ihren Ausdruck in rudimentären dogmatischen
Bestimmungen, in Theologumena oder Doktrinen finden, die aber

noch nicht eine in sich abgeschlossene Formulierung erhalten haben.

In bezug auf die Dogmen im eigentlichen Sinne ist der Prozess

ihres kirchlich unfehlbaren In-die-Erscheinung-Tretens bereits

abgeschlossen. Umgekehrt befindet er sich in bezug auf die

Theologumena oder die theologischen Meinungen in dem Stadium, das

zeitlich den ökumenischen Konzilien vorausging, wo nur die

theologischen Schulen mit ihren verschiedenen Meinungen vorhanden



— 142 —

waren. Die Aufgabe der dogmatischen Theologie besteht hier vor
allem darin, eine möglichst genaue und aufmerksame Bestimmung
aller dogmatischen Tatsachen im Leben der Kirche selbst zu
versuchen. (So verhält es sich z. B. in der Orthodoxie mit dem

so wichtigen Gebiet der Muttergottesverehrung, wo praktisch eine
reiche Mariologie und zugleich ein völliger Mangel an dogmatischer
Klarheit besteht. So verhält es sich auch mit der Theologie der
Sakramente.) Da ist es wichtig, festzustellen, dass die dogmatischen
Tatsachen des kirchlichen Lebens, die lex orandi und praktisch
auch die lex credendi, nicht nur wegleitende, sondern auch
verpflichtende Bedeutung für den Theologen haben. Sie dienen ihm
als Grundlage an Stelle der Dogmen, und nach ihnen muss er dann
seine Theologumena aufbauen. Er muss sie aber notwendigerweise
selber aufbauen, das Theologisieren ist genau so verantwortungsvoll
wie zugleich schöpferisch, denn beides sind Synonyme. Daher
hat für die Dogmatik die theologische Liturgiewissenschaft
(miteingeschlossen die Ikonographie, der kirchliche Ritus, die kultischen
Handlungen usw.) wie das Gebetsleben und die Offenbarung —
sie sind der lebendige Atem der Kirche — so grosse Wichtigkeit.
Infolgedessen muss zwischen dem Altar und der Arbeitsstube des

Theologen eine innige Verbindung bestehen, eine göttliche
Ergriffenheit muss da sein, die in ihren tiefsten Quellen vom Altar
her genährt wird. Es versteht sich dabei von selbst, dass die
liturgischen Quellen sich ebenfalls der vergleichenden geschichtlichen
Auslegung unterziehen müssen und nicht in einen «tötenden
Buchstaben» verwandelt oder gar dem Worte Gottes gleichgesetzt
werden dürfen, welches einzig ist und in seiner normativen
Bedeutung mit nichts verglichen werden kann.

Dabei gilt es noch besonders darauf hinzuweisen, welch
dominierende Wichtigkeit das Wort Gottes für die Dogmatik besitzt.
Sie will nicht einfach menschliche Weisheit sein, «Philosophie»,
sondern sie nimmt ihren Inhalt aus der Offenbarung und erscheint
in diesem Sinne als Philosophie der Offenbarung. Das Wort Gottes
ist das absolute Kriterium für die Überprüfung der Theologie.
Das letztere kann aber nicht bedeuten, die Theologie könne —
direkt oder indirekt — durch das Wort Gottes bekräftigt werden
oder stehe in Widerspruch zu ihm. Das Wort Gottes besitzt als
das, was es ist, für den Menschen eine unergründliche Tiefe und
Absolutheit. Es ist die volle Offenbarung, die sich dem Menschen
zu allen Zeiten seines Daseins und in den mannigfaltigsten Formen



— 143 —

seines Denkens fassbar macht. Das bedeutet aber durchaus nicht,
das Wort repräsentiere eine gewisse summa theologiae; es enthält
diese wohl potentiell, als Themata für die Theologie und für das

Dogma, die sich aber nur dem menschlichen Schaffen erschliessen.

In dieser seiner Eigenart offenbart das Wort Gottes seinen
gottmenschlichen Charakter. Es behindert das Schaffen nicht in seiner
freien Inspiration, aber es wirkt als gegebene, wenn gleich verborgene
Wahrheit bestimmend auf es ein. Selbstverständlich besteht das

Wort Gottes für die Kirche, und nur in ihrem Leben und in ihrem
Geiste enthüllt es sich dem Menschen (dieser Gedanke ist
dahingehend zu verstehen, dass die heilige Schrift im Lichte der Tradition
verstanden werden muss). Es enthält in sich das reine Gold der
Offenbarung.

IL

Beim Aufbau der Dogmatik müssen selbstverständlich —
gemäss der kirchlichen Tradition — auch ihre anderen Quellen
überprüft werden, über die die Kirchengeschichte, die Patristik,
die Archäologie usw. verfügen, wie auch die fortschreitenden
Erweiterungen und Veränderungen ihrer Aspekte. Auf dem Gebiete
der kirchlichen Überlieferung stehen selbstverständlich an erster
Stelle die weitaus autoritativsten kirchlichen Schriftsteller: die
Kirchenväter. In der Dogmatik gilt es darum als allgemein übliche
Regel, dass man «nach den Vätern» theologisieren soll, in
Übereinstimmung mit der patristischen Tradition. Was will das besagen

In erster Linie ist mit aller Kraft die ganze geistliche und

theologischeAutorität der Schriften derKirchenväter anzuerkennen :

sie haben als Denkmäler der kirchlichen Überlieferung, gewissermassen

als Selbstzeugnis der Kirche zu gelten. Von hier aus ergibt
sich für den Theologen die praktische Aufgabe, den Bestand der

patristischen Überlieferung nach Möglichkeit der vollständigsten
und exaktesten Untersuchung zu unterziehen, zu welchem Zwecke
selbstverständlich die Gegebenheiten sowohl der Kirchengeschichte
als auch die der kritischen Textforschung mit dem ganzen Reichtum
der neuesten wissenschaftlichen Forschung in ihrem ganzen
Umfange herangezogen werden müssen. Auf Grund der letzteren muss

erstens die authentische Meinung der kirchlichen Schriftsteller
festgestellt und zweitens in ihrem geschichtlichen Kontext verstanden,

d. h. in ihrer konkreten Bedingtheit und geschichtlichen Relativität
erfasst werden. Dabei wird jeder, der mit dem patristischen Schrift-



— 144 —

tum in Berührung kommt, unvermeidlicherweise die vor allen
Augen liegende Feststellung machen müssen, dass über ein und
dieselbe Frage nicht selten keine einheitliche patristisehe Tradition
besteht. Im Gegenteil, es werden oft ganz unterschiedliche, sich

gegenseitig aufhebende und sich widersprechende Meinungen
ausgesprochen, aus denen man — nach dem einen oder anderen
Gesichtspunkte — eine Auswahl zu treffen hat, indem man eine

Meinung der anderen vorzieht, was in der Tat gewöhnlich auch

getan wird. Das besagt, dass den patristischen Schriften an und
für sich durchaus keine dogmatische Unfehlbarkeit zugeschrieben
werden kann. Sind sie auch autoritative Zeugnisse, so können
sie doch nicht zu einer besonderen Gattung unfehlbarer Texte
zurechtgedreht werden. In gewissen theologischen Kreisen hat sich
aber geradezu ein rabbinisches Verhältnis zu den Vätern als
«Tradition» herausgebildet. Wenn es auch der talmudischen Auslegung
gemäss sein mag, die Ausdrücke verschiedener Rabbinen zu glätten
und sie gegenseitig einander anzupassen, so scheint ein solches

Vorgehen in der Patristik insofern schwieriger zu sein, als sich
dort verschiedene Schulen und Lehrmeinungen oftmals bis zur
gegenseitigen Anathematisierung bekämpften (z. B. die
alexandrinische und die antiocheische Schule in den christologischen
Streitigkeiten). Früher oder später vollzog dann die Kirche die
tatsächliche Auslese und legte die nachdrückliche Betonung auf
diese oder jene Urteile der einzelnen Schriftsteller. Im allgemeinen
aber ist es ganz unmöglich, die Unfehlbarkeit der Schriften der
heiligen Väter als solche zu behaupten:

1. im Hinblick auf ihre tatsächliche Nichtübereinstimmung
und ihre sonstigen Widersprüche;

2. entspricht das absolut nicht dem spezifischen Gewicht, das
ihnen in Wirklichkeit durch die Kirche selbst zuerkannt wird.

Mehr noch, die Meinung, jeder Ausspruch der patristischen
Schriftsteller über diese oder jene Frage sei unfehlbar, macht diese
recht eigentlich zur patrologischen Häresie, wie sie sich im Mittelalter

eingebürgert hat, und die in der Zeit vom 12. bis zum 14.
Jahrhundert im Osten und besonders im katholischen Westen verbreitet
war (auf dem Konzil zu Florenz sind durch den Mund des Kardinals
Bessarion die patrologischen Schriften direkt der heiligen Schrift
gleichgestellt worden, d. h. es wurde ihre göttliche Inspiriertheit
behauptet). Eine solche häretische Meinung wäre als Bestandteil
einer historischen Raritätensammlung gut und beachtenswert, wenn



— 145 —

sie bisweilen nicht auch heute noch als leitender Grundsatz für
die Theologie verkündet würde. Aber die orthodoxe Theologie ist
nicht der Talmud, und die wahre Verehrung der Väter wird sich
nicht dem Buchstaben nach vollziehen können, sondern dem Geiste
nach. Das patristisehe Schrifttum soll die Bedeutung einer
normgebenden Autorität haben, sie muss jedoch mit Besonnenheit
angewendet werden. Deshalb untersteht das patristisehe Schrifttum
bei aller seiner normativen Bedeutung in erster Linie dem Kriterium
der historischen Relativität und zeichnet sich unvermeidlicherweise

durch eine entsprechende Begrenztheit aus. Oder wem käme
es in den Sinn, der Lehre des heiligen Johannes von Damaskus
über den Zodiakus usw., obschon sie in der «kurzen Darlegung
des orthodoxen Glaubens» (II. Teil, Kap. 7—10) Platz gefunden
hat, oder seiner «Dialektik», wo einfach die Lehre des Aristoteles
ausgelegt wird, kirchlich-autoritative Bedeutung beizumessen

Aber weitaus stärker noch wirkt sich der Einfluss dieser Begrenztheit
in der Exegese der Väter aus, die bezüglich der Ausdeutung des

Textes und seiner Geschichte der Mittel der modernen
Bibelwissenschaft entraten musste. In dieser Beziehung erscheint sie

nicht selten als für uns veraltet, wenngleich sie in der dogmatischen
und verkündenden Auslegung des Wortes Gottes ihre wichtige
und normgebende Bedeutung bewahrt hat.

Das patristisehe Schrifttum muss aber auch bezüglich seiner

dogmatischen Äusserungen in seiner Bedingtheit verstanden werden.
Es darf in dieses Schrifttum nicht ein Inhalt hineingelegt werden,
dessen Charakter der jenem Schrifttum eigenen Problematik nicht
entspricht. Auf keinen Fall darf in den Schriften einer bestimmten

Epoche die Antwort auf eine Problematik gefunden werden, die

nur der nachfolgenden eigen sein konnte, und auf keinen Fall
wohnt ihnen eine derartige Universalität des Gedankens inne, dass

sie sich in ihrer Unerschöpflichkeit gleichsam allen Epochen
offenbaren könnte. Die Schriften der Väter sind historisch bedingt und
daher in ihrer Bedeutung begrenzt, was nicht hindert, dass sie

unvergänglichen Wert besitzen, soweit sie sich als dem dogmatischen
Selbstbewusstsein der Kirche inhärent erweisen. Es gilt aber mit
Bestimmtheit festzustellen, dass die Schriften der Väter nicht
Gottes Wort sind, d. h. also weder mit ihm verglichen, noch ihm

gleichgestellt werden können. Prinzipiell wird diese Gleichstellung
jetzt von niemandem mehr vollzogen, wie es früher der Fall war,
faktisch aber geschieht es noch, was in dieser Form ein schädlicher



— 146 —

rabbinischer Missbrauch ist. Wir sagen dies nicht, um damit die
Autorität der Kirchenväter herabzusetzen, sondern im Gegenteil,
um sie erst recht aufrichtig zu anerkennen.

Der Anspruch, «nach den Vätern» Theologie zu treiben,
bedeutet aber faktisch den Versuch, die praktische Exegese in
Übereinstimmung mit der eigenen Doktrin zu bringen, oder ganz einfach,
den eigenen Gedanken eine bildhafte Darstellung zu geben mit
Hilfe — bisweilen tendenziös — zusammengestellter Vätertexte.

Hieraus ergibt sich die praktische Folgerung, dass auch die
Väterschriften der kritisch-vergleichenden Analyse unterliegen
und nicht blindlings, ohne vorherige Erforschung ihres Sinnes,

zu dogmatischer Anwendung gebracht werden können. Dem ist
noch hinzuzufügen, dass die autoritative Vätertradition an und
für sich überhaupt keine fest umschriebenen Grenzen in Zeit und
Raum besitzt. Das allgemeine Prinzip, das dabei angewendet wird,
besteht in der Meinung, dass die Autorität der Schriften mit deren
Alter wächst resp. in einem proportional umgekehrten Verhältnis
steht zu ihrer Neuheit. Selbstverständlich kann auch dieses Prinzip
keine allgemeingültige Anwendung finden, weil man kirchlichen
Schriftstellern, die gegen die Wahrheit Verstössen, in allen Epochen
des kirchlichen Lebens begegnet, zu Beginn schon der apostolischen
wie der nachapostolischen Zeit. Ebensowenig können die einzelnen

Epochen genau umgrenzt werden, nach denen sich das patristisehe
Schrifttum zeitlich bestimmen liesse. Eher könnte man sagen, dass
einzelne Jahrhunderte in der Geschichte des patristischen Schrifttums

für diese oder jene Problematik klassisch seien (für die Logoslehre,

die Christologie, das trinitarische Dogma usw.). Und was
hier am allerwichtigsten ist, ist dies, dass die Tradition des
autoritativen und in diesem Sinne patristischen Schrifttums andauert
und überhaupt nie abschliesst. Mit andern Worten : jede historische
Epoche — die unsrige nicht ausgeschlossen — scheint prinzipiell
an jener theologischen Erhebung Anteil nehmen zu können, durch
welche sich die besondere Autorität des patristischen Schrifttums
bestimmen lässt. Wir beobachten das auch in unseren Tagen, wo
vor unseren Augen bestimmte Schriften einzelner Führergestalten,
wie z. B. des Johann von Kronstadt, des Bischofs Theophan, des

heihgen Tychon, des heiligen Dimitri von Rostow und auch die
theologischen Schriften anderer Schriftsteller und Hierarchen eine
ähnliche Wertschätzung erfahren. Mit anderen Worten : die
Väterschriften bilden und können keinen in sich abgeschlossenen Kanon



— 147 —

bilden. Die patristisehe Tradition ist nicht in einen bestimmten
historischen Raum eingeschlossen. Sie ist nicht nur Vergangenheit,
sondern auch Gegenwart und Zukunft. Und wenn die verschiedenen

Epochen in der Geschichte auch ihre bestimmten Aufgaben haben,

so steht an Würde doch keine vor Gott geringer da. Die patristisehe
Überlieferung kann uns, bei all ihrer geheiligten Würde, wie bei

aller Notwendigkeit, sie genauestens zu erforschen, nicht bloss ein

Werk sein, das vor uns, für uns und an Stelle von uns geschaffen
wurde und das in passivem Gehorsam als Leitfaden anzunehmen

ist. Im Gegenteil, diese Überlieferung dringt mit Notwendigkeit
in unsere eigene Aktivität ein: wir dürfen diese Gabe, nachdem

wir sie besitzen, nicht in die Erde vergraben, sondern müssen sie

in schöpferischem Bemühen erhalten und stärken. Und dazu spornt
uns nicht irgendein anspruchsvoller Wille an, sondern die aus der
Sache selbst sich ergebende Notwendigkeit, wie das nicht schwer

zu beweisen ist.

Die Sache besteht darin, dass die patristisehe Tradition der

Vergangenheit sich als ein historisch gewordenes Konglomerat
verschiedener Teile darstellt, die ihrer Herkunft nach verschiedenen

geschichtlichen Beweggründen entspringen. Die Tradition ist durchaus

nicht erschöpfend, im Gegenteil: sie ist dem Inhalte nach

begrenzt und kann sich daher unter Umständen als unzureichend
erweisen für eine wirklich erschöpfende Lösung der Probleme, die

sich dem dogmatischen Denken neu stellen, ja sogar für die

Fragestellung selbst. Es ist notwendig zu sagen, dass es für eine ganze
Reihe von Problemen, die sich unser heute in vordringlicher und

qualvoller Weise bemächtigen, entweder überhaupt keine

patristisehe Überlieferung gibt, oder dass sie unzureichend ist. Und
der Grund hiefür besteht nicht darin, dass diese Probleme der

Kirche an und für sich fremd und daher unkirchlich sind, sondern

ganz einfach darin, dass die patristisehe Epoche dieser Problematik
fremd gegenüberstand. Genauer gesagt: sie war mit anderen

Problemen beschäftigt, nämlich mit solchen, die ihr in besonderer

Weise eigen waren. Daher muss festgestellt werden, dass es in

bezug auf eine ganze Reihe von Fragen eine zureichende und klar
umrissene Väterlehre nicht gibt (in bezug auf die Lehre von der

Kirche im Zusammenhang mit der Pneumatologie, oder auf die

Lehre von den Sakramenten, insbesondere auf dem Gebiete der

eucharistischen Theologie; weiter in bezug auf die Lehre von der

Gnade und der Freiheit, der Vorsehung und der Vorherbestimmung



— 148 —

und in wesentlichem Masse in bezug auf die Probleme der Geschichte,
der Eschatologie und der christlichen Soziologie). Selbstverständlich

gibt es zu diesen Fragen bestimmte Urteile von wegleitender
Bedeutung, die nicht ausserhalb der dogmatischen Betrachtung
stehen bleiben dürfen, sondern von ihr erforscht und erschlossen

werden müssen. Indessen vermag dies alles nicht die historische
Tatsache aufzuheben, dass im patristischen Zeitalter die Problematik

der neuen Zeit, die seit der Reformation bis in unsere Tage
hinein eine überragende Rolle spielt, einfach nicht existiert hat
und dass dort, wo eine Frage nicht besteht, auch keine Antwort
gegeben werden kann. Die Gerechtigkeit gegenüber der Geschichte

zwingt zu der Feststellung, dass in diesen Fragen für die Orthodoxie

bis jetzt tatsächlich die westliche Theologie — die reformatorische

und gegenreformatorische — wegleitende Bedeutung hat.
Die Eigenart der orthodoxen Theologie erweist sich hier in weit
grösserem Masse (und zum eigenen Schaden) als polemisch denn
als positiv wegleitend. In der Auseinandersetzung mit der
patristischen Tradition war man faktisch — um der notwendig
gewordenen Selbstverteidigung willen — mit nichtorthodoxen
Meinungen beschäftigt, von denen die einen angenommen, andere

abgelehnt wurden, und dieses Amalgam erscheint charakteristisch
für die Bekenntnisschriften jener Epoche : «Das orthodoxe
Glaubensbekenntnis», «das Sendschreiben des östlichen Patriarchen». Diese
Tatsache beweist noch einmal die Begrenztheit der patristischen
Tradition und die daraus sich ergebende unvermeidliche Forderung,
die Theologie schöpferisch weiterzubilden. Freilich bezieht sich
diese Forderung nur auf die Theologie. Die Fülle der Gnaden ist
der Kirche immer zu eigen, doch entspricht dieser Fülle in
verschiedenerlei Mass die Erfüllung in der Kirche.

Aus alledem geht hervor, dass der Bereich der Dogmatik
breiter ist als derjenige der patristischen Tradition. Hieraus folgt,
dass die bekannte geschichtliche «naive» Forderung unrichtig ist,
bei allen Problemen «nach den Vätern» zu denken und ein Problem
zu verwerfen oder es anzuzweifeln, wenn es bei den Vätern nicht
vorhanden ist. Wenn wir aber zur Dogmengeschichte der schöpferischen

Epoche zurückkehren, so können wir erkennen, wie jedes
Jahrhundert seine Besonderheiten und — im Hinblick auf das
Vergangene — neue Probleme in sich birgt, obgleich dafür gesorgt
ist, dass mit der Tradition nicht gebrochen wird, wie auch
umgekehrt dafür, dass man sich vor neuen Gedanken nicht fürchtet.



— 149 —

Neue Problemstellungen und entsprechend auch neue Doktrinen
verdächtigen oder gar verbieten zu wollen, das würde den Rückfall
in den antihistorischen Talmudismus und damit zugleich auch eine

eigenartige patristisehe Häresie bedeuten.

III.
Dass eine bestimmte Problematik oder Lehre im patristischen

Schrifttum fehlt, das besagt durchaus nicht, dass sie, wie öfters

gemeint wird, überhaupt nicht vorhanden oder unkirchlich sei.

Das letztere zu behaupten wäre nur dann gerechtfertigt, wenn
das patristisehe Schrifttum überhaupt die einzige und erschöpfende
Quelle der kirchlichen Überlieferung darstellen würde; aber als

das kann es in Wirklichkeit nicht gelten. Das ist im eigentlichen
Sinne nur das Wort Gottes, in seiner vollen Bedeutung geoffenbart
in der Kirche und in deren geheimnisvollem, mystischem Gebetsleben.

Dieses birgt die Möglichkeit dogmatischer Erschliessungen
in sich, wobei diese Erschliessungen in Treue gegen jenes erfolgen
müssen. Neue Theologumena oder Lehrmeinungen sind nicht als

menschliche und verstandesmässige Konstruktionen zu bewerten,
sondern als Zeugnisse des Lebens der Kirche aus der Fülle in
Christo, als Offenbarung, die sich in der Theologie äussert (nach

Massgabe des Ausdruckes, den dieses Leben in der Ikone, im Hymnus,

in der Zeremonie findet). « Sehet zu, dass euch niemand verlocke
durch die Philosophie und lose Verführung nach der Menschen

Überlieferung und nach der Welt Elemente, und nicht nach Christo.

Denn in ihm wohnt die ganze Fülle der Gottheit leibhaftig.»
(Kol. 2, 8, 9.) Faktisch beginnt ein solches Theologisieren «nach

der Menschen Überlieferung» in der orthodoxen Dogmatik in der

Zeit der Reformation und der Gegenreformation, als sie unter den

Einfluss des Westens gerät und in Wirklichkeit nicht so sehr nach

den Vätern als vielmehr nach dem Tridentinum, wie überhaupt
nach abendländischen Theologen lehrt, wobei sie wohl den Blick
auf die Tradition der Väter bewahrt, jedoch nicht deren Kräfte
besitzt. Das ganze Gebiet der Lehre von der Kirche, der Gnade,

den Sakramenten hat eine Färbung nach der einen oder anderen

Richtung und ist nicht so sehr positive als vielmehr polemische

Theologie, die sich in Abhängigkeit vor allem von der abendländischen

Überlieferung und deren Problematik befindet. Dieser

polemische Charakter der neueren Theologie, der von vielen als

patristisch angesehen oder ausgegeben wird, muss überwunden



— 150 —

werden. Denn auf diese Weise entstehen folgende dogmatische
Bestimmungen, die ihrer Herkunft und ihrem Inhalte nach
polemisch sind: die Orthodoxie wird faktisch als nichtkatholisch oder
antikatholisch, als nichtprotestantisch oder antiprotestantisch
bezeichnet, oder endlich, was am verlockendsten ist, als katholisieren-
der Antiprotestantismus oder protestantischer Antikatholizismus.
Es können aber die christlichen Errungenschaften der katholischen
und protestantischen Theologie unmöglich in ihrer grundlegenden
Bedeutung abgelehnt oder verkleinert werden. Und noch viel weniger
denkbar ist endlich, zu verlangen, dass der orthodoxe Theologe die
abendländische Theologie meiden solle oder müsse, im Gegenteil,
schon längst ist die Theologie über die Grenzen des eigentlichen
Konfessionalismus hinausgelangt und ist auf gewissen Gebieten das

gemeinsame Eigentum der ganzen christlichen Welt geworden. Ein
solches Gebiet ist die Bibelwissenschaft, die Patristik, die
Kirchengeschichte, die Archäologie usw. ; die Mitarbeit dieser Wissenschaften
ablehnen, das kann nur grobe Unwissenheit tun. Nichtsdestoweniger
oder, richtiger, um so mehr muss die orthodoxe Theologie in dieser
brüderlichen Zusammenarbeit mit allen christlichen Theologien auf
sich selber stehen, sich aus dem Quell der Wahrheit nährend, der
ihr anvertraut ist. Doch ist hiezu selbstverständlich eine neue
Anstrengung des theologischen Schaffens nötig ; wie viele Schriftsteller
— sagen wir einmal — des ersten Jahrtausends sind auf einigen
Gebieten schon ausserstande, uns in der Problematik und im Leben
des zweiten Jahrtausends Wege zu weisen.

Gerade auf diesem Gebiete der polemischen Theologie entstehen
viele scheinbare Dogmen, Quasidogmen, deren provisorischer und
relativer Charakter nicht immer hinreichend erkannt wird. Aus
dem Umstand, dass der Dogmatik absichtlich eine abschliessend-

kategorische Form verliehen wird, ergibt sich der falsche Eindruck,
dass auf alle Fragen Quasidogmen erhalten werden können. In
Wirklichkeit bedarf der grösste Teil der orthodoxen Dogmatik noch
einer verantwortungsbewussten und ernsten Bearbeitung. In der
Folge muss die echte und lebendige Tradition der Kirche, sofern
sie nicht durch konfessionell-scholastische Vorurteile verdunkelt,
sondern der objektiven Auslegung unterzogen und darnach
bewertet worden ist, noch ihren richtigen theologischen Ausdruck
finden, und damit bereitet sich die autoritativkirchliche Promulgierung

des Dogmas vor. Leider haben wir eine ganze Reihe
dogmatischer Vorurteile, welche für fertige Dogmen genommen werden,



— 151 —

und das allerwichtigste dieser Vorurteile ist die Ansicht, dass alle

theologischen Meinungen, die in der Dogmatik dargelegt werden,
schon solche abgeschlossenen kirchlichen Dogmen seien. Durch
diese Praxis wird das Prinzip «in necessariis unitas, in dubiis
libertas» zerstört. Hieraus entspringt auch der Mangel an einer
gesunden, gegenseitigen Duldsamkeit auf dem Gebiete der
dogmatischen Meinungen (die im Bereiche der Dogmen selbstverständlich

absolut unstatthaft wäre). In dem einen dogmatischen Lehrbuch

finden wir den Kreationismus als orthodoxes Dogma
verkündet, im anderen den Traditionalismus. In einem Fall wird die
katholische Doktrin der Transsubstantiation verworfen, im anderen
erklärt man sie gerade als Merkmal der wahren Orthodoxie usw.
Insbesondere ist eine solche Vereinfachung auf dem Gebiete der
Eschatologie untragbar, wo das Fehlen verbindlicher dogmatischer
Bestimmungen Raum gibt der Willkür dogmatischer Voruteile,
die die freie Untersuchung geradezu untersagen wollen. Wir sind
noch nicht zu dieser Reife gelangt, bei welcher sich der Unterschied
zwischen grundlegenden, verpflichtenden, bereits angenommenen
Dogmen und blossen dogmatischen Doktrinen mit all ihrer
Veränderlichkeit und Unbeständigkeit im einzelnen begreifen lässt.
Und dieses Nichtunterscheidenkönnen verhindert die normale
Entwicklung des theologischen Denkens, der dogmatischen
Forschung, die hier so wenig beseitigt werden kann wie auf jedem
anderen Gebiete des Denkens und wie sie in Wirklichkeit auch der

patristischen Epoche zu eigen war. Denn auch die « Väter der Kirche »

waren, bevor sie solche geworden sind, ebenfalls Theologen, die

die Wahrheit suchten.

Daher ist es notwendig, innerhalb der Dogmatik der dogmatischen

Auslegung einen Platz einzuräumen, d. h. erstens der

Erforschung dessen, was authentisch in der Überlieferung enthalten
ist nach der einen oder anderen Seite hin, und zweitens der
dogmatischen Bearbeitung dieses Materials in einem Theologumenon
oder in einer Hypothese. Bei diesem Prozess des Forschens tauchen

mit Unvermeidlichkeit neue dogmatische Probleme auf, die diktiert
sind von einem echten dialektisch-kirchlichen Denken. Daher ist

es nötig, mit dem Vorurteil Schluss zu machen, nach welchem das

Neue ein Synonym des Unkirchlichen ist. Selbstverständlich ist

nicht alles Neue in der Dogmatik echt kirchlich, aber im gleichen,

wenn nicht in einem viel stärkeren Masse ist das Bestreben

unkirchlich, besser gesagt antikirchlich, den Gedanken zu fesseln



— 152 —

und die dogmatische Problematik zu binden durch die Wiederholung

oder durch den starren Schutz des Alten mittels jenes
rabbinischen Legalismus, der sich in Wirklichkeit als aktiver
Reaktionismus und in diesem Sinne als Neuerung erweist. Unbeweglich-
keit ist unmöglich, sie ist bloss Maske einer zurückweichenden

Bewegung. Ein derartiger Schutz erscheint im Grunde als nicht-
orthodox, denn die Orthodoxie ist lebendig, sie ist eine wachsende
und sich entwickelnde Überlieferung; das war sie auch in der
Blütezeit der Dogmengeschichte.

IV.

Das führt zu der grundlegenden Frage nach der dogmatischen
Entwicklung in der Orthodoxie: ist eine solche möglich und kann
sie zugelassen werden und in welchem Sinn Fragt man im
Hinblick auf die Fülle jenes göttlichen Lebens, welches der Kirche
eigen ist, so sind hier zwei Meinungen nicht möglich. Jene Fülle
ist gegeben in der Gott-Menschlichkeit Jesu Christi, in welchem
die ganze Fülle der Gottheit leiblich wohnt, und in der Herabkunft
des heiligen Geistes an Pfingsten, wo er hypostatisch auf die Erde
kam und die ganze Fülle seiner Gaben ausleerte und sie in feurigen
Zungen verteilte. Und wie Christus «gestern, heute und derselbe
auch in Ewigkeit ist» (Hebr. 13, 8) und wie der Gaben viele sind,
doch nur der eine und selbe Geist (I. Kor. 12, 4), so ist auch im
göttlichen Grunde der Kirche die ganze Fülle der Offenbarung und
die ganze Fülle des Lebens verborgen — als göttliche. Doch ins

gottmenschliche Bewusstsein der Kirche, soweit die geschaffene
Zeitlichkeit und Relativität mit in sie eingeschlossen ist, geht
diese Fülle nur sukzessive und teilweise ein, und dank diesem
Umstände gibt es eine Geschichte der Dogmen, wie wir sie in der
Wirklichkeit beobachten. Es entstehen neue Dogmen, und in diesem
Sinne existiert auch eine dogmatische Entwicklung. Wie anders
können wir sonst die Sache der ökumenischen Konzilien hinsichtlich

ihrer Beziehung zur vorausgehenden Epoche verstehen Es

ist undenkbar, anzunehmen, diese Sache sei eine einmalige
Erscheinung in der Kirchengeschichte und könne sich unmöglich
fortsetzen. Im Gegenteil, sie setzt sich fort und wird sich fortsetzen.
Als eines der allerdunkelsten Vorurteile in der Dogmatik erscheint
der Gedanke, in den sieben ökumenischen Konzilien erschöpfe
sich auch ihre ganze Fülle und weiter könne und dürfe sich das

dogmatische Denken nicht bewegen. Das entspricht dem faktischen



— 153 —

Zustand der Dinge nicht, denn die Lebensnotwendigkeit hat die

Dogmatik schon lange über diese Grenzen hinausgeführt (es genügt,
den tatsächlichen Inhalt der Dogmatik in der Gegenwart zu
überblicken, um sich davon zu überzeugen, dass die Christologie der
sieben ökumenischen Konzilien nur eines ihrer Kapitel ist). Vor
allem aber würde eine derartige Beschränkung dem eigentlichen
Wesen des Dogmas widersprechen, weil das hiesse, dass seine göttliche

Fülle durch die menschliche Beschränktheit begrenzt würde.
Das Dogma ist aber nicht bloss statisch in seiner Gegebenheit,
sondern auch dynamisch in seiner Aufgabe und in seiner Entfaltung.
Und diese Dynamik der Dogmen findet ihren Ausdruck in ihrer
lebendigen Erschliessung in der Geschichte wie in ihrem Begriffenwerden

durch die Dogmatik. Die Dogmen sind gegeben in der

lebendigen kirchlichen Erfahrung, werden aber bewusst, kristallisieren

sich im dogmatischen Denken und dogmatischen Schaffen,
ohne welches die Dogmatik nicht besteht, ansonst sie in eine

trockene und tote Inventaraufnahme entartet. Diese schöpferische

Aufgabe der dogmatischen Theologie in der gegenwärtigen Zeit
verwandelt sich nicht selten in eine konfessionelle Apologetik, in
eine rein defensive Erklärung der orthodoxen Dogmen in ihrer
Unterschiedenheit oder Gegensätzlichkeit zu den nichtorthodoxen
Glaubenssätzen. Statt dessen sollte sich die Theologie der
wirklichen und aktiven Erschliessung der kirchlichen Lehre zuwenden,

die im Leben der Kirche enthalten ist, mit andern Worten, sie

muss mystisch-liturgisch, lebendig-geschichtlich werden. Sie darf
sich nicht vor neuen dogmatischen Problemstellungen fürchten,
im Gegenteil, sie muss ihnen die ganze Fülle ihrer Aufmerksamkeit

mit allen Kräften des schöpferischen Wagens widmen. Freilich,
die Theologie ist immer nur wissenschaftliche Besinnung auf die

Dogmen, sie ist nicht das Dogma selbst, das sich in der Kirche
offenbart. Durch diese wissenschaftliche Besinnung entstehen

theologische Meinungen, aus ihnen kristallisieren sich Theologumena,
die im Verlaufe einer gewissen — oftmals längeren — Zeit praktisch

die Bedeutung von Quasidogmen erhalten, ohne dass sie es

im strengen Sinne des Wortes sind. Aus den Theologumena, welche

bis zu einem bestimmten Zeitpunkt die Bedürfnisse des dogmatischen
Forschens befriedigen, können nach dem Willen Gottes — können

aber auch nicht im exakten Sinne des Wortes Dogmen werden.

Gegenwärtig wird bei uns alles, ohne Unterschied, als Dogma

bezeichnet, was in der dogmatischen Theologie gelehrt wird. Tat-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 11



— 154 —

sächlich begnügt sich das dogmatische Bewusstsein mit der
theologischen Doktrin, die als Dogma angenommen wird. Darin ist
absolut nichts Anormales zu sehen. Im Gegenteil, das mag in der
Ordnung der Dinge liegen, nur ist es nicht nötig, die Bedeutung
der dogmatischen Doktrin zu übertreiben und ihr Unantastbarkeit
und Unfehlbarkeit zuzuschreiben. Sie muss einer differenzierenden
Betrachtungsweise unterzogen werden, der die Dogmen selbst nicht
unterzogen werden dürfen; faktisch wird diese Überprüfung auch
ununterbrochen durch das dogmatische Denken vollzogen. In dieser
Überprüfung, in dieser Kritik der dogmatischen Doktrin, die
aufbauend, schöpferisch ist, aber nicht zerstörend sein muss, liegt
eine der Aufgaben der dogmatischen Forschung beschlossen.

Die Dogmatik ist eine theologische Wissenschaft, die den
Gehalt des religiösen Lebens, seine inneren Tatsachen und seine

Eigenart bezeugt. Insoweit muss sie im Gleichgewicht stehen mit
der Entwicklung dieses Lebens und mit seinen Bedürfnissen. Sie

kann sich über das Schöpferische, über das Neue, das es in sich

enthält, nicht äussern. Denn der Charakter des Geschichtlichen
besteht darin, dass es sich nicht wiederholt; das Gegenwärtige
geht in die Vergangenheit über, seine Neuheit ist vorherbestimmt
durch das Vergangene, obwohl es ins Zukünftige eingeht. Das
verborgene, mystische Leben gibt der Theologie die Themen, welche
sie vernehmen, annehmen und über die sie sich äussern muss. Auf
diese Weise tauchen neue dogmatische Themen auf, neue Probleme
und Theologumena, neu nicht in dem Sinn, dass sie die alten
verdrängen, ersetzen oder verneinen, sondern sie gerade neu zur
Erscheinung bringen. Und wenn wir eine tragische und bewegte,
doch in ihren Bestrebungen und Wagnissen grosse Epoche durchleben,

so muss dieser Grösse auch eine grosse theologische
Bemühung entsprechen, wenn sie ihres Namens würdig sein und den
Völkern Antwort geben will auf ihre grundlegenden Fragen. Die
Theologie darf nicht stehenbleiben in gefühlloser Erstarrung und
pharisäischer Anmassung. Nach jahrhundertelanger Erstarrung
steht das christliche Denken aufs neue vor Problemen des Lebens,
die sich dogmatisch in der Lehre von der Kirche vereinigen. Und
diese Lehre wird ihrerseits zur Erschliessung der Lehre von der
Gott-Menschlichkeit weitergeführt. Das letztere schliesst in sich
die ganze gegenwärtige Problematik der Geschichte und Eschatologie:

Fragen wie die nach dem Sinn der christlichen Kultur,
des sozialen Christentums, nach dem Verhältnis von Kirche und



— 155 —

Staat, nach der Einigung der christlichen Bekenntnisse in einer

Kirche müssen eine dogmatische Sinnerklärung erhalten, damit
jener prinzipienlose Praktizismus überwunden wird, in dessen

Geiste sie — einstweilen — betrachtet werden. Diese Fragen
pochen an das christliche Herz und an das dogmatische Bewusstsein,

aber sie finden noch keine Antwort in jenem Gesetzbuch

dogmatischer Lehren, die bei uns eine lebendige, dynamische
Dogmatik vortäuschen. Die Dogmatik ist oder sollte doch in gewissem

Sinne als fortwährend sich entwickelnder Gedanke lebendig sein.

Noch mehr, sie erscheint als das lebendigste aller Gebiete menschlichen

Denkens, da sie es mit den lebendigsten Fragen der ganzen
menschlichen Persönlichkeit, mit den Fragen des Glaubens zu tun
hat. Beklagenswert sind die Surrogate, die der Menschheit als

Ersatz für den verlorenen Glauben genügen : diese Surrogate zeugen
nicht nur von der Dringlichkeit ihrer Nöte, sondern auch davon,
dass die Menschheit im tiefsten unbefriedigt ist. Die Dogmatik
ist berufen, im Denken und Leben zu führen, Herold zu sein,

Inspiration: in hoc signo vinces. Doch zu diesem Zweck muss die

Dogmatik eine Dogmatik sein, d. h. ein lebendiger und aktueller
Gedanke, erfüllt mit christlicher Inspiration, eine schöpferische
Tat zur Herstellung der wahren, d. h. der christlichen Kultur.

Aus der Notwendigkeit aktuell zu sein, d. h. den religiösen
Gedanken der Ewigkeit in der Zeit, das Überzeitliche im
Gegenwärtigen zum Ausdruck zu bringen, entspringt auch folgender
Wesenszug: im Zusammenhang mit der Entwicklung des

dogmatischen Denkens, mit dem Werden der dogmatischen Meinungen
und weiter der Theologumena hat das Bedürfnis nach einer gleichsam

nochmaligen Überprüfung schon bestehender geoffenbarter

Dogmen selbstverständlich nicht den Sinn, diese Dogmen zu
kontrollieren, sondern sie in einem neuen und vollständigeren Sinne

aufzunehmen. Die Dynamik des Dogmas verwirklicht sich hier

darin, dass es sich nicht nur als eine Gegebenheit erweist — in
Gestalt einer bestimmten dogmatischen Kristallisation oder Formel —,
sondern als Aufgabe für eine unbegrenzte, lebendige, denkerische

Erschliessung. Dabei ist noch zu beachten, dass die Dogmen eine

gegenseitige Durchsichtigkeit besitzen. Sie sind nicht in einer

äusseren Reihenfolge gegeben, gleichsam wie in einem Katalog
oder Inventar, sondern sie stehen in einer inneren, organischen

Beziehung zueinander, und zwar so, dass im Lichte des einen

Dogmas sich die Kraft und der Inhalt des anderen offenbart.



— 156 —

Daher erneuert sich die dogmatische Theologie fortwährend, nicht
nur dadurch, dass sie sich auf die Lehre und den Bestand der
kirchlichen Überlieferung bezieht, wobei sie immer mit der
Entwicklung der historischen Wissenschaft rechnen muss, welche ihre
Quellen untersucht, sondern auch dadurch, dass sie dieselbe
auslegt, z. B. den Sinn der Idee der Gott-Menschlichkeit und ihrer
Kraft. Gerade ein neues Verständnis der Gott-Menschlichkeit
erscheint als eine besondere Gabe und Aufgabe unserer Zeit, wobei
sich uns die Bedeutung des chalcedonensischen Dogmas sowie des

VI. ökumenischen Konzils auf eine neue Art erschliessen wird.
Die Fragen der sozialen und kulturellen Arbeit erschliessen uns
auf eine neue Art die Lehre von der Kirche. Die Dogmatik kann
als Gesamtheit der Dogmen nicht wie ein philosophisches System
betrachtet werden, das sich bemüht, seine einzelnen Teile zu einer
verantwortlichen, logischen Einheit zu vereinigen; sie ist vielmehr
ein organisches Ganzes, in welchem jedes Teil das Leben des

Ganzen lebt. Alles enthüllt sich in ihm, wie es sich auch in allem
enthüllt. In der Geschichte der Philosophie verdrängt ein System
das andere, selbst wenn es mit ihm in dialektischer Verbindung
steht. In der Dogmatik dagegen wird jedes Teil in das Ganze

eingefügt, das als solches jeder evolutionistischen Dialektik fremd
ist, wohl aber an der Antinomik teilhaben kann.

V.

Dessenungeachtet ist auch der Dogmatik eine systematische
Betrachtung der Dogmen eigen; die Dogmatik «als Wissenschaft»
wird nämlich in den Lehrbüchern auch als «System der
Philosophie» bezeichnet. Mit anderen Worten: sie ist auch eine besondere

Art Philosophie, nämlich Philosophie der Offenbarung, ein System
religiöser Metaphysik, das seinerseits selbstredend eine gewisse
Gnoseologie voraussetzt. Die Dogmatik braucht sich nicht zu
fürchten vor einem Zusammengehen mit der Philosophie nur
deshalb, weil die letztere ein reines menschliches Suchen und Erfassen
der Wahrheit ist, eine natürliche Theologie, wo Lüge und Irrtum
mit der Wahrheit untermischt sind, wo selbst Gottlosigkeit möglich
ist, wo alles Problematik und Suchen ist, Hypothese oder menschliches

Missverstehen. Theologie als Offenbarungsphilosophie, nach
ihrem Inhalt als Offenbarung unfehlbar, gehört als Philosophie
dennoch in das Gebiet menschlichen Schaffens. Deshalb sind
Philosophie und Theologie aufs engste miteinander verbunden. Die



— 157 —

Dogmen sind Wahrheiten der religiösen Offenbarung, die einen

metaphysischen Inhalt haben und daher in der Sprache der

Philosophie auszudrücken sind als der für diesen Zweck einzig
tauglichen. Die Dogmatik ist daher auch religiöse Philosophie.

Auch die Philosophie ist nicht ohne Voraussetzung. Sie schöpft
ihren Inhalt aus der Selbstoffenbarung des Lebens : Primum vivere,
deinde philosophari (sogar wenn sie sich auf ein reines, sich selber
setzendes Denken und dessen Dialektik beschränkt, welche ja auch

ein Leben des Gedankens ist). Auch die Theologie verkündet das

Prinzip: Primum vivere, deinde theologicari. Und insofern ist
zwischen der Philosophie und der Theologie formal betrachtet kein
Unterschied vorhanden. Sie unterscheiden sich durch den Charakter
der lebendigen Lebenserfahrung : in einem Fall ist sie etwas Menschliches,

Allzumenschliches (obgleich eine «natürliche Offenbarung»
in sich bergend), im anderen Falle dagegen das Gott-Menschliche,
die Stimme Gottes im menschlichen Verstände, die «Vernunft
Christi».

Wir wissen, dass die patristisehe Epoche Theologie trieb in
der Sprache der antiken Philosophie, welche für uns heute, so

hoch wir ihren einzigartigen und unübertrefflichen Wert zu schätzen

wissen, schon nicht mehr unsere philosophische Sprache ist und
auf jeden Fall in jener Gestalt uns fremd ist, die sie bei den heiligen
Vätern hat. Es kann und soll die Tatsache nicht als zufällig
gewertet werden, sondern sie ist die Tat einer absichtlichen Wahl,
dass die Dogmen der Dreifaltigkeit und der Christologie in der

Sprache Piatos und Aristoteles' zum Ausdruck gebracht worden

sind. Doch ergibt sich daraus für uns nicht die Möglichkeit, auch

nach Aristoteles zu denken oder unsere gegenwärtigen
philosophischen Aufstellungen in seiner Sprache auszudrücken (wie das

tatsächlich in der katholischen Dogmatik unter dem Einfluss des

sie beherrschenden, wenn auch sie bereichernden Thomismus mit
seinem aristotelischen Erbe der Fall ist). Der Einfluss des

zeitgenössischen philosophischen Denkens ist unvermeidlich, die

Dogmatiker können sich ihm nicht entziehen, ihre Arbeit ist gleichsam

die einer Übersetzung des Lexikons, das der alten Kirche eigen

war in die Gegenwartssprache. Selbstverständlich ist mit einer

solchen Übersetzung nicht eine neue dogmatische Begriffsbestimmung

zu erreichen, wohl aber deren philosophische Interpretation,
die allerdings unbedingt notwendig ist für eine aufrichtige,
philosophische Entgegennahme des Dogmas durch unsere Epoche. Sonst



— 158 —

klingt das Dogma wie eine für unser Denken fremde Formel,
geeignet für ein mechanisches Anlernen, aber nicht für eine lebendige
Aneignung. Auf diese Weise wird der Theologe durch die Gewalt
der Tatsachen auch Philosoph und hat darum über ein entsprechendes

Rüstzeug zu verfügen.
Also ist das Leben der Kirche eine fortgesetzte Offenbarung

der Fülle der Wahrheit, welche in ihr verborgen ist. Diese
Offenbarung, welche die menschlich-geschichtliche Seite des gottmenschlichen

Prozesses zum Ausdruck bringt, wird nicht durch einen

passiven, mechanischen Akt empfangen, sondern durch die
schöpferische Entdeckung der Wahrheit, die immer eine Antwort sein

muss auf die Rufe des Lebens und die Fragen des Denkens. Alle
diese Möglichkeiten der sich fortsetzenden Offenbarung setzen
deren Unabgeschlossenheit in der Geschichte voraus und darum
auch die ihr entsprechende Unvollendetheit der Dogmatik als

System der Dogmen. Deshalb bleibt ein bestimmter Teil der
Dogmatik unvermeidlich im Bereiche der theologischen Meinungen
oder allerhöchstens der Theologumena, die von verschiedener Autorität

sind. Das dogmatische Denken ist aufgerufen, mit der ganzen
Treue gegenüber der kirchlichen Tradition, aber auch mit der
ganzen Aufrichtigkeit freier Forschung die verschiedenen Teile der
schon vorhandenen dogmatischen Lehre festzustellen, kritisch zu
unterscheiden und sich auch anzueignen, wie auch auf neue Probleme
der Gegenwart zu antworten. Dadurch wird das notwendige
Gleichgewicht zwischen der Statik und der Dynamik in der Dogmatik
erreicht.

Paris. Sergius Bulgakow.

(Aus dem Russischen übersetzt von Vt. Therapont Hümmerich
in Zürich.)


	Dogma und Dogmatik

