
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Artikel: Die Bereitschaft der Kirche

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 118 —

Die Bereitschaft der Kirche1).

Trotzdem die Völker noch mitten im Kriege stehen und
niemand erkennen kann, welchen Ausgang die schrecklichen Ereignisse

nehmen, beschäftigt man sich doch allgemein damit, was
nach dem Krieg geschehen soll, damit die Welt vor dem Chaos

bewahrt werden kann, in das sie zu versinken droht. Gegen Ende
des letzten Krieges war allgemein die Losung ausgegeben worden :

«Nie wieder Krieg»; heute ist man bescheidener geworden und gibt
sich zufrieden, wenn nur einigermassen wieder Ordnung geschaffen
und Grundlagen für einen dauerhaften Frieden gelegt werden
können. Zu Plänen über die künftige internationale Ordnung, die
wirtschaftliche und gesellschaftliche Neugestaltung der Völkerfamilie

und der einzelnen Nationen äussern sich nicht nur die
verbündeten Mächte, sondern auch Staatsmänner, Volkswirtschafter,

Sozialpolitiker und nicht zuletzt auch Vertreter der
Kirche wie kirchlicher Organisationen auf mannigfache Weise.
Alle schauen den kommenden Dingen mit grossem Ernst entgegen
und möchten verhüten, dass die Menschheit und ihre Kultur dem

Niedergang entgegengehe.
Wenn sich die Kirche zum Worte meldet, ist das ein neues

Moment im öffentlichen Geschehen. Verschiedene Gründe veranlassen
sie dazu. Der Krieg hat sie vor neue Aufgaben gestellt. Ihre
Botschaft erhielt in mancher Beziehung eine andere Richtung, ihre
Organisation musste durch Laienhilfe ergänzt und erweitert werden,
durch das Anwachsen eigener und fremder Not erhielt die
praktische Liebestätigkeit neue Arbeitsgebiete. Wie kaum in einem
Krieg stehen nicht nur politische Machtansprüche im Mittelpunkt
der Auseinandersetzung, sondern Ideologien, Weltauffassungen,
die den einzelnen wie das Volkstum in totaler Weise in Beschlag
nehmen und dabei Mittel anwenden, die den einfachen Grundsätzen

des Evangeliums widersprechen. Mit Konsequenz wird der
Säkularisierungsprozess, der mit der Renaissance begonnen und
durch die Französische Revolution neu belebt worden war,
fortgesetzt, der Religion und Kirche mehr und mehr in die Sakristei
zurückdrängen möchte und der in einzelnen Ländern sogar in

x) Nach einem Vortrag, der am Vortag der christkatholischen Synode
in Rheinfelden gehalten worden ist und dem einige Dokumonte im Wortlaut

eingefügt sind.



— 119 —

blutige Verfolgung ausgeartet ist. Ein Martyrium wurde ihr
beschieden, wie sie es in den schlimmsten Zeiten der Christenverfolgungen

im römischen Weltreich nicht erlebt hatte. In Ländern,
die ihre politische Unabhängigkeit verloren haben, ringt sie um
ihre einfache Freiheit und um ihr selbstverständliches Recht.
Dieses unheilvolle Geschick verfolgen die Christen anderer Länder
mit innerer Teilnahme und ruft sie auf, auf der Hut zu sein. Durch
diese Ereignisse wurde und wird das Verantwortungsgefühl der
Kirche für öffentliche Dinge geweckt, sie fühlt sich berufen,
mitzusprechen, und glaubt sich berechtigt, bei der Neugestaltung der
Weltordnung, die sich ankündigt, mitwirken zu dürfen, um die
Grundsätze des Evangeliums zu retten und zu erhalten, auf der sie

sich aufbaut, mit dem Ziel, den Menschen das Heil zu verkünden
und zu vermitteln.

Ein grosses Hindernis, dass auf die Kirche in der Welt gehört
wird, ist ihre Uneinigkeit, ihre Zersplitterung in viele grössere und
kleinere Gemeinschaften. Diese Erkenntnis hat der ökumenischen

Bewegung, die kurz vor dem letzten Weltkrieg entstanden ist,
grossen Vorschub geleistet. Sie hat einen überaus erfreulichen
Fortgang genommen, wie man kaum vermuten konnte, wenn man
berücksichtigt, dass Kirchen, die seit Generationen einander
ablehnend und feindlich gegenüberstanden, sich in Organisationen
zusammengeschlossen und viele eine tatsächliche Union vollzogen
haben. Die beiden Richtungen der Bewegung — Lausanne und
Stockholm — besitzen im «Ökumenischen Rat der Kirchen» eine

einheitliche Organisation. Ihr haben sich trotz Krieg 80 Kirchen
in 28 Ländern angeschlossen. Sie besitzt in Genf eine Zentrale.
Sie unterhält, soweit möglich, die Beziehungen mit den Kirchen aller
Länder aufrecht, sammelt wichtige Dokumente, die einen Einblick
in die Wirksamkeit der Kirchen geben, bearbeitet Themen, die

geeignet sind, die ökumenische Tätigkeit der Kirchen anzuregen
und die ihnen zur Lösung neu auftauchender Probleme nützlich
sein können. Ihre verschiedenen Gutachten und Memoranden, die

sorgfältig ausgearbeitet sind, sind für die kirchliche Arbeit überaus

anregend. In Ländern auf dem Kontinent, in England, in der

neuen Welt und im Fernen Osten haben sich unter den Kirchen
ähnliche Ausschüsse gebildet, wo solche schon bestanden, wurden
sie erweitert, die alle im Sinne der Genfer Zentrale wirken. In England

hat sich sogar die römisch-katholische Kirche bereitgefunden,
mit der anglikanischen und den Freikirchen zur Lösung gewisser



— 120 —

Aufgaben zusammenzugehen. Ähnliches wird aus Holland und
aus Australien berichtet.

«Die Verkündigung der Kirche im Krieg» lautet der Titel eines

Heftes, das die Studienabteilung der Genfer Zentrale in der
Dokumentensammlung «Ecclesia Militans» herausgegeben hat x). Es
enthält eine Auswahl von Predigten, Predigtabschnitten, Betrachtungen,

wie sie seit dem Ausbruch des Krieges in Deutschland,
Grossbritannien, Frankreich, Holland, Finnland, Schweden,

Norwegen, Dänemark, den Vereinigten Staaten, der Schweiz gehalten
worden sind. Die Überschriften der Hauptabschnitte lauten:
«Die Substanz der Kirche», «Das Innerkirchliche Wort», «Kirche
und Welt», «Una Sancta», «Homiletische Besinnung». Nach der

Einleitung lassen sich in der Predigt der Kirche vom September
1939 bis 30. Juni 1941 ungefähr drei Phasen umschreiben: «Bis

zum Dezember 1939 ist in den Predigten deutlich das Bemühen
festzustellen, die Gemeinden zu wappnen für die besonderen Nöte
und Gefahren, die ihnen bevorstehen, und vor allem das Bestreben
der Kirche, die Konfrontation mit dem Kriege aufzunehmen, sich
ihm zu stellen und die Probleme, die er stellt, ernst zu nehmen.
Die Zeitspanne bis zum Frühjahr 1940 ist im allgemeinen durch
ein gewisses Nachlassen des Interesses für die Fragen des Krieges
gekennzeichnet, wahrscheinlich auch mitbedingt durch das
Erstarren der Front im Westen und vermehrter Seelsorge. Es wird
weniger gesprochen, es wird zeitloser' gepredigt. Vorherrschend
sind nun wieder Predigten, die allgemein von der Kraft des Glaubens

und vom Trost des Evangeliums handeln, wie sie auch in
normalen Zeiten rechtmässig gehalten zu werden pflegen. Vom
Sommer 1940 an bis heute dauert die Periode des Einbruchs des

Krieges in mehrere Länder, der Steigerung der Not vieler Völker
und der Anfechtung, die dadurch über vjele Kirchen neu
gekommen ist. Jetzt wird die Verkündigung, vor allem in den am
meisten bedrohten Kirchen, wieder konkreter auf die Notzeit hin
bezogen; vor allem aber zeichnet sich in gewissen Kirchen das
Bemühen ab, sich in der Bedrohung zu bewähren und Rechenschaft
von ihrer Berufung abzulegen.»

Dass der Kirche in ihrer Tätigkeit durch den Krieg in allen
Ländern Schwierigkeiten entstehen, ist bekannt. Durch die
Einberufung vieler Geistlicher und Theologiestudenten ist besonders

*) Erhältlich von der Geschäftsstelle, Genf, 41, Av. de Champel. Preis
Fr. 3.50; vgl. Ök. P. D. Nr. 13, April 1942.



— 121 —

die Seelsorgearbeit stark gehemmt. Wie dieser Not begegnet wird,
beschreibt Lie.W. Trillhaas in einemArtikel « Die evangelische Predigt
der Gegenwart» in den «Nachrichten aus der Deutschen Evangelischen

Kirche». Er schildert, wie der Krieg die Kirche vor ganz
neue Predigtschwierigkeiten gestellt habe, und schreibt:

«Es handelt sich um folgende Predigtprobleme des alltäglichen
kirchlichen Dienstes: 1. Unzählige Prediger sind durch den Krieg
ihrem Gemeindedienst entzogen, neue Zugänge zum Predigtamt
fehlen seit bald fünf Jahren fast völlig, da die ganze akademische

Jugend bei den Waffen steht. Daraus ergibt sich für die
zurückgebliebenen Seelsorger ein fast erdrückendes Mass an Arbeit und
eine immer schwerer werdende Pflicht, nicht nur auszugeben, sich

auszupredigen, sondern auch aufzunehmen und die Zeit zu nötiger
Stille und Sammlung zu gewinnen. 2. In die entstandenen Lücken
ist aber in lebendigen Kirchengebieten weithin etwas Neues
getreten: ein diakonisches Predigtamt, bald von einfachen Laien,
Bauern, Handwerkern, bald von Gebildeten, Schriftstellern,
Gelehrten verwaltet, das Amt des sogenannten Lektors. Es stellt die
Kirche vor die grosse Aufgabe, diesen Lektoren geeignete, d. h.

in der Heiligen Schrift gewurzelte, einfache und vor allem auch
aktuelle Lesepredigten in die Hand zu geben, ihnen aber auch,
besonders soweit die Lektoren selbst zu freiem Wort mächtig sind,
Anleitung und Erfahrung, Rat und Hilfe zu vermitteln. 3. Darüber
hinaus ist der evangelischen Kirche die Fürsorge für die vielen

Prediger auferlegt, die, ohne theologisches Rüstzeug mit sich führen

zu können, ja, die oft nicht die Stille des Studierzimmers finden

können, doch viel zu predigen haben : für die Wehrmachtgeistlichen
im Felde. Für diese ist eine grossangelegte und von stillem Segen

begleitete regelmässige Predigthilfe durch Textauslegung und
Meditation geordnet worden, welche ein unsichtbares Band des

Glaubens, Verkündigens und Betens um die ganze zerstreute Kirche
drinnen und draussen schlingt.

Was der evangelischen Kirche in Deutschland bezüglich des

Dienstes der Verkündigung an Einsicht geschenkt worden ist
und was sie sich in harten und tiefgreifenden Auseinandersetzungen
erst recht bestätigen lassen und aneignen durfte, das konnte der

Krieg grundsätzlich nicht mehr erschüttern: dass die Kirche Jesu

Christi allein von dem lebt, worauf sie gegründet ist und was der
Herr ihr gegeben hat, von Wort und Sakrament. Diese Wurzel
ihrer Kraft, unvermengt mit einem kulturellen oder politischen

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3/4, 1943. 9



— 122 —

Programm (gerade diese Unvermengtheit ist ja der Gegenstand
harter Auseinandersetzung in der heutigen Christenheit), ist auch
die Grundlage unserer Zuversicht. Dass die Christenheit von
dieser Wurzel ihrer Kraft lebt und nur von ihr leben kann, hat
sich als Überzeugung in der deutschen evangelischen Kirche
durchgesetzt und kann vielleicht da und dort auch an ihrer Existenz
anschaulich werden. *)»

Hilfsbereitschaft und Liebestätigkeit ist eine Hauptpflicht der
Kirche. Ihr Arbeitsgebiet ist mit Ausbruch des Krieges überall
in der ganzen Welt ausgedehnt worden. Sie erstreckt sich,
abgesehen von der gesteigerten Fürsorge im eigenen Volk, auf
Emigranten, Flüchtlinge, Evakuierte, Internierte, Kriegsgefangene,
Vermisste, auf das gefährdete Missionswerk, auf bedrängte Kirchen
verschiedener Länder. Erwähnenswert ist das gross angelegte Hilfswerk

der amerikanischen Kirchen für China. Wir kennen die

Anstrengungen, die nötig sind, um der Hungersnot in Ländern zu
steuern, die unschuldigerweise in die Wirren hineingezogen sind.
Ausser allgemeinen Hilfswerken sind es auch solche der Kirche,
die tatkräftig eingreifen. Sie arbeiten z. T. selbständig, z. T. mit
dem Internationalen Roten Kreuz und andern Unternehmungen.
An der Spitze stehen der ökumenische Rat der Kirchen, die Zentralstellen

für kirchliche Hilfsaktion in New York und in Genf.

An den Wiederaufbau der Kirche nach dem Krieg wird
gedacht, an die Wiederherstellung der kirchlichen Jugendverbände,
die Wiedereinsetzung der Missionen in ihre Rechte, an die
Unterstützung der Missionskirche mit Hilfskräften und finanziellen
Mitteln, an die Ausbildung des geistlichen Nachwuchses gefährdeter

Kirchen; an schweizerischen Universitäten studieren junge
Leute solcher Kirchen, damit sie zu gegebener Stunde zur Pastoration

bereitstehen. Das geschieht nicht nur in unsrem Land.
Eingeschlossen in diese Aktion ist das russische theologische
Institut in Paris. In England ist ein Ausschuss gebildet, der mit
ähnlichen Körperschaften in U. S. A. und in Genf Vorarbeiten
trifft 2). '

Vielfach wird befürchtet, nach dem Kriege trete eine
verhängnisvolle Knappheit an Lebensmitteln ein, an Rohstoffen, mit
Arbeitslosigkeit, Unterernährung, Hungersnot, Epidemien und

*) Nachrichten aus der Deutschen Evangelischen Kirche. Mitgoteilt
durch das Kirchliche Aussenamt, Berlin N 48, September 1943.

2) Ök. P. D. Nr. 11, März 1943.



— 123 —

andern üblen Erscheinungen im Gefolge *). Schon jetzt werden in
den Vereinigten Staaten Organisationen ins Leben gerufen, um
solche Kriegsfolgen bekämpfen zu können. Sie gehen so weit,
dass junge Leute besonders ausgebildet werden, fremde Sprachen
lernen, damit sie als Delegierte heimgesuchte Länder besuchen
und ihnen Hilfe bringen können. In England sind ähnliche
Einrichtungen getroffen, die mit den amerikanischen gemeinsam
solche Hilfsbereitschaft vorbereiten. Ein «Allied Post-War
Requirement Bureau», das in England besteht, arbeitet in diesem

Sinn. In den Vereinigten Staaten ist von dem «Federal Council»,
dem Bundesrat des Kirchenbundes von 20 grossen protestantischen
Kirchen, die bischöfliche Kirche eingeschlossen, für diesen Zweck
ein «Church Committee on Overseas Relief and Reconstruction»
gebildet worden 2).

Die Kirche muss sich zur Auslösung einer religiösen und
sittlichen Erneuerung bereithalten. Mit Nachdruck wird auf die
verheerenden Folgen des Kriegs auf den Seelenzustand der
Menschen und der Völker hingewiesen 3). In den einzelnen wie in den
Völkern greift eine Verbitterung und ein Hass um sich, von deren

Folgen man sich keine Vorstellung machen kann. Befürchtet wird,
dass nach dem Krieg ein schrankenloser persönlicher Egoismus
weite Kreise erfassen wird, ebenso ein ungebändigter nationaler
Egoismus, Unlust zur Arbeit, Parteigeist, Klassengegensatz. Die
Kirche wird solchen Schäden entgegentreten. Schon jetzt muss
sie damit beginnen, um entstehende Klassenkämpfe,
Parteivorurteile, Jagd nach Reichtum zum Nachteil der Mitmenschen,
unverantwortliche Lebensführung, kostspielige Vergnügungen,
eigennützige Eheschliessungen, zerbrochene Familien, Tötung des

keimenden Lebens und wie alle die Übel heissen erfolgreich
bekämpfen zu können. Vorgeschlagen und in Angriff werden
genommen: Evangelisationen, Erneuerung der religiösen und
sittlichen Kindererziehung in Familie, Kirche und Schule, Verpflichtung

der Gläubigen auf Gottes Gebot durch vertiefte Botschaft des

Evangeliums 3).

Soll der religiöse und sittliche Aufbau richtig durchgeführt
werden, ist eine erste Bedingung, dass die Kirche sich selbst in

')Vgl. «The Christian News Letter» vom 20. Januar 1943. Ök. P. D.
Nr. 11, März 1943.

2) Vgl. Ök. P. D. Nr. 25, Juni 1943.

3) Ök.P. D. Nr. 11, März 1943.



— 124 —

ihren Lebensäusserungen erneuert, ihre eigene Sache in Ordnung
bringt; die vielen Menschlichkeiten in den eigenen Reihen zurückdrängt

und auszumerzen sucht, einen totalen Gesinnungswechsel
ihrer führenden Männer und Frauen, aller ihrer Mitglieder anbahnt.
Zum Wiederaufbau gehört ferner der engere Zusammenschluss und
die selbstlose Zusammenarbeit der verschiedenen Bekenntnisse und
Richtungen. Wenn sie selbst sich in ihren Lebensäusserungen an
Gott gebunden fühlt, diese Gottgebundenheit erlebt und wenn sie

geschaut wird, kann sie vor die Welt treten. Kundgebungen,
Beschlüssen, Reformprogrammen von Konferenzen, Synoden,
Behörden bleibt jede Wirkung versagt, wenn diese Erneuerung nicht
vorangegangen ist. Ein bekannter kirchlicher Führer Englands,
Dr. Oldham, schätzt den Beruf der Kirche besonders hoch ein,
wenn er in der «Christian News Letter» (Nr. 181) schreibt: «Das

Durchhalten der Kirchen ist eine Tatsache von höchster Bedeutung
im Hinblick auf den Wiederaufbau Europas, weil sie beinahe die

einzigen in Europa übriggebliebenen Institutionen sind, die den

Zusammenhang mit Europas Vergangenheit bewahrt haben. Es
kann schliesslich so herauskommen, dass sie in Europa die
Hauptstützpunkte für die Bewahrung der Werte werden, die der
westlichen Kultur ihre Eigenart und Stärke verliehen haben. Die
Kirche in Europa tritt heute hervor als Verfechterin des ewigen und
umfassenden Gesetzes der Gerechtigkeit, das der einzige Schutz
der Rechte und der Freiheit des einzelnen und die einzig mögliche
Grundlage einer echten und dauernden Kultur ist. » Geben

wir noch einer holländischen Stimme das Wort: «Es ist höchste
Zeit, dass weitere Kreise als bisher ihre Aufmerksamkeit auf die
Frage richten, welche Aufgabe und Haltung der Kirche nach der
Befreiung unseres Landes zukommt. Die gegenwärtige Zeit, in der
so manches kirchliche Werk zum Stillstand gekommen ist und
Besprechungen in Versammlungen und in der Presse unmöglich
gemacht worden sind, darf nicht fruchtlos vorübergehen und sollte
als wertvolle Gelegenheit betrachtet werden zur Vorbereitung für
die Zukunft. Es wird vor allem nötig sein, dass die Kirchen ihre
Bereitschaft zeigen, ihre Haltung und die Auffassung von ihrer
Aufgabe gründlich überprüfen. Es wäre tragisch, wenn die Schwächen

und Sünden, welche so viele Menschen belasteten, unverändert
wieder auftauchen würden. Man soll von den Kirchen nicht
verlangen, dass sie ihre Botschaft abändern sollten, denn sie sind
sich bewusst, sie von Gott erhalten zu haben. Hingegen wird die



— 125 —

Kirche zeigen müssen, dass sie etwas von diesen schrecklichen
Jahren gelernt hat, und sie wird den Mut, die Tatkraft und Demut
zeigen müssen, die Einsicht in Handeln umzusetzen... *).»

Wohl am eingehendsten beschäftigen sich Vertreter und
Vertretungen der Kirche mit dem kommenden Frieden. Allgemein
wird ein gerechter und ein dauernder Friede befürwortet. Vor
allem sind es kirchliche Gemeinschaften und Organisationen des

englischen Sprachgebietes, die sich damit auseinandersetzen. Der

Krieg wird in ernsten Kreisen kaum als Kreuzzug verherrlicht,
sondern er gilt als Ausfluss der Sünde der Welt, als gottwidrig
und deshalb als verabscheuungswürdig. Darüber sind alle einig.
Die Schuldfrage wird anders gedeutet als nach dem letzten Weltkrieg.

Nicht dem Feind wird alle Verantwortung zugeschoben,
sondern sie wird in der Sündhaftigkeit aller erblickt. Die Schuld
wird allen zugemessen. Der alte, einseitige Pazifismus wird kaum

vertreten, und niemand rechnet mit der Herstellung der
bisherigen Weltordnung, sondern denkt an eine totale Neuordnung
der Völkerfamilie wie der Lebensgestaltung der einzelnen Völker
und Rassen 2). Ebenso ist man überzeugt, dass beim Friedens-
schluss nicht bloss irdische und materielle, politische und
wirtschaftliche Erwägungen und Ziele ausschlaggebend sein dürfen,
sondern ideale Auffassungen und allgemein christliche Grundsätze,
die im Glauben an den einen Herrn Jesus Christus fundiert sind.
Deshalb hält man es für ausgeschlossen, dass das internationale,
wirtschaftliche, soziale und gesellschaftliche Leben nach eigenen
Gesetzen geordnet und der Wiederaufbau nach dem Krieg
eigengesetzlich durchgeführt werden könne. Freiheit, Gleichberechtigung,

soziale Gerechtigkeit für die einzelnen wie für Völker und
Rassen wird gefordert. Weil das Grundbedingungen des

Wiederaufbaus sind, deshalb glaubt sich die Kirche berufen, ein ernstes

Wort mitsprechen zu dürfen. Diese Grundsätze entsprechen dem

Evangelium und sind Voraussetzung eines gedeihlichen, kirchlichen
Lebens. In allen Erklärungen und Kundgebungen der verschiedenen

Zweige der Kirche begegnen uns diese Forderungen. Ein
Blick in einige dieser Kundgebungen wird das bestätigen.

>) ök. P. D. Nr. 34, Oktober 1943.
2 Vgl. Bericht von A. Keller, Kirchenblatt für die reformierte Schweiz,

13. November 1941.



— 126

IL
Der gegenwärtige Papst Pius XII. hat sich dazu wiederholt

geäussert x). Viel beachtet wurde eine Kundgebung auf
Weihnachten 1940 der kirchlichen Führer der verschiedenen Kirchen
Englands, des Erzbischofs von Canterbury, des Hauptes der
vereinigten protestantischen Kirchen Englands, und des Erzbischofs
und Kardinals von Westminster. Sie knüpft an die Weihnachtsansprache

des Papstes 1939 an, in der fünf Punkte als Grundlage
einer neuen Ordnung genannt wurden 2) : Sicherung des Rechtes
auf Leben und Unabhängigkeit für alle Nationen, mächtige und
schwache, Abrüstung, Gründung von internationalen
Rechtsanstalten, Befriedigung der gerechten Forderungen der Nationen
und Durchdringung aller Ordnungen vom Geist eines tiefinnerlichen
Verantwortungsgefühls gegenüber den heiligen und unerschütterlichen

Grundsätzen des göttlichen Rechts. «Der gegenwärtige
Übelstand in der Welt, so heisst es in der erwähnten englischen
Kundgebung, ist eine Folge des Versagens der Völker, nach Gottes
Geboten zu wandeln. Ein dauerhafter Friede ist in Europa
unmöglich, wenn die nationale Politik und der soziale Ausgleich nicht
nach christlichen Grundsätzen aufgebaut werden. Alle Nationen
müssen bewertet werden als Glieder einer Völkerfamilie, deren
Vater Gott ist. Für die Verwirklichung dieser Prinzipien nehmen
wir die fünf Punkte Papst Pius' XII. an. Wir fügen diesen
fundamentalen Prinzipien für die Völkerordnung fünf weitere
Forderungen hinzu, an denen wirtschaftliche Situationen und auf deren
Abänderung hinzielende Vorschläge gemessen werden können:
1. Die extrem-ungleiche Besitzverteilung muss aus der Welt
geschafft werden können. 2. Den Kindern aller Volks- und
Rassenzugehörigkeit sollen die gleichen Bildungsmöglichkeiten
offenstehen. 3. Die Familie muss als die tragende soziale Einheit der
Gesellschaftsordnung geschützt werden. 4. Auch im täglichen
Leben muss die göttliche Berufung als Leitsatz für alle Menschen
hergestellt werden. 5. Der Reichtum der Erde, die Bodenschätze
sollten als Gabe Gottes allen Menschen zum Gemeinwohl der Völker
ausgewertet werden unter gebührender Berücksichtigung der Nöte
und Bedürfnisse der heutigen und der künftigen Geschlechter.
Wir halten daran fest, dass die Grundsätze von den führenden

') Vgl. Die grossen Friedenskundgebungen Papst Pius' XII. zu
Weihnachten 1939, 1940, 1941 und 1942. Rex-Verlag Luzern.

a) A.a.O. S. 9.



— 127 —

Staatsmännern des britischen Staatenbundes (British Commonwealth)

als eine Grundlage angenommen werden, auf der ein dauerhafter

Friede aufgebaut werden kann x).»

Auf Weihnachten 1942 hat der Papst sich in einer
Radioansprache über die innere Ordnung der Staaten und Völker
geäussert. Unter den fünf Grundforderungen, die er aufstellt, nennt
er an erster Stelle die Anerkennung der Würde und der Rechte
der Persönlichkeit und hebt besonders hervor: «Das Recht auf
Erhaltung und Entwicklung des körperlichen, geistigen und
sittlichen Lebens, ganz besonders auf religiöse Erziehung und Bildung
— das Recht zur privaten und öffentlichen Gottesverehrung
einschliesslich der religiösen Liebestätigkeit2).» Ob er dieses Recht
nur für seine Gläubigen verlangt Jedenfalls wird es

Andersgläubigen von Vertretern seiner Hierarchie nicht überall
eingeräumt. Der oben erwähnte Amerikanische Kirchenbund erliess
im Dezember 1942 eine «Erklärung über die religiöse Freiheit».
In der Einleitung heisst es:

«Mit tiefer Besorgnis haben wir die Bemühungen verfolgt,
welche von den Erzbischöfen und Bischöfen einer in den U. S. A.
eine Minderheit bildenden Schwesterkirche nunmehr auch öffentlich

unterstützt werden und welche das Verhalten der protestantischen

Christenheit zu Spanisch-Amerika in eine Perspektive
rücken, die nicht nur die geschichtliche Wahrheit, sondern auch
den gegenwärtigen Tatbestand vergewaltigt. Wir beklagen den

Anspruch der römisch-katholischen Hierarchie, dass die religiöse
Freiheit der protestantischen Christen in ihrem Glaubensbekenntnis
beschränkt werden müsse, während sie sich selbst stillschweigend
das Recht auf eine ungehinderte Verkündigung ihres eigenen Glaubens

vorbehält. Es lässt sich schlechterdings keine grundsätzliche

Haltung vorstellen, die mit grösserer Sicherheit in die heutige
Welt eine verderbliche Unduldsamkeit projiziert als die, die in
Spanien zu tragischen Konsequenzen geführt hat. Wir fühlen uns
daher verpflichtet, folgende schlichte, aber deutliche Erklärung
abzugeben :

1. Der Amerikanische Kirchenbund steht für den Grundsatz
der religiösen Freiheit und für die Rechte der religiösen Minderheiten

in den U. S. A. wie auch in der ganzen Welt ein und wird
auch in Zukunft dafür einstehen.

M l.K.Z. 1941, S. 177.
2) Die grossen Friedenskundgebungen Papst Pius' XII., S. 41.



— 128 —

2. Die in diesem Bund zusammengeschlossenen Kirchen werden
nach wie vor ihre Solidarität mit den selbständigen protestantischen
Landeskirchen Lateinamerikas zum Ausdruck bringen, deren
zahlreiche Gemeindeglieder vaterlandstreue Bürger der entsprechenden
Staaten sind. Auch werden sie im Gebrauch der konstitutionell
verbrieften Freiheit fortfahren, die die lateinamerikanischen
Republiken den Trägern aller Glaubensbekenntnisse einräumen.
Dabei verfolgen sie in der Erfüllung ihrer Aufgabe, wie es immer
schon gewesen ist, wesentlich das Ziel, ihren wenn auch bescheidenen

Anteil an der Verkündigung der entscheidenden Bedeutung
Jesu Christi für das Denken und Handeln dieser grossen und noch
im Wachstum begriffenen Völker zu behalten.

3. Wir bezeugen auf Grund einer erschöpfenden, aus erster
Hand erworbenen Sachkenntnis, dass, was die Gefahr anbelangt,
die die protestantischen Institutionen und die Vertreter des
protestantischen Christentums für die guten Beziehungen zwischen
Nord- und Südamerika angeblich darstellen sollen, diese heute, von
einigen leicht erklärlichen Ausnahmen abgesehen, durch die
Regierungen und Völker der entsprechenden Gebiete mit grösstem
Wohlwollen beurteilt werden und seit Jahrzehnten beurteilt worden

sind.
4. Durch Umstände... zu dieser Erklärung genötigt, ist es

dennoch die Überzeugung und der Wunsch des Kirchenbundes,
dass die protestantischen Christen und die römisch-katholischen
Christen in diesen entscheidungsvollen Tagen ihren Einfluss für die
Sicherstellung der religiösen Freiheit und der weiteren auf Freiheit
beruhenden Bürgerrechte jetzt und nach dem Krieg vereinigen
sollten 1).»

Der Amerikanische Kirchenbund hatte schon vor längerer
Zeit eine besondere Kommission zum Studium der Grundlagen
für einen gerechten und dauerhaften Frieden eingesetzt2). Der
Exekutivausschuss des Kirchenbundes empfahl dem Ausschuss,
1. den Kirchen die ethischen, politischen und wirtschaftlichen Grundlagen

eines dauerhaften Friedens vor Augen zu stellen; 2. das
amerikanische Volk in und ausserhalb der Kirche für die bewusste
Übernahme seiner Verantwortung für die Herbeiführung eines solchen

1) Ök. P. D. Nr. 29, Juli 1943.
2) Ök. P. D. Nr. 10, März 1941. Vgl. die beiden Publikationen des

Bundes: «A Just and Durable Peace. Data Material and Discussion
Questions», 1941, und «Christian Messages to the Peoplos of the World»,
1943, New York, 297 Fourth Avenue.



— 129 —

Friedens vorzubereiten; 3. mit der Studienabteilung des im Aufbau
begriffenen Ökumenischen Rates der Kirchen in Verbindung zu
bleiben; 4. die Durchführbarkeit einer von leitenden christlichen
Persönlichkeiten (Laien und Geistlichen) beschickten repräsentativen

Konferenz zu erwägen, die nach dem Abschluss eines

Waffenstillstandes in einem der gegenwärtigen Kriege zusammentreten

könnte, um für die Gestaltung des Friedens nach christlichen

Prinzipien die Unterstützung der Christen aller Länder zu
gewinnen. Das Ergebnis der Beratungen ist anfangs dieses Jahres

bekanntgegeben worden. Es ist in sechs Punkte zusammengefasst,

denen jeweilen eine kurze Begründung beigegeben ist.
Die sechs Punkte lauten:

1. Die Friedensordnung muss den politischen Rahmen

abgeben für eine fortdauernde Zusammenarbeit der Vereinigten
Nationen und zu gegebener Zeit auch der neutralen und
feindlichen Nationen.

2. Die Friedensordnung muss ein internationales Einverständnis

über solche wirtschaftliche und finanzielle Massnahmen der
Länder vorsehen, die weithin von internationalen Auswirkungen
begleitet sind.

3. Die Friedensordnung muss eine Organisation vorsehen,
die das Vertragssystem der Welt den wechselnden Umständen
anzugleichen hat.

4. Die Friedensordnung muss als Ziel die Unabhängigkeit
der unterworfenen Völker verkündigen und eine internationale

Organisation schaffen, die die Verwirklichung dieses Zieles sicherstellt

und beaufsichtigt.
5. Die Friedensordnung muss für die Kontrolle der militärischen

Einrichtungen überall bestimmte Massnahmen treffen.
6. Die Friedensordnung muss überall das Recht des einzelnen

auf religiöse und geistige Freiheit als Grundsatz aufstellen und

zu verwirklichen suchen J).

In diesen Friedenszielen haben die Häupter der britischen
Kirchen — die römisch-katholische ausgenommen — in
zustimmendem Sinne in einer Erklärung zu den einzelnen Punkten Stellung

genommen. Sie trägt folgende Unterschriften: Die
Erzbischöfe von Canterbury und York, der Lordbischof von Chichester,

der Moderator der Kirche von Schottland, der Moderator des

Freikirchenrates, die Generalsekretäre der Kongregationalistischen

i) Ök. P. D. Nr. 19, Mai 1943.



— 130 —

und Baptistischen Unionen, der Expräsident der Methodistischen
Konferenz W. J. Noble, Dr. J. Hutchinson Cockburn, der Master
von Balliol, Sir Richard Livingstone, Dr. W. Paton, Sir J. Hope
Simpson und Mr. R. H. Tawney.

Sie lautet:

«Wir begrüssen vorbehaltlos die Erklärung über ,die Grundlagen

eines gerechten und dauerhaften Friedens' und glauben,
dass die Hauptgrundsätze sich von selbst den in christlichem
Geiste lebenden Gliedern unseres Landes anempfehlen. Christen
müssen anerkennen, dass es notwendig ist, die selbstsüchtigen
Wünsche der Menschen in Schach zu halten und Macht dem
Recht unterzuordnen, während es zugleich gesichert werden muss,
dass das Recht gerecht ist. Der rechtlose Gebrauch der Macht für
selbstsüchtige Ziele wird alle Hoffnungen auf Gerechtigkeit, Brüderlichkeit

und Frieden zunichte machen. Der gegenwärtige Krieg ist
mehr als ein Kampf zwischen Nationen; er ist ein Kampf der
Überzeugungen. Der wirkliche Sieg hängt ab von der Klarheit
unserer über die militärische Niederlage des Feindes
hinausgehenden Ziele und von der Vollständigkeit und Aufrichtigkeit
unseres Einsatzes für diese Ziele.»

Zu den einzelnen Punkten wird gesagt:

« 1. Wir sind der Ansicht, dass die Schaffung einer derartigen
politischen Weltorganisation sich nur erreichen lassen wird, wenn
sie Ausdruck eines einheitlichen Handelns ist, das durch die
Inangriffnahme der komplexen Probleme des Wiederaufbaus der
Welt erzielt wird. Wir werden es mit bestimmten, unmittelbar
dringlichen Anforderungen zu tun haben, vor allem andern mit
der Ernährung hungriger Völker und mit der Wiederherstellung
der Ordnung. Darüber hinaus messen wir einer energischen Be-
fassung mit der Frage der Sicherheit grosse Bedeutung zu, um
allen Völkern Freiheit gegenüber der Furcht zu schaffen. Es ist
nicht Teil unserer Aufgabe, als Christen zu sagen, wie dies
verwirklicht werden sollte, aber jedenfalls darauf zu bestehen, dass
dieser Forderung allerhöchste Bedeutung zukommt. Die
Übernahme der Verantwortung durch die Vereinigten Nationen sollte
ein vorbereitendes Stadium für den Einschluss der neutralen und
besiegten Nationen in dieses korporative System der Weltordnung
darstellen, der sich vollziehen sollte, sobald es politische und
psychologische Erwägungen erlauben.



— 131 —

2. Wir würden viel weiter gehen und der Meinung sein, dass

es das gemeinsame Ziel der Nationen der Welt sein sollte, die

Hilfsquellen der gesamten Welt zu entwickeln und zu mobilisieren,
um allen Völkern Freiheit gegenüber der Not zu schaffen. Wenn
der produktiven Tätigkeit diese Zielsetzung wieder gegeben wird
und die Völker der reicheren Länder zu dem Bewusstsein ihrer
Verantwortlichkeit aufgerüttelt werden, so werden Grossbritannien
und Amerika darin die sicherste Möglichkeit gewinnen, die
Arbeitslosigkeit in ihren eigenen Ländern auszuschalten. Die Inangriffnahme

dieser Aufgabe würde in jeder Beziehung Brüderlichkeit
und gegenseitiges Zusammenstehen fördern.

3. Wir bezweifeln die Durchführbarkeit eines besonderen

Mechanismus für die Revision von Verträgen, jedoch hoffen wir,
dass eine fortdauernde Zusammenarbeit an wirtschaftlichen
Aufgaben und an der Aufrcchterhaltung der Weltordnung die Bereitschaft

zu einem derartigen gemeinsamen Handeln mit sich bringen
würde, dass die Weltorganisation der Notwendigkeit notwendiger
Veränderungen entsprechen würde.

4. Wir begrüssen den Gedanken der Schaffung eines
internationalen Kolonialausschusses, der das Recht haben sollte, sich

über die Verhältnisse in abhängigen Territorien zu unterrichten,
über Verstösse gegen internationale Vereinbarungen an die jeweils
vorhandene politische Weltorganisation zu berichten, die
Aufsicht über den Einsatz gemeinsamer internationaler Hilfsquellen
zu führen, um die wirtschaftliche und soziale Entwicklung zu
fördern, und die Entwicklung zur Selbstverwaltung zu überwachen.

5. Wir hoffen, dass das gegenwärtige Bündnis der Vereinigten
Nationen sich zu einer politischen Weltorganisation entwickeln
wird in der ausreichende militärische Kräfte eingesetzt werden,

um neuen Angriffen und der Vorbereitung zukünftiger Kriege
vorbeugen zu können. Es ist wesentlich, dass diese Frage mehr durch
den gemeinsamen Einsatz für die Mittel zu einer verantwortungs-
bewussten Aufrechterhaltung des Friedens in Angriff genommen
wird, als durch Bemühungen um die Beschränkung der Rüstungen.
Die besiegten Feinde müssen entwaffnet werden, aber gleichzeitig
müssen ihren Bürgern die gleichen Möglichkeiten wie anderen

Völkern offenstehen, in gleicher Weise an allem Anteil zu haben,

was einem guten Leben dient, sobald und solange als sich ihre
Staaten als gute Nachbarn verhalten.



— 132 —

6. Nicht nur das Recht der Gewissensfreiheit für die einzelnen,
sondern die besondere Freiheit der Kirchen sollte geachtet und
gewährleistet sein, ebenso wie die akademische Freiheit der
Universitäten. Keine Regelung der Weltordnung, die nicht die billige
Sicherheit und Freiheit für die religiösen, die kulturellen und
andere Minderheiten bietet, besonders auch für das jüdische Volk,
kann als gelungen angesehen werden.

Vor allem ist auch die Anerkennung klarer sittlicher Maßstäbe

notwendig, die die Nationen und ihre Bürger anerkennen, in andern
Worten, das Gebot und den Willen Gottes als Maßstab für ihre
Lebensführung und als ein Gebot, dem man Gehorsam schuldig
ist1).»

Aus Australien trifft die Nachricht ein, dass der anglikanische
und der römisch-katholische Erzbischof von Sidney eine gemeinsame

Kundgebung über den Wiederaufbau nach dem Krieg
erlassen haben. Aus Grundsätzen, denen alle Christen zustimmen
können, folgern sie folgende Postulate: Grundlage der Erziehung
ist die Religion, zu erhalten sind Religionsfreiheit, Rede-, Ver-
sammlungs- und Vereinsfreiheit, das Recht auf Eigentum.
Abgelehnt werden Faschismus und Kommunismus, denn beide legen
die Gewalt in die Hände weniger zum Schaden individueller und
allgemeiner Rechte. Sie stellen fest, dass die Verwaltung des Staates
in ausschliesslichem Interesse der Kapitalisten oder der Arbeiter in
gleicher Weise zu verurteilen sei2).

Viel beachtet wurde ein Hirtenbrief der Bischöfe der
lutherischen Kirche Schwedens über die künftige Friedensordnung vom
3. September, der vom Erzbischof Eidem von Upsala über den
Rundfunk verlesen worden ist. Daraus entnehmen wir folgende
Sätze :

«Der Krieg hat die Anfänge einer internationalen
Rechtsordnung, die die vorhergehende Generation heranwachsen sah,
vernichtet. Soll der Friede gewonnen und befestigt werden, muss
das Ideal des Rechtes auch im Zusammenleben der Völker eine
Macht werden. Wo hat aber das Recht eine festere Verankerung
als in der Achtung vor göttlichen Geboten und vor göttlicher
Ordnung Es wird sehr wichtig sein, dass schon der Gerichtsakt,
der nach der Beendigung des Krieges zu erwarten ist, nicht ein
Racheakt wird, wo der Sieger zugleich als Richter und Partei im

x) Ök. P. D. Nr. 32, September 1943.
2) The Churches Times vom 2. Juli 1943.



— 133 —

Prozess auftritt. Nach den erschütternden Erfahrungen, die
gemacht worden sind, wird es mehr denn je geboten sein, wieder eine

Rechtsordnung zu befestigen, in der die Unschuldigen nicht dafür
bestraft werden, was andere verübt haben, und eine Rechtsprechung,

aus der jede Art von Tortur verbannt ist.
Für den Wiederaufbau der Welt wird vor allem ein neuer

Geist der Barmherzigkeit und der Versöhnung erforderlich sein.

Nicht am wenigsten die verschonten Völker, zu denen wir Schweden

durch Gottes Gnade uns noch zählen dürfen, müssen harte,
freiwillig übernommene Entbehrungen auf sich nehmen, um nach
dem Mass ihrer Kräfte helfen zu können. Der Friede darf für uns
nicht eine Rückkehr zu den Lebensgewohnheiten der Vorkriegszeit

bedeuten. Nein, erst jetzt steht unsere grosse Prüfungszeit
bevor. Es wird für uns gelten, unseren angemessenen Anteil an
der Wiederaufbauarbeit zu übernehmen. Der Krieg hat seine

Opfer gefordert, auch der Friede wird die seinen fordern; aber diese

sollten freudig gebrachte Opfer sein.

Der kommende Friede stellt die Kirche Christi vor neue,
gewaltige Aufgaben. Nur in geringem Ausmass hat sich im Lärm des

Kampfes ihre Stimme vernehmbar machen können, wenngleich
das Zeugnis der Märtyrer nicht unbeachtet geblieben ist. Die
Friedenszeit ruft auf einen neuen, wirksamen Einsatz einer immer
stärker geeinigten Christenheit.

Wir müssen sowohl der Freiheit wie der Gemeinschaft das

Wort führen. Wir müssen für das Recht auch der kleinen Völker
auf Freiheit und Selbstbestimmung, aber zugleich für die

Notwendigkeit eines Zusammengehens der Völker in einem neuen
Geist solidarischer Verantwortung eintreten. Die brüderliche
Gemeinschaft zwischen den nordischen Völkern, die infolge der

schweren Schicksalsschläge der Zeit wohl Belastungen ausgesetzt,
aber zugleich in einer neuen Weise erlebt und vertieft worden ist,

muss von uns als ein unvergleichlich kostbarer Schatz gepflegt
werden. Die Not unserer Brüder sollten wir als unsere eigene Not
betrachten. Die gemeinsame Bedrängnis sollte uns nur einander

näher führen.
Wir müssen mithelfen, die niedergetretene Menschenwürde

wieder aufzurichten, und müssen daran mitwirken, dass die Jugend

mit grösserer Zielbewusstheit gemäss den Grundsätzen der Humanität

erzogen wird, die innerhalb unseres christlichen Kulturkreises

führend gewesen sind. Aber darum müssen wir vor allem



— 134 —

mit neuem Freimut von der göttlichen Liebe zeugen, für die jede
Menschenseele unendlich kostbar ist. Wir müssen von dem Heiland
Zeugnis ablegen, der allein die Menschen zum Dienst und zur
Bruderschaft frei machen kann. Keine Vorbereitung ist wichtiger

als die des Gebets. Möge über den ganzen Erdkreis hin die
Kirche Christi für den kommenden Frieden beten, für Sieger und
Besiegte beten, möge sie beten, dass Gottes Wille und der Geist
Christi bei uns und im Leben der Völker immer mehr zur
Herrschaft komme. 1)»

Das Sekretariat des Ökumenischen Rates der Kirchen sammelt
die Erklärungen und Meinungen der Kirchen und ihrer Vertreter
über die internationale Ordnung zur Herbeiführung eines gerechten
und dauerhaften Friedens. In einem Memorandum sind die
bearbeitet, in welchem die Übereinstimmungen und die abweichenden

Anschauungen zusammengestellt sind. In der Einleitung wird
gesagt :

«Mit Dank gegen Gott können wir sagen, dass durch die

Begegnung der Kirchen in der ökumenischen Bewegung und besonders

durch die harten Lehren, welche die Kirchen im Laufe des

gegenwärtigen Krieges lernen mussten, hinsichtlich der Botschaft
und der Aufgabe der Kirche auf dem Gebiete der zwischenvölkischen
Beziehungen ein ökumenischer Konsensus sich herauskristallisiert.
Dieser Tatbestand darf in seiner Tragweite nicht verkleinert werden.
Denn er bedeutet nichts weniger, als dass diese Kirchen zum erstenmal

seit Jahrhunderten, was die wahren Grundlagen des Friedens
anbelangt, eine gemeinsame Haltung einnehmen und davon auch

gemeinsam Zeugnis ablegen können.
Aber die Dankbarkeit für diesen Tatbestand sollte uns nicht

blind machen für die ebenso gewisse Tatsache, dass die
gegenwärtigen Übereinstimmungen sowohl der theologischen Substanz
als auch eines konkreten Inhalts ermangeln. Es bestehen nach wie
vor zwischen den Kirchen (bzw. in den Kirchen selbst) bezüglich
der theologischen, ethischen und praktischen Folgerungen aus den
gemeinsamen Glaubensaussagen durchgreifende Unterschiede.
Solange nun diese Meinungsverschiedenheiten anhalten, wird die
Botschaft der ökumenischen Bewegung an die Völkerwelt weder
die Autorität noch die Entschiedenheit aufweisen, welche dem
Wort der Kirche Christi an das leidende und verzagende Menschengeschlecht

gebühren 2).»

>) Ök. P. D. Nr. 32, September 1943.
2) Ök. P. D. Nr. 6, Februar 1943.



— 135 —

In Memorandum werden in elf Sätzen die Übereinstimmungen

zusammengefasst. Daran schliessen sich jeweilen die
abweichenden Ansichten über die Art der Durchführung. Wir
beschränken uns darauf, die Übereinstimmungen abzudrucken, und
lassen nur zu den vier ersten Punkten die Abweichungen folgen.

« 1. Die Kirche hat in bezug auf die Friedensstiftung und die

Herbeiführung einer internationalen Ordnung eine besondere
Aufgabe zu erfüllen.

Einige sind der Meinung, dass diese Aufgabe ausschliesslich
in der Ermahnung der Völker im Namen der göttlichen Gebote
und in dem Einspruch gegen die offenkundige Verletzung dieser
Gebote bestehe. Andere halten dafür, dass diese Aufgabe auch
eine Deutung der göttlichen Gebote in der Form konkreter Ver-

haltungsmassregeln einschliesst.

2. Die Kirche erfüllt ihre Aufgabe auf diesem Gebiet, indem sie

als solche eine weltumspannende Gemeinschaft unter einem Herrn
darstellt, in welcher die nationalen Unterschiede überbrückt sind.

Einige sind der Meinung, dass die Mitgliedschaft in der Una
Sancta für die Kirchen und für die einzelnen Christen bei
internationalen Konflikten, in denen Christen einander gegenüberstehen,

die Pflicht voraussetzt, sich einer Identifizierung mit der
Sache eines Volkes oder einer bestimmten Gruppe von Völkern zu
enthalten. Andere halten dafür, dass in den Konflikten, in welchen

es um unaufgebbare christliche Grundsätze geht, die Kirchen und
die einzelnen Christen eine entschiedene Haltung einnehmen

müssen, obwohl sie gleichzeitig bestrebt sein sollten, die christliche
Gemeinschaft mit solchen Christen aufrechtzuerhalten, die eine

andere Haltung einnehmen.

3. Die Kirche soll den Völkern verkündigen, dass Jesus Christus
der Herr über alle Menschen und Mächte ist.

Einige sind der Meinung, dass die Herrschaft Christi eine

gegenwärtige Realität darstellt, um die der christliche Glaube auf
Grund der Auferstehung Christi weiss, welche der Welt bis zu

seiner Wiederkunft nicht offenbar werden wird, welche jedoch hier
und jetzt das Verhalten der Christen bestimmen sowie den Völkern
und deren Herrschern verkündigt werden sollte. Andere halten
dafür, dass die Herrschaft Christi ein Ideal ist, das in der Geschichte
in dem Masse fortschreitend verwirklicht wird, als die Menschen



— 136 —

seinen Geist und seine Lehre begreifen und befolgen lernen und sie

immer mehr auf die verschiedenen Gebiete der menschlichen
Beziehungen anwenden.

4. Die Kirche soll die göttlichen Gebote bezüglich der Ordnung
verkündigen, die in der Welt herrschen muss.

Einige sind der Meinung, dass die Kirche in ihrer Verkündigung
der göttlichen Gebote für die politische und soziale Ordnung gegenüber

der Welt sich auf das Naturgesetz berufen sollte, das Gottes

Schöpfung innewohnt, den menschlichen Gewissen eingeprägt ist,
durch die Vernunft erfassbar und durch die Offenbarung erhellt
wird. Andere halten dafür, dass die Kirche bloss diejenigen Gebote

zu verkündigen hat, welche sie in der biblischen Offenbarung findet,
und davon Zeugnis abzulegen hat, dass diese nur dann wirklich
befolgt werden können, wenn die Herrschaft Christi anerkannt wird.

5. Die Kirche soll die Völker zur Busse für ihre gemeinsame
Schuld aufrufen und für ihre Wiedervereinigung eintreten.

6. Die Kirche soll verkündigen, dass die zwischenvölkischen
Beziehungen vom Recht bestimmt sein sollten.

7. Die Kirche soll verkündigen, dass der Staat weder Selbstzweck

ist noch eine eigengesetzliche Ordnung darstellt und dass

seine gottgegebene Aufgabe in der Wahrung einer Rechtsordnung
besteht, die die menschlichen Grundrechte sichert.

8. Die Kirche soll verkündigen, dass die politische Macht im
Geiste der Verantwortung allen denen gegenüber ausgeübt werden

muss, auf die diese Macht sich auswirkt.

9. Die Kirche soll verkündigen, dass die Gesellschaft allen
ihren Gliedern die Möglichkeit einer sinnvollen Berufsarbeit
verschaffen und damit die Grundlagen sozialer Sicherheit bieten
sollte.

10. Die Kirche soll verkündigen, dass die Völker in gegenseitiger
Abhängigkeit leben und dass sie alle an den Reichtümern der
Welt Anteil haben müssen.

11. Die Kirche soll verkündigen, dass kein Volk den Anspruch
erheben darf, über andere Völker zu herrschen, und dass der Hauptzweck

der Kolonialverwaltung die Anleitung der betreffenden
einheimischen Völker zur Selbstverwaltung sein muss.»



— 137 —

III.
Ziehen wir kurz einige Schlussfolgerungen für unsere Kirche

und uns selbst. Die Kirche kann in Zeiten grosser Umwälzungen nur
bestehen, wenn sie wirklich christliche Gemeinschaft ist, tatsächlich
mit Christus durch Glauben und Liebe verbunden bleibt und ihre
Mitglieder durch Christus sich als Brüder eins fühlen. Voraussetzung
ist eine totale religiöse und sittliche Erneuerung und Vertiefung des

Gemeindelebens und der Einstellung jedes einzelnen. Der Aufruf
zu einer innern Umwandlung gilt auch uns. Dem Ruf muss Folge
geleistet werden verbunden mit der Bitte um den Heiligen Geist.

Hat der Ruf uns im Innersten erfasst, können wir uns der Gefahr
erwehren, Opfer der Hasswelle zu werden, die die Völker jetzt
überflutet. Wir begreifen, dass alle — auch wir — an dem grossen
Unglück, das die Menschheit heimsucht, mitverantwortlich sind
und dass wir nicht zum Richteramt berufen sind, sondern als Christen
versöhnlichen Sinn zu betätigen haben. Das Richten gebührt dem,
der da spricht: «Mein ist die Rache.» Nehmen wir innigen Anteil
an dem schweren Geschick der Völker, damit wir unbefangen den

Angehörigen der verschiedenen Nationen und Rassen die Bruderhand

reichen können, wenn es gilt, gemeinsam am Wiederaufbau
der Völker und der Kirche Hand anzulegen.

Darüber muss man sich im klaren sein, dass uns keine leichten
Jahre bevorstehen und sich Schwierigkeiten einstellen werden, die

wir kaum ahnen können. Sie können nur von einem opferbereiten
Geschlecht bestanden werden. Opferbereitschaft für die
Öffentlichkeit in Abgaben und Steuern für soziale, karitative und kirchliche

Werke, wie wir sie bis jetzt nicht gekannt haben, wird von
der christlichen Kirche verlangt werden. Dem Willen zum Helfen
darf an den Landesgrenzen nicht Halt geboten werden. Was wir
bis jetzt getan haben, ist nur ein bescheidener Anfang. Sind wir
von Christus ergriffen, spüren wir die Kraft des Heiligen Geistes als

des Geistes der Liebe, der uns zu selbstloser Hilfstätigkeit befähigt.
Wenn heute vielfach vom «Wächteramt der Kirche» gesprochen

wird, schwebe uns stets das Wort des Herrn vor Augen: «Mein

Reich ist nicht von dieser Welt», damit wir nicht im Übereifer

Gottes Wort mit menschlichen Ansichten verwechseln, im Übereifer

als Kirche der Politik verfallen, politischen, wirtschaftlichen

und sozialen Richtungen Vorspanndienste leisten. Reinste

Gedanken und höchste Ziele erleiden Schaden, sobald begonnen wird,
sie in Wirklichkeit umzusetzen, in den Händen schwacher und

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 10



— 138 —

sündiger Menschen werden sie in bester Absicht entstellt und
vermenschlicht. So entstehen über konkrete Vorschläge und
Programme, über ihre Durchführung Meinungsverschiedenheiten und
Auseinandersetzungen. In die soll sich die Kirche nicht mischen.

Seien wir sparsam mit Erklärungen und Beschlüssen kirchlicher

Organe zur Weltverbesserung. Die Öffentlichkeit, die Feinde
der Kirche haben scharfe Augen für die Schwächen ihrer
Vertreter und die Schattenseiten ihrer Organisationen. Verlegen wir
als Kirche allen Nachdruck auf ihre eigentliche Aufgabe, durch
die Botschaft des Evangeliums, durch Lektüre und Erklärung der

Heiligen Schrift, durch Feier des Gottesdienstes und Beteiligung
an den Sakramenten, durch Unterricht der Jugend, durch
Seelsorge, durch Fürsorgetätigkeit, durch Kurse, Vorträge, Presse und
Literatur in Christus gestärkte Persönlichkeiten zu bilden, die
ihres Heiles in Christo gewiss und sich ihrer Verantwortung vor Gott
bewusst sind. Solche Christen werden ohne besondere Direktiven
kirchlicher Organe im privaten und öffentlichen Leben stets das

richtige Wort und den geraden Weg finden, um vom Geiste des

Evangeliums ohne viel Aufhebens Zeugnis abzulegen. Gewiss,

wenn die im Evangelium begründeten Grundrechte der Freiheit
und Gerechtigkeit angetastet werden, wird die Kirche zur Stelle
sein müssen und selbst in Notlagen um der Wahrheit willen das

Martyrium nicht scheuen dürfen.
Zu dieser Bereitschaft gibt uns die Kirche bewährte Mittel

und Wege. Befolgen wir sie, bauen wir sie aus, vertiefen wir uns
in sie, damit sie zu unserm Besitz werden. Arbeiten wir in ihrem
Sinne für die Gegenwart, wir sind am besten gerüstet für die
Zukunft in der Gemeinschaft mit Christus, welcher ist «derselbe

gestern, heute und in Ewigkeit».

Bern. Adolf Küry.


	Die Bereitschaft der Kirche

