Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Artikel: Die Bereitschaft der Kirche

Autor: Kary, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 118 — =

Die Bereitschaft der Kirche').

L,

Trotzdem die Vo6lker noch mitten im Kriege stehen und nie-
mand erkennen kann, welchen Ausgang die schrecklichen Ereig-
nisse nehmen, beschiftigt man sich doch allgemein damit, was
nach dem Krieg geschehen soll, damit die Welt vor dem Chaos
bewahrt werden kann, in das sie zu versinken droht. Gegen Ende
des letzten Krieges war allgemein die Losung ausgegeben worden:
«Nie wieder Krieg»; heute ist man bescheidener geworden und gibt
sich zufrieden, wenn nur einigermassen wieder Ordnung geschaffen
und Grundlagen fiir einen dauerhaften Frieden gelegt werden
kénnen. Zu Plidnen iiber die kiinftige internationale Ordnung, die
wirtschaftliche und gesellschaftliche Neugestaltung der Vilker-
familie und der einzelnen Nationen &dussern sich nicht nur die
verbiindeten Michte, sondern auch Staatsméanner, Volkswirt-
schafter, Sozialpolitiker und nicht zuletzt auch Vertreter der
Kirche wie kirchlicher Organisationen auf mannigfache Weise.
Alle schauen den kommenden Dingen mit grossem Ernst entgegen
und mochten verhiiten, dass die Menschheit und ihre Kultur dem
Niedergang entgegengehe.

Wenn sich die Kirche zum Worte meldet, ist das ein neues Mo-
ment im 6ffentlichen Geschehen. Verschiedene Griinde veranlassen
sie dazu. Der Krieg hat sie vor neue Aufgaben gestellt. Ihre Bot-
schaft erhielt in mancher Beziehung eine andere Richtung, ihre
Organisation musste durch Laienhilfe ergiinzt und erweitert werden,
durch das Anwachsen eigener und fremder Not erhielt die prak-
tische Liebestitigkeit neue Arbeitsgebiete. Wie kaum in einem
Krieg stehen nicht nur politische Machtanspriiche im Mittelpunkt
der Auseinandersetzung, sondern Ideologien, Weltauffassungen,
die den einzelnen wie das Volkstum in totaler Weise in Beschlag
nehmen und dabei Mittel anwenden, die den einfachen Grund-
sitzen des Evangeliums widersprechen. Mit Konsequenz wird der
Sékularisierungsprozess, der mit der Renaissance begonnen und
durch die Franzosische Revolution neu belebt worden war, fort-
gesetzt, der Religion und Kirche mehr und mehr in die Sakristei
zuriickdringen mochte und der in einzelnen Lindern sogar in

') Nach einem Vortrag, der am Vortag der christkatholischen Synode

in Rheinfelden gehalten worden ist und dem einige Dokumente im Wort-
laut eingefiigt sind.



— 119 —

blutige Verfolgung ausgeartet ist. Ein Martyrium wurde ihr be-
schieden, wie sie es in den schlimmsten Zeiten der Christenverfol-
gungen im romischen Weltreich nicht erlebt hatte. In Léndern,
die ihre politische Unabhingigkeit verloren haben, ringt sie um
ihre einfache Freiheit und um ihr selbstverstéindliches Recht.
Dieses unheilvolle Geschick verfolgen die Christen anderer Léander
mit innerer Teilnahme und ruft sie auf, auf der Hut zu sein. Durch
diese Ereignisse wurde und wird das Verantwortungsgefiihl der
Kirche fiir offentliche Dinge geweckt, sie fiihlt sich berufen, mit-
zusprechen, und glaubt sich berechtigt, bei der Neugestaltung der
Weltordnung, die sich ankiindigt, mitwirken zu diirfen, um die
Grundsitze des Evangeliums zu retten und zu erhalten, auf der sie
gich aufbaut, mit dem Ziel, den Menschen das Heil zu verkiinden
und zu vermitteln.

Ein grosses Hindernis, dass auf die Kirche in der Welt gehort
wird, ist ihre Uneinigkeit, ihre Zersplitterung in viele grossere und
kleinere Gemeinschaften. Diese Erkenntnis hat der 6kumenischen
Bewegung, die kurz vor dem letzten Weltkrieg entstanden ist,
grossen Vorschub geleistet. Sie hat einen iiberaus erfreulichen
Fortgang genommen, wie man kaum vermuten konnte, wenn man
beriicksichtigt, dass Kirchen, die seit Generationen einander ab-
lehnend und feindlich gegeniiberstanden, sich in Organisationen
zusammengeschlossen und viele eine tatsichliche Union vollzogen
haben. Die beiden Richtungen der Bewegung — Lausanne und
Stockholm — besitzen im ¢Okumenischen Rat der Kirchen» eine
einheitliche Organisation. Ihr haben sich trotz Krieg 80 Kirchen
in 28 Lindern angeschlossen. Sie besitzt in Genf eine Zentrale.
Sie unterhilt, soweit moglich, die Beziehungen mit den Kirchen aller
Léinder aufrecht, sammelt wichtige Dokumente, die einen Einblick
in die Wirksamkeit der Kirchen geben, bearbeitet Themen, die
geeignet sind, die okumenische Titigkeit der Kirchen anzuregen
und die ihnen zur Losung neu auftauchender Probleme niitzlich
sein konnen. Ihre verschiedenen Gutachten und Memoranden, die
sorgfiiltig ausgearbeitet sind, sind fiir die kirchliche Arbeit {iberaus
anregend. In Lindern auf dem Kontinent, in England, in der
neuen Welt und im Fernen Osten haben sich unter den Kirchen
dhnliche Ausschiisse gebildet, wo solche schon bestanden, wurden
sie erweitert, die alle im Sinne der Genfer Zentrale wirken. In Eng-
land hat sich sogar die romisch-katholische Kirche bereitgefunden,
mit der anglikanischen und den Freikirchen zur Loésung gewisser



— 120 —

Aufgaben zusammenzugehen. Ahnliches wird aus Holland und
aus Australien berichtet.

«Die Verkiindigung der Kirche im Krieg» lautet der Titel eines
Heftes, das die Studienabteilung der Genfer Zentrale in der Doku-
mentensammlung «Ecclesia Militans» herausgegeben hat ). Es
enthilt eine Auswahl von Predigten, Predigtabschnitten, Betrach-
tungen, wie sie seit dem Ausbruch des Krieges in Deutschland,
Grossbritannien, Frankreich, Holland, Finnland, Schweden, Nor-
wegen, Dianemark, den Vereinigten Staaten, der Schweiz gehalten
worden sind. Die Uberschriften der Hauptabschnitte lauten:
«Die Substanz der Kirche», «Das Innerkirchliche Wort», «Kirche
und Welt», «Una Sancta», «Homiletische Besinnung». Nach der
Einleitung lassen sich in der Predigt der Kirche vom September
1939 bis 30. Juni 1941 ungefihr drei Phasen umschreiben: «Bis
zum Dezember 1939 ist in den Predigten deutlich das Bemiihen
festzustellen, die Gemeinden zu wappnen fiir die besonderen Note
und Gefahren, die ihnen bevorstehen, und vor allem das Bestreben
der Kirche, die Konfrontation mit dem Kriege aufzunehmen, sich
ihm zu stellen und die Probleme, die er stellt, ernst zu nehmen.
Die Zeitspanne bis zum Friihjahr 1940 ist im allgemeinen durch
ein gewisses Nachlassen des Interesses fiir die Fragen des Krieges
gekennzeichnet, wahrscheinlich auch mitbedingt durch das Er-
starren der Front im Westen und vermehrter Seelsorge. Es wird
weniger gesprochen, es wird , zeitloser‘ gepredigt. Vorherrschend
sind nun wieder Predigten, die allgemein von der Kraft des Glau-
bens und vom Trost des Evangeliums handeln, wie sie auch in
normalen Zeiten rechtmissig gehalten zu werden pflegen. Vom
Sommer 1940 an bis heute dauert die Periode des Einbruchs des
Krieges in mehrere Liinder, der Steigerung der Not vieler Volker
und der Anfechtung, die dadurch iiber wiele Kirchen neu ge-
kommen ist. Jetzt wird die Verkiindigung, vor allem in den am
meisten bedrohten Kirchen, wieder konkreter auf die Notzeit hin
bezogen; vor allem aber zeichnet sich in gewissen Kirchen das
Bemiihen ab, sich in der Bedrohung zu bewihren und Rechenschaft
von ihrer Berufung abzulegen.»

Dass der Kirche in ihrer Titigkeit durch den Krieg in allen
Lindern Schwierigkeiten entstehen, ist bekannt. Durch die Ein-
berufung vieler Geistlicher und Theologiestudenten ist besonders

') Erhiltlich von der Geschiiftsstelle, Genf, 41, Av. de Champel. Preis
Fr.3.50; vgl. Ok.P.D. Nr. 13, April 1942.



— 121 —

die Seelsorgearbeit stark gehemmt. Wie dieser Not begegnet wird,
beschreibt Lic.W. Trillhaas in einem Artikel«Die evangelische Predigt
der Gegenwart» in den «Nachrichten aus der Deutschen Evange-
lischen Kirche». Er schildert, wie der Krieg die Kirche vor ganz
neue Predigtschwierigkeiten gestellt habe, und schreibt:

«Es handelt sich um folgende Predigtprobleme des alltiglichen
kirchlichen Dienstes: 1. Unzihlige Prediger sind durch den Krieg
ihrem Gemeindedienst entzogen, neue Zugidnge zum Predigtamt
fehlen seit bald fiinf Jahren fast vollig, da die ganze akademische
Jugend bei den Waffen steht. Daraus ergibt sich fiir die zuriick-
gebliebenen Seelsorger ein fast erdriickendes Mass an Arbeit und
eine immer schwerer werdende Pflicht, nicht nur auszugeben, sich
auszupredigen, sondern auch aufzunehmen und die Zeit zu notiger
Stille und Sammlung zu gewinnen. 2. In die entstandenen Liicken
ist aber in lebendigen Kirchengebieten weithin etwas Neues ge-
treten: ein diakonisches Predigtamt, bald von einfachen Laien,
Bauern, Handwerkern, bald von Gebildeten, Schriftstellern, Ge-
lehrten verwaltet, das Amt des sogenannten Lektors. Es stellt die
Kirche vor die grosse Aufgabe, diesen Lektoren geeignete, d. h.
in der Heiligen Schrift gewurzelte, einfache und vor allem auch
aktuelle Lesepredigten in die Hand zu geben, ihnen aber auch,
besonders soweit die Lektoren selbst zu freiem Wort méchtig sind,
Anleitung und Erfahrung, Rat und Hilfe zu vermitteln. 3. Dariiber
hinaus ist der evangelischen Kirche die Fiirsorge fiir die vielen
Prediger auferlegt, die, ohne theologisches Riistzeug mit sich fiihren
zu konnen, ja, die oft nicht die Stille des Studierzimmers finden
kénnen, doch viel zu predigen haben: fiir die Wehrmachtgeistlichen
im Felde. Fiir diese ist eine grossangelegte und von stillem Segen
begleitete regelmissige Predigthilfe durch Textauslegung und
Meditation geordnet worden, welche ein unsichtbares Band des
Glaubens, Verkiindigens und Betens um die ganze zerstreute Kirche
drinnen und draussen schlingt.

Was der evangelischen Kirche in Deutschland beziiglich des
Dienstes der Verkiindigung an Einsicht geschenkt worden ist
und was sie sich in harten und tiefgreifenden Auseinandersetzungen
erst recht bestitigen lassen und aneignen durfte, das konnte der
Krieg grundsiitzlich nicht mehr erschiittern: dass die Kirche Jesu
Christi allein von dem lebt, worauf sie gegriindet ist und was der
Herr ihr gegeben hat, von Wort und Sakrament. Diese Wurzel
ihrer Kraft, unvermengt mit einem kulturellen oder politischen

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1943, 9



— 122 —

Programm (gerade diese Unvermengtheit ist ja der Gegenstand
harter Auseinandersetzung in der heutigen Christenheit), ist auch
die Grundlage unserer Zuversicht. Dass die Christenheit von
dieser Wurzel ihrer Kraft lebt und nur von ihr leben kann, hat
sich als Uberzeugung in der deutschen evangelischen Kirche durch-
gesetzt und kann vielleicht da und dort auch an ihrer Existenz
anschaulich werden. 1)»

Hilfsbereitschaft und Liebestitigkeit ist eine Hauptpflicht der
Kirche. Thr Arbeitsgebiet ist mit Ausbruch des Krieges iiberall
in der ganzen Welt ausgedehnt worden. Sie erstreckt sich, ab-
gesehen von der gesteigerten Fiirsorge im eigenen Volk, auf Emi-
granten, Flichtlinge, Evakuierte, Internierte, Kriegsgefangene,
Vermisste, auf das gefihrdete Missionswerk, auf bedringte Kirchen
verschiedener Linder. Erwihnenswert ist das gross angelegte Hilfs-
werk der amerikanischen Kirchen fiir China. Wir kennen die An-
strengungen, die notig sind, um der Hungersnot in Léndern zu
steuern, die unschuldigerweise in die Wirren hineingezogen sind.
Ausser allgemeinen Hilfswerken sind es auch solche der Kirche,
die tatkriftig eingreifen. Sie arbeiten z.T. selbstindig, z. T. mit
dem Internationalen Roten Kreuz und andern Unternehmungen.
An der Spitze stehen der 6kumenische Rat der Kirchen, die Zentral-
stellen fiir kirchliche Hilfsaktion in New York und in Genf.

An den Wiederaufbau der Kirche nach dem Krieg wird ge-
dacht, an die Wiederherstellung der kirchlichen Jugendverbiinde,
die Wiedereinsetzung der Missionen in ihre Rechte, an die Unter-
stiitzung der Missionskirche mit Hilfskriften und finanziellen
Mitteln, an die Ausbildung des geistlichen Nachwuchses gefihr-
deter Kirchen; an schweizerischen Universititen studieren junge
Leute solcher Kirchen, damit sie zu gegebener Stunde zur Pasto-
ration bereitstehen. Das geschieht nicht nur in unsrem Land.
Eingeschlossen in diese Aktion ist das russische theologische In-
stitut in Paris. In England ist ein Ausschuss gebildet, der mit
dhnlichen Korperschaften in U. S. A. und in Genf Vorarbeiten
trifft 2). |

Vielfach wird befiirchtet, nach dem Kriege trete eine ver-
hingnisvolle Knappheit an Lebensmitteln ein, an Rohstoffen, mit
Arbeitslosigkeit, Unterernihrung, Hungersnot, Epidemien und

') Nachrichten aus der Deutschen Evangelischen Kirche. Mitgeteilt

durch das Kirchliche Aussenamt, Berlin N 48, September 1943.
2) Ok. P. D. Nr. 11, Miarz 1943.



— 123 —

andern iiblen Erscheinungen im Gefolge !). Schon jetzt werden in
den Vereinigten Staaten Organisationen ins Leben gerufen, um
solche Kriegsfolgen bekimpfen zu kénnen. Sie gehen so weit,
dass junge Leute besonders ausgebildet werden, fremde Sprachen
lernen, damit sie als Delegierte heimgesuchte Lénder besuchen
und ihnen Hilfe bringen kénnen. In England sind dhnliche Ein-
richtungen getroffen, die mit den amerikanischen gemeinsam
solche Hilfsbereitschaft vorbereiten. Ein «Allied Post-War Re-
quirement Bureau», das in England besteht, arbeitet in diesem
Sinn. In den Vereinigten Staaten ist von dem «Federal Councily,
dem Bundesrat des Kirchenbundes von 20 grossen protestantischen
Kirchen, die bischofliche Kirche eingeschlossen, fiir diesen Zweck
ein «Church Committee on Overseas Relief and Reconstruction»
gebildet worden 2).

Die Kirche muss sich zur Auslosung einer religiosen und sitt-
lichen Erneuerung bereithalten. Mit Nachdruck wird auf die
verheerenden Folgen des Kriegs auf den Seelenzustand der Men-
schen und der Volker hingewiesen 3). In den einzelnen wie in den
Volkern greift eine Verbitterung und ein Hass um sich, von deren
Folgen man sich keine Vorstellung machen kann. Befiirchtet wird,
dass nach dem Krieg ein schrankenloser personlicher Kgoismus
weite Kreise erfassen wird, ebenso ein ungebindigter nationaler
Egoismus, Unlust zur Arbeit, Parteigeist, Klassengegensatz. Die
Kirche wird solchen Schiden entgegentreten. Schon jetzt muss
sie damit beginnen, um entstehende Klassenkimpfe, Partei-
vorurteile, Jagd nach Reichtum zum Nachteil der Mitmenschen,
unverantwortliche Lebensfiihrung, kostspielige Vergniigungen,
eigenniitzige Eheschliessungen, zerbrochene Familien, Tétung des
keimenden Lebens und wie alle die Ubel heissen erfolgreich be-
kimpfen zu konnen. Vorgeschlagen und in Angriff werden ge-
nommen: Evangelisationen, Erneuerung der religiosen und sitt-
lichen Kindererziehung in Familie, Kirche und Schule, Verpflich-
tung der Gliubigen auf Gottes Gebot durch vertiefte Botschaft des

Evangeliums 3).

Soll der religiose und sittliche Aufbau richtig durchgefiihrt
werden, ist eine erste Bedingung, dass die Kirche sich selbst in

WVgl. «The Christian News Letter» vom 20. Januar 1943. Ok. P. D.
Nr. 11, Mirz 1943,

2) Vgl. Ok. P. D. Nr. 25, Juni 1943.

3) Ok. P. D. Nr. 11, Miirz 1943,



— 124 —

ihren Lebensdusserungen erneuert, ihre eigene Sache in Ordnung
bringt; die vielen Menschlichkeiten in den eigenen Reihen zuriick-
dringt und auszumerzen sucht, einen totalen Gesinnungswechsel
ihrer fithrenden Ménner und Frauen, aller ihrer Mitglieder anbahnt.
Zum Wiederaufbau gehort ferner der engere Zusammenschluss und
die selbstlose Zusammenarbeit der verschiedenen Bekenntnisse und
Richtungen. Wenn sie selbst sich in ihren Lebensdusserungen an
Gott gebunden fiihlt, diese Gottgebundenheit erlebt und wenn sie
geschaut wird, kann sie vor die Welt treten. Kundgebungen,
Beschliissen, Reformprogrammen von Konferenzen, Synoden, Be-
horden bleibt jede Wirkung versagt, wenn diese Erneuerung nicht
vorangegangen ist. Kin bekannter kirchlicher Fiihrer Englands,
Dr. Oldham, schitzt den Beruf der Kirche besonders hoch ein,
wenn er in der «Christian News Letter» (Nr. 181) schreibt: «Das
Durchhalten der Kirchen ist eine Tatsache von hichster Bedeutung
im Hinblick auf den Wiederaufbau Europas, weil sie beinahe die
einzigen in Europa iibriggebliebenen Institutionen sind, die den
Zusammenhang mit Europas Vergangenheit bewahrt haben. Es
kann schliesslich so herauskommen, dass sie in Europa die Haupt-
stitzpunkte fiir die Bewahrung der Werte werden, die der west-
lichen Kultur ihre Eigenart und Stédrke verliehen haben... Die
Kirche in Europa tritt heute hervor als Verfechterin des ewigen und
umfassenden Gesetzes der Gerechtigkeit, das der einzige Schutz
der Rechte und der Freiheit des einzelnen und die einzig mogliche
Grundlage einer echten und dauernden Kultur ist...» Geben
wir noch einer hollindischen Stimme das Wort: «Es ist hochste
Zeit, dass weitere Kreise als bisher ihre Aufmerksamkeit auf die
Frage richten, welche Aufgabe und Haltung der Kirche nach der
Befreiung unseres Landes zukommt. Die gegenwiirtige Zeit, in der
so manches kirchliche Werk zum Stillstand gekommen ist und
Besprechungen in Versammlungen und in der Presse unmoglich
gemacht worden sind, darf nicht fruchtlos voriibergehen und sollte
als wertvolle Gelegenheit betrachtet werden zur Vorbereitung fiir
die Zukunft. Es wird vor allem nétig sein, dass die Kirchen ihre
Bereitschaft zeigen, ihre Haltung und die Auffassung von ihrer
Aufgabe griindlich tiberpriifen. Es wire tragisch, wenn die Schwii-
chen und Siinden, welche so viele Menschen belasteten, unverindert
wieder auftauchen wiirden. Man soll von den Kirchen nicht ver-
langen, dass sie ihre Botschaft abindern sollten, denn sie sind
sich bewusst, sie von Gott erhalten zu haben. Hingegen wird die



— 1256 —

Kirche zeigen miissen, dass sie etwas von diesen schrecklichen
Jahren gelernt hat, und sie wird den Mut, die Tatkraft und Demut
zeigen miissen, die Einsicht in Handeln umzusetzen... 1).»

Wohl am eingehendsten beschiiftigen sich Vertreter und Ver-
tretungen der Kirche mit dem kommenden Frieden. Allgemein
wird ein gerechter und ein dauernder Friede befiirwortet. Vor
allem sind es kirchliche Gemeinschaften und Organisationen des
englischen Sprachgebietes, die sich damit auseinandersetzen. Der
Krieg wird in ernsten Kreisen kaum als Kreuzzug verherrlicht,
sondern er gilt als Ausfluss der Siinde der Welt, als gottwidrig
und deshalb als verabscheuungswiirdig. Dariiber sind alle einig.
Die Schuldfrage wird anders gedeutet als nach dem letzten Welt-
krieg. Nicht dem Feind wird alle Verantwortung zugeschoben,
sondern sie wird in der Siindhaftigkeit aller erblickt. Die Schuld
wird allen zugemessen. Der alte, einseitige Pazifismus wird kaum
vertreten, und niemand rechnet mit der Herstellung der bis-
herigen Weltordnung, sondern denkt an eine totale Neuordnung
der Volkerfamilie wie der Lebensgestaltung der einzelnen Volker
und Rassen 2). Ebenso ist man iiberzeugt, dass beim Friedens-
schluss nicht bloss irdische und materielle, politische und wirt-
schaftliche Erwidgungen und Ziele ausschlaggebend sein diirfen,
sondern ideale Auffassungen und allgemein christliche Grundsiitze,
die im Glauben an den einen Herrn Jesus Christus fundiert sind.
Deshalb hilt man es fiir ausgeschlossen, dass das internationale,
wirtschaftliche, soziale und gesellschaftliche Leben nach eigenen
Gesetzen geordnet und der Wiederaufbau nach dem Krieg eigen-
gesetzlich durchgefiihrt werden konne. Freiheit, Gleichberechti-
gung, soziale Gerechtigkeit fiir die einzelnen wie fir Vélker und
Rassen wird gefordert. Weil das Grundbedingungen des Wieder-
aufbaus sind, deshalb glaubt sich die Kirche berufen, ein ernstes
Wort mitsprechen zu diirfen. Diese Grundsitze entsprechen dem
Evangelium und sind Voraussetzung eines gedeihlichen, kirchlichen
Lebens. In allen Erklirungen und Kundgebungen der verschie-
denen Zweige der Kirche begegnen uns diese Forderungen. KEin
Blick in einige dieser Kundgebungen wird das bestitigen.

* *
®

1) k. P. D. Nr. 34, Oktober 1943.
2) Vgl. Bericht von A. Keller, Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz,

13. November 1941.



— 126 —

II1.

Der gegenwiirtige Papst Pius XII. hat sich dazu wiederholt
gedussert 1). Viel beachtet wurde eine Kundgebung auf Weih-
nachten 1940 der kirchlichen Fiihrer der verschiedenen Kirchen
Englands, des Erzbischofs von Canterbury, des Hauptes der ver-
einigten protestantischen Kirchen Englands, und des Erzbischofs
und Kardinals von Westminster. Sie kniipft an die Weihnachts-
ansprache des Papstes 1939 an, in der fiinf Punkte als Grundlage
einer neuen Ordnung genannt wurden 2): Sicherung des Rechtes
auf Leben und Unabhingigkeit fiir alle Nationen, méchtige und
schwache, Abriistung, Griindung von internationalen Rechts-
anstalten, Befriedigung der gerechten Forderungen der Nationen
und Durchdringung aller Ordnungen vom Geist eines tiefinnerlichen
Verantwortungsgefiihls gegeniiber den heiligen und unerschiitter-
lichen Grundsiitzen des gottlichen Rechts. «Der gegenwiirtige Ubel-
stand in der Welt, so heisst es in der erwihnten englischen Kund-
gebung, ist eine Folge des Versagens der Vilker, nach Gottes Ge-
boten zu wandeln. Ein dauerhafter Friede ist in Europa un-
moglich, wenn die nationale Politik und der soziale Ausgleich nicht
nach christlichen Grundsiitzen aufgebaut werden. Alle Nationen
miissen bewertet werden als Glieder einer Vélkerfamilie, deren
Vater Gott ist. Fiir die Verwirklichung dieser Prinzipien nehmen
wir die fiinf Punkte Papst Pius’ XII. an. Wir fiigen diesen funda-
mentalen Prinzipien fiir die Volkerordnung fiinf weitere Forde-
rungen hinzu, an denen wirtschaftliche Situationen und auf deren
Abénderung hinzielende Vorschlige gemessen werden konnen:
1. Die extrem-ungleiche Besitzverteilung muss aus der Welt ge-
schafft werden konnen. 2. Den Kindern aller Volks- und Rassen-
zugehorigkeit sollen die gleichen Bildungsmaglichkeiten offen-
stehen. 3. Die Familie muss als die tragende soziale Einheit der
Gesellschaftsordnung geschiitzt werden. 4. Auch im téglichen
Leben muss die gottliche Berufung als Leitsatz fiir alle Menschen
hergestellt werden.\ 5. Der Reichtum der Erde, die Bodenschiitze
sollten als Gabe Gottes allen Menschen zum Gemeinwohl der Volker
ausgewertet werden unter gebiihrender Beriicksichtigung der Note
und Bediirfnisse der heutigen und der kiinftigen Geschlechter.
Wir halten daran fest, dass die Grundsiitze von den fiihrenden

1) Vgl. Die grossen Friedenskundgebungen Papst Pius’ XII. zu Weih-

nachten 1939, 1940, 1941 und 1942, Rex-Verlag Luzern.
1) A.a. 0. 8.9.



— 127 —

Staatsméannern des britischen Staatenbundes (British Common-
wealth) als eine Grundlage angenommen werden, auf der ein dauer-
hafter Friede aufgebaut werden kann !).»

Auf Weihnachten 1942 hat der Papst sich in einer Radio-
ansprache iiber die innere Ordnung der Staaten und Volker ge-
dussert. Unter den fiinf Grundforderungen, die er aufstellt, nennt
er an erster Stelle die Anerkennung der Wiirde und der Rechte
der Personlichkeit und hebt besonders hervor: «Das Recht auf
Erhaltung und Entwicklung des korperlichen, geistigen und sitt-
lichen Lebens, ganz besonders auf religiose Erziehung und Bildung
— das Recht zur privaten und offentlichen Gottesverehrung ein-
schliesslich der religiosen Liebestitigkeit 2).» Ob er dieses Recht
nur fiir seine Glaubigen verlangt? Jedenfalls wird es Anders-
gliubigen von Vertretern seiner Hierarchie nicht iiberall ein-
geriumt. Der oben erwihnte Amerikanische Kirchenbund erliess
im Dezember 1942 eine «Erklirung iiber die religiose Freiheit».
In der Einleitung heisst es:

«Mit tiefer Besorgnis haben wir die Bemiihungen verfolgt,
welche von den Erzbischofen und Bischofen einer in den U. S. A.
eine Minderheit bildenden Schwesterkirche nunmehr auch o6ffent-
lich unterstiitzt werden und welche das Verhalten der protestan-
tischen Christenheit zu Spanisch-Amerika in eine Perspektive
riicken, die nicht nur die geschichtliche Wahrheit, sondern auch
den gegenwirtigen Tatbestand vergewaltigt. Wir beklagen den
Anspruch der rémisch-katholischen Hierarchie, dass die religiose
Freiheit der protestantischen Christen in ihrem (Glaubensbekenntnis
beschrinkt werden miisse, wihrend sie sich selbst stillschweigend
das Recht auf eine ungehinderte Verkiindigung ihres eigenen Glau-
bens vorbehilt. Es ldsst sich schlechterdings keine grundsiitz-
liche Haltung vorstellen, die mit grosserer Sicherheit in die heutige
Welt eine verderbliche Unduldsamkeit projiziert als die, die in
Spanien zu tragischen Konsequenzen gefiihrt hat. Wir fiihlen uns
daher verpflichtet, folgende schlichte, aber deutliche Erklirung
abzugeben:

1. Der Amerikanische Kirchenbund steht fiir den Grundsatz
der religiésen Freiheit und fiir die Rechte der religiosen Minder-
heiten in den U. S. A. wie auch in der ganzen Welt ein und wird
auch in Zukunft dafiir einstehen.

1) 1. K. Z. 1941, S. 177.
?) Die grossen Friedenskundgebungen Papst Pius’ XIIL., S. 41.



— 128 —

2. Die in diesem Bund zusammengeschlossenen Kirchen werden
nach wie vor ihre Solidaritit mit den selbstindigen protestantischen
Landeskirchen Lateinamerikas zum Ausdruck bringen, deren zahl-
reiche Gemeindeglieder vaterlandstreue Biirger der entsprechenden
Staaten sind. Auch werden sie im Gebrauch der konstitutionell
verbrieften Freiheit fortfahren, die die lateinamerikanischen Re-
publiken den Trigern aller Glaubensbekenntnisse einrdumen.
Dabei verfolgen sie in der Erfiillung ihrer Aufgabe, wie es immer
schon gewesen ist, wesentlich das Ziel, ihren wenn auch beschei-
denen Anteil an der Verkiindigung der entscheidenden Bedeutung
Jesu Christi fiir das Denken und Handeln dieser grossen und noch
im Wachstum begriffenen Vélker zu behalten.

3. Wir bezeugen auf Grund einer erschopfenden, aus erster
Hand erworbenen Sachkenntnis, dass, was die Gefahr anbelangt,
die die protestantischen Institutionen und die Vertreter des pro-
testantischen Christentums fiir die guten Beziehungen zwischen
Nord- und Siidamerika angeblich darstellen sollen, diese heute, von
einigen leicht erklirlichen Ausnahmen abgesehen, durch die Re-
gierungen und Vélker der entsprechenden Gebiete mit grisstem
Wohlwollen beurteilt werden und seit Jahrzehnten beurteilt wor-
den sind.

4. Durch Umstédnde... zu dieser Erklirung genotigt, ist es
dennoch die Uberzeugung und der Wunsch des Kirchenbundes,
dass die protestantischen Christen und die romisch-katholischen
Christen in diesen entscheidungsvollen Tagen ihren Einfluss fiir die
Sicherstellung der religiosen Freiheit und der weiteren auf Freiheit
beruhenden Biirgerrechte jetzt und nach dem Krieg vereinigen
sollten 1).»

Der Amerikanische Kirchenbund hatte schon vor lingerer
Zeit eine besondere Kommission zum Studium der Grundlagen
fiir einen gerechten und dauerhaften Frieden eingesetzt 2). Der
Exekutivausschuss des Kirchenbundes empfahl dem Ausschuss,
1.den Kirchen die ethischen, politischen und wirtschaftlichen Grund-
lagen eines dauerhaften Friedens vor Augen zu stellen; 2. das ameri-
kanische Volk in und ausserhalb der Kirche fiir die bewusste Uber-
nahme seiner Verantwortung fiir die Herbeifilhrung eines solchen
1) Ok.P.D. Nr. 29, Juli 1943.

?) Ok.P.D. Nr. 10, Mirz 1941. Vgl. die beiden Publikationen des
Bundes: «A Just and Durable Peace. Data Material and Discussion

Questions », 1941, und « Christian Messages to the Peoples of the World »,
1943, New York, 297 Fourth Avenue.




— 129 —

Friedens vorzubereiten; 3. mit der Studienabteilung des im Aufbau
begriffenen Okumenischen Rates der Kirchen in Verbindung zu
bleiben; 4. die Durchfiihrbarkeit einer von leitenden christlichen
Personlichkeiten (Laien und Geistlichen) beschickten reprisen-
tativen Konferenz zu erwiigen, die nach dem Abschluss eines
Waffenstillstandes in einem der gegenwiirtigen Kriege zusammen-
treten konnte, um fiir die Gestaltung des Friedens nach christlichen
Prinzipien die Unterstiitzung der Christen aller Lénder zu ge-
winnen. Das Ergebnis der Beratungen ist anfangs dieses Jahres
bekanntgegeben worden. IKs ist in sechs Punkte zusammen-
gefasst, denen jeweilen eine kurze Begriindung beigegeben ist.
Die sechs Punkte lauten:

1. Die Friedensordnung muss den politischen Rahmen ab-
geben fiir eine fortdauernde Zusammenarbeit der Vereinigten
Nationen und zu gegebener Zeit auch der neutralen und feind-
lichen Nationen.

2. Die Friedensordnung muss ein internationales Einverstind-
nis iiber solche wirtschaftliche und finanzielle Massnahmen der
Linder vorsehen, die weithin von internationalen Auswirkungen
begleitet sind.

3. Die Friedensordnung muss eine Organisation vorsehen,
die das Vertragssystem der Welt den wechselnden Umstinden an-
zugleichen hat.

4. Die Friedensordnung muss als Ziel die Unabhingigkeit
der unterworfenen Volker verkiindigen und eine internationale
Organisation schaffen, die die Verwirklichung dieses Zieles sicher-
stellt und beaufsichtigt.

5. Die Friedensordnung muss fiir die Kontrolle der militirischen
Einrichtungen iiberall bestimmte Massnahmen treffen.

6. Die Friedensordnung muss iiberall das Recht des einzelnen
auf religiose und geistige Freiheit als Grundsatz aufstellen und
zu verwirklichen suchen 1).

In diesen Friedenszielen haben die Héupter der britischen
Kirchen — die romisch-katholische ausgenommen — in zustim-
mendem Sinne in einer Erklirung zu den einzelnen Punkten Stel-
lung genommen. Sie trigt folgende Unterschriften: Die Erz-
bischofe von Canterbury und York, der Lordbischof von Chichester,
der Moderator der Kirche von Schottland, der Moderator des
Freikirchenrates, die Generalsekretire der Kongregationalistischen

1) Ok. P.D. Nr. 19, Mai 1943.



— 130 —

und Baptistischen Unionen, der Exprésident der Methodistischen
Konferenz W. J. Noble, Dr. J. Hutchinson Cockburn, der Master
von Balliol, Sir Richard Livingstone, Dr. W. Paton, Sir J. Hope
Simpson und Mr. R. H. Tawney.

Sie lautet:

«Wir begriissen vorbehaltlos die Erklirung iiber ,die Grund-
lagen eines gerechten und dauerhaften Friedens‘ und glauben,
dass die Hauptgrundsitze sich von selbst den in christlichem
Geiste lebenden Gliedern unseres Landes anempfehlen. Christen
miissen anerkennen, dass es notwendig ist, die selbstsiichtigen
Wiinsche der Menschen in Schach zu halten und Macht dem
Recht unterzuordnen, wihrend es zugleich gesichert werden muss,
dass das Recht gerecht ist. Der rechtlose Gebrauch der Macht fiir
selbstsiichtige Ziele wird alle Hoffnungen auf Gerechtigkeit, Briider-
lichkeit und Frieden zunichte machen. Der gegenwirtige Krieg ist
mehr als ein Kampf zwischen Nationen; er ist ein Kampf der
Uberzeugungen. Der wirkliche Sieg hingt ab von der Klarheit
unserer iiber die militidrische Niederlage des Feindes hinaus-
gehenden Ziele und von der Vollstindigkeit und Aufrichtigkeit
unseres Einsatzes fir diese Ziele.»

Zu den einzelnen Punkten wird gesagt:

«1. Wir sind der Ansicht, dass die Schaffung einer derartigen
politischen Weltorganisation sich nur erreichen lassen wird, wenn
sie Ausdruck eines einheitlichen Handelns ist, das durch die In-
angriffnahme der komplexen Probleme des Wiederaufbaus der
Welt erzielt wird. Wir werden es mit bestimmten, unmittelbar
dringlichen Anforderungen zu tun haben, vor allem andern mit
der Ernihrung hungriger Vélker und mit der Wiederherstellung
der Ordnung. Dariiber hinaus messen wir einer energischen Be-
fassung mit der Frage der Sicherheit grosse Bedeutung zu, um
allen Vélkern Freiheit gegeniiber der Furcht zu schaffen. Es ist
nicht Teil unserer Aufgabe, als Christen zu sagen, wie dies ver-
wirklicht werden sollte, aber jedenfalls darauf zu bestehen, dass
dieser Forderung allerhochste Bedeutung zukommt. Die Uber-
nahme der Verantwortung durch die Vereinigten Nationen sollte
ein vorbereitendes Stadium fiir den Einschluss der neutralen und
besiegten Nationen in dieses korporative System der Weltordnung
darstellen, der sich vollziehen sollte, sobald es politische und
psychologische Erwigungen erlauben.



— 131 —

2. Wir wiirden viel weiter gehen und der Meinung sein, dass
es das gemeinsame Ziel der Nationen der Welt sein sollte, die
Hilfsquellen der gesamten Welt zu entwickeln und zu mobilisieren,
um allen Volkern Freiheit gegeniiber der Not zu schaffen. Wenn
der produktiven Titigkeit diese Zielsetzung wieder gegeben wird
und die Volker der reicheren Linder zu dem Bewusstsein ihrer Ver-
antwortlichkeit aufgeriittelt werden, so werden Grossbritannien
und Amerika darin die sicherste Moglichkeit gewinnen, die Arbeits-
losigkeit in ihren eigenen Lindern auszuschalten. Die Inangriff-
nahme dieser Aufgabe wiirde in jeder Beziehung Briiderlichkeit
und gegenseitiges Zusammenstehen fordern.

3. Wir bezweifeln die Durchfiihrbarkeit eines besonderen
Mechanismus fiir die Revision von Vertrigen, jedoch hoffen wir,
dass eine fortdauernde Zusammenarbeit an wirtschaftlichen Auf-
gaben und an der Aufrechterhaltung der Weltordnung die Bereit-
schaft zu einem derartigen gemeinsamen Handeln mit sich bringen
wiirde, dass die Weltorganisation der Notwendigkeit notwendiger
Verinderungen entsprechen wiirde.

4. Wir begriissen den Gedanken der Schaffung eines inter-
nationalen Kolonialausschusses, der das Recht haben sollte, sich
iiber die Verhiltnisse in abhingigen Territorien zu unterrichten,
iiber Verstosse gegen internationale Vereinbarungen an die jeweils
vorhandene politische Weltorganisation zu berichten, die Auf-
sicht iiber den Einsatz gemeinsamer internationaler Hilfsquellen
zu fithren, um die wirtschaftliche und soziale Entwicklung zu fér-
dern, und die Entwicklung zur Selbstverwaltung zu iiberwachen.

5. Wir hoffen, dass das gegenwiirtige Biindnis der Vereinigten
Nationen sich zu einer politischen Weltorganisation entwickeln
wird in der ausreichende militirische Krifte eingesetzt werden,
um neuen Angriffen und der Vorbereitung zukiinftiger Kriege vor-
beugen zu konnen. Es ist wesentlich, dass diese Frage mehr durch
den gemeinsamen Kinsatz fiir die Mittel zu einer verantwortungs-
bewussten Aufrechterhaltung des Friedens in Angriff genommen
wird, als durch Bemithungen um die Beschrinkung der Riistungen.
Die besiegten Feinde miissen entwaffnet werden, aber gleichzeitig
miissen ihren Biirgern die gleichen Moglichkeiten wie anderen
Volkern offenstehen, in gleicher Weise an allem Anteil zu haben,
was einem guten Leben dient, sobald und solange als sich ihre

Staaten als gute Nachbarn verhalten.



— 132 —

6. Nicht nur das Recht der Gewissensfreiheit fiir die einzelnen,
sondern die besondere Freiheit der Kirchen sollte geachtet und ge-
wahrleistet sein, ebenso wie die akademische Freiheit der Uni-
versititen. Keine Regelung der Weltordnung, die nicht die billige
Sicherheit und Freiheit fiir die religiosen, die kulturellen und
andere Minderheiten bietet, besonders auch fiir das jiidische Volk,
kann als gelungen angesehen werden.

Vor allem ist auch die Anerkennung klarer sittlicher Ma@lstéibe
notwendig, die die Nationen und ihre Biirger anerkennen, in andern
Worten, das Gebot und den Willen Gottes als Maflstab fiir ihre
Lebensfithrung und als ein Gebot, dem man Gehorsam schuldig
ist 1).»

Aus Australien trifft die Nachricht ein, dass der anglikanische
und der romisch-katholische Erzbischof von Sidney eine gemein-
same Kundgebung iiber den Wiederaufbau nach dem Krieg er-
lagsen haben. Aus Grundsitzen, denen alle Christen zustimmen
konnen, folgern sie folgende Postulate: Grundlage der Erziehung
ist die Religion, zu erhalten sind Religionsfreiheit, Rede-, Ver-
sammlungs- und Vereinsfreiheit, das Recht auf Eigentum. Ab-
gelehnt werden Faschismus und Kommunismus, denn beide legen
die Gewalt in die Hidnde weniger zum Schaden individueller und
allgemeiner Rechte. Sie stellen fest, dass die Verwaltung des Staates
in ausschliesslichem Interesse der Kapitalisten oder der Arbeiter in
gleicher Weise zu verurteilen sei 2).

Viel beachtet wurde ein Hirtenbrief der Bischéfe der luthe-
rischen Kirche Schwedens iiber die kiinftige Friedensordnung vom
3. September, der vom Erzbischof Eidem von Upsala iiber den
Rundfunk verlesen worden ist. Daraus entnehmen wir folgende
Sitze:

«Der Krieg hat die Anfinge einer internationalen Rechts-
ordnung, die die vorhergehende Generation heranwachsen sah,
vernichtet. Soll der Friede gewonnen und befestigt werden, muss
das Ideal des Rechtes auch im Zusammenleben der Volker eine
Macht werden. Wo hat aber das Recht eine festere Verankerung
als in der Achtung vor goéttlichen Geboten und vor géttlicher
Ordnung ? Es wird sehr wichtig sein, dass schon der Gerichtsakt,
der nach der Beendigung des Krieges zu erwarten ist, nicht ein
Racheakt wird, wo der Sieger zugleich als Richter und Partei im

1) Ok. P. D. Nr. 32, September 1943,
?) The Churches Times vom 2. Juli 1943.



— 133 —

Prozess auftritt. Nach den erschiitternden Erfahrungen, die ge-
macht worden sind, wird es mehr denn je geboten sein, wieder eine
Rechtsordnung zu befestigen, in der die Unschuldigen nicht dafiir
bestraft werden, was andere veriibt haben, und eine Rechtspre-
chung, aus der jede Art von Tortur verbannt ist.

Fiir den Wiederaufbau der Welt wird vor allem ein neuer
Geist der Barmherzigkeit und der Versohnung erforderlich sein.
Nicht am wenigsten die verschonten Vélker, zu denen wir Schweden
durch Gottes Gnade uns noch zihlen diirfen, miissen harte, frei-
willig iibernommene Entbehrungen auf sich nehmen, um nach
dem Mass ihrer Krifte helfen zu kénnen. Der Friede darf fiir uns
nicht eine Riickkehr zu den Lebensgewohnheiten der Vorkriegs-
zeit bedeuten. Nein, erst jetzt steht unsere grosse Priifungszeit
bevor. Es wird fiir uns gelten, unseren angemessenen Anteil an
der Wiederaufbauarbeit zu iibernehmen. Der Krieg hat seine
Opfer gefordert, auch der Friede wird die seinen fordern; aber diese
sollten freudig gebrachte Opfer sein.

Der kommende Friede stellt die Kirche Christi vor neue, ge-
waltige Aufgaben. Nur in geringem Ausmass hat sich im Léarm des
Kampfes ihre Stimme vernehmbar machen koénnen, wenngleich
das Zeugnis der Mirtyrer nicht unbeachtet geblieben ist. Die
Friedenszeit ruft auf einen neuen, wirksamen Einsatz einer immer
stirker geeinigten Christenheit.

Wir miissen sowohl der Freiheit wie der Gemeinschaft das
Wort fithren. Wir miissen fiir das Recht auch der kleinen Volker
auf Freiheit und Selbstbestimmung, aber zugleich fiir die Not-
wendigkeit eines Zusammengehens der Volker in einem neuen
Geist solidarischer Verantwortung eintreten. Die briiderliche Ge-
meinschaft zwischen den nordischen Vélkern, die infolge der
schweren Schicksalsschlige der Zeit wohl Belastungen ausgesetzt,
aber zugleich in einer neuen Weise erlebt und vertieft worden ist,
muss von uns als ein unvergleichlich kostbarer Schatz gepflegt
werden. Die Not unserer Briider sollten wir als unsere eigene Not
betrachten. Die gemeinsame Bedringnis sollte uns nur einander
naher fithren.

Wir miissen mithelfen, die niedergetretene Menschenwiirde
wieder aufzurichten, und miissen daran mitwirken, dass die Jugend
mit grosserer Zielbewusstheit gemiss den. Grundsitzen der Huma-
nitit erzogen wird, die innerhalb unseres christlichen Kultur-
kreises fiihrend gewesen sind. Aber darum miissen wir vor allem



— 134 —

mit neuem Freimut von der gottlichen Liebe zeugen, fiir die jede
Menschenseele unendlich kostbar ist. Wir miissen von dem Heiland
Zeugnis ablegen, der allein die Menschen zum Dienst und zur
Bruderschaft frei machen kann. Keine Vorbereitung ist wich-
tiger als die des Gebets. Moge iiber den ganzen Erdkreis hin die
Kirche Christi fiir den kommenden Frieden beten, fiir Sieger und
Besiegte beten, moge sie beten, dass Gottes Wille und der Geist
Christi bei uns und im Leben der Volker immer mehr zur Herr-
schaft komme. 1)»

Das Sekretariat des Okumenischen Rates der Kirchen sammelt
die Erklirungen und Meinungen der Kirchen und ihrer Vertreter
iiber die internationale Ordnung zur Herbeifithrung eines gerechten
und dauerhaften Friedens. In einem Memorandum sind die be-
arbeitet, in welchem die Ubereinstimmungen und die abweichenden
Anschauungen zusammengestellt sind. In der Einleitung wird
gesagt:

«Mit Dank gegen Gott konnen wir sagen, dass durch die Be-
gegnung der Kirchen in der ckumenischen Bewegung und beson-
ders durch die harten Lehren, welche die Kirchen im Laufe des
gegenwirtigen Krieges lernen mussten, hinsichtlich der Botschaft
und der Aufgabe der Kirche auf dem Gebiete der zwischenvolkischen
Beziehungen ein 6kumenischer Konsensus sich herauskristallisiert.
Dieser Tatbestand darf in seiner Tragweite nicht verkleinert werden.
Denn er bedeutet nichts weniger, als dass diese Kirchen zum ersten-
mal seit Jahrhunderten, was die wahren Grundlagen des Friedens
anbelangt, eine gemeinsame Haltung einnehmen und davon auch
gemeinsam Zeugnis ablegen koénnen.

Aber die Dankbarkeit fiir diesen Tatbestand sollte uns nicht
blind machen fiir die ebenso gewisse Tatsache, dass die gegen-
wiirtigen Ubereinstimmungen sowohl der theologischen Substanz
als auch eines konkreten Inhalts ermangeln. Es bestehen nach wie
vor zwischen den Kirchen (bzw. in den Kirchen selbst) beziiglich
der theologischen, ethischen und praktischen Folgerungen aus den
gemeinsamen Glaubensaussagen durchgreifende Unterschiede. So-
lange nun diese Meinungsverschiedenheiten anhalten, wird die
Botschaft der 6kumenischen Bewegung an die Vélkerwelt weder
die Autoritét noch die Entschiedenheit aufweisen, welche dem
Wort der Kirche Christi an das leidende und verzagende Menschen-
geschlecht gebiihren 2).»

4 Ok. P. D. Nr. 32, September 1943.
2) Ok. P. D. Nr. 6, Februar 1943.



— 135 —

In Memorandum werden in elf Sitzen die Ubereinstim-
mungen zusammengefasst. Daran schliessen sich jeweilen die ab-
weichenden Ansichten iiber die Art der Durchfiihrung. Wir be-
schriinken uns darauf, die Ubereinstimmungen abzudrucken, und
lassen nur zu den vier ersten Punkten die Abweichungen folgen.

«1. Die Kirche hat in bezug auf die Friedensstiftung und die
Herbeifiihrung einer internationalen Ordnung eine besondere Auf-
gabe zu erfiillen.

Einige sind der Meinung, dass diese Aufgabe ausschliesslich
in der Ermahnung der Volker im Namen der gottlichen Gebote
und in dem Einspruch gegen die offenkundige Verletzung dieser
Gebote bestehe. Andere halten dafiir, dass diese Aufgabe auch
eine Deutung der gottlichen Gebote in der Form konkreter Ver-
haltungsmassregeln einschliesst.

2. Die Kirche erfiillt ihre Aufgabe auf diesem Gebiet, indem sie
als solche eine weltumspannende Gemeinschaft unter einem Herrn
darstellt, in welcher die nationalen Unterschiede iiberbriickt sind.

Einige sind der Meinung, dass die Mitgliedschaft in der Una
Sancta fiir die Kirchen und fiir die einzelnen Christen bei inter-
nationalen Konflikten, in denen Christen einander gegeniiber-
stehen, die Pflicht voraussetzt, sich einer Identifizierung mit der
Sache eines Volkes oder einer bestimmten Gruppe von Vilkern zu
enthalten. Andere halten dafiir, dass in den Konflikten, in welchen
es um unaufgebbare christliche Grundsitze geht, die Kirchen und
die einzelnen Christen eine entschiedene Haltung einnehmen
miissen, obwohl sie gleichzeitig bestrebt sein sollten, die christliche
Gemeinschaft mit solchen Christen aufrechtzuerhalten, die eine

andere Haltung einnehmen.

3. Die Kirche soll den Vélkern verkiindigen, dass Jesus Christus
der Herr iiber alle Menschen und Méchte ist.

Einige sind der Meinung, dass die Herrschaft Christi eine
gegenwiirtige Realitit darstellt, um die der christliche Glaube auf
Grund der Auferstehung Christi weiss, welche der Welt bis zu
seiner Wiederkunft nicht offenbar werden wird, welche jedoch hier
und jetzt das Verhalten der Christen bestimmen sowie den Vélkern
und deren Herrschern verkiindigt werden sollte. Andere halten
dafiir, dass die Herrschaft Christi ein Ideal ist, das in der Geschichte
in dem Masse fortschreitend verwirklicht wird, als die Menschen



— 136 —

seinen Geist und seine Lehre begreifen und befolgen lernen und sie
immer mehr auf die verschiedenen Gebiete der menschlichen Be-
ziechungen anwenden.

4, Die Kirche soll die géttlichen Gebote beziiglich der Ordnung
verkiindigen, die in der Welt herrschen muss.

Einige sind der Meinung, dass die Kirche in ihrer Verkiindigung
der gottlichen Gebote fiir die politische und soziale Ordnung gegen-
itber der Welt sich auf das Naturgesetz berufen sollte, das Gottes
Schopfung innewohnt, den menschlichen Gewissen eingeprigt ist,
durch die Vernunft erfassbar und durch die Offenbarung erhellt
wird. Andere halten dafiir, dass die Kirche bloss diejenigen Gebote
zu verkiindigen hat, welche sie in der biblischen Offenbarung findet,
und davon Zeugnis abzulegen hat, dass diese nur dann wirklich be-
folgt werden koénnen, wenn die Herrschaft Christi anerkannt wird.

5. Die Kirche soll die Volker zur Busse fiir ihre gemeinsame
Schuld aufrufen und fiir ihre Wiedervereinigung eintreten.

6. Die Kirche soll verkiindigen, dass die zwischenvalkischen
Beziehungen vom Recht bestimmt sein sollten.

7. Die Kirche soll verkiindigen, dass der Staat weder Selbst-
zweck ist noch eine eigengesetzliche Ordnung darstellt und dass
seine gottgegebene Aufgabe in der Wahrung einer Rechtsordnung
besteht, die die menschlichen Grundrechte sichert.

8. Die Kirche soll verkiindigen, dass die politische Macht im
Geiste der Verantwortung allen denen gegeniiber ausgeiibt werden
muss, auf die diese Macht sich auswirkt.

9. Die Kirche soll verkiindigen, dass die Gesellschaft allen
ihren Gliedern die Moglichkeit einer sinnvollen Berufsarbeit ver-
schaffen und damit die Grundlagen sozialer Sicherheit bieten
sollte.

10. Die Kirche soll verkiindigen, dass die Vélker in gegenseitiger
Abhéngigkeit leben und dass sie alle an den Reichtiimern der
Welt Anteil haben miissen.

11. Die Kirche soll verkiindigen, dass kein Volk den Anspruch
erheben darf, iiber andere Volker zu herrschen, und dass der Haupt-
zweck der Kolonialverwaltung die Anleitung der betreffenden
einheimischen Volker zur Selbstverwaltung sein muss.»

* *
*



— 137 —

I1I.

Ziehen wir kurz einige Schlussfolgerungen fiir unsere Kirche
und uns selbst. Die Kirche kann in Zeiten grosser Umwiilzungen nur
bestehen, wenn sie wirklich christliche Gemeinschaft ist, tatsichlich
mit Christus durch Glauben und Liebe verbunden bleibt und ihre Mit-
glieder durch Christus sich als Briider eins fithlen. Voraussetzung
ist eine totale religiose und sittliche Erneuerung und Vertiefung des
Gemeindelebens und der Einstellung jedes einzelnen. Der Aufruf
zu einer innern Umwandlung gilt auch uns. Dem Ruf muss Folge
geleistet werden verbunden mit der Bitte um den Heiligen Geist.

Hat der Ruf uns im Innersten erfasst, konnen wir uns der Gefahr
erwehren, Opfer der Hasswelle zu werden, die die Vélker jetzt iiber-
flutet. Wir begreifen, dass alle — auch wir — an dem grossen
Ungliick, das die Menschheit heimsucht, mitverantwortlich sind
und dass wir nicht zum Richteramt berufen sind, sondern als Christen
versohnlichen Sinn zu betitigen haben. Das Richten gebiihrt dem,
der da spricht: «Mein ist die Rache.» Nehmen wir innigen Anteil
an dem schweren Geschick der Volker, damit wir unbefangen den
Angehorigen der verschiedenen Nationen und Rassen die Bruder-
hand reichen kénnen, wenn es gilt, gemeinsam am Wiederaufbau
der Volker und der Kirche Hand anzulegen.

Dariiber muss man sich im klaren sein, dass uns keine leichten
Jahre bevorstehen und sich Schwierigkeiten einstellen werden, die
wir kaum ahnen kénnen. Sie kénnen nur von einem opferbereiten
Gleschlecht bestanden werden. Opferbereitschaft fiir die Offent-
lichkeit in Abgaben und Steuern fiir soziale, karitative und kirch-
liche Werke, wie wir sie bis jetzt nicht gekannt haben, wird von
der christlichen Kirche verlangt werden. Dem Willen zum Helfen
darf an den Landesgrenzen nicht Halt geboten werden. Was wir
bis jetzt getan haben, ist nur ein bescheidener Anfang. Sind wir
von Christus ergriffen, spiiren wir die Kraft des Heiligen Geistes als
des Geistes der Liebe, der uns zu selbstloser Hilfstatigkeit befiahigt.

Wenn heute vielfach vom « Wichteramt der Kirche» gesprochen
wird, schwebe uns stets das Wort des Herrn vor Augen: «Mein
Reich ist nicht von dieser Welt», damit wir nicht im Ubereifer
Gottes Wort mit menschlichen Ansichten verwechseln, im Uber-
eifer als Kirche der Politik verfallen, politischen, wirtschaftlichen
und sozialen Richtungen Vorspanndienste leisten. Reinste Ge-
danken und hochste Ziele erleiden Schaden, sobald begonnen wird,
sie in Wirklichkeit umzusetzen, in den Héanden schwacher und

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 10



— 138 —

siindiger Menschen werden sie in bester Absicht entstellt und ver-
menschlicht. So entstehen iiber konkrete Vorschlige und Pro-
gramme, iber ihre Durchfiihrung Meinungsverschiedenheiten und
Auseinandersetzungen. In die soll sich die Kirche nicht mischen.

Seien wir sparsam mit Erklirungen und Beschliissen kirch-
licher Organe zur Weltverbesserung. Die Offentlichkeit, die Feinde
der Kirche haben scharfe Augen fiir die Schwichen ihrer Ver-
treter und die Schattenseiten ihrer Organisationen. Verlegen wir
als Kirche allen Nachdruck auf ihre eigentliche Aufgabe, durch
die Botschaft des Evangeliums, durch Lektiire und Erklarung der
Heiligen Schrift, durch Feier des Gottesdienstes und Beteiligung
an den Sakramenten, durch Unterricht der Jugend, durch Seel-
sorge, durch Fiirsorgetitigkeit, durch Kurse, Vortriage, Presse und
Literatur in Christus gestdrkte Personlichkeiten zu bilden, die
ihres Heiles in Christo gewiss und sich ihrer Verantwortung vor Gott
bewusst sind. Solche Christen werden ohne besondere Direktiven
kirchlicher Organe im privaten und o6ffentlichen Leben stets das
richtige Wort und den geraden Weg finden, um vom Geiste des
Evangeliums ohne viel Aufhebens Zeugnis abzulegen. Gewiss,
wenn die im Evangelium begriindeten Grundrechte der Freiheit
und Gerechtigkeit angetastet werden, wird die Kirche zur Stelle
sein miissen und selbst in Notlagen um der Wahrheit willen das
Martyrium nicht scheuen diirfen.

Zu dieser Bereitschaft gibt uns die Kirche bewidhrte Mittel
und Wege. Befolgen wir sie, bauen wir sie aus, vertiefen wir uns
in sie, damit sie zu unserm Besitz werden. Arbeiten wir in ihrem
Sinne fiir die Gegenwart, wir sind am besten geriistet fiir die Zu-
kunft in der Gemeinschaft mit Christus, welcher ist «derselbe
gestern, heute und in Ewigkeit».

Bern. Adolf Kiury.




	Die Bereitschaft der Kirche

