Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Artikel: Christentum und Bildung

Autor: Weber, Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christentum und Bildung.

Es bleibt fiir einen Laienerzieher immer eine heikle Aufgabe,
sich zu dem Problem der religiosen Erziehung eingehender zu
dussern; nicht deshalb, weil das Thema reizlos oder der heutigen
Zeit unangemessen wire, sondern weil vom Erzieher haufig erwartet
wird, dass es seinen Bemiihungen gelingen moge, eine allfillig
schwindende religiése Substanz zu retten, indem er den christlichen
Glauben in seine Schul- und Unterrichtsorganisation einbaue.
In vielen Kreisen gliubiger Familien und von der Kirche aus wird
oft die Erwartung gehegt und geédussert, dass der Erzieher seinem
praktischen Tun eine denkende Begriindung unterlege und etwa
das philosophische Element einer christlichen Schule, einer christ-
lichen Bildungsauffassung oder gar einer christlichen Weltan-
schauung zu klarer Bewusstheit erhebe. Solche Etwartungen wird
der selbstkritische Erzieher je und je enttduschen miissen. Der
Gang der Ausfithrungen wird zeigen, warum es ihm versagt bleiben
muss, die allgemeingiiltige Fassung einer christlichen Weltan-
schauung zu begriinden, die ihrerseits wiederum als Grundlage
“einer neuen christlichen Erziehlehre dienen kénnte. Die folgenden
Betrachtungen wollen deshalb nicht als sakrale Prophetie, sondern
als profane Rede aufgefasst sein, in denen es sich nicht um dog-
matische Behauptungen, wohl aber um das Bemiihen zur Klirung
der heutigen Lage im Grenzgebiet von Glauben und Wissen, von
Religion und Bildung handelt.

Sich iiber die Beziehungen Rechenschaft geben, die zwischen
Christentum und Bildung bestehen, das allerdings ist nicht nur
das Recht, sondern berufsgegebene Pflicht all jener, die sich mit
Erziehung im Tun oder Wissen beschiftigen. Dabei wird der Er-
zieher vorsichtig und selbstbescheiden vorgehen miissen, um nicht
irgendwie voreilig eine Position zu beziehen, die ihn zu einseitiger
Entscheidung zwingen kénnte. ‘

Besonders verwickelt gestaltet sich die Aufgabe der Orientie-
rung fiir einen Lehrer, der an offentlicher Staatsschule einen «neu-
traleny Unterricht erteilt. Ihm ist der Erziehungs- und Unter-
richtsauftrag vom Staate gegeben, in dessen Sinn er sein Amt aus-
zuiiben hat. Das Ziel, zu dem er den jungen Erdenmenschen fiihren
Soll, ist in dem Begriff des guten Staatsbiirgers umschrieben. Die
L&ge, in die der Erzieher durch solchen Auftrag gerit, lisst bereits

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 7



e PO s

eine Vielfalt moglicher Konflikte zu. Der bedngstigende Totalitéts-
anspruch, mit dem heute der Staat in das Erziehungswesen ein-
greift und den Lehrbeauftragten bedringt, diirfte weithin in der
abendlindischen Welt den Erzieher einer harten (Gewissensprobe
aussetzen. Aber auch da, wo das staatliche Bewusstsein um seine
Grenzen weiss und auf die ganzheitliche Inanspruchnahme von
Erzieher und Zogling verzichtet, bleibt das Konfliktsfeld offen.
An Stelle des Einheitsstaates treten die politischen Parteien, die
nun ihrerseits von verschiedenen weltanschaulichen Ausgangs-
punkten her das Wesen des Staates zu begreifen suchen und sein
Antlitz prigen. Jede Parteirichtung mochte ihren Standpunkt
zum herrschenden machen und fordert dementsprechend Anteil
und Einfluss auf die Erziehung und Gestaltung der Jugend. Denn
in der Jugend findet sie den Weiterfiihrer ihrer Tradition oder die
zukunftstrichtigen Krifte ihrer Erneuerungsideen, nach dem alten
Spruch, «Wer die Jugend hat, dem gehort die Zukunft».

Die Angebote der politischen Krifte treffen auch den Lehrer.
Von seiner parteipolitischen Haltung moégen Wahl und beruf-
liches Fortkommen abhingen. Wo ein Kriftekomplex Oberhand
hat, erwartet man von ihm Anschluss an die herrschende Auf-
fassung, wo die Richtungen des politischen Gestaltungswillens
sich in schwebendem Gleichgewicht halten, wird ihm strenge Un-
parteilichkeit zur Pflicht gemacht.

Aus ihrer naturhaften Bestimmung und Grundlage heraus
erhebt auch die Familie den Rechtsanspruch auf erzieherische
Gestaltung des heranwachsenden Geschlechts. Auf den lebendigen
Kriften der Zuneigung und des Vertrauens, des Verstehens und
der Treue beruhend, vollzieht sich in ihr eine organische Erziehung
von tiefer Dauerhaftigkeit und Stetigkeit. Von der Schule erwartet
die Familie eine Beriicksichtigung der individuellen Eigenheiten
ihrer Kinder, ein liebevolles Eingehen auf ihre Sonderart und auf
ihre Berufswiinsche; ebenso die Vermittlung eines griindlichen
Wissens und Konnens. Auf Grund einer schroffen Eigentums-
theorie (das Erziehungsrecht steht dem zu, dem die Kinder ge-
héren) kann es hiufig zu Konflikten zwischen Schule und Familie
kommen, Konflikten, die in ihrer grundsitzlichen Bedeutung oft
weniger erkannt werden, weil sie meist anléisslich konkreter Span-
nungen und Auseinandersetzungen auftreten.

Aus weit hoherer Bestimmung und aus hoherem Auftrage
leitet die Kirche ihr Recht auf Erziehung ab. Von ihrem Gesichts-



SRR ¢ ') [ —

punkt aus sind alle irdischen Erziehungsautorititen Sachwalter
Gottes. Entsprechend der Nihe, in welcher diese Gemeinschaften
zur Autorschaft (auctoritas) Gottes stehen, bestimmt sich auch ihre
Autoritidt (Recht und Pflicht) in der Erziehung. Dass der Kirche
der erste Platz gebiihrt, ist damit hinlinglich bewiesen. So wenig-
stens argumentiert die rémisch-katholische Kirchen- und Schul-
politik. Mit demselben Recht stellen auch die anderen Religions-
gemeinschaften Anspruch auf Erziehung.

Hier liegt nun der Ort, wo der Erzieher in den schirfsten
inneren Kampf verwickelt wird, denn er sieht sich Anspriichen
gegeniibergestellt, die im Namen des Allerhéchsten erhoben werden.
Der Hinweis auf ein transzendentes Prinzip, dessen Besitz von der
jeweiligen Konfession als rechtsmissig behauptet wird, verleiht
der Forderung zur Anerkennung absoluten Charakter. Der Drang,
die zugehorige Erziehlehre zur alleingiiltigen zu erkliren, ist oft
weniger in der Praxis spiirbar, wo die Konstellation der Macht-
verhiiltnisse dies nicht immer als opportun erscheinen lisst, sondern
wirkt sich eher in der Formulierung der grundsitzlichen Haltung aus.

Dem Erzieher, der an offentlicher staatlicher Schule seinem
Lehrauftrag nachkommt, wird es zunichst ergehen wie dem Simpli-
zissimus in der Glaubensfrage, wenn dieser im zwanzigsten Kapitel
des dritten Buches erklirt: «Zu welchem Teil soll ich mich dann
tun, wenn je eines das andere ausschreiet, es sei kein gut Haar
an ihm ? Vermeinet der Herr Pfarrer, ich tue Unrecht, wann ich
einhalte, bis ich meinen Verstand volliger bekomme und weiss,
was schwarz oder weiss ist ? Sollte mir wohl jemand raten, hinein-
zuplumpen wie die Fliege in den heissen Brei? O nein! Ich will
lieber gar von der Strasse bleiben, als nur irrlaufen.» Vor eine
dhnliche, nur ungleich kompliziertere Situation sieht sich heute
der Lehrer gestellt. IThm bleibt nicht einmal mehr der Ausweg,
«von der Strasse zu bleiben», denn sein Auftrag, der ihn als Lehrer
vor Schiiler der verschiedensten sozialen, politischen und religiésen
Weltanschauungen stellt, zwingt ihn zur Auseinandersetzung mit
dem Problem. Solche Diskussion kann nur als Besinnung auf sein
eigenes Tun und Denken und damit in besinnlicher Haltung frucht-
bar geiibt werden. Wohl bestehen vielfiltige Angebote, die ihre
Auffassung iiber das Verhiltnis von Christentum und Bildung als
die letzte und alleinige Losung anpreisen. Ob solche Anpreisung
zu Recht besteht, ist aber eben in Frage gestellt. Es wiire ein Leichtes
und fiir viele Erzieher Trostliches, sich bei solchen mit der Unfehl-



— 99 —

barkeit des Dogmas gestiitzten Angeboten zu beruhigen. Gerade
der altkatholische Erzieher aber, zumeist Vertreter einer kleinen
Minderheit, verspiirt den Druck der Herrschaftsanspriiche, die von
méchtigen profanen und kirchlichen Organisationen je und je an
ihn und an die gesamte Erziehung gestellt werden. Er wird deshalb
in erhéhtem Masse gezwungen, ihnen gegeniiber Stellung zu be-
ziehen und sich iiber sein Verhiltnis zu ihnen Klarheit zu ver-
schaffen. Gerade er empfindet vielleicht am deutlichsten die folgen-
schwere Verwechslung von Herrschaft und Dienst, die oft so gut
getarnte Vermischung von Demut mit irdischem Machtbediirfnis.
Als Altkatholik muss er aber auf der Reinerhaltung seines Glaubens
bestehen und sich deshalb immer wieder von neuem iiber die geisti-
gen Michte seiner Umwelt klar werden und sich vergewissern, wie
weit er nicht selbst einer Position verfillt, die zu meiden ihm sein
religioses Gewissen befiehlt. Solche Grundsatzbesinnung gehort
zum Wesen echten Christentums und vor allem unserer Kirche, soll
sie nicht von der Anziehungskraft méachtiger Organisationen auf-
gesogen werden.

Es sei deshalb im folgenden zunéchst dargelegt, inwieweit ein
altkatholischer Erzieher von den Kultur- und Bildungssystemen,
wie sie ihm im Romisch-Katholizismus und im modernen Pro-
testantismus zugemutet werden, Abstand nimmt. Wie die Aus-
fiilhrungen zeigen werden, wird das weniger in einem positiven
als in einem negativen Moment begriindet liegen.

Die rémisch-katholische Religionsauffassung ist heute wesent-
lich zu einer Weltanschauung geworden. Sie triigt ausgesprochenen
Weltanschauungscharakter. Sie hat damit die Schlichtheit christ-
licher Glaubenshaltung aufgegeben und den Glauben weithin durch
denkende Begriindung zu sichern versucht. Sie ist heute auf lange
Strecken Deutung der Religion durch Anschauung und Begriff.
Das Verhiltnis von Glauben und Glaubensreflektion hat sich in
ihr dermassen verscHoben, dass das Denken iiber den Glauben zu
einer bis ins Detail ausgefeilten Religionsphilosophie ausgewachsen
ist, der sakrosankter Charakter zugesprochen wird. Diese von
hochster kirchlicher Autoritit beauftragte, tiberwachte und ge-
normte Philosophie hat die Aufgabe, das religiose Glaubensgut
denkend zu begriinden, dergestalt, dass die letzte Einheit nicht
nur im Glauben erhofft, sondern im Denken begriffen wird. Es
klafft also zwischen dem menschlichen Denken als natiirlicher
Erkenntnis und dem im Glauben erfassten Offenbarungsinhalt kein



Widerspruch. Die Richtung des menschlichen Vernunftdenkens
und der Weg der goéttlichen Offenbarung treffen sich in schonster
Harmonie. Dem Streben von «Unten» entspricht ein Entgegen-
kommen von «Oben». Mensch und Gott finden sich in gegenseitiger
Zuneigung. Wesentlich und charakteristisch ist, dass der rémisch-
katholische Religionsphilosoph seine Weltanschauung nicht in
dem Sinne aufgefasst wissen will, dass damit die Subjektivitiit,
das philosophisch Konstruierte eines Weltbildes bezeichnet wird.
Er will nicht eine Weltanschauung neben anderen Weltbetrach-
tungen vertreten und damit eine mogliche Weise menschlicher
Daseinsform zu gedanklicher Gestaltung bringen, sondern er glaubt
sich im Besitze der ewig wahren, alleingiiltigen Weltansicht. Die
rémisch-katholische Weltanschauung nimmt fiir sich die Absolut-
heit ihrer allgemeinen Aussagen in Anspruch. Damit treffen wir
vielleicht auf den bezeichnendsten Zug im romischen Katholizis-
mus: In bestimmten Fillen wird dem menschlichen Denken, d. h.
einem im natiirlichen Menschen wurzelnden Vermogen, absolute
Geltung zugesprochen. Und zwar wird diese Allgemeingiiltigkeit
und Absolutheit auf Grund eines behaupteten Transzendenz-
bezuges beansprucht.

Die Kraft absoluter Entscheidung erhélt aber nicht jeder Gliu-
bige zugebilligt, sondern nur der ausgezeichnete, d.h.nicht die
horende, sondern nur die lehrende Kirche besitzt die potestas
clavium. Die Kirche wird zu jenem Organ, das die Machtbefugnis
erhéiilt, menschlichem Denken unfehlbare Wahrheit zuzumessen.
In dem Begriff der Kirche glaubt der Rémisch-Katholik, eine Macht
gefunden zu haben, die ebenso heilsnotwendig ist wie die Erlosung
selbst, ebenso notig, wie Gottes letztes Weltziel selber. Denn in ihr
sicht er den einzigen und darum unvermeidlichen Weg zum Ziel.
Die Kirche ist deshalb die «alleinseligmachende.

Und so erklirt die Allokution des Papstes Pius XI. vom
9. Dezember 1854: «Mit Glaubensgewissheit ist daran festzuhalten,
dass ausserhalb der apostolischen, réomischen Kirche niemand selig
werden kann, dass sie die einzige Arche der Rettung ist und dass
in der Sintflut umkommt, wer nicht in sie eintritt.» Die Kirche und
ihre Priester werden dadurch zu Vollstreckern der gottlichen Er-
1sungsratschliisse und die Kirche die Vollenderin des gottlichen
Schopferwillens. Unter diesem Aspekt versteht man das Wort
eines modernen Katholiken, der behauptet, dass eine freie schépfe-
rische Personlichkeit, wie der Mensch sie darstelle, den Schopfer-



— 94 —

willen aufnehmen und weitertragen und als Werkzeug und Stell-
vertreter Gottes mehr tun konne, als Gott unmittelbar getan hat
und tun wiirde. Von dieser Betrachtungsweise bis zum Satz eines
vatikanischen Konzils: «Das Urteil des apostolischen Stuhles aber,
iiber dem keine hohere Autoritit mehr steht, darf von niemandem
angefochten werden, und niemand steht ein Urteil iiber seine Ent-
scheidung zu», ist dann nur noch ein kleiner Schritt. Die potestas
clavium, die Unfehlbarkeit menschlicher Entscheidung ist in An-
spruch genommen. Die Gebote Gottes werden zu Rechten der
Kirche.

Aus der Statthalterschaft Gottes, die die Romische Kirche
allein rechtmiissig auszuiiben wihnt, werden Folgerungen von
grosser Tragweite gezogen. So werden z. B. die Satzungen der
Kirche zu gottlichen Willensinhalten erhoben. Alle Forderungen
und Massnahmen der Kirche umgeben sich mit dem Schein iiber-
menschlicher Leistung, als ob sie von vorneherein heiligen, ja gott-
lichen Charakter triigen. Die Werke der Kirche erhalten absoluten
Wert, so absolut, dass sogar Gott auf sie angewiesen ist. Die
Macht und Herrlichkeit, urspriinglich Gott dem Herrn allein vor-
behalten, gleitet im Laufe der Entwicklung langsam aber stetig
in die Hénde einer willkiirlich schaltenden und waltenden Priester-
macht. Dieses Bewusstsein der erworbenen Machtfiille spiegelt
sich gelegentlich in salbungsvoller Selbstgefilligkeit, wie das in
folgenden, von einem Jesuiten formulierten Sitzen deutlich zum
Ausdruck kommt: «Die Leistungen der Kirche werden fiir Gott
unmittelbar und im hochsten Sinne fiir seine letzten Zwecke brauch-
bar; ja Gott ist in einem gewissen Sinne auf die Mitarbeit des Organs
angewiesen, das er sich in der Kirche geschaffen hat.» Ganz in
diesem Geiste selbstbewusster Priesterherrlichkeit ist ja auch das
neue romisch-katholische Kinderlehrbuch abgefasst, wo der Priester
wie ein alter Magier Gott in der Person Christi herbeiruft und wieder
verschwinden lisst, je nach seinem methodisch-unterrichtlichen
Bediirfnis. Von christkatholischer Seite ist dagegen richtig be-
merkt worden: «Das Kind wird dadurch zur Anerkennung einer
mit dem Heiland schrankenlos schaltenden und waltenden Priester-
macht gefiihrt», und die kritische Frage aufgeworfen: «Und wenn
Gott einmal solcher vermeintlich frommen und im tiefsten gesehen
doch so demutslosen Selbstsicherheit sein richtendes Nein entgegen-

stellt, wie es den Pharisiern zuteil wurde ?» (Katholik, vom 25. April
1942.)



— 95 —

Gewiss, der Herrschaftsanspruch und die Selbstherrlichkeit,
wie sie aus obigem Zitat sprechen, sind nicht tiberall im Rémisch-
Katholizismus in so handgreiflicher Deutlichkeit festzustellen.
Die modernen romisch-katholischen Religionsphilosophen geben
sich sogar alle Miihe, das Gedankengut ihrer Konfession den Stro-
mungen der modernen Gegenwartsphilosophie anzupassen oder
diese ihrer theologischen Substanz einzubauen. Sie unterziehen
ihre weltanschauliche Position stets der Revision, ohne dabei mit
der geschichtlichen Tradition der philosophia perennis zu brechen.
So hat z. B. der Priesterdenker Erich Przywara in Miinchen eine
den Anforderungen des modernen Denkens entsprechende Religions-
philosophie geschrieben (Analogia entis), in der er einerseits die
Tendenzen der neuesten Geistesstromungen dadurch beriicksichtigt,
dass er in der Beziehung Mensch-Gott eine absolute Transzedenz
behauptet und als Philosoph die letzte Antwort offen ldsst, die
er der gottlichen Gnade vorbehilt. Anderseits aber entwickelt
er als Priester den Grundriss einer Weltanschauungslehre, die
ihrerseits eine ontologische Metaphysik ist und letztlich auf einer
Immanenz des Jenseitigen beruht, denn als Priester spricht er als
der, der die Antwort empfangen hat. Die Formel, die das mehr-
deutige Wesen, das Janusantlitz der Religionsphilosophie Przy-
waras widerspiegelt, lautet: Sosein in-iiber Dasein, oder in theo-
logischer Sprache ausgedriickt: Gott in-iiber Geschépf. Mit dieser
Priigung nimmt Przywara den Gedanken der analogia entis, jener
Seinsbeziehung von Mensch und Gott, die dem romisch-katho-
lischen Denken immer als Grundlage und Voraussetzung diente,
wieder auf und setzt die Tradition der «immanenten Transzendenz»
fort, ankniipfend an das gewaltige Denkgebiude des Thomas von
Aquin, der in seiner «Summa» formulierte: « Gott steht iiber allen
Dingen kraft der Erhabenheit seiner Natur, und doch ist er in allen
Dingen da, wie gesagt, als Verursacher des Seins von ihnen allen.»
In der ganzen Untersuchung, aus der vorliegender Satz genommen
ist (es handelt sich um die achte Untersuchung), geht es Thomas
um den (edanken, dass Gott durch seine Wirkkraft der Welt
sowohl immanent als nach seiner Wesenheit transzendent sei, also
um die immanente Transzendenz Gottes.

Es ist nicht unsere Aufgabe, dem verwickelten Weg dieser
dialektischen Religionsmetaphysik zu folgen. Es sollte nur gezeigt
werden, wie hier einerseits in demiitiger Haltung philosophisches
Denken geiibt wird, indem der Denker darauf verzichtet, das



— 96 —

Absolute seinem Denksystem zugrunde zu legen, wie aber ander-
seits diese, dem menschlichen Erkenntnisstreben gesetzte Grenze,
iitberschritten und doch im Denken ein Erfassen des Transzendenten
behauptet wird. Das Denken ersetzt damit den Glauben, die
Religionsphilosophie die Religion. Der Absolutheitsanspruch, den
seine Kirche in Kultur und Lehre stellt, wird hier auch auf das
rémisch-katholische Philosophieren iibertragen und aus denkender
Haltung heraus neu postuliert.

Das Christentum wird damit zu einer Weltanschauung, die
nicht nur vom religiosen, sondern auch vom wissenschaftlichen
Standpunkt aus absolut recht haben will. In diesem Anspruch
liegt latent die Anmassung, alleinherrschend und allein mass-
gebend in dieser Welt zu sein. Es ist héchst bedauerlich, dass der
Drang zur Erwerbung der Machtposition in dieser Welt im Laufe
der Geschichte sich in der katholischen Kirche immer stédrker
geltend machte. Er lag urspriinglich und liegt heute noch einer
echt christlichen Haltung fern. Immerhin hat diese Absolutheits-
und Machttendenz schon des oftern die Einheit der katholischen
Kirche zu sprengen vermocht und sich damit als gemeinschafts-
feindlich erwiesen. — Aus denselben Griinden hilt sich der rémische
Katholizismus von allen ckumenischen Bestrebungen fern.

Miissen wir als christkatholische Erzieher den Machtanspruch
der romisch-katholischen Weltanschauung in seine Grenzen weisen,
so wire vielleicht im Protestantismus eine gliubige Haltung anzu-
treffen, die sich von der Einfliisterung weltlicher Krifte und von der
Sucht nach Allbeherrschung frei hiilt. Gewiss zeigen sich im Pro-
testantismus weltoffene Ziige, die Zusammenarbeit und gegen-
seitigen Gedankenaustausch ermoglichen. Inbezug auf unsere
Frage, wie weit in den einzelnen Konfessionen der Versuch gemacht
wird, im Denken einen Bezug zum Transzendenten und dadurch
die absolute Voraussetzung fiir ein einheitliches Bildungssystem
zu gewinnen, lisst sich aber sagen, dass auch innerhalb der pro-
testantischen Kirche einflussreiche Denker bemiiht sind, in einer
Religionsphilosophie die sich scheidenden Positionen zu ordnen,
zu iiberschauen und in einem einheitlichen System zu vereinigen.
Also auch hier das Bestreben, in einem philosophischen System eine
Fassung des Glaubens zu schaffen und zu begriinden. Die Lage,
in der sich die protestantischen Denker befinden, ist allerdings
ungiinstiger als die ihrer romisch-katholischen Kollegen. Ihnen
fehlt der Anschluss an eine philosophia perennis, die ihre Kern-



— 97 —

substanz bewahrt und nur in der Form sich neuerem Denken an-
zupassen hat. Das protestantische Denken ist deshalb nicht an die
Festigkeit einer traditionellen Entwicklung gebunden, geniesst
aber auch nicht den Vorteil der geschichtlichen Kontinuitit,
weshalb die Situation im protestantischen Lager weit uniiber-
sichtlicher und differenzierter ist als im Roémisch-Katholizismus.
Da sich die protestantischen Denker auf kein Unfehlbarkeits-
dogma, wie es in der romisch-katholischen Kirche durch die papst-
liche Allmacht repridsentiert wird, zu einigen oder gar zu ver-
pflichten haben und die Instanz eines unfehlbaren Lehramtes, die
zwischen den verschiedenen Angeboten letztgiiltig zu entscheiden
hiitte, fehlt, so spielt sich ihr Hausstreit jeweils vor den Augen der
Weltoffentlichkeit ab. Denn es ist weder Leibniz noch Kant, weder
Fichte noch Schleiermacher gelungen, eine das religiose Denken
verpflichtende Grundlage des Protestantismus zu schaffen. Zudem
hat jeder protestantische Denker sein Religionssystem von den
Religionsmetaphysiken seiner GGlaubensgenossen als auch von dem
Einheitsprinzip der rémisch-katholischen Religionsphilosophie zu
unterscheiden, wenn er nicht in eine theologia naturalis des Mittel-
alters zuriickfallen will.

Wenn wir nun im schweizerischen Protestantismus Umschau
halten, so treffen wir auf zwei Namen, die in dem kirchlichen Bereich
im Laufe der letzten Jahre durch ihre radikale Stellungnahme den
Blick der religiosen Welt auf sich gezogen haben. Ich meine
Karl Barth in Basel und Emil Brunner in Ziirich. Bei beiden
Denkern geht es um die Fassung des Verhiltnisses Gott-Mensch.
Wie kann der natiirliche Mensch seinen Weg zu Gott finden, der
grundsitzlich dem Bewusstsein dieses Menschen transzendent
gegeniibersteht, von ihm also grundsiitzlich verschieden ist ? Auf
diese Frage gibt jeder der Denker eine anderslautende Antwort.

Die erste Bekanntschaft mit Barth vermittelt den Eindruck
eines Denkers, der vollig neu die Frage von Wissen und Glauben
stellt und lost. Bei einer weiteren Beschiftigung mit seinem
Schrifttum jedoch spiirt man, dass hier der Geist des kantischen
Rigorismus, die scharfe deduktive Logik der Marburger Schule
herrscht. Und tatsichlich ist der Einfluss des deutschen Idealismus
bei Barth nicht zu verkennen, so sehr er diesen dann in der Folgezeit
als Humanismus und Titanismus anfeindet.

Fiir Barth kleidet sich das theologische Problem in die Frage,
Wwie es der natiirliche Mensch anstellt, um in seinem Bewusstsein



== OfF ==

das verkiindete Wort Gottes, in dem sich das Gottliche dargibt,
zu erfassen. Barth antwortet: Damit das Wort Gottes dem
Menschen zugénglich wird, muss es in irgendeiner Weise Gegenstand
und zwar anschaulicher Gegenstand des menschlichen Bewusstseins
werden. Diese Tat geht nicht vom Menschen aus, sondern es ist
der transzendente Gott ganz allein, der dem Menschen den Zugang
zu sich ermoglicht, indem sich Gott gewissermassen dem Menschen
als anschaulichen Gegenstand setzt: «Verkiindigt wird er, sofern
er sich uns und der ganzen Welt aller unserer Gegenstinde gegen-
iiber als Gegenstand gibt und setzt (v.V.g.), gewiss in dem
unvermeidlichen Medium anschaulicher Gegensténdlichkeit, aber
in diesem Medium als der Gegenstand, dessen man in keiner Weise
habhaft werden, auf den man nie als auf ein Datum zuriickweisen
kann, der in der und nur in der Weise Voraussetzung ist, dass er
sich selber setzt, wo wir ihn in keiner Weise setzen konnen.» (Pro-
legomena zur kirchlichen Dogmatik.) Spricht hier ein Erkenntnis-
theoretiker in der Abstraktion logischen Denkens ?

Tatsichlich liegt bei Barth die Sache so, dass der Glaube Gott
erkennt. Immer wieder treffen wir in seinen Schriften auf Wen-
dungen, die darauf hinweisen, dass der Glaube nicht ein irrationaler,
sondern ein rationaler Vorgang ist. Barths Glaubensauffassung ist
erkenntnistheoretisch, sehr denkhaft und rational. Der Glaube
besteht lediglich im Gehorsam, «dass ich die Rede Gottes hore, sie
verstehe und ihr gehorche.» Ein intellektualistischer Zug geht durch
die ganze Theologie Barths. Der Glaube wird ihm unter der Hand
zu einem erkenntnistheoretischen, subjektiv-menschlichen Wissen,
das allerdings durch den bewusstseinstranszendenten (Gegenstand
entsteht. Ist nun aber der Glaube ein rationaler Wissensakt, dann
folgt daraus, dass das natiirliche menschliche Bewusstsein sich mit
seinem Gegenstand eint. Denn jeder erkenntnistheoretische
Wissensakt geht auf den Zusammenschluss des menschlichen Be-
wusstseins mit einem bewusstseinstranszendenten Gegenstand. Die
Einheit kann aber nur dann méglich werden, wenn die beiden
Positionen: Bewusstsein und bewusstseinstranszendenter Gegen-
stand, in irgendeiner Beziehung iibereinstimmen. Eine solche Ent-
sprechung nennt man Analogie. Was immer in Barths dialektischer
Religionsphilosophie den Menschen mit Gott verwandt macht, ist
nicht das Geschopfliche im Sinne des natiirlichen Seins, sondern
das Geistige, das Sinnvolle, das dem Wort seinen Sinn gibt. Die
Analogie von Mensch und Gott bezieht sich also nicht auf das ens,



— 99 —

ist nicht eine seinsméssige wie bei Erich Przywara, sondern eine
Analogie des Logos, des Geistes.

Auf ganz andere Basis baut Emil Brunner seine Religions-
philosophie. Auch fiir ihn ist die Frage, «ob es einen Vernunftweg
zu Gott gebe — wobel unter Vernunft alle dem Menschen gegebenen
Moglichkeiten: Verstand, Wille und Gefiihl, oder was sonst noch
genannt werden mag, begriffen werden — nicht eine, sondern die
Lebensfrage des Glaubens». Auch bei Brunner wird eine vom
Menschen aus uniiberwindbare Kluft zwischen Gott und Mensch
aufgeworfen: « Der Widerspruch zwischen Gott und Mensch ist ein
realer, ein durch das Denken unaufhebbarer, eine schlechthinige
Unbegreiflichkeit, ja etwas, was begreifen zu wollen schon wieder
den Widerspruch erneuert : die Siinde.» Aber Brunner kommt gleich-
wohl zu einer Analogie auf Grund seiner Imago-Lehre. In doppelter
Offenbarung gibt sich Gott dem Menschen. Wir vernehmen die
Stimme Gottes aus der Natur — Gott bekundet seine Gnade, dass
er den Menschen nach seinem Ebenbilde schuf. Brunners Theologie
nahert sich in ihrer existentiellen Kategorialitit wie die Knitter-
meyers der theologia naturalis.

Karl Barth hat sich durch diese neue Fassung des protestan-
tischen Glaubensprinzips, das dem seinigen systematisch stracks
zuwiderlduft, veranlasst gesehen, seine Theologie von der Brunners
abzuheben, und hat es auch in der Zeitschrift: « Theologische Exi-
stenz heute» mit aller Schérfe unter dem vielsagenden Titel «Nein»
getan, indem er Brunner beschuldigte, mit seiner theologia naturalis
sachlich theologische Grundgedanken des Romisch-Katholizismus
aufgegriffen zu haben. Bitterer Streit herrschte, und jeder der
beiden Theologen behauptete, seine Religionsphilosophie, die er
noch durch eine Geschichtsmetaphysik stiitzte, sei die allein richtige.

Dieser sehr eng begrenzte Ausschnitt aus der Welt des Christen-
tums bietet keineswegs ein erfreuliches Bild. Es zeigt uns den Streit
der Theologen, die sich mit Heftigkeit befehden. Worum dreht sich
eigentlich die Auseinandersetzung ? Im Tiefsten gesehen, geht der
Kampf gar nicht um den Glauben, sondern um die wissenschaft-
liche Fassung des Glaubensprinzips. Im Grunde ein Streit der
Schriftgelehrten, der den Laien gleichgiiltig lassen konnte, triige
er nicht weitgehende Folgen. Der Laie erhiilt bei der Lektiire dieser
gewiss sehr gescheiten und geistvollen Biicher den peinlichen Ein-
druck, es sei hier der denkenden Begriindung des Glaubens eine
Wichtigkeit zugemessel, die die Bedeutung des philosophischen



— 100 —

Denkens bei weitem iiberschitzt, ja geradezu einer Gefihrdung
der schlichten Glaubenshaltung gleichkommt. Wie denn, haben alle
jene, die diese Schriften zu studieren keine Musse finden, nicht den
«rechten Glauben» ? Fast scheint es so, denn aus allem spricht ein
selbstgerechter Ton. Aber bleiben wir uns bei solchen verschieden-
artigen systematisch begriindeten Religionsauffassungen immer
bewusst, dass durch diese «kniffliche religionstheoretische Akro-
batik» kaum ein einziges Menschenherz fromm gemacht werden
kann. Hiiten wir uns vor der Uberschitzung geistreicher Aus-
legungen des Glaubens, wenn sie doch nur den Streit und die
Zwietracht unter den Christen erhéhen. Fiir unsere Frage, die das
Verhiltnis von Christentum und Bildung zum Gegenstand hat,
gilt es festzuhalten: Es handelt sich bei all diesen Versuchen darum,
mit Hilfe philosophischer Kategorien eine einheitliche religicse
Weltanschauung zu schaffen, die fiir alle Menschen als verpflichtend
erklirt wird. Die Allgemeingiiltigkeit sucht man dadurch zu ge-
winnen, dass man fiir seine Rede die Begnadung beansprucht,
wenn nicht expressis verbis, so doch in der allgemeinen Grund-
haltung. In der Beziehung Mensch-Gott wird unter Zuhilfenahme
einer Existentialkategorie, einer Denkkategorie oder der Para-
doxialkategorie ein Analogieverhiltnis gefunden, das dem mensch-
lichen Denken einen Weg zu Gott bahnt. Gott wird damit Gegen-
stand philosophischen Bemiihens, ja geradezu Ausgangspunkt
desselben. Dort aber, wo ein Religionsphilosoph sich in seiner Rede
von der Gnade Gottes getragen fiihlt und diese fiir die Richtigkeit
seines Wortes beansprucht, verleiht er aus dieser Ergriffenheit
heraus seinem eigenen menschlichen Denken eine sakrale Weihe.
Er fiihlt sich dann als «Werkzeug des goéttlichen Willens», als
«Sprachrohr», durch das die Stimme Gottes zur Welt laut wird. Aus
solcher «Ergriffenheit» macht er dann auch das Recht geltend, das
Absolute, die Offenbarung, das rechte Glaubensprinzip zu bean-
spruchen. Fiir den Leser und kritischen Beobachter aber stellt
sich die Frage, auf welcher Seite denn das méchtigere Prinzip sich
findet. Man kann sich angesichts der Vielheit der so absolut sich
gebirdenden Religionsphilosophien des Eindrucks nicht erwehren,
dass diese Denker sich mit ihrem eigenen Schatten herumbalgen,
dass deshalb jede Partei sich ein eigenes Bild von Gott macht,
dieses fiir das allein richtige erklirt und so dem staunenden
Beschauer den Anblick eines Polytheismus bietet, wo Gotter gegen
Gotter kimpfen. Verabsolutierte Gedankensysteme ringen um die



— 101 —

Vorherrschaft. Angesichts dieser trostlosen Situation ist man ver-
sucht, Gotthelfs Worte als Warnung in Erinnerung zu rufen, die
er in seinem Roman «Die Kiserei in der Vehfreude» spricht: « Wir
sind, ernstlich betrachtet, allzumal arme Teufel, dumme Troépfe,
niemand ausgenommen, selbst Schulmeister und Professoren nicht.»

Die Vermengung von Wissen und Glauben, von Christentum
und Philosophie fithrt weiter dazu, dass sich dem Absolutheits-
anspruch auch der der Totalitit beigesellt; denn da, wo ein Welt-
anschauungssystem im Absoluten griindet, sucht es in allen kul-
turellen Bereichen seinen massgebenden Einfluss zur Entfaltung
zu bringen. Fiir Wissenschaft und Erziehung, fiir Wirtschaft und
Politik werden Normen aufgestellt, die verbindlich sein wollen.
Es macht sich ein ausgesprochener Machtwille in irdischen Belangen
geltend, der um Vorrang und Fiihrung im 6ffentlichen Leben strebt.
Die Fiihrung wird verlangt im Namen einer «Theokratie», einer
Gottesherrschaft. Damit soll der Machtanspruch verdeckt werden,
der hinter dem ganzen System steht, denn im Grunde ist dieser
Begriff der Theokratie vollig zu Unrecht verwendet, handelt es
sich doch vielmehr um ein menschlich-natiirlichem Denken ent-
sprungenes Weltanschauungssystem, das sich prinzipiell in nichts
von anderen totalitiren Haltungen unterscheidet.

Das ist nicht erst seit heute so. Wenn wir, geleitet von der
Fragestellung Christentum und Bildung, einen Gang durch die
wissenschaftliche Erfahrungswelt machen, so geben uns auch die
geschichtlichen Daten keine eindeutige Antwort. Wir finden hier
fast alle Moglichkeiten, angefangen mit der volligen Verschmelzung
oder radikalen Scheidung von Christentum und Bildung bis zu
jenen Verbindungen, wo das Christentum der Bildung oder die
Bildung dem Christentum vollig untergeordnet wird. Wenn es
uns hier auch nicht darum gehen kann, zu wissen, wie das Ver-
hiltnis von Christentum und Bildung tatsichlich hier und dort
gelost worden ist — Material zu dieser Frage bietet E. Troeltsch: Die
Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen —, so inter-
essieren in unserem Zusammenhang doch jene Kulturepochen,
die von einem Zwiespalt von Christentum und Bildung nichts zu
wissen scheinen. Dort ist ndmlich die von uns geschilderte «theo-
kratischey Form der Kultur verwirklicht worden. Wir wissen,
dass diese Form des (3laubens, in der das Christentum den Anspruch
stellt, die Leitung und Verwaltung aller kulturellen Belange in die
Hand zu nehmen, und zwar auf Grund einer ins Absolute tendie-



— 102 —

renden Geschichtsmetaphysik, die rémisch-katholische Glaubens-
prigung gewesen ist. Wir haben weiter gezeigt, dass dieser Macht-
anspruch auch heute noch mit neuen philosophischen Denkmitteln
begriindet wird. Auf protestantischer Seite ist es vor allem der
Calvinismus gewesen, der die Bewidhrung des Glaubens in der
Energie sah, mit der der Gliaubige in dieser Welt das gesamte Leben
zu gestalten vermoge.

In solchen «theokratischen» Gebilden — es ist dabei wohl
zwischen einer echten und unechten Theokratie zu unterscheiden —
fallt das ganze profane Leben in den Machtbereich der Kirche.
Selbst iiber Lebensbereiche, die weitab von der religiosen Sphire
zu liegen scheinen, wie Naturwissenschaft, Wirtschaftsform,
Korperpflege, kiinstlerisches Schaffen und Geniessen, beansprucht
die Kirche das Recht der Uberwachung. Dabei handelt es sich
bei dem Einfluss, den die Kirche bewusst in Wissenschaft und Kunst,
Recht, Wirtschaft und Politik anstrebt, keineswegs nur um eine
dussere Normierung im Sinne einer dusserlichen Regelung, sondern
um die eigentliche Sanktion und Durchsetzung des weltlichen
Lebens. So wird im Syllabus des Papstes Pius 1X. die Forderung
vertreten, dass die Kirche die unfehlbare Bestimmung und Ent-
scheidung aller Fragen iiber Gut und Bose, sowie die sittliche Er-
ziehung und Leitung der Menschheit {ibernehme. Deshalb fordert
sie denn auch entscheidenden Einfluss auf alle Schulen. Neutrale
Staatsschulen werden von dem rémischen Katholizismus abgelehnt.
Gehort doch zu den verworfenen Sitzen des besagten Syllabus die
These: «Katholiken diirfen einem System des Jugendunterrichtes
zustimmen, das vom katholischen Gilauben und von der kirchlichen
Gewalt vollig losgetrennt ist, und das nur Ausbildung im natiir-
lichen Wissen und ausschliesslich oder in erster Linie die Zwecke
des irdisch-biirgerlichen Lebens im Auge hat.» Der Anspruch
der romischen Kirche, die gesamte Bildung, Kultur und Erziehung
zu richten, zu normieren und zu verwalten, hingt aufs engste zu-
sammen mit ihrer Auffassung iiber das Verhéiltnis von Glaube und
Vernunft. Nach ihrer Meinung kénnen Glaube und Vernunft
niemals in einem grundséitzlichen Widerspruch zueinander stehen.
Sie erginzen sich vielmehr gegenseitig, «indem die gesunde Ver-
nunft die Grundlagen des Glaubens aufzeigt und, von seinem Lichte
erleuchtet, die theologische Wissenschaft ausbildet, wihrend der
Glaube die Vernunft von ihren Irrtiimern befreit, sie davor schiitzt
und mit vielfachen Erkenntnissen bereicherty. (Vatikanisches



— 103 —

Konzil Sitzung 3, Kapitel 4.) D. h. aber nun nichts anderes, als
dass die Grenzen zwischen Glauben und Vernunft undeutlich und
bewusst verwischt werden, so dass man nie weiss, ob es sich um
wissenschaftlich erkennbare Tatsachen oder um das Transzendente
handelt. Das Wort Gottes und die Ergebnisse des natiirlichen
Geisteslebens verbinden sich zu einer harmonischen Einheit. Die
Bildung und mit ihr die Wissenschaften stehen im Dienste des
Dogmas und haben von ihm Ziel und Inhalt zu empfangen. So
schreibt ein moderner romisch-katholischer Theologe : «Der katho-
lischen Theologie und Philosophie, aber auch der in der katholischen
Kirche moglichen Kunst, sowie der gesamten Lebensgestaltung und
Kultur ist Art und Weg vorgezeichnet und auf verhédltnismissig
enge Grenzen zusammengedringt durch die Imperative des katho-
lischen Glaubens.» Also: Das Dogma befiehlt, die Vernunft ge-
horcht. Das sacrificium intellectus ist geleistet. Eine Vernunft
aber, die es aufgibt, nach den ihr innewohnenden Gesetzen zu
forschen, begibt sich ihres ureigensten Wesens. Sie bezieht ihre
Normen und Aufgaben aus einem ihr fremden Gebiet. Es lag nie
in der urspriinglichen Absicht des Christentums, irgendwelche
wissenschaftlichen Ergebnisse zu tolerieren oder zu verbannen und
die wissenschaftliche Arbeit zu bevormunden. Erst als das christ-
liche Geschehen in Geschichte umgedeutet, als die Wirklichkeit
des Glaubens mit der Erinnerung als Wahrheit verwechselt wurde,
als irdisches Machtstreben sich in kirchliche Organisation einschlich,
verlor die christliche Theologie ihre urspriinglich negative Funktion
der Apologie und suchte andere Lebensgebiete durch dogmatische
Systeme zu bevormunden. Welche Formen der weltlich-kulturelle
Herrschaftsanspruch der Kirche annahm, erkennen wir in den
bekannten historisch berithmt gewordenen Streitfragen iiber die
Gestaltung des Universums, die zur Zeit der Renaissance die
Geemiiter erregten und wo die Kirche vom Glauben her auch in
wissenschaftlichen Fragen das entscheidende Wort sprechen wollte.
Hier hat sich tatsichlich Schopenhauers Ansicht, die er in seiner
Schrift «Uber die Universititsphilosophie» darlegt, bewahr-
heitet : « Andere wieder von diesen Wahrheitsforschern schmelzen
Philosphie und Religion zu einem Kentauren zusammen, den sie
Religionsphilosophie nennen, pflegen auch zu lehren, seien eigent-
lich dasselbe, ... wieder andere machen nicht so viel Umstinde,
welches ungefiihr so herauskommt, wie wenn man von einer christ-
lichen Arithmetik reden wollte, die finf gerade sein liesse. Als eine



— 104 —

Wissenschaft hat es die Philosophie durchaus nicht damit zu tun,
was geglaubt werden darf, oder soll oder muss, sondern bloss damit,
was sich wissen lidsst. Sollte dieses nun auch als etwas ganz anderes
sich ergeben, als was man zu glauben hat, so wiirde selbst dadurch
der Glaube nicht beeintrichtigt sein: denn dafiir ist er Glaube, dass
er enthilt, was man nicht wissen kann. Konnte man dasselbe
auch wissen, so wiirde der Glaube als ganz unniitz und selbst lécher-
lich da stehen, etwa wie wenn iiber Gegenstinde der Mathematik
noch eine Glaubenslehre aufgestellt wiirde.» (Schopenhauers
philosophische Grundhaltung ist allerdings weit entfernt von
einer sduberlichen Scheidung, denn auch er verwechselt Geschehen
und Geschichte und baut seine Philosophie zu einer Metaphysik
des Absoluten aus.)

Die Vermengung von Christentum und Kultur fithrt zu einer
grundsitzlichen Verwechslung ihrer Bereiche. Sie macht das
Unmdogliche scheinbar moglich. Das Christentum geht mit der
antiken Kultur eine Verbindung ein, baut die platonische .Ge-
dankenwelt und den aristotelischen Formalismus einem wissen-
schaftlichen Gottesbegriff ein, so dass von roémisch-katholischer
Seite die romisch-katholische Weltanschauung als abendlindisch,
als griechisch-rémisch, als spanisch, ja auch als germanisch,
augustinisch und thomistisch bezeichnet werden konnte. Hier
stellt sich tatsdchlich dem Christen die Frage, warum wir denn
noch Christen und nicht Platoniker sind.

Die Verquickung von Christentum und Bildung, von Glauben
und Wissen fithrt zu folgenschweren Verwechslungen. Denn es ist
doch so, dass auch der tiefste Glaube uns keine Kriterien an die
Hand geben kann, mit deren Hilfe wir die logischen oder die
dsthetischen Grundprinzipien in ihrem Wesen zu beurteilen ver-
mochten. Das Christentum in seiner urspriinglichen Gestalt will
im Grunde genommen auch gar nicht die Kunst, die Wissenschaft
oder weitere Kulturgebiete in ihren Strukturgesetzen beeinflussen.
Ob einer ein scharfer Logiker, ein begabter Mathematiker oder ein
hervorragender Asthet, ein tatkriiftiger Politiker oder ein tiichtiger
Wirtschaftsfachmann ist, hingt wohl nicht vom Stehen im Glauben
ab. Es ist ein anderes, wenn ich das Goethegedicht «Der Gott
und die Bajadere» von édsthetischen Gesichtspunkten aus bewerte,
ein anderes, wenn ich die darin ausgesprochene pantheistische
weltanschauliche Haltung wohl verstehen, aber nicht zur meinigen
machen kann. Man muss sich klar sein, dass religiése Haltung, und



— 106 —

mag sie noch so tief im Wesen eines Menschen verankert sein,
niemals mangelndes &sthetisches Empfinden, fehlende logische
Urteilskraft oder ungeniigendes sprachliches Gestaltungsvermogen
zu ersetzen imstande ist. Ebenso wenig vermag Glaubenshaltung
asthetische, logische, politische oder wirtschaftliche Kriterien bei-
zubringen. Das Christentum hat es gar nicht damit zu tun. Christ-
liche Theologie hat deshalb nur zu verhiiten, dass christlicher
Glaube durch Denksysteme verfilscht oder zu weltlich kultu-
rellen Zwecken missbraucht wird.

Diese Gefahr stellt sich aber nur zu gerne gerade da ein, wo
Christentum und weltliche Bindung ineinander verflochten werden.
Wenn man innerhalb des Christentums glaubt, den Menschen
dadurch religios vertiefen zu kénnen, dass man das, was wir unter
dem Namen Kultur- und Bildungsgiiter zu verstehen pflegen, an
den Dogmen des Christentums auszurichten versucht, dergestalt,
dass die organisierte Kirche Leitung und Verwaltung aller kulturellen
Belange iibernimmt, so begeht man einen folgenschweren und ver-
hingnisvollen Irrtum. Wohl scheint in einer solchen Lebens-
ordnung jeder Gegensatz und jeder Widerspruch von Wissenschaft
und Theologie, von Kirche und Staat ausgeschlossen. Der Preis
aber, den das Christentum fiir eine solche Synthese zahlt, ist zu
kostbar, denn es kann sich nicht unmittelbar mit den Aufgaben,
Zielen und Normen des kulturellen Bildungsschaffens abgeben,
ohne dass es der Macht dieser fremden Gewalten seinen Tribut
zahlt. Denn in Wirklichkeit kann es wohl, sofern ihm entsprechende
irdische Machtmittel zur Verfiigung stehen, den kulturellen Bil-
dungsmiichten seine eigene Form édusserlich aufdriingen. Aber es
verliert sich in seinem Wesen an die ihm wesensfremden Prinzipien.
Man spricht dann etwa von einem ¢christlichen Staat», von einer
nach «christlichen Prinzipien» geleiteten Wirtschaft oder Politik,
von «christlicher Wissenschaft» und dergleichen mehr, ohne meist
zu bemerken, dass innerhalb dieser unnatiirlichen Verbindung die
weltlichen Krifte ihre Macht angetreten haben. Gewiss sind es
dieselben Menschen, dieselben Einrichtungen, die im Namen des
Christentums oder unter dem Deckmantel christlicher Nichsten-
liebe der Bildung ihrer Zeit die Richtlinien vorschreiben méchten.
Aber der Geist der Einrichtungen, die Denkhaltung dieser Menschen
fiirbt sich notgedrungen nach dem Einfluss, den die weltlichen
Bereiche in ihm ausiiben. Auch ein «christlicher Staat» beruht
in seiner Struktur auf Macht, denn wenn ich dem Staat die Macht

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 8



— 106 —

nehme, beraube ich ihn seines Wesens. Die Kirche kann es auch
nicht verhindern, dass sich da, wo sie die Wirtschaft zu normieren
sucht, der Geist der Rechenhaftigkeit, der Habsucht und Besitz-
gier in ihr einnistet. Bedient sie sich der Wissenschaften als einer
ancilla teologiae, so wird rasch die Selbstbewusstheit und Selbst-
herrlichkeit wissenschaftlichen Erkenntnisstrebens, das sich vor
nichts bescheidet, als anmassender Schriftgelehrtendiinkel die .
Glaubensgewissheit verwirren und zerspalten. Ahnliches wider-
fihrt ihr, wenn sie die Kunst oder das Recht zu normieren sucht.
Der Geist der diesseitigen Sinnenfreude oder der starren Formel-
haftigkeit haben allzu oft schon die Verweltlichung der Kirche
herbeigefiihrt oder doch zu deren Beschleunigung beigetragen.-

So erscheint denn immer dasselbe Bild, dass bei einer Vereini-
gung von Christentum, Bildung und Kultur das, was sich #usser-
lich dem Christentum unterwirft, in ihm bereits die Herrschaft
angetreten hat.

Das Bedenkliche und fiir altchristliche Glaubige Bedngstigende
liegt aber vor allem in dem Umstand, dass durch diese Verquickung
mit der Welt und ihren Michten das Christentum um des «lieben
Friedens willen» Vorginge zu tolerieren, wenn nicht gar gut zu
heissen gezwungen wird, die in ihrer Gesinnung wie in ihrer Aus-
wirkung vor dem religiésen Gewissen nie zu verantworten sind.
Taten, die jeden Glaubigen mit Schrecken und Bangen erfiillen,
geschehen dann im Namen einer christlich sich drapierenden
Kultur, Kriege werden unter Berufung auf Gott und das Christen-
tum erklirt und mit unerbittlicher Grausamkeit gefiithrt. Ja die
Kirche selbst wird zum Protektor dieses Geschehens. Wie modern
und zeitgemiss muten da Pestalozzis Worte an, die er in eine ihn-
lich verworrene, von Machtkimpfen aufgeriittelte und leidende
Welt rief: «Die Welt wird nicht christlich regiert, die Regierungen
als solche sind nicht christlich, und der Staat als Staat handelt
in seinen wesentlichsten Einrichtungen bestimmt wider das Christen-
tum. Eine christliche Armee, eine christliche Schlacht, christliche
Feldprediger, christliche Finanz- und Kabinettsoperationen, christ-
liche Polizei-Maute und christliche Massnahmen, den blinden
Gehorsam der Untern und die Allmachtsrechte der Obern auf
Kind und Kindeskindern zu sichern, das alles sind Sachen, die,
wie der Mann im Mond, nur in der Einbildung verwirrter Leute
ihr Dasein haben. Die Geistlichen wissen das gewéhnlich auch
sehr wohl, wenn sie die Grossen entschuldigen, aber sie vergessen



— 107 —

es immer, wenn sie die Kleinen anklagen.» (Pestalozzi: Ja oder
Nein.)

Es ist eine der édrgsten Tauschungen, wenn sich das Christen-
tum dem Wahne der Weltbemeisterung hingibt. Ja, je grosser
dieser Wahn, desto griindlicher die Selbstentfremdung der Kirche.
Es liegen hier Scheinversohnungen vor, die immer auf Kosten der
Kirche, nie aber auf Kosten der Bildung oder der Kultur gehen.

Halten wir fest: Wenn das Christentum die weltlichen Bildungs-
miichte in Verwaltung nehmen will, so stellen sich zwiefache Folgen
ein. Einmal umbhiillt die christliche Kirche das weltliche Streben
mit dem Mantel ihrer Autoritiat, ihres Charismas, und erhebt es
damit zum sakralen Geschehen. Sie iibersieht dabei vollig die
Eigenstruktur dieser ihr fremden Gebiete. Sodann wird die
christliche Religion der leidende und zu weltlichen Machtzwecken
missbrauchte Teil. Statt Bildung mit christlichem Glauben zu
durchtrinken, werden weltliche Bildungsprinzipien in ihr méchtig.

Es ist erfreulich zu sehen, wie sich in der heutigen Generation
Tendenzen bemerkbar machen, die eine solche glatte Losung des
Problems ablehnen. Es sind heute Zweifel, Note und Gewissens-
bedenken von lastender Schwere aus dem Abgrund aufgestiegen,
der zwischen Bildung und Christentum klafft. Gegen solche
Scheinversohnungen, an denen echte christliche Haltung un-
beteiligt ist, richtet sich das religiose Gewissen als Warnung und
Protest. Sie werden allerdings erst dann als Scheinlosungen ent-
larvt, wenn sich die christliche Religion auf ihre urspriingliche
Haltung besinnt. Gewiss ist damit die Lage der heutigen Genera-
tion nicht leichter geworden. Aber gerade die Schwere der heute
sich abspielenden Ereignisse hat den heute lebenden Christen zur
Besinnung und zur Ehrlichkeit gezwungen, und diese neue Haltung
macht jedem faulen Scheinfrieden ein jihes Ende. Es klingen
heute wieder Stimmen an, die auf die Gefahr einer Verpolitisierung
und einer « Vergriechung» der Kirche und des christlichen Glaubens
hinweisen im klaren Wissen um die Versuchung des Menschen,
seine weltliche Position mit Hilfe des Christentums und in seinem
Namen zu festigen.

In solchen Synthesen von Christentum und Bildung liegt
auch die grosse Gefahr fiir den Erzieher und Lehrer. Denn hier
ist die Spannung zwischen diesseitigem Machtstreben, das sich
in der egozentrischen Bildung des Humanums ausdriickt, und der
Bescheidung, wie sie als Selbstbegrenzung in der Nachfolge Christi



— 108 —

geiibt wird, aufgehoben und zu einseitiger Losung, zu mediati-
sierender Scheinversohnung gebracht.

Noch bietet sich aber eine weitere Moglichkeit, Christentum
und Bildung zu briiderlicher Einheit zu verschmelzen. Sie ist
grundsétzlicher Natur und findet sich in der Geschichte hiufig
verwirklicht. Es konnen nédmlich im Gegensatz zu der bisher be-
schriebenen Art die kulturellen Weltmichte das Christentum in
ihre Verwaltung nehmen. Die kulturellen Bildungssysteme der
Neuzeit enthalten fast durchwegs einen Hinweis auf die Wichtig-
keit religioser Bildung. Den Theoretikern der Erziehung gelingt
es immer, auf irgendeine Weise die christliche Religion als «Bil-
dungsgut» in das System einer kulturbetonten Piddagogik ein-
zugliedern. Entweder erscheint dann die Glaubensform als eine
neben andern mdoglichen Lebensformen. So anerkennt z. B.
Spranger Eduard neben dem theoretischen, dkonomischen, isthe-
tischen, sozialen und politischen auch einen religitsen Menschen
als idealen Grundtypus des menschlichen Daseins. Da man aber
in einem «christlichen Abendlande» lebt, geht es nicht gut an, dem
christlichen Glauben nur eine Aschenbrddelstellung am Rande
der Kultur zuzuweisen, und deshalb erklirt man einfach die ge-
samte Kulturarbeit als Dienst an Gott. Kin Musterbeispiel dieser
Versohnung von Christentum und Bildung stellen die Schriften
der Kulturpidagogen, vornehmlich Kerschensteiners, Sprangers
und Nohls dar. Im Anschluss an den deutschen Idealismus eines
Fichte und Hegel sieht der Kulturpidagoge in der religiosen
Haltung eine mogliche Art der Mensch-Gott Beziehung, die gleich-
wertig neben anderen Formen bestehen kann. Wie etwa bei
Hegel so ist auch bei Spranger und Kerschensteiner die religiose
Haltung in ihrem Wesen vertiefte Kulturarbeit, die sich als ethische
Produktivitit in drei typischen Formen ausdriicken kann. Als
hochste Form der Wertoffenbarung bezeichnet Spranger die reli-
giose Offenbarung. Hier empfingt der Mensch einen héchsten
Wert, den es mit andern Werten wie dem isthetischen, ethischen
oder theoretischen in eine Harmonie zu bringen gilt. Als eine
zweite Form hochster Wertoffenbarung bezeichnet Spranger die
Kunst. Sie sei in ihrem Wesenskern Darstellung sittlich-religioser
Gehalte in einem Medium strenger Formgesetze. Die dritte Ge-
stalt hochster Wertoffenbarung ist die Philosophie, die in der
Formgebung an das Gesetz der objektiven Erkenntnis gebunden
ist. Kulturelles Schaffen ist im tiefsten Grunde religios! Fiir



— 109 —

Spranger ist echte Kunst und tiefgriindige Philosophie stets Aus-
druck christlich-religitser Haltung. Ja, Kunst und Philosophie
sind Hoherentwicklung, Reinigung und Durchleuchtung urspriing-
lich religioser Wertoffenbarung: «Wo einmal aus den Tiefen des
sich immer neu erzeugenden normativen Geistes ein religios
gemeintes ideales Wertsystem historisch entstanden ist, da wird
es weiter durchgeformt und ausgestattet zugleich von der hohen
Kunst und der grossen Philosophie» (Lebensformen). Religion
ist urspriinglichste Wertoffenbarung, die sich aller Ausdrucks-
moglichkeiten bedient (Mythos), die Kunst hiilt sich an die &sthe-
tischen Formengesetze, und Philosophie bewegt sich in den Formen
allgemein-giiltiger Erkenntnis.

Philosophie und Kunst, ja im tiefsten gesehen die gesamte
Kulturleistung, fiithren als breite Wege zur Erfassung Gottes. Je
nach der seelisch-geistigen Lebensform wihlt sich jeder Erden-
biirger den ihm zusagenden individuellen Weg. Philosophie,
Kunst und sittliche Gesinnung als hoher entwickelte und gereinigte
Formen christlichen Glaubens darzustellen, ist nur da moglich,
wo ein entsprechender Gottesbegriff zugrunde liegt. Fiir die
Kulturpidagogen verkorpert Gott die «KEinheit der Werte der
Wahrheit, Schonheit, Sittlichkeit, Heiligkeit, deren vollendete Ver-
wirklichung wir nur in Gott uns denken», wie Kerschensteiner
formuliert. Zu diesem Wertgott der gedachten Harmonie alles
Schonen, Wahren und Guten fiihren naturgemiss Philosophie,
Ethos und Kunst hin. Der Jugendbildner, der im Sinne eines
dieser Bildungssysteme unterrichtet, muss sich aber wohl bewusst
bleiben, dass hier nicht altchristlicher Glaube spricht, sondern da
guckt durch die Schlisse des modernen Professorentalars nur zu
deutlich die Gestalt des guten alten Plato hervor.

Es ist klar, dass von einer solchen Auffassung aus, die das
humane Prinzip, den Menschen in seinem Kulturschaffen, vergott-
licht, auch die Schule und die Bildung einen sakralen, geheiligten
Charakter erhilt. Diese Konsequenz hat in der modernen Pida-
gogik vor allem Kerschensteiner gezogen. Uber seinem Begriff
der Bildung schwebt eine weihevolle Stimmung. Das Lehramt
wird zum wichtigsten und bedeutendsten Berufe der Menschheit,
denn der Stand der Erzieher hat in der Welt die Herrschaft des
geistigen Wertreiches und damit das Reich des Friedens herbei-
zufithren. Das Gewissen des Erziehers sei Gottes Stimme. Der
Lehrerberuf wird zum priesterlichen Amt, des Lehrers Rede be-



— 110 —

gnadetes Wort. Das pidagogische Tun ist gottgeweihtes Tun.
Die Bildungsschule wird zur Bildungskirche.

Es ist leicht verstidndlich, dass solche Verherrlichung und Ver-
gottlichung des Lehramtes und der Lehrerpersonlichkeit den Ver-
tretern des pidagogischen Standes angenehm in die Ohren klang.
Der Lehrer musste im Bewusstsein seines Mittleramtes glauben,
die letzte Entscheidungskompetenz zu besitzen. Ward das Wort
des Erziehers als Gottes Stimme betrachtet, so musste es auch
dementsprechend beachtet werden. Allerorten entstanden Bildungs-
systeme mit Anspruch auf Entscheid und Geltung. Padagogische
Papste und Pipstchen wuchsen wie Pilze aus dem aufgelockerten
Erdreich humanistischer Tradition, und es ist nicht erstaunlich,
dass das piddagogische Evangelium der Spranger, Kerschensteiner,
Hiberlin eine uniibersehbare Schar begeisterter péidagogischer
Jiinger gefunden hatte.

Der Christ aber muss fragen: Hat hier nicht eine gefihrliche
Vermischung von Bildungsstreben und christlichem Glauben statt-
gefunden? Ist es nicht so, dass in diesen préichtigen Bildungs-
hainen das Religiose nur als Quellkraft fir die Weitung des
Humanums in Kunst und Wissenschaft dient ? Wo bleibt da Selbst-
begrenzung, Opfer, Nachfolge und Kreuz ? Das Géttliche wird in
pantheistischer Weise dem Menschen immanent geglaubt und
sinkt letzten Endes zum Antrieb menschlichen Kulturschaffens
herab. Es ist eine von vielen Kriften, die der Selbigkeit des
Menschen dient, die ihn nicht in seine Grenzen weist, sondern ihm
den Flug in die universale Unendlichkeit des erinnernden geistigen
Ichs erst recht ermdglicht. Hier ist die Bildung des Menschen
das Wesentliche, und der christliche Glaube nur eine wohlwollend
begriisste bildungsfordernde Kraftquelle. Im Grunde genommen
handelt es sich bei solchen piidagogischen Lehrsystemen um die
sublime und selbstgeniesserische Vergeistigung einer Haltung, wie
sie im Griechentum gewachsen, in der Renaissance erneuert, in
der Aufklidrung sysltematisiert und im klassischen deutschen Idealis-
mus noch einmal in sehnsiichtiger Erinnerung zur vollen Bliite
gebracht worden ist.

In der neuhumanistischen Pidagogik ist jeder Widerspruch
von Christentum und Bildung zum Schweigen gebracht. Von dem
Augenblick an, da der Geist des Abendlandes sich der «Vergriechung?
verschreibt, erneuern sich immer wieder die Versuche, das Christen-



— 111 —

tum, das zu verabschieden man sich doch nicht recht getraut, so
ins Harmlose und Ungefihrliche umzudeuten, dass es dem welt-
zugewandten, emporstrebenden menschlichen Geiste nicht lidstig
wird. Es finden sich in den modernen Bildungsrichtungen Systeme
genug, die eine Harmonie von Griechentum, Christentum und
Germanentum und damit eine Einstimmigkeit der christlichen
und kulturellen Motive lehren, die alle Spannung aufhebt. In
Wendungen wie «Religion innerhalb der Grenzen der Humanitiit»
oder «Religion als Kulturgut» driicken sich Deutungen aus, mit
denen der Geist dieser Welt den unbequemen Mahner und Storen-
fried zum Schweigen bringen mochte.

Asthetisches Geniessen einer aufs Hoéchste verfeinerten, vom
Gefiihl methaphysischer Krifte getragenen Kultur wird hier mit
christlichem Glauben verwechselt. Es tut sich zwischen einer
solchen scheinbar christlich fundierten Bildung und echter christ-
licher Religion die selbe Weite des Abstandes auf, wie sie zwischen
zwei der bedeutendsten Denker und Erzieher desletzten Jahrhunderts
besteht: Goethe und Pestalozzi. Goethe, der geist- und gefiihls-
volle Vertreter antiker klassisch-humanistischer Kultur, der
organisch gewachsene, der sich von iiberweltlichen und welt-
haften Méichten getragen glaubt und aus solcher Inspiration
heraus ein Werk aus sich herausstellt, das lediglich eine Objekti-
vierung subjektiv-seelischer Geistesbeziige darstellt, und der
schliesslich bei einer gewaltigen Kulturapotheose endet. IThm gegen-
iiber der Tor Pestalozzi, der Narr vom Neuhof, der sein Ich zu
opfern je und je bereit ist, der sich immer da einsetzt, wo es gilt,
dem Nichsten zu helfen, der Opfer um Opfer bringt, um den
Armen Beistand zu leisten, der sich nicht auf den «Hohen der
Menschheit» bewegt, sondern der weiss, dass der Mensch auf dem
Throne und in der niedrigsten Hiitte gebrechliches Stiickwerk
bleibt, der die Menschen auch in ihrer Niederung und Verlassen-
heit kennt und eben dort mit seiner Arbeit einsetzt. Ein Leben,
das stiindig scheitert und das Leiden in Wirklichkeit trigt und
nicht nur siisse tragisch-schone Leidlust empfindet. Fiir den Er-
zieher und Bildner einer Jugend stellt sich die Frage, ob er Goethe
und den Klassikern nachfolgen, oder ob er im Hinblick auf Pesta-
lozzi seine Arbeit aufnehmen und vom Herrschen im Reiche des
Geistes zum Dienen am Nichsten gelangen soll.

Das Problem der Beziehung von Christentum und Bildung
lost naturgemiiss da die schirfsten Konflikte aus, wo die dar-



— 112 —

gelegten Theorien in die Praxis umgesetzt werden sollen, also im
Bereiche der padagogischen Provinz. Denn die Bildung will immer
das Ganze des Zoglings erfassen. Sie ist in ihrem Wesen totalitir
und begniigt sich nicht, dem Zogling eine Sondergestalt aus dem
Kosmos der Werte zu erschliessen, sondern sie will ihm grund-
sitzlich das Ganze der entfalteten Kultur zugéinglich machen.
Darin liegt die immanente Aufforderung, auch das Christentum
als ein Kulturgut in die bildnerischen Bemiihungen einzubeziehen.
Die Totalitdat des Zoglings soll mit der Totalitit der Wertmoglich-
keiten in lebendige Wechselwirkung gebracht werden. Das bild-
nerische Streben dringt deshalb zur harmonischen Deutung der
geistigen Welt. Diese pidagogische Tendenz aber fithrt mitten
in die Welt des Humanititsideals, wie es auch heute noch iiber
unsern Bildungsanstalten schwebt. Man begreift, dass gerade in
dieser Zone die Not am stirksten empfunden wird, wenn sich die
Unerfiillbarkeit der Einheitsforderung erweist. Man sucht die
Einheit trotz allem zu wahren, indem man christliche Religion
zur Religionsphilosophie, Religionsgeschichte oder Religionspsycho-
logie verdiinnt und als Bildungsfach dem System der Schulbildung
einordnet, womit man seinem christlichen Gewissen geniigt zu
haben glaubt.

So bequem und innerlich zufriedenstellend solche Lésungen
scheinen mogen, so gehen sie grundsétzlich dem Problem durch
Scheinversthnung aus dem Weg, und es gibt im Grunde genommen
keine schlechtere Losung als die, einen vorhandenen Widerspruch,
eine Krise im menschlichen Wesen wegzudeuten. Der Konflikt
wird einfach auf spitere Zeit vertagt. Denn eine Bildung, die die
Antinomik im menschlichen Wesen iibersieht, gibt sich einer Selbst-
tduschung hin. Sie verkennt das Wesen menschlicher Existenz,
welcher es nie moglich ist, die totalitire und harmonische Einheit
aus eigenem menschlichen Wollen zu schaffen. Denn die Aporetik
1t nicht nur eine solche objektiver Michte, sondern in dem eigenen
Wesen eines jeden 'Menschen liegt der Boden der Auseinander-
setzung.

Die Folge der Anerkennung der wesentlichen Verschieden-
heit von Christentum und Bildung fiihrt zu einer Korrektur des
gegenseitigen Verhiltnisses. Das Christentum hat von anderem
zu kiinden als alle erzieherische Weisheit und Bildungsabsicht.
Das ist das Heilsame an der Situation unserer heutigen Zeit,
dass dieser wesentliche Unterschied wiederum da und dort lebendig



— 113 —

wird. Es ist fruchtbar, zu erkennen, dass das Christentum nicht
einfach die Kronung menschlicher Kulturarbeit ist, dass es nicht
dazu da ist, um in jeder Beziehung als willfihriger Gehilfe welt-
licher Behérden und staatlicher Beamten zur Stiitzung irgend-
eines «(Cidsaropapismus» zu dienen. Sondern vom Christentum her
erfolgt fiir alles menschliche Streben die Grenzsetzung. Es kiindet
vom «Ganz Anderen». Das Christentum bildet die Grenze aller
selbstischen Bildungsbestrebungen, denn im Glauben erfihrt der
Mensch seine Endlichkeit. Damit ist es allerdings aus mit dem
schonen Traum von der Harmonie und Totalitét all unserer Bil-
dungs- und Erziehungsbemiihungen. Unser ganzes Bildungswollen
fithrt nicht zum «unendlichen Menschen», sondern in den engen
Raum der Wirklichkeit, wo Menschen als Nichste sich je und je
die Grenze setzen.

Eine Bildung aber, die iiber alle menschlichen Grenzen und
Beschrinkungen hinaustendiert, bliht sich ins Grenzenlose der
Unendlichkeit und wird zur Blasphemie. Es gilt, den Titanismus
des menschlichen Bildungsstrebens zu erkennen und ihn abzu-
bauen. Der Erzieher und Bildner einer Jugend muss um die Ge-
fahr unbeschrinkten und ungehemmten Bildungsstrebens wissen.
Denn da, wo die Bildungsarbeit ihre Grenzen aus dem Auge ver-
liert, wo Bildung «autonom», von sich aus, der Menschheit das
Heil bieten zu kénnen glaubt, ihren profanen Charakter aufgibt
und zur Bildungsmetaphysik wird, setzt sich menschlicher Geist
an die Stelle jenes «Ganz Anderen», von dem das Christentum
kiindet. Weltanschaulich begriindete Bildungssysteme treten als
verkappte Religionen und als Ersatzreligionen auf. Die Folgen
dieser titanenhaften Hybris zeigen sich im Auseinanderfallen mog-
licher totalitirer Bildungsauffassungen. Wo jeder pidagogische
Denker sein System mit der letzten Weihe eines Absoluten um-
geben zu miissen glaubt, hort die Bezugnahme zum Mitmenschen
und zum wirklichen Gott auf. Das Transzendente bildet den
SchluBstein eines Gebiudes, das scheinbar keiner fremden Stiitzen
bedarf; herrlichen Burgen gleichen solche unangreifbare Festungen,
drohenden Bunkern, die autark sich selbst geniigen, da sie in den
Tiefen des Selbst fundiert sind. Selbstherrlich gebirdet sich da
der pétdagogisch-bildnerische Geist einer Zeit, in der der Zerfall
der Gemeinschaft grauenhaft deutlich wird. Da spricht jeder
Denker monologisch, inspiriert von seinem Prinzip. Da gibt es
keine Begrenzung, weil durch einen vom Menschen hergestellten



— 114 —

Bezug zum Gottlichen alle Grenze aufgehoben ist. Grenzenlos
weitet sich menschlicher Geist. Der Eintritt in einen wirklichen
Bezug zum andern Menschen ist verbaut, da Diskussion nur als
Vorwand fiir die Bestitigung des ichhaften Prinzipes dient. Aus-
einandersetzung und gegenseitiges Aufeinanderhoren scheinen fiir
fruchtbare Arbeit nicht mehr Voraussetzung, denn in ichhafter
Isolierung wird der absolute Standpunkt behauptet. In der
Pluralitit der absoluten Bildungsstandpunkte aber deutet sich
wiederum die Zerrissenheit und Krise unserer heutigen pida-
gogischen Situation an. Dem betrachtenden Blick bietet sich das
Bild babylonischer Verwirrung. Der Schweizerdichter Gotthelf
findet anschauliche Worte, diese Sachlage zu schildern: «Wie
sollte da Friede sein, wo jeder der erste sein, wo jeder alles haben
will? Da muss jeder wider alle sein, alle wider jeden, und, je hoher
der Mensch die Welt hiilt, desto kleiner wird er selbst. .. ist das
denn nicht ein Jammer, dass trotz aller Bildung die Menschen
immer riicksichtsloser gegen andere, daher gréber, roher und un-
geniessbarer werden!»

Die humanistische Bildung als Welthaltung und weltbeherr-
schende Bildungsidee hat versagt, versagt, weil sie die allem mensch-
lichen Streben vom Glauben her gesetzte Grenze missachtete.
Der christliche Gliubige weiss um die Grenze. Das Christentum
ist in diesem Sinne Grenzbewusstsein. HEs verlangt Abbau der
ichhaften Prinzipien, Anerkennung der Endlichkeit menschlichen
Denkens und Tuns. Im Evangelium kiindet sich dem Menschen
die Macht an, die ihm — ob er will oder nicht — die uniiberschreit-
bare Grenze setzt. Diesen Abbau, diese innerliche Bescheidung,
Selbstbegrenzung und Opferung selbstischer Anspriiche haben die
Erzieher und Bildner der Jugend immer wieder zu umgehen und
die Unerbittlichkeit des «Halt» immer wieder zu lockern versucht.
Fir die Bildung, die immer den ganzen Menschen einschliesslich
seiner religiésen Bediirfnisse einem von Menschen gesteckten Ziele
entgegenfiihren will, ist natiirlich das Christentum ein Stérenfried.
Denn das Christentum will Abbau der menschlichen Selbstherrlich-
keit; der Bildung dagegen ist Aufbau wesentlich und mit diesem
Aufbau auch die Herrlichkeit menschlichen Tuns und Denkens.
Der pidagogische Mensch ist deshalb schon in seinem Ansatz von
Gott aufgefordert zu sterben. Die pidagogische Arbeit unter
diesem letzten Widerspruch zu leisten, ist schwer und miithsam.
Sie ist wesentlich Dulden, Helfen und Sich-Bescheiden.



— 116 —

Von seiten der kulturpidagogischen Denker wird gegeniiber
solcher christlicher Haltung der Vorwurf der Kulturfeindlichkeit
erhoben. Manchem piddagogischen Denker mag auch die Auf-
fassung des Menschen als eines « Siinders» Missbehagen verursachen.
Der Mensch, der unter der Macht des Bosen und im Banne der
Siinde steht, ist ja tatsdichlich ein wenig dankbares Objekt er-
zicherischer und bildnerischer Bemiihungen. Man pflegt deshalb
die Grenzsetzung und Warnung des Christentums als Kultur-
nihilismus abzufertigen, als «quietistischen Pessimismus» zu brand-
marken, ein Grund mehr, nicht vom christlichen, sondern vom
¢sittlich-religiosen» Menschen zu sprechen. Die Einsicht in die
Eitelkeit all unserer Bemiihungen wird zum Anlass genommen, das
Christentum des Kulturhasses zu zeihen, und diese Ansicht wird
durch Vertreter der christlichen Kirche wie etwa Gogarten be-
stirkt. Im Grunde genommen aber ist die im Christentum vor-
genommene Abwertung des natiirlichen Menschen rein religios
gemeint. Der Begriff des radikal bosen Menschen, seiner absoluten
Siindhaftigkeit ist dem Bereich des Vor-Gott-Stehens des Menschen
entnommen und hat nur darin seine Bedeutung. Das Christentum
lehrt, dass der gefallene Mensch seiner Unerlostheit nach betrachtet
vor Gott (coram deo) siindig und verderbt sei. Das radikale Bose-
sein im Angesicht Gottes wird dem Menschen zugeschrieben, weil
eben Gott Gott und der Mensch Mensch, und weil der Abstand
zwischen ihnen ein absoluter ist. Dagegen ist nicht einzusehen,
mit welchem Recht der Begriff des radikalen Boseseins aus dem
Bereich des Stehens vor Gott auf den menschlicher Verhiltnisse
und irdischer Instanzen iibertragen und ihm dennoch seine Radi-
kalitit belassen wird. Im Angesicht von Mitmenschen und
Menschenordnung kann man den Menschen schon deshalb nicht
als siindhaft bezeichnen, weil der Abstand fehlt, der den Grund
fiir die Unbedingtheit bildet.

Die Arbeit des Menschen insbesondere, seine Kultur- und
Bildungsarbeit hat deshalb im Kreise der menschlichen Beziehungen
ihre Bedeutung. Es handelt sich beim Christentum nicht um eine
totale Entwertung und Vernichtigung menschlicher Leistung und
menschlicher Kultur, wohl aber um die Verhinderung ihrer Uber-
schitzung. Das Wissen um seine Grenze und das Bewusstsein
um die unbedingte Respektierung dieser Grenze zwingen nicht zum
kulturellen Nihilismus. Das Christentum und mit ihm das Abend-
land kann die moderne Zivilisation und die durch sie bedingten



— 116 —

Lebensformen nicht einfach aufgeben und das Rad der Geschichte
um beliebige Zeiten zuriickdrehen. Es frommt nichts, auf das dem
Menschen innewohnende Bildungsstreben loszuhauen oder sich
von ihm abzuwenden, weil es zu geistiger Uberheblichkeit fiihren
kann. Es gehort wesentlich mit zur kreatiirlichen Welt, und wir
miissen uns mit ihm abgeben auf unsere eigene und das heisst
christliche Art. Jede andere Losung sucht einseitige Entscheidung,
sei es, dass die Bildungstendenz des Menschen verdammt wird in
der selbstgerechten Meinung, der Mensch kénne von sich aus
seinen Widerspruch zu Gott aufheben, sei es, dass die Grenze der
Transzendenz unbeachtet bleibt und der Warnung zur Grenz-
beachtung keine Aufmerksamkeit geschenkt wird. Solche ein-
seitige Losungen werden aber der wesentlichen Situation, in der
der Mensch sich befindet, nicht gerecht.

Mag nun auch der Widerspruch, der in der Aufbautendenz
des Bildungsstrebens und in der Abbauarbeit, wie sie das evan-
gelische Gebot gebietet, liegt, vom Menschen aus unaufhebbar,
eine Vermittlung unmoglich sein, so wird doch gerade durch das
Bewusstsein um die Grenze echte Bildungsarbeit in Wirklichkeit
erst moglich. Im Aufnehmen und Anerkennen der Grenzen all
unserer Bildungsbemiihungen beriicksichtigt der Bildner und Er-
zieher die Transzendenz Gottes. Er verzichtet auf absolute Ent-
scheidung und ermdoglicht damit den wirklichen Bezug zu anderen
Bildungsauffassungen. Es handelt sich dann nicht mehr um den
individualistischen Absolutheitsanspruch eines Bildungssystems,
sondern um die reale Auseinandersetzung der um Bildung bemiihten
Menschen, von denen sich keiner im Besitze des absoluten Ent-
scheides weiss. In der Sphire gegenseitiger Begrenzung, im Héren
auf die Mitarbeiter, ist verantwortungsbewusste Bildung erst
moglich. Dann lost sich auch die Verkrampfung in der gegen-
seitigen Auseinandersetzung. Es streiten dann nicht mehr mensch-
liche Unfehlbarkeitsinstanzen, Halbgétter der Bildung um den
Vorrang eines allein massgebenden Prinzips, sondern in mensch-
licher Rede vollzieht sich konkrete Auseinandersetzung.

Allerdings darf man nun nicht glauben, dass da, wo sich der
Mensch des Unfehlbarkeitswahnes, der Totalitdtssucht und der
Weltbeherrschungstendenz begibt, der letzte Widerspruch auf-
gehoben wiirde. Das wiire wiederum anspruchsvolle Vermessen-
heit. Allzu oft klingt es in unseren Ohren, dass der Mensch nur
einmal verniinftig, brav und briiderlich werden miisse, damit auf



— 117 —

der Welt eitel Friede und Wohlbehagen herrsche. Das aber heisst,
die inneren Konflikte und Antinomien im menschlichen Dasein
mit flachem Optimismus aus der Welt hinausreden. Gewiss ist
und wird der Mensch immer bemiiht sein, diese Spaltung zu iiber-
briicken, aber auch ein maximaler Erfolg wird die inneren Wider-
spriiche nie austilgen kénnen. Es gilt, den Gegensatz zu tragen und
in ihm verantwortungsvoll seine pidagogische Arbeit mit dem
Ernste, der ihr gebiihrt, zu leisten und sich dabei stets der end-
giiltigen Grenze menschlichen Daseins und menschlicher Leistung
bewusst zu bleiben.

Das Christentum aber wird besorgt sein miissen, den Glauben
von den verschiedenen Denkmethoden und ihrer Uberschiitzung
frei zu halten. Auch fiir den Theologen besteht die Gefahr, das
Heilsgeschehen im Sinne einer modernen Philosophie oder eines
modernen Bildungssystemes zu deuten. Auch an ihn tritt die
Versuchung, durch eine liberale, positive, vilkische, politische oder
dialektische Theologie das christliche Kreuz zu einer Theorie zu
verkehren. In diesemm Falle hitte man es mit theologisch ver-
brimten metaphysischen Systemen zu tun, also wiederum mit
humanistischen Gebilden des menschlichen Geistes. An Stelle des
Glaubens trite irgendeine Glaubensdeutung. Glaube in Wirk-
lichkeit wiirde verwechselt mit Erinnerung an gliubige Haltung.
So besteht fiir den Theologen die Verpflichtung, den Glauben von
den Kategorien der philosophischen Systeme frei zu halten; dem
Pidagogen und Bildner seinerseits ist aufgegeben, sein Bildungs-
system von metaphysischen Spekulationen als allgemein ver-
pflichtenden Wahrheiten frei zu halten, den «Abbau» zu vollziehen
und den «Aufbau» jenem zu iiberlassen, von dem das Evangelium

spricht.

Rorschach. Leo Weber.




	Christentum und Bildung

