
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 3-4

Artikel: Christentum und Bildung

Autor: Weber, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 89

Christentum und Bildung.
Es bleibt für einen Laienerzieher immer eine heikle Aufgabe,

sich zu dem Problem der religiösen Erziehung eingehender zu
äussern; nicht deshalb, weil das Thema reizlos oder der heutigen
Zeit unangemessen wäre, sondern weil vom Erzieher häufig erwartet
wird, dass es seinen Bemühungen gelingen möge, eine allfällig
schwindende religiöse Substanz zu retten, indem er den christlichen
Glauben in seine Schul- und Unterrichtsorganisation einbaue.

In vielen Kreisen gläubiger Familien und von der Kirche aus wird
oft die Erwartung gehegt und geäussert, dass der Erzieher seinem

praktischen Tun eine denkende Begründung unterlege und etwa
das philosophische Element einer christlichen Schule, einer christlichen

Bildungsauffassung oder gar einer christlichen
Weltanschauung zu klarer Bewusstheit erhebe. Solche Erwartungen wird
der selbstkritische Erzieher je und je enttäuschen müssen. Der
Gang der Ausführungen wird zeigen, warum es ihm versagt bleiben

muss, die allgemeingültige Fassung einer christlichen
Weltanschauung zu begründen, die ihrerseits wiederum als Grundlage
einer neuen christlichen Erziehlehre dienen könnte. Die folgenden
Betrachtungen wollen deshalb nicht als sakrale Prophétie, sondern
als profane Rede aufgefasst sein, in denen es sich nicht um
dogmatische Behauptungen, wohl aber um das Bemühen zur Klärung
der heutigen Lage im Grenzgebiet von Glauben und Wissen, von
Religion und Bildung handelt.

Sich über die Beziehungen Rechenschaft geben, die zwischen
Christentum und Bildung bestehen, das allerdings ist nicht nur
das Recht, sondern berufsgegebene Pflicht all jener, die sich mit
Erziehung im Tun oder Wissen beschäftigen. Dabei wird der
Erzieher vorsichtig und selbstbescheiden vorgehen müssen, um nicht
irgendwie voreilig eine Position zu beziehen, die ihn zu einseitiger
Entscheidung zwingen könnte.

Besonders verwickelt gestaltet sich die Aufgabe der Orientierung

für einen Lehrer, der an öffentlicher Staatsschule einen
«neutralen» Unterricht erteilt. Ihm ist der Erziehungs- und
Unterrichtsauftrag vom Staate gegeben, in dessen Sinn er sein Amt
auszuüben hat. Das Ziel, zu dem er den jungen Erdenmenschen führen
soil, ist in dem Begriff des guten Staatsbürgers umschrieben. Die
Lage, in die der Erzieher durch solchen Auftrag gerät, lässt bereits

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3/4, 1943. 7



— 90 —

eine Vielfalt möglicher Konflikte zu. Der beängstigende Totalitätsanspruch,

mit dem heute der Staat in das Erziehungswesen
eingreift und den Lehrbeauftragten bedrängt, dürfte weithin in der
abendländischen Welt den Erzieher einer harten Gewissensprobe
aussetzen. Aber auch da, wo das staatliche Bewusstsein um seine
Grenzen weiss und auf die ganzheitliche Inanspruchnahme von
Erzieher und Zögling verzichtet, bleibt das Konfliktsfeld offen.
An Stelle des Einheitsstaates treten die politischen Parteien, die

nun ihrerseits von verschiedenen weltanschaulichen Ausgangspunkten

her das Wesen des Staates zu begreifen suchen und sein

Antlitz prägen. Jede Parteirichtung möchte ihren Standpunkt
zum herrschenden machen und fordert dementsprechend Anteil
und Einfluss auf die Erziehung und Gestaltung der Jugend. Denn
in der Jugend findet sie den Weiterführer ihrer Tradition oder die

zukunftsträchtigen Kräfte ihrer Erneuerungsideen, nach dem alten
Spruch, «Wer die Jugend hat, dem gehört die Zukunft».

Die Angebote der politischen Kräfte treffen auch den Lehrer.
Von seiner parteipolitischen Haltung mögen Wahl und berufliches

Fortkommen abhängen. Wo ein Kräftekomplex Oberhand
hat, erwartet man von ihm Anschluss an die herrschende
Auffassung, wo die Richtungen des politischen Gestaltungswillens
sich in schwebendem Gleichgewicht halten, wird ihm strenge
Unparteilichkeit zur Pflicht gemacht.

Aus ihrer naturhaften Bestimmung und Grundlage heraus
erhebt auch die Familie den Rechtsanspruch auf erzieherische
Gestaltung des heranwachsenden Geschlechts. Auf den lebendigen
Kräften der Zuneigung und des Vertrauens, des Verstehens und
der Treue beruhend, vollzieht sich in ihr eine organische Erziehung
von tiefer Dauerhaftigkeit und Stetigkeit. Von der Schule erwartet
die Familie eine Berücksichtigung der individuellen Eigenheiten
ihrer Kinder, ein liebevolles Eingehen auf ihre Sonderart und auf
ihre Berufswünsche;1 ebenso die Vermittlung eines gründlichen
Wissens und Könnens. Auf Grund einer schroffen Eigentumstheorie

(das Erziehungsrecht steht dem zu, dem die Kinder
gehören) kann es häufig zu Konflikten zwischen Schule und Familie
kommen, Konflikten, die in ihrer grundsätzlichen Bedeutung oft
weniger erkannt werden, weil sie meist anlässlich konkreter
Spannungen und Auseinandersetzungen auftreten.

Aus weit höherer Bestimmung und aus höherem Auftrage
leitet die Kirche ihr Recht auf Erziehung ab. Von ihrem Gesichts-



— 91 —

punkt aus sind alle irdischen Erziehungsautoritäten Sachwalter
Gottes. Entsprechend der Nähe, in welcher diese Gemeinschaften

zur Autorschaft (auctoritas) Gottes stehen, bestimmt sich auch ihre
Autorität (Recht und Pflicht) in der Erziehung. Dass der Kirche
der erste Platz gebührt, ist damit hinlänglich bewiesen. So wenigstens

argumentiert die römisch-katholische Kirchen- und
Schulpolitik. Mit demselben Recht stellen auch die anderen
Religionsgemeinschaften Anspruch auf Erziehung.

Hier liegt nun der Ort, wo der Erzieher in den schärfsten
inneren Kampf verwickelt wird, denn er sieht sich Ansprüchen
gegenübergestellt, die im Namen des Allerhöchsten erhoben werden.
Der Hinweis auf ein transzendentes Prinzip, dessen Besitz von der

jeweiligen Konfession als rechtsmässig behauptet wird, verleiht
der Forderung zur Anerkennung absoluten Charakter. Der Drang,
die zugehörige Erziehlehre zur alleingültigen zu erklären, ist oft
weniger in der Praxis spürbar, wo die Konstellation der
Machtverhältnisse dies nicht immer als opportun erscheinen lässt, sondern

wirkt sich eher in der Formulierung der grundsätzlichen Haltung aus.

Dem Erzieher, der an öffentlicher staatlicher Schule seinem

Lehrauftrag nachkommt, wird es zunächst ergehen wie dem Simpli-
zissimus in der Glaubensfrage, wenn dieser im zwanzigsten Kapitel
des dritten Buches erklärt: «Zu welchem Teil soll ich mich dann

tun, wenn je eines das andere ausschreiet, es sei kein gut Haar
an ihm Ì Vermeinet der Herr Pfarrer, ich tue Unrecht, wann ich

einhalte, bis ich meinen Verstand völliger bekomme und weiss,

was schwarz oder weiss ist Sollte mir wohl jemand raten, hinein -

zuplumpen wie die Fliege in den heissen Brei 0 nein Ich will
lieber gar von der Strasse bleiben, als nur irrlaufen.» Vor eine

ähnliche, nur ungleich kompliziertere Situation sieht sich heute
der Lehrer gestellt. Ihm bleibt nicht einmal mehr der Ausweg,
«von der Strasse zu bleiben», denn sein Auftrag, der ihn als Lehrer
vor Schüler der verschiedensten sozialen, politischen und religiösen
Weltanschauungen stellt, zwingt ihn zur Auseinandersetzung mit
dem Problem. Solche Diskussion kann nur als Besinnung auf sein

eigenes Tun und Denken und damit in besinnlicher Haltung fruchtbar

geübt werden. Wohl bestehen vielfältige Angebote, die ihre

Auffassung über das Verhältnis von Christentum und Bildung als
die letzte und alleinige Lösung anpreisen. Ob solche Anpreisung
zu Recht besteht, ist aber eben in Frage gestellt. Es wäre ein Leichtes

und für viele Erzieher Tröstliches, sich bei solchen mit der Unfehl-



— 92 —

barkeit des Dogmas gestützten Angeboten zu beruhigen. Gerade
der altkatholische Erzieher aber, zumeist Vertreter einer kleinen
Minderheit, verspürt den Druck der Herrschaftsansprüche, die von
mächtigen profanen und kirchlichen Organisationen je und je an
ihn und an die gesamte Erziehung gestellt werden. Er wird deshalb
in erhöhtem Masse gezwungen, ihnen gegenüber Stellung zu
beziehen und sich über sein Verhältnis zu ihnen Klarheit zu
verschaffen. Gerade er empfindet vielleicht am deutlichsten die
folgenschwere Verwechslung von Herrschaft und Dienst, die oft so gut
getarnte Vermischung von Demut mit irdischem Machtbedürfnis.
Als Altkatholik muss er aber auf der Reinerhaltung seines Glaubens
bestehen und sich deshalb immer wieder von neuem über die geistigen

Mächte seiner Umwelt klar werden und sich vergewissern, wie
weit er nicht selbst einer Position verfällt, die zu meiden ihm sein

religiöses Gewissen befiehlt. Solche Grundsatzbesinnung gehört
zum Wesen echten Christentums und vor allem unserer Kirche, soll
sie nicht von der Anziehungskraft mächtiger Organisationen
aufgesogen werden.

Es sei deshalb im folgenden zunächst dargelegt, inwieweit ein
altkatholischer Erzieher von den Kultur- und Bildungssystemen,
wie sie ihm im Römisch-Katholizismus und im modernen
Protestantismus zugemutet werden, Abstand nimmt. Wie die
Ausführungen zeigen werden, wird das weniger in einem positiven
als in einem negativen Moment begründet liegen.

Die römisch-katholische Religionsauffassung ist heute wesentlich

zu einer Weltanschauung geworden. Sie trägt ausgesprochenen
Weltanschauungscharakter. Sie hat damit die Schlichtheit christlicher

Glaubenshaltung aufgegeben und den Glauben weithin durch
denkende Begründung zu sichern versucht. Sie ist heute auf lange
Strecken Deutung der Religion durch Anschauung und Begriff.
Das Verhältnis von Glauben und Glaubensreflektion hat sich in
ihr dermassen verschoben, dass das Denken über den Glauben zu
einer bis ins Detail ausgefeilten Religionsphilosophie ausgewachsen
ist, der sakrosankter Charakter zugesprochen wird. Diese von
höchster kirchlicher Autorität beauftragte, überwachte und
genormte Philosophie hat die Aufgabe, das religiöse Glaubensgut
denkend zu begründen, dergestalt, dass die letzte Einheit nicht
nur im Glauben erhofft, sondern im Denken begriffen wird. Es
klafft also zwischen dem menschlichen Denken als natürlicher
Erkenntnis und dem im Glauben erfassten Offenbarungsinhalt kein



— 93 —

Widerspruch. Die Richtung des menschlichen Vernunftdenkens
und der Weg der göttlichen Offenbarung treffen sich in schönster
Harmonie. Dem Streben von «Unten» entspricht ein Entgegenkommen

von «Oben». Mensch und Gott finden sich in gegenseitiger
Zuneigung. Wesentlich und charakteristisch ist, dass der
römischkatholische Religionsphilosoph seine Weltanschauung nicht in
dem Sinne aufgefasst wissen will, dass damit die Subjektivität,
das philosophisch Konstruierte eines Weltbildes bezeichnet wird.
Er will nicht eine Weltanschauung neben anderen Weltbetrachtungen

vertreten und damit eine mögliche Weise menschlicher
Daseinsform zu gedanklicher Gestaltung bringen, sondern er glaubt
sich im Besitze der ewig wahren, alleingültigen Weltansicht. Die
römisch-katholische Weltanschauung nimmt für sich die Absolutheit

ihrer allgemeinen Aussagen in Anspruch. Damit treffen wir
vielleicht auf den bezeichnendsten Zug im römischen Katholizismus:

In bestimmten Fällen wird dem menschlichen Denken, d. h.
einem im natürlichen Menschen wurzelnden Vermögen, absolute
Geltung zugesprochen. Und zwar wird diese Allgemeingültigkeit
und Absolutheit auf Grund eines behaupteten Transzendenzbezuges

beansprucht.
Die Kraft absoluter Entscheidung erhält aber nicht jeder Gläubige

zugebilligt, sondern nur der ausgezeichnete, d. h. nicht die
hörende, sondern nur die lehrende Kirche besitzt die potestas
clavium. Die Kirche wird zu jenem Organ, das die Machtbefugnis
erhält, menschlichem Denken unfehlbare Wahrheit zuzumessen.
In dem Begriff der Kirche glaubt der Römisch-Katholik, eine Macht
gefunden zu haben, die ebenso heilsnotwendig ist wie die Erlösung
selbst, ebenso nötig, wie Gottes letztes Weltziel selber. Denn in ihr
sieht er den einzigen und darum unvermeidlichen Weg zum Ziel.
Die Kirche ist deshalb die «alleinseligmachende».

Und so erklärt die Allokution des Papstes Pius XI. vom
9. Dezember 1854: «Mit Glaubensgewissheit ist daran festzuhalten,
dass ausserhalb der apostolischen, römischen Kirche niemand selig
Werden kann, dass sie die einzige Arche der Rettung ist und dass

in der Sintflut umkommt, wer nicht in sie eintritt.» Die Kirche und
ihre Priester werden dadurch zu Vollstreckern der göttlichen
Erlösungsratschlüsse und die Kirche die Vollenderin des göttlichen
Schöpferwillens. Unter diesem Aspekt versteht man das Wort
eines modernen Katholiken, "der behauptet, dass eine freie schöpferische

Persönlichkeit, wie der Mensch sie darstelle, den Schöpfer-



— 94 —

willen aufnehmen und weitertragen und als Werkzeug und
Stellvertreter Gottes mehr tun könne, als Gott unmittelbar getan hat
und tun würde. Von dieser Betrachtungsweise bis zum Satz eines

vatikanischen Konzils: «Das Urteil des apostolischen Stuhles aber,
über dem keine höhere Autorität mehr steht, darf von niemandem

angefochten werden, und niemand steht ein Urteil über seine

Entscheidung zu», ist dann nur noch ein kleiner Schritt. Die potestas
clavium, die Unfehlbarkeit menschlicher Entscheidung ist in
Anspruch genommen. Die Gebote Gottes werden zu Rechten der

Kirche.
Aus der Statthalterschaft Gottes, die die Römische Kirche

allein rechtmässig auszuüben wähnt, werden Folgerungen von
grosser Tragweite gezogen. So werden z. B. die Satzungen der
Kirche zu göttlichen Willensinhalten erhoben. Alle Forderungen
und Massnahmen der Kirche umgeben sich mit dem Schein
übermenschlicher Leistung, als ob sie von vorneherein heiligen, ja
göttlichen Charakter trügen. Die Werke der Kirche erhalten absoluten
Wert, so absolut, dass sogar Gott auf sie angewiesen ist. Die
Macht und Herrlichkeit, ursprünglich Gott dem Herrn allein
vorbehalten, gleitet im Laufe der Entwicklung langsam aber stetig
in die Hände einer willkürlich schaltenden und waltenden Priestermacht.

Dieses Bewusstsein der erworbenen Machtfülle spiegelt
sich gelegentlich in salbungsvoller Selbstgefälligkeit, wie das in
folgenden, von einem Jesuiten formulierten Sätzen deutlich zum
Ausdruck kommt: «Die Leistungen der Kirche werden für Gott
unmittelbar und im höchsten Sinne für seine letzten Zwecke brauchbar;

ja Gott ist in einem gewissen Sinne auf die Mitarbeit des Organs
angewiesen, das er sich in der Kirche geschaffen hat.» Ganz in
diesem Geiste selbstbewusster Priesterherrlichkeit ist ja auch das

neue römisch-katholische Kinderlehrbuch abgefasst, wo der Priester
wie ein alter Magier Gott in der Person Christi herbeiruft und wieder
verschwinden lässt, je nach seinem methodisch-unterrichtlichen
Bedürfnis. Von christkatholischer Seite ist dagegen richtig
bemerkt worden: «Das Kind wird dadurch zur Anerkennung einer
mit dem Heiland schrankenlos schaltenden und waltenden Priestermacht

geführt», und die kritische Frage aufgeworfen: «Und wenn
Gott einmal solcher vermeintlich frommen und im tiefsten gesehen
doch so demutslosen Selbstsicherheit sein richtendes Nein entgegenstellt,

wie es den Pharisäern zuteil wurde » (Katholik, vom 25. April
1942.)



— 95 —

Gewiss, der Herrschaftsanspruch und die Selbstherrlichkeit,
wie sie aus obigem Zitat sprechen, sind nicht überall im Römisch-
Katholizismus in so handgreiflicher Deutlichkeit festzustellen.
Die modernen römisch-katholischen Religionsphilosophen geben
sich sogar alle Mühe, das Gedankengut ihrer Konfession den

Strömungen der modernen Gegenwartsphilosophie anzupassen oder
diese ihrer theologischen Substanz einzubauen. Sie unterziehen
ihre weltanschauliche Position stets der Revision, ohne dabei mit
der geschichtlichen Tradition der philosophia perennis zu brechen.
So hat z. B. der Priesterdenker Erich Przywara in München eine
den Anforderungen des modernen Denkens entsprechende
Religionsphilosophie geschrieben (Analogia entis), in der er einerseits die
Tendenzen der neuesten Geistesströmungen dadurch berücksichtigt,
dass er in der Beziehung Mensch-Gott eine absolute Transzedenz

behauptet und als Philosoph die letzte Antwort offen lässt, die

er der göttlichen Gnade vorbehält. Anderseits aber entwickelt
er als Priester den Grundriss einer Weltanschauungslehre, die
ihrerseits eine ontologische Metaphysik ist und letztlich auf einer
Immanenz des Jenseitigen beruht, denn als Priester spricht er als

der, der die Antwort empfangen hat. Die Formel, die das

mehrdeutige Wesen, das Janusantlitz der Religionsphilosophie Przy-
waras widerspiegelt, lautet: Sosein in-über Dasein, oder in
theologischer Sprache ausgedrückt : Gott in-über Geschöpf. Mit dieser

Prägung nimmt Przywara den Gedanken der analogia entis, jener
Seinsbeziehung von Mensch und Gott, die dem römisch-katholischen

Denken immer als Grundlage und Voraussetzung diente,
wieder auf und setzt die Tradition der «immanenten Transzendenz»

fort, anknüpfend an das gewaltige Denkgebäude des Thomas von
Aquin, der in seiner «Summa» formulierte: «Gott steht über allen

Dingen kraft der Erhabenheit seiner Natur, und doch ist er in allen

Dingen da, wie gesagt, als Verursacher des Seins von ihnen allen. »

In der ganzen Untersuchung, aus der vorliegender Satz genommen
ist (es handelt sich um die achte Untersuchung), geht es Thomas

um den Gedanken, dass Gott durch seine Wirkkraft der Welt
sowohl immanent als nach seiner Wesenheit transzendent sei, also

um die immanente Transzendenz Gottes.

Es ist nicht unsere Aufgabe, dem verwickelten Weg dieser

dialektischen Religionsmetaphysik zu folgen. Es sollte nur gezeigt

werden, wie hier einerseits in demütiger Haltung philosophisches
Denken geübt wird, indem der Denker darauf verzichtet, das



— 96 —

Absolute seinem Denksystem zugrunde zu legen, wie aber anderseits

diese, dem menschlichen Erkenntnisstreben gesetzte Grenze,
überschritten und doch im Denken ein Erfassen des Transzendenten

behauptet wird. Das Denken ersetzt damit den Glauben, die

Religionsphilosophie die Religion. Der Absolutheitsanspruch, den
seine Kirche in Kultur und Lehre stellt, wird hier auch auf das

römisch-katholische Philosophieren übertragen und aus denkender

Haltung heraus neu postuliert.
Das Christentum wird damit zu einer Weltanschauung, die

nicht nur vom religiösen, sondern auch vom wissenschaftlichen

Standpunkt aus absolut recht haben will. In diesem Anspruch
liegt latent die Anmassung, alleinherrschend und allein
massgebend in dieser Welt zu sein. Es ist höchst bedauerlich, dass der
Drang zur Erwerbung der Machtposition in dieser Welt im Laufe
der Geschichte sich in der katholischen Kirche immer stärker
geltend machte. Er lag ursprünglich und liegt heute noch einer
echt christlichen Haltung fern. Immerhin hat diese Absolutheitsund

Machttendenz schon des öftern die Einheit der katholischen
Kirche zu sprengen vermocht und sich damit als gemeinschafts-
feindlich erwiesen. — Aus denselben Gründen hält sich der römische
Katholizismus von allen ökumenischen Bestrebungen fern.

Müssen wir als christkatholische Erzieher den Machtanspruch
der römisch-katholischen Weltanschauung in seine Grenzen weisen,
so wäre vielleicht im Protestantismus eine gläubige Haltung
anzutreffen, die sich von der Einflüsterung weltlicher Kräfte und von der
Sucht nach Allbeherrschung frei hält. Gewiss zeigen sich im
Protestantismus weltoffene Züge, die Zusammenarbeit und
gegenseitigen Gedankenaustausch ermöglichen. Inbezug auf unsere
Frage, wie weit in den einzelnen Konfessionen der Versuch gemacht
wird, im Denken einen Bezug zum Transzendenten und dadurch
die absolute Voraussetzung für ein einheitliches Bildungssystem
zu gewinnen, lässt sich aber sagen, dass auch innerhalb der
protestantischen Kirche einflussreiche Denker bemüht sind, in einer
Religionsphilosophie die sich scheidenden Positionen zu ordnen,
zu überschauen und in einem einheitlichen System zu vereinigen.
Also auch hier das Bestreben, in einem philosophischen System eine
Fassung des Glaubens zu schaffen und zu begründen. Die Lage,
in der sich die protestantischen Denker befinden, ist allerdings
ungünstiger als die ihrer römisch-katholischen Kollegen. Ihnen
fehlt der Anschluss an eine philosophia perennis, die ihre Kern-



— 97 —

Substanz bewahrt und nur in der Form sich neuerem Denken

anzupassen hat. Das protestantische Denken ist deshalb nicht an die

Festigkeit einer traditionellen Entwicklung gebunden, geniesst
aber auch nicht den Vorteil der geschichtlichen Kontinuität,
weshalb die Situation im protestantischen Lager weit
unübersichtlicher und differenzierter ist als im Römisch-Katholizismus.
Da sich die protestantischen Denker auf kein Unfehlbarkeitsdogma,

wie es in der römisch-katholischen Kirche durch die päpstliche

Allmacht repräsentiert wird, zu einigen oder gar zu
verpflichten haben und die Instanz eines unfehlbaren Lehramtes, die
zwischen den verschiedenen Angeboten letztgültig zu entscheiden

hätte, fehlt, so spielt sich ihr Hausstreit jeweils vor den Augen der
Weltöffentlichkeit ab. Denn es ist weder Leibniz noch Kant, weder
Fichte noch Schleiermacher gelungen, eine das religiöse Denken

verpflichtende Grundlage des Protestantismus zu schaffen. Zudem
hat jeder protestantische Denker sein Religionssystem von den

Religionsmetaphysiken seiner Glaubensgenossen als auch von dem

Einheitsprinzip der römisch-katholischen Religionsphilosophie zu
unterscheiden, wenn er nicht in eine theologia naturalis des Mittelalters

zurückfallen will.
Wenn wir nun im schweizerischen Protestantismus Umschau

halten, so treffen wir auf zwei Namen, die in dem kirchlichen Bereich
im Laufe der letzten Jahre durch ihre radikale Stellungnahme den

Blick der religiösen Welt auf sich gezogen haben. Ich meine

Karl Barth in Basel und Emil Brunner in Zürich. Bei beiden
Denkern geht es um die Fassung des Verhältnisses Gott-Mensch.
Wie kann der natürliche Mensch seinen Weg zu Gott finden, der
grundsätzlich dem Bewusstsein dieses Menschen transzendent

gegenübersteht, von ihm also grundsätzlich verschieden ist Auf
diese Frage gibt jeder der Denker eine anderslautende Antwort.

Die erste Bekanntschaft mit Barth vermittelt den Eindruck
eines Denkers, der völlig neu die Frage von Wissen und Glauben

stellt und löst. Bei einer weiteren Beschäftigung mit seinem

Schrifttum jedoch spürt man, dass hier der Geist des kantischen

Rigorismus, die scharfe deduktive Logik der Marburger Schule

herrscht. Und tatsächlich ist der Einfluss des deutschen Idealismus
bei Barth nicht zu verkennen, so sehr er diesen dann in der Folgezeit
als Humanismus und Titanismus anfeindet.

Für Barth kleidet sich das theologische Problem in die Frage,
wie es der natürliche Mensch anstellt, um in seinem Bewusstsein



— 98 —

das verkündete Wort Gottes, in dem sich das Göttliche dargibt,
zu erfassen. Barth antwortet: Damit das Wort Gottes dem
Menschen zugänglich wird, muss es in irgendeiner Weise Gegenstand
und zwar anschaulicher Gegenstand des menschlichen Bewusstseins
werden. Diese Tat geht nicht vom Menschen aus, sondern es ist
der transzendente Gott ganz allein, der dem Menschen den Zugang
zu sich ermöglicht, indem sich Gott gewissermassen dem Menschen
als anschaulichen Gegenstand setzt: «Verkündigt wird er, sofern

er sich uns und der ganzen Welt aller unserer Gegenstände gegenüber

als Gegenstand gibt und setzt (v. V. g.), gewiss in dem
unvermeidlichen Medium anschaulicher Gegenständlichkeit, aber
in diesem Medium als der Gegenstand, dessen man in keiner Weise
habhaft werden, auf den man nie als auf ein Datum zurückweisen
kann, der in der und nur in der Weise Voraussetzung ist, dass er
sich selber setzt, wo wir ihn in keiner Weise setzen können.»
(Prolegomena zur kirchlichen Dogmatik.) Spricht hier ein Erkenntnistheoretiker

in der Abstraktion logischen Denkens

Tatsächlich liegt bei Barth die Sache so, dass der Glaube Gott
erkennt. Immer wieder treffen wir in seinen Schriften auf
Wendungen, die darauf hinweisen, dass der Glaube nicht ein irrationaler,
sondern ein rationaler Vorgang ist. Barths Glaubensauffassung ist
erkenntnistheoretisch, sehr denkhaft und rational. Der Glaube
besteht lediglich im Gehorsam, «dass ich die Rede Gottes höre, sie

verstehe und ihr gehorche.» Ein intellektualistischer Zug geht durch
die ganze Theologie Barths. Der Glaube wird ihm unter der Hand
zu einem erkenntnistheoretischen, subjektiv-menschlichen Wissen,
das allerdings durch den bewusstseinstranszendenten Gegenstand
entsteht. Ist nun aber der Glaube ein rationaler Wissensakt, dann
folgt daraus, dass das natürliche menschliche Bewusstsein sich mit
seinem Gegenstand eint. Denn jeder erkenntnistheoretische
Wissensakt geht auf den Zusammenschluss des menschlichen
Bewusstseins mit einem bewusstseinstranszendenten Gegenstand. Die
Einheit kann aber nur dann möglich werden, wenn die beiden
Positionen: Bewusstsein und bewusstseinstranszendenter Gegenstand,

in irgendeiner Beziehung übereinstimmen. Eine solche
Entsprechung nennt man Analogie. Was immer in Barths dialektischer
Religionsphilosophie den Menschen mit Gott verwandt macht, ist
nicht das Geschöpfliche im Sinne des natürlichen Seins, sondern
das Geistige, das Sinnvolle, das dem Wort seinen Sinn gibt. Die
Analogie von Mensch und Gott bezieht sich also nicht auf das ens,



— 99 —

ist nicht eine seinsmässige wie bei Erich Przywara, sondern eine

Analogie des Logos, des Geistes.

Auf ganz andere Basis baut Emil Brunner seine
Religionsphilosophie. Auch für ihn ist die Frage, «ob es einen Vernunftweg
zu Gott gebe — wobei unter Vernunft alle dem Menschen gegebenen

Möglichkeiten: Verstand, Wille und Gefühl, oder was sonst noch

genannt werden mag, begriffen werden — nicht eine, sondern die

Lebensfrage des Glaubens». Auch bei Brunner wird eine vom
Menschen aus unüberwindbare Kluft zwischen Gott und Mensch

aufgeworfen : « Der Widerspruch zwischen Gott und Mensch ist ein

realer, ein durch das Denken unaufhebbarer, eine schlechthinige
Unbegreiflichkeit, ja etwas, was begreifen zu wollen schon wieder
den Widerspruch erneuert : die Sünde. » Aber Brunnerkommt gleichwohl

zu einer Analogie auf Grund seiner Imago-Lehre. In doppelter
Offenbarung gibt sich Gott dem Menschen. Wir vernehmen die
Stimme Gottes aus der Natur — Gott bekundet seine Gnade, dass

er den Menschen nach seinem Ebenbilde schuf. Brunners Theologie
nähert sich in ihrer existentiellen Kategorialität wie die Knittermeyers

der theologia naturalis.
Karl Barth hat sich durch diese neue Fassung des protestantischen

Glaubensprinzips, das dem seinigen systematisch stracks
zuwiderläuft, veranlasst gesehen, seine Theologie von der Brunners
abzuheben, und hat es auch in der Zeitschrift : «Theologische
Existenz heute» mit aller Schärfe unter dem vielsagenden Titel «Nein»

getan, indem er Brunner beschuldigte, mit seiner theologia naturalis
sachlich theologische Grundgedanken des Römisch-Katholizismus
aufgegriffen zu haben. Bitterer Streit herrschte, und jeder der
beiden Theologen behauptete, seine Religionsphilosophie, die er
noch durch eine Geschichtsmetaphysik stützte, sei die allein richtige.

Dieser sehr eng begrenzte Ausschnitt aus der Welt des Christentums

bietet keineswegs ein erfreuliches Bild. Es zeigt uns den Streit
der Theologen, die sich mit Heftigkeit befehden. Worum dreht sich

eigentlich die Auseinandersetzung Im Tiefsten gesehen, geht der

Kampf gar nicht um den Glauben, sondern um die wissenschaftliche

Fassung des Glaubensprinzips. Im Grunde ein Streit der

Schriftgelehrten, der den Laien gleichgültig lassen könnte, trüge
er nicht weitgehende Folgen. Der Laie erhält bei der Lektüre dieser

gewiss sehr gescheiten und geistvollen Bücher den peinlichen
Eindruck, es sei hier der denkenden Begründung des Glaubens eine

Wichtigkeit zugemessen, die die Bedeutung des philosophischen



— 100 —

Denkens bei weitem überschätzt, ja geradezu einer Gefährdung
der schlichten Glaubenshaltung gleichkommt. Wie denn, haben alle

jene, die diese Schriften zu studieren keine Musse finden, nicht den
«rechten Glauben» Fast scheint es so, denn aus allem spricht ein

selbstgerechter Ton. Aber bleiben wir uns bei solchen verschiedenartigen

systematisch begründeten Religionsauffassungen immer
bewusst, dass durch diese «kniffliche religionstheoretische
Akrobatik» kaum ein einziges Menschenherz fromm gemacht werden
kann. Hüten wir uns vor der Überschätzung geistreicher
Auslegungen des Glaubens, wenn sie doch nur den Streit und die
Zwietracht unter den Christen erhöhen. Für unsere Frage, die das

Verhältnis von Christentum und Bildung zum Gegenstand hat,
gilt es festzuhalten: Es handelt sich bei all diesen Versuchen darum,
mit Hilfe philosophischer Kategorien eine einheitliche religiöse
Weltanschauung zu schaffen, die für alle Menschen als verpflichtend
erklärt wird. Die Allgemeingültigkeit sucht man dadurch zu
gewinnen, dass man für seine Rede die Begnadung beansprucht,
wenn nicht expressis verbis, so doch in der allgemeinen
Grundhaltung. In der Beziehung Mensch-Gott wird unter Zuhilfenahme
einer Existentialkategorie, einer Denkkategorie oder der Para-
doxialkategorie ein Analogieverhältnis gefunden, das dem menschlichen

Denken einen Weg zu Gott bahnt. Gott wird damit Gegenstand

philosophischen Bemühens, ja geradezu Ausgangspunkt
desselben. Dort aber, wo ein Religionsphilosoph sich in seiner Rede

von der Gnade Gottes getragen fühlt und diese für die Richtigkeit
seines Wortes beansprucht, verleiht er aus dieser Ergriffenheit
heraus seinem eigenen menschlichen Denken eine sakrale Weihe.
Er fühlt sich dann als «Werkzeug des göttlichen Willens», als
« Sprachrohr», durch das die Stimme Gottes zur Welt laut wird. Aus
solcher «Ergriffenheit» macht er dann auch das Recht geltend, das
Absolute, die Offenbarung, das rechte Glaubensprinzip zu
beanspruchen. Für den Leser und kritischen Beobachter aber stellt
sich die Frage, auf welcher Seite denn das mächtigere Prinzip sich
findet. Man kann sich angesichts der Vielheit der so absolut sich
gebärdenden Religionsphilosophien des Eindrucks nicht erwehren,
dass diese Denker sich mit ihrem eigenen Schatten herumbalgen,
dass deshalb jede Partei sich ein eigenes Bild von Gott macht,
dieses für das allein richtige erklärt und so dem staunenden
Beschauer den Anblick eines Polytheismus bietet, wo Götter gegen
Götter kämpfen. Verabsolutierte Gedankensysteme ringen um die



— 101 —

Vorherrschaft. Angesichts dieser trostlosen Situation ist man
versucht, Gotthelfs Worte als Warnung in Erinnerung zu rufen, die

er in seinem Roman «Die Käserei in der Vehfreude» spricht: «Wir
sind, ernstlich betrachtet, allzumal arme Teufel, dumme Tröpfe,
niemand ausgenommen, selbst Schulmeister und Professoren nicht.»

Die Vermengung von Wissen und Glauben, von Christentum
und Philosophie führt weiter dazu, dass sich dem Absolutheits-
anspruch auch der der Totalität beigesellt; denn da, wo ein
Weltanschauungssystem im Absoluten gründet, sucht es in allen
kulturellen Bereichen seinen massgebenden Einfluss zur Entfaltung
zu bringen. Für Wissenschaft und Erziehung, für Wirtschaft und
Politik werden Normen aufgestellt, die verbindlich sein wollen.
Es macht sich ein ausgesprochener Machtwille in irdischen Belangen
geltend, der um Vorrang und Führung im öffentlichen Leben strebt.
Die Führung wird verlangt im Namen einer «Theokratie», einer
Gottesherrschaft. Damit soll der Machtanspruch verdeckt werden,
der hinter dem ganzen System steht, denn im Grunde ist dieser

Begriff der Theokratie völlig zu Unrecht verwendet, handelt es

sich doch vielmehr um ein menschlich-natürlichem Denken

entsprungenes Weltanschauungssystem, das sich prinzipiell in nichts
von anderen totalitären Haltungen unterscheidet.

Das ist nicht erst seit heute so. Wenn wir, geleitet von der

Fragestellung Christentum und Bildung, einen Gang durch die
wissenschaftliche Erfahrungswelt machen, so geben uns auch die

geschichtlichen Daten keine eindeutige Antwort. Wir finden hier
fast alle Möglichkeiten, angefangen mit der völligen Verschmelzung
oder radikalen Scheidung von Christentum und Bildung bis zu
jenen Verbindungen, wo das Christentum der Bildung oder die

Bildung dem Christentum völlig untergeordnet wird. Wenn es

uns hier auch nicht darum gehen kann, zu wissen, wie das
Verhältnis von Christentum und Bildung tatsächlich hier und dort
gelöst worden ist — Material zu dieser Frage bietet E. Troeltsch : Die
Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen —, so

interessieren in unserem Zusammenhang doch jene Kulturepochen,
die von einem Zwiespalt von Christentum und Bildung nichts zu
wissen scheinen. Dort ist nämlich die von uns geschilderte
«theokratische» Form der Kultur verwirklicht worden. Wir wissen,
dass diese Form des Glaubens, in der das Christentum den Anspruch
stellt, die Leitung und Verwaltung aller kulturellen Belange in die
Hand zu nehmen, und zwar auf Grund einer ins Absolute tendie-



— 102 —

renden Geschichtsmetaphysik, die römisch-katholische Glaubensprägung

gewesen ist. Wir haben weiter gezeigt, dass dieser
Machtanspruch auch heute noch mit neuen philosophischen Denkmitteln
begründet wird. Auf protestantischer Seite ist es vor allem der
Calvinismus gewesen, der die Bewährung des Glaubens in der

Energie sah, mit der der Gläubige in dieser Welt das gesamte Leben

zu gestalten vermöge.

In solchen «theokratischen» Gebilden —¦ es ist dabei wohl
zwischen einer echten und unechten Theokratie zu unterscheiden —
fällt das ganze profane Leben in den Machtbereich der Kirche.
Selbst über Lebensbereiche, die weitab von der religiösen Sphäre
zu liegen scheinen, wie Naturwissenschaft, Wirtschaftsform,
Körperpflege, künstlerisches Schaffen und Geniessen, beansprucht
die Kirche das Recht der Überwachung. Dabei handelt es sich
bei dem Einfluss, den die Kirche bewusst in Wissenschaft und Kunst,
Recht, Wirtschaft und Politik anstrebt, keineswegs nur um eine

äussere Normierung im Sinne einer äusserlichen Regelung, sondern

um die eigentliche Sanktion und Durchsetzung des weltlichen
Lebens. So wird im Syllabus des Papstes Pius IX. die Forderung
vertreten, dass die Kirche die unfehlbare Bestimmung und
Entscheidung aller Fragen über Gut und Böse, sowie die sittliche
Erziehung und Leitung der Menschheit übernehme. Deshalb fordert
sie denn auch entscheidenden Einfluss auf alle Schulen. Neutrale
Staatsschulen werden von dem römischen Katholizismus abgelehnt.
Gehört doch zu den verworfenen Sätzen des besagten Syllabus die
These: «Katholiken dürfen einem System des Jugendunterrichtes
zustimmen, das vom katholischen Glauben und von der kirchlichen
Gewalt völlig losgetrennt ist, und das nur Ausbildung im natürlichen

Wissen und ausschliesslich oder in erster Linie die Zwecke
des irdisch-bürgerlichen Lebens im Auge hat.» Der Anspruch
der römischen Kirche, die gesamte Bildung, Kultur und Erziehung
zu richten, zu normieren und zu verwalten, hängt aufs engste
zusammen mit ihrer Auffassung über das Verhältnis von Glaube und
Vernunft. Nach ihrer Meinung können Glaube und Vernunft
niemals in einem grundsätzlichen Widerspruch zueinander stehen.
Sie ergänzen sich vielmehr gegenseitig, «indem die gesunde
Vernunft die Grundlagen des Glaubens aufzeigt und, von seinem Lichte
erleuchtet, die theologische Wissenschaft ausbildet, während der
Glaube die Vernunft von ihren Irrtümern befreit, sie davor schützt
und mit vielfachen Erkenntnissen bereichert». (Vatikanisches



— 103 —

Konzil Sitzung 3, Kapitel 4.) D. h. aber nun nichts anderes, als
dass die Grenzen zwischen Glauben und Vernunft undeutlich und
bewusst verwischt werden, so dass man nie weiss, ob es sich um
wissenschaftlich erkennbare Tatsachen oder um das Transzendente
handelt. Das Wort Gottes und die Ergebnisse des natürlichen
Geisteslebens verbinden sich zu einer harmonischen Einheit. Die
Bildung und mit ihr die Wissenschaften stehen im Dienste des

Dogmas und haben von ihm Ziel und Inhalt zu empfangen. So

schreibt ein moderner römisch-katholischer Theologe: «Der
katholischen Theologie und Philosophie, aber auch der in der katholischen
Kirche möglichen Kunst, sowie der gesamten Lebensgestaltung und
Kultur ist Art und Weg vorgezeichnet und auf verhältnismässig
enge Grenzen zusammengedrängt durch die Imperative des
katholischen Glaubens.» Also: Das Dogma befiehlt, die Vernunft
gehorcht. Das sacrificium intellectus ist geleistet. Eine Vernunft
aber, die es aufgibt, nach den ihr innewohnenden Gesetzen zu
forschen, begibt sich ihres ureigensten Wesens. Sie bezieht ihre
Normen und Aufgaben aus einem ihr fremden Gebiet. Es lag nie
in der ursprünglichen Absicht des Christentums, irgendwelche
wissenschaftlichen Ergebnisse zu tolerieren oder zu verbannen und
die wissenschaftliche Arbeit zu bevormunden. Erst als das christliche

Geschehen in Geschichte umgedeutet, als die Wirklichkeit
des Glaubens mit der Erinnerung als Wahrheit verwechselt wurde,
als irdisches Machtstreben sich in kirchliche Organisation einschlich,
verlor die christliche Theologie ihre ursprünglich negative Funktion
der Apologie und suchte andere Lebensgebiete durch dogmatische
Systeme zu bevormunden. Welche Formen der weltlich-kulturelle
Herrschaftsanspruch der Kirche annahm, erkennen wir in den
bekannten historisch berühmt gewordenen Streitfragen über die

Gestaltung des Universums, die zur Zeit der Renaissance die
Gemüter erregten und wo die Kirche vom Glauben her auch in
wissenschaftlichen Fragen das entscheidende Wort sprechen wollte.
Hier hat sich tatsächlich Schopenhauers Ansicht, die er in seiner

Schrift «Über die Universitätsphilosophie» darlegt, bewahrheitet:

«Andere wieder von diesen Wahrheitsforschern schmelzen

Philosphie und Religion zu einem Kentauren zusammen, den sie

Religionsphilosophie nennen, pflegen auch zu lehren, seien eigentlich

dasselbe, wieder andere machen nicht so viel Umstände,
welches ungefähr so herauskommt, wie wenn man von einer christlichen

Arithmetik reden wollte, die fünf gerade sein liesse. Als eine



— 104 —

Wissenschaft hat es die Philosophie durchaus nicht damit zu tun,
was geglaubt werden darf, oder soll oder muss, sondern bloss damit,
was sich wissen lässt. Sollte dieses nun auch als etwas ganz anderes
sich ergeben, als was man zu glauben hat, so würde selbst dadurch
der Glaube nicht beeinträchtigt sein : denn dafür ist er Glaube, dass

er enthält, was man nicht wissen kann. Könnte man dasselbe
auch wissen, so würde der Glaube als ganz unnütz und selbst lächerlich

da stehen, etwa wie wenn über Gegenstände der Mathematik
noch eine Glaubenslehre aufgestellt würde.» (Schopenhauers
philosophische Grundhaltung ist allerdings weit entfernt von
einer säuberlichen Scheidung, denn auch er verwechselt Geschehen

und Geschichte und baut seine Philosophie zu einer Metaphysik
des Absoluten aus.)

Die Vermengung von Christentum und Kultur führt zu einer
grundsätzlichen Verwechslung ihrer Bereiche. Sie macht das

Unmögliche scheinbar möglich. Das Christentum geht mit der
antiken Kultur eine Verbindung ein, baut die platonische
Gedankenwelt und den aristotelischen Formalismus einem
wissenschaftlichen Gottesbegriff ein, so dass von römisch-katholischer
Seite die römisch-katholische Weltanschauung als abendländisch,
als griechisch-römisch, als spanisch, ja auch als germanisch,
augustinisch und thomistisch bezeichnet werden konnte. Hier
stellt sich tatsächlich dem Christen die Frage, warum wir denn
noch Christen und nicht Platoniker sind.

Die Verquickung von Christentum und Bildung, von Glauben
und Wissen führt zu folgenschweren Verwechslungen. Denn es ist
doch so, dass auch der tiefste Glaube uns keine Kriterien an die
Hand geben kann, mit deren Hilfe wir die logischen oder die
ästhetischen Grundprinzipien in ihrem Wesen zu beurteilen
vermöchten. Das Christentum in seiner ursprünglichen Gestalt will
im Grunde genommen auch gar nicht die Kunst, die Wissenschaft
oder weitere Kulturgebiete in ihren Strukturgesetzen beeinflussen.
Ob einer ein scharfer Logiker, ein begabter Mathematiker oder ein
hervorragender Ästhet, ein tatkräftiger Politiker oder ein tüchtiger
Wirtschaftsfachmann ist, hängt wohl nicht vom Stehen im Glauben
ab. Es ist ein anderes, wenn ich das Goethegedicht «Der Gott
und die Bajadere» von ästhetischen Gesichtspunkten aus bewerte,
ein anderes, wenn ich die darin ausgesprochene pantheistische
weltanschauliche Haltung wohl verstehen, aber nicht zur meinigen
machen kann. Man muss sich klar sein, dass religiöse Haltung, und



— 105 —

mag sie noch so tief im Wesen eines Menschen verankert sein,
niemals mangelndes ästhetisches Empfinden, fehlende logische
Urteilskraft oder ungenügendes sprachliches Gestaltungsvermögen
zu ersetzen imstande ist. Ebenso wenig vermag Glaubenshaltung
ästhetische, logische, politische oder wirtschaftliche Kriterien
beizubringen. Das Christentum hat es gar nicht damit zu tun. Christliche

Theologie hat deshalb nur zu verhüten, dass christlicher
Glaube durch Denksysteme verfälscht oder zu weltlich kulturellen

Zwecken missbraucht wird.

Diese Gefahr stellt sich aber nur zu gerne gerade da ein, wo
Christentum und weltliche Bindung ineinander verflochten werden.
Wenn man innerhalb des Christentums glaubt, den Menschen
dadurch religiös vertiefen zu können, dass man das, was wir unter
dem Namen Kultur- und Bildungsgüter zu verstehen pflegen, an
den Dogmen des Christentums auszurichten versucht, dergestalt,
class die organisierte Kirche Leitung und Verwaltung aller kulturellen
Belange übernimmt, so begeht man einen folgenschweren und
verhängnisvollen Irrtum. Wohl scheint in einer solchen
Lebensordnung jeder Gegensatz und jeder Widerspruch von Wissenschaft
und Theologie, von Kirche und Staat ausgeschlossen. Der Preis

aber, den das Christentum für eine solche Synthese zahlt, ist zu
kostbar, denn es kann sich nicht unmittelbar mit den Aufgaben,
Zielen und Normen des kulturellen Bildungsschaffens abgeben,
ohne dass es der Macht dieser fremden Gewalten seinen Tribut
zahlt. Denn in Wirklichkeit kann es wohl, sofern ihm entsprechende
irdische Machtmittel zur Verfügung stehen, den kulturellen
Bildungsmächten seine eigene Form äusserlich aufdrängen. Aber es

verliert sich in seinem Wesen an die ihm wesensfremden Prinzipien.
Man spricht dann etwa von einem «christlichen Staat», von einer
nach «christlichen Prinzipien» geleiteten Wirtschaft oder Politik,
von «christlicher Wissenschaft» und dergleichen mehr, ohne meist

zu bemerken, dass innerhalb dieser unnatürlichen Verbindung die

weltlichen Kräfte ihre Macht angetreten haben. Gewiss sind es

dieselben Menschen, dieselben Einrichtungen, die im Namen des

Christentums oder unter dem Deckmantel christlicher Nächstenliebe

der Bildung ihrer Zeit die Richtlinien vorschreiben möchten.
Aber der Geist der Einrichtungen, die Denkhaltung dieser Menschen

färbt sich notgedrungen nach dem Einfluss, den die weltlichen
Bereiche in ihm ausüben. Auch ein «christlicher Staat» beruht
in seiner Struktur auf Macht, denn wenn ich dem Staat die Macht

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1943. 8



— 106 —

nehme, beraube ich ihn seines Wesens. Die Kirche kann es auch
nicht verhindern, dass sich da, wo sie die Wirtschaft zu normieren
sucht, der Geist der Rechenhaftigkeit, der Habsucht und Besitzgier

in ihr einnistet. Bedient sie sich der Wissenschaften als einer
ancilla teologiae, so wird rasch die Selbstbewusstheit und
Selbstherrlichkeit wissenschaftlichen Erkenntnisstrebens, das sich vor
nichts bescheidet, als anmassender Schriftgelehrtendünkel die

Glaubensgewissheit verwirren und zerspalten. Ähnliches widerfährt

ihr, wenn sie die Kunst oder das Recht zu normieren sucht.
Der Geist der diesseitigen Sinnenfreude oder der starren Formel-
haftigkeit haben allzu oft schon die Verweltlichung der Kirche
herbeigeführt oder doch zu deren Beschleunigung beigetragen.

So erscheint denn immer dasselbe Bild, dass bei einer Vereinigung

von Christentum, Bildung und Kultur das, was sich äusserlich

dem Christentum unterwirft, in ihm bereits die Herrschaft
angetreten hat.

Das Bedenkliche und für altchristliche Gläubige Beängstigende
liegt aber vor allem in dem Umstand, dass durch diese Verquickung
mit der Welt und ihren Mächten das Christentum um des «lieben
Friedens willen» Vorgänge zu tolerieren, wenn nicht gar gut zu
heissen gezwungen wird, die in ihrer Gesinnung wie in ihrer
Auswirkung vor dem religiösen Gewissen nie zu verantworten sind.
Taten, die jeden Gläubigen mit Schrecken und Bangen erfüllen,
geschehen dann im Namen einer christlich sich drapierenden
Kultur, Kriege werden unter Berufung auf Gott und das Christentum

erklärt und mit unerbittlicher Grausamkeit geführt. Ja die
Kirche selbst wird zum Protektor dieses Geschehens. Wie modern
und zeitgemäss muten da Pestalozzis Worte an, die er in eine ähnlich

verworrene, von Machtkämpfen aufgerüttelte und leidende
Welt rief: «Die Welt wird nicht christlich regiert, die Regierungen
als solche sind nicht christlich, und der Staat als Staat handelt
in seinen wesentlichsten Einrichtungen bestimmt wider das Christentum.

Eine christliche Armee, eine christliche Schlacht, christliche
Feldprediger, christliche Finanz- und Kabinettsoperationen, christliche

Polizei-Maute und christliche Massnahmen, den blinden
Gehorsam der Untern und die Allmachtsrechte der Obern auf
Kind und Kindeskindern zu sichern, das alles sind Sachen, die,
wie der Mann im Mond, nur in der Einbildung verwirrter Leute
ihr Dasein haben. Die Geistlichen wissen das gewöhnlich auch
sehr wohl, wenn sie die Grossen entschuldigen, aber sie vergessen



— 107 —

es immer, wenn sie die Kleinen anklagen.» (Pestalozzi: Ja oder
Nein.)

Es ist eine der ärgsten Täuschungen, wenn sich das Christentum

dem Wahne der Weltbemeisterung hingibt. Ja, je grösser
dieser Wahn, desto gründlicher die Selbstentfremdung der Kirche.
Es liegen hier Scheinversöhnungen vor, die immer auf Kosten der
Kirche, nie aber auf Kosten der Bildung oder der Kultur gehen.

Halten wir fest : Wenn das Christentum die weltlichen Bildungsmächte

in Verwaltung nehmen will, so stellen sich zwiefache Folgen
ein. Einmal umhüllt die christliche Kirche das weltliche Streben
mit dem Mantel ihrer Autorität, ihres Charismas, und erhebt es

damit zum sakralen Geschehen. Sie übersieht dabei völlig die

Eigenstruktur dieser ihr fremden Gebiete. Sodann wird die
christliche Religion der leidende und zu weltlichen Machtzwecken
missbrauchte Teil. Statt Bildung mit christlichem Glauben zu
durchtränken, werden weltliche Bildungsprinzipien in ihr mächtig.

Es ist erfreulich zu sehen, wie sich in der heutigen Generation
Tendenzen bemerkbar machen, die eine solche glatte Lösung des

Problems ablehnen. Es sind heute Zweifel, Nöte und Gewissensbedenken

von lastender Schwere aus dem Abgrund aufgestiegen,
der zwischen Bildung und Christentum klafft. Gegen solche

Scheinversöhnungen, an denen echte christliche Haltung
unbeteiligt ist, richtet sich das religiöse Gewissen als Warnung und
Protest. Sie werden allerdings erst dann als Scheinlösungen
entlarvt, wenn sich die christliche Religion auf ihre ursprüngliche
Haltung besinnt. Gewiss ist damit die Lage der heutigen Generation

nicht leichter geworden. Aber gerade die Schwere der heute
sich abspielenden Ereignisse hat den heute lebenden Christen zur
Besinnung und zur Ehrlichkeit gezwungen, und diese neue Haltung
macht jedem faulen Scheinfrieden ein jähes Ende. Es klingen
heute wieder Stimmen an, die auf die Gefahr einer Verpolitisierung
und einer «Vergriechung» der Kirche und des christlichen Glaubens
hinweisen im klaren Wissen um die Versuchung des Menschen,
seine weltliche Position mit Hilfe des Christentums und in seinem

Namen zu festigen.
In solchen Synthesen von Christentum und Bildung liegt

auch die grosse Gefahr für den Erzieher und Lehrer. Denn hier
ist die Spannung zwischen diesseitigem Machtstreben, das sich
in der egozentrischen Bildung des Humanums ausdrückt, und der
Bescheidung, wie sie als Selbstbegrenzung in der Nachfolge Christi



— 108 —

geübt wird, aufgehoben und zu einseitiger Lösung, zu mediati-
sierender Scheinversöhnung gebracht.

Noch bietet sich aber eine weitere Möglichkeit, Christentum
und Bildung zu brüderlicher Einheit zu verschmelzen. Sie ist
grundsätzlicher Natur und findet sich in der Geschichte häufig
verwirklicht. Es können nämlich im Gegensatz zu der bisher
beschriebenen Art die kulturellen Weltmächte das Christentum in
ihre Verwaltung nehmen. Die kulturellen Bildungssysteme der
Neuzeit enthalten fast durchwegs einen Hinweis auf die Wichtigkeit

religiöser Bildung. Den Theoretikern der Erziehung gelingt
es immer, auf irgendeine Weise die christliche Religion als

«Bildungsgut» in das System einer kulturbetonten Pädagogik
einzugliedern. Entweder erscheint dann die Glaubensform als eine
neben andern möglichen Lebensformen. So anerkennt z. B.
Spranger Eduard neben dem theoretischen, ökonomischen,
ästhetischen, sozialen und politischen auch einen religiösen Menschen
als idealen Grundtypus des menschlichen Daseins. Da man aber
in einem «christlichen Abendlande» lebt, geht es nicht gut an, dem
christlichen Glauben nur eine Aschenbrödelstellung am Rande
der Kultur zuzuweisen, und deshalb erklärt man einfach die
gesamte Kulturarbeit als Dienst an Gott. Ein Musterbeispiel dieser
Versöhnung von Christentum und Bildung stellen die Schriften
der Kulturpädagogen, vornehmlich Kerschensteiners, Sprangers
und Nohls dar. Im Anschluss an den deutschen Idealismus eines

Fichte und Hegel sieht der Kulturpädagoge in der religiösen
Haltung eine mögliche Art der Mensch-Gott Beziehung, die gleichwertig

neben anderen Formen bestehen kann. Wie etwa bei
Hegel so ist auch bei Spranger und Kerschensteiner die religiöse
Haltung in ihrem Wesen vertiefte Kulturarbeit, die sich als ethische
Produktivität in drei typischen Formen ausdrücken kann. Als
höchste Form der Wertoffenbarung bezeichnet Spranger die
religiöse Offenbarung. Hier empfängt der Mensch einen höchsten
Wert, den es mit andern Werten wie dem ästhetischen, ethischen
oder theoretischen in eine Harmonie zu bringen gilt. Als eine
zweite Form höchster Wertoffenbarung bezeichnet Spranger die
Kunst. Sie sei in ihrem Wesenskern Darstellung sittlich-religiöser
Gehalte in einem Medium strenger Formgesetze. Die dritte
Gestalt höchster Wertoffenbarung ist die Philosophie, die in der
Formgebung an das Gesetz der objektiven Erkenntnis gebunden
ist. Kulturelles Schaffen ist im tiefsten Grunde religiös! Für



— 109 —

Spranger ist echte Kunst und tiefgründige Philosophie stets
Ausdruck christlich-religiöser Haltung. Ja, Kunst und Philosophie
sind Höherentwicklung, Reinigung und Durchleuchtung ursprünglich

religiöser Wertoffenbarung: «Wo einmal aus den Tiefen des

sich immer neu erzeugenden normativen Geistes ein religiös
gemeintes ideales Wertsystem historisch entstanden ist, da wird
es weiter durchgeformt und ausgestattet zugleich von der hohen
Kunst und der grossen Philosophie» (Lebensformen). Religion
ist ursprünglichste Wertoffenbarung, die sich aller
Ausdrucksmöglichkeiten bedient (Mythos), die Kunst hält sich an die
ästhetischen Formengesetze, und Philosophie bewegt sich in den Formen

allgemein-gültiger Erkenntnis.

Philosophie und Kunst, ja im tiefsten gesehen die gesamte
Kulturleistung, führen als breite Wege zur Erfassung Gottes. Je
nach der seelisch-geistigen Lebensform wählt sich jeder Erdenbürger

den ihm zusagenden individuellen Weg. Philosophie,
Kunst und sittliche Gesinnung als höher entwickelte und gereinigte
Formen christlichen Glaubens darzustellen, ist nur da möglich,
wo ein entsprechender Gottesbegriff zugrunde liegt. Für die

Kulturpädagogen verkörpert Gott die «Einheit der Werte der
Wahrheit, Schönheit, Sittlichkeit, Heiligkeit, deren vollendete
Verwirklichung wir nur in Gott uns denken», wie Kerschensteiner
formuliert. Zu diesem Wertgott der gedachten Harmonie alles

Schönen, Wahren und Guten führen naturgemäss Philosophie,
Ethos und Kunst hin. Der Jugendbildner, der im Sinne eines

dieser Bildungssysteme unterrichtet, muss sich aber wohl bewusst

bleiben, dass hier nicht altchristlicher Glaube spricht, sondern da

guckt durch die Schlisse des modernen Professorentalars nur zu
deutlich die Gestalt des guten alten Plato hervor.

Es ist klar, dass von einer solchen Auffassung aus, die das

humane Prinzip, den Menschen in seinem Kulturschaffen, vergött-
licht, auch die Schule und die Bildung einen sakralen, geheiligten
Charakter erhält. Diese Konsequenz hat in der modernen Pädagogik

vor allem Kerschensteiner gezogen. Über seinem Begriff
der Bildung schwebt eine weihevolle Stimmung. Das Lehramt
wird zum wichtigsten und bedeutendsten Berufe der Menschheit,
denn der Stand der Erzieher hat in der Welt die Herrschaft des

geistigen Wertreiches und damit das Reich des Friedens
herbeizuführen. Das Gewissen des Erziehers sei Gottes Stimme. Der
Lehrerberuf wird zum priesterlichen Amt, des Lehrers Rede be-



— 110 —

gnadetes Wort. Das pädagogische Tun ist gottgeweihtes Tun.
Die Bildungsschule wird zur Bildungskirche.

Es ist leicht verständlich, dass solche Verherrlichung und
Vergöttlichung des Lehramtes und der Lehrerpersönlichkeit den
Vertretern des pädagogischen Standes angenehm in die Ohren klang.
Der Lehrer musste im Bewusstsein seines Mittleramtes glauben,
die letzte Entscheidungskompetenz zu besitzen. Ward das Wort
des Erziehers als Gottes Stimme betrachtet, so musste es auch

dementsprechend beachtet werden. Allerorten entstanden Bildungssysteme

mit Anspruch auf Entscheid und Geltung. Pädagogische
Päpste und Päpstchen wuchsen wie Pilze aus dem aufgelockerten
Erdreich humanistischer Tradition, und es ist nicht erstaunlich,
dass das pädagogische Evangelium der Spranger, Kerschensteiner,
Häberlin eine unübersehbare Schar begeisterter pädagogischer
Jünger gefunden hatte.

Der Christ aber muss fragen: Hat hier nicht eine gefährliche
Vermischung von Bildungsstreben und christlichem Glauben
stattgefunden Ist es nicht so, dass in diesen prächtigen Bildungshainen

das Religiöse nur als Quellkraft für die Weitung des

Humanums in Kunst und Wissenschaft dient Wo bleibt da
Selbstbegrenzung, Opfer, Nachfolge und Kreuz Das Göttliche wird in
pantheistischer Weise dem Menschen immanent geglaubt und
sinkt letzten Endes zum Antrieb menschlichen Kulturschaffens
herab. Es ist eine von vielen Kräften, die der Selbigkeit des

Menschen dient, die ihn nicht in seine Grenzen weist, sondern ihm
den Flug in die universale Unendlichkeit des erinnernden geistigen
Ichs erst recht ermöglicht. Hier ist die Bildung des Menschen
das Wesentliche, und der christliche Glaube nur eine wohlwollend
begrüsste bildungsfördernde Kraftquelle. Im Grunde genommen
handelt es sich bei solchen pädagogischen Lehrsystemen um die
sublime und selbstgeniesserische Vergeistigung einer Haltung, wie
sie im Griechentum gewachsen, in der Renaissance erneuert, in
der Aufklärung systematisiert und im klassischen deutschen Idealismus

noch einmal in sehnsüchtiger Erinnerung zur vollen Blüte
gebracht worden ist.

In der neuhumanistischen Pädagogik ist jeder Widerspruch
von Christentum und Bildung zum Schweigen gebracht. Von dem
Augenblick an, da der Geist des Abendlandes sich der «Vergriechung»
verschreibt, erneuern sich immer wieder die Versuche, das Christen-



— Ill —

tum, das zu verabschieden man sich doch nicht recht getraut, so
ins Harmlose und Ungefährliche umzudeuten, dass es dem
weltzugewandten, emporstrebenden menschlichen Geiste nicht lästig
wird. Es finden sich in den modernen Bildungsrichtungen Systeme

genug, die eine Harmonie von Griechentum, Christentum und
Germanentum und damit eine Einstimmigkeit der christlichen
und kulturellen Motive lehren, die alle Spannung aufhebt. In
Wendungen wie «Religion innerhalb der Grenzen der Humanität»
oder «Religion als Kulturgut» drücken sich Deutungen aus, mit
denen der Geist dieser Welt den unbequemen Mahner und Störenfried

zum Schweigen bringen möchte.
Ästhetisches Geniessen einer aufs Höchste verfeinerten, vom

Gefühl methaphysischer Kräfte getragenen Kultur wird hier mit
christlichem Glauben verwechselt. Es tut' sich zwischen einer
solchen scheinbar christlich fundierten Bildung und echter christlicher

Religion die selbe Weite des Abstandes auf, wie sie zwischen
zwei der bedeutendsten Denker und Erzieher des letzten Jahrhunderts
besteht: Goethe und Pestalozzi. Goethe, der geist- und gefühlsvolle

Vertreter antiker klassisch-humanistischer Kultur, der
organisch gewachsene, der sich von überweltlichen und
welthaften Mächten getragen glaubt und aus solcher Inspiration
heraus ein Werk aus sich herausstellt, das lediglich eine Objektivierung

subjektiv-seelischer Geistesbezüge darstellt, und der
schliesslich bei einer gewaltigen Kulturapotheose endet. Ihm gegenüber

der Tor Pestalozzi, der Narr vom Neuhof, der sein Ich zu

opfern je und je bereit ist, der sich immer da einsetzt, wo es gilt,
dem Nächsten zu helfen, der Opfer um Opfer bringt, um den

Armen Beistand zu leisten, der sich nicht auf den «Höhen der
Menschheit» bewegt, sondern der weiss, dass der Mensch auf dem
Throne und in der niedrigsten Hütte gebrechliches Stückwerk
bleibt, der die Menschen auch in ihrer Niederung und Verlassenheit

kennt und eben dort mit seiner Arbeit einsetzt. Ein Leben,
das ständig scheitert und das Leiden in Wirklichkeit trägt und
nicht nur süsse tragisch-schöne Leidlust empfindet. Für den
Erzieher und Bildner einer Jugend stellt sich die Frage, ob er Goethe

und den Klassikern nachfolgen, oder ob er im Hinblick auf Pestalozzi

seine Arbeit aufnehmen und vom Herrschen im Reiche des

Geistes zum Dienen am Nächsten gelangen soll.

Das Problem der Beziehung von Christentum und Bildung
löst naturgemäss da die schärfsten Konflikte aus, wo die dar-



— 112 —

gelegten Theorien in die Praxis umgesetzt werden sollen, also im
Bereiche der pädagogischen Provinz. Denn die Bildung will immer
das Ganze des Zöglings erfassen. Sie ist in ihrem Wesen totalitär
und begnügt sich nicht, dem Zögling eine Sondergcstalt aus dem
Kosmos der Werte zu erschliessen, sondern sie will ihm
grundsätzlich das Ganze der entfalteten Kultur zugänglich machen.
Darin liegt die immanente Aufforderung, auch das Christentum
als ein Kulturgut in die bildnerischen Bemühungen einzubeziehen.
Die Totalität des Zöglings soll mit der Totalität der Wertmöglichkeiten

in lebendige Wechselwirkung gebracht werden. Das
bildnerische Streben drängt deshalb zur harmonischen Deutung der

geistigen Welt. Diese pädagogische Tendenz aber führt mitten
in die Welt des Humanitätsideals, wie es auch heute noch über
unsern Bildungsanstalten schwebt. Man begreift, dass gerade in
dieser Zone die Not am stärksten empfunden wird, wenn sich die
Unerfüllbarkeit der Einheitsforderung erweist. Man sucht die
Einheit trotz allem zu wahren, indem man christliche Religion
zur Religionsphilosophie, Religionsgeschichte oder Religionspsychologie

verdünnt und als Bildungsfach dem System der Schulbildung
einordnet, womit man seinem christlichen Gewissen genügt zu
haben glaubt.

So bequem und innerlich zufriedenstellend solche Lösungen
scheinen mögen, so gehen sie grundsätzlich dem Problem durch
Scheinversöhnung aus dem Weg, und es gibt im Grunde genommen
keine schlechtere Lösung als die, einen vorhandenen Widerspruch,
eine Krise im menschlichen Wesen wegzudeuten. Der Konflikt
wird einfach auf spätere Zeit vertagt. Denn eine Bildung, die die
Antinomik im menschlichen Wesen übersieht, gibt sich einer
Selbsttäuschung hin. Sie verkennt das Wesen menschlicher Existenz,
welcher es nie möglich ist, die totalitäre und harmonische Einheit
aus eigenem menschlichen Wollen zu schaffen. Denn die Aporetik
ist nicht nur eine solche objektiver Mächte, sondern in dem eigenen
Wesen eines jeden Menschen liegt der Boden der Auseinandersetzung.

Die Folge der Anerkennung der wesentlichen Verschiedenheit

von Christentum und Bildung führt zu einer Korrektur des

gegenseitigen Verhältnisses. Das Christentum hat von anderem
zu künden als alle erzieherische Weisheit und Bildungsabsicht.
Das ist das Heilsame an der Situation unserer heutigen Zeit,
dass dieser wesentliche Unterschied wiederum da und dort lebendig



— 113 —

wird. Es ist fruchtbar, zu erkennen, dass das Christentum nicht
einfach die Krönung menschlicher Kulturarbeit ist, dass es nicht
dazu da ist, um in jeder Beziehung als willfähriger Gehilfe
weltlicher Behörden und staatlicher Beamten zur Stützung irgendeines

«Cäsaropapismus» zu dienen. Sondern vom Christentum her

erfolgt für alles menschliche Streben die Grenzsetzung. Es kündet
vom «Ganz Anderen». Das Christentum bildet die Grenze aller
selbstischen Bildungsbestrebungen, denn im Glauben erfährt der
Mensch seine Endlichkeit. Damit ist es allerdings aus mit dem
schönen Traum von der Harmonie und Totalität all unserer Bil-
dungs- und Erziehungsbemühungen. Unser ganzes Bildungswollen
führt nicht zum «unendlichen Menschen», sondern in den engen
Raum der Wirklichkeit, wo Menschen als Nächste sich je und je
die Grenze setzen.

Eine Bildung aber, die über alle menschlichen Grenzen und
Beschränkungen hinaustendiert, bläht sich ins Grenzenlose der
Unendlichkeit und wird zur Blasphemie. Es gilt, den Titanismus
des menschlichen Bildungsstrebens zu erkennen und ihn
abzubauen. Der Erzieher und Bildner einer Jugend muss um die
Gefahr unbeschränkten und ungehemmten Bildungsstrebens wissen.
Denn da, wo die Bildungsarbeit ihre Grenzen aus dem Auge
verliert, wo Bildung «autonom», von sich aus, der Menschheit das

Heil bieten zu können glaubt, ihren profanen Charakter aufgibt
und zur Bildungsmetaphysik wird, setzt sich menschlicher Geist

an die Stelle jenes «Ganz Anderen», von dem das Christentum
kündet. Weltanschaulich begründete Bildungssysteme treten als

verkappte Religionen und als Ersatzreligionen auf. Die Folgen
dieser titanenhaften Hybris zeigen sich im Auseinanderfallen
möglicher totalitärer Bildungsauffassungen. Wo jeder pädagogische
Denker sein System mit der letzten Weihe eines Absoluten
umgeben zu müssen glaubt, hört die Bezugnahme zum Mitmenschen
und zum wirklichen Gott auf. Das Transzendente bildet den
Schlußstein eines Gebäudes, das scheinbar keiner fremden Stützen
bedarf; herrlichen Burgen gleichen solche unangreifbare Festungen,
drohenden Bunkern, die autark sich selbst genügen, da sie in den

Tiefen des Selbst fundiert sind. Selbstherrlich gebärdet sich da

der pädagogisch-bildnerische Geist einer Zeit, in der der Zerfall
der Gemeinschaft grauenhaft deutlich wird. Da spricht jeder
Denker monologisch, inspiriert von seinem Prinzip. Da gibt es

keine Begrenzung, weil durch einen vom Menschen hergestellten



— 114 —

Bezug zum Göttlichen alle Grenze aufgehoben ist. Grenzenlos
weitet sich menschlicher Geist. Der Eintritt in einen wirklichen
Bezug zum andern Menschen ist verbaut, da Diskussion nur als

Vorwand für die Bestätigung des ichhaften Prinzipes dient.
Auseinandersetzung und gegenseitiges Aufeinanderhören scheinen für
fruchtbare Arbeit nicht mehr Voraussetzung, denn in ichhafter
Isolierung wird der absolute Standpunkt behauptet. In der
Pluralität der absoluten Bildungsstandpunkte aber deutet sich
wiederum die Zerrissenheit und Krise unserer heutigen
pädagogischen Situation an. Dem betrachtenden Blick bietet sich das

Bild babylonischer Verwirrung. Der Schweizerdichter Gotthelf
findet anschauliche Worte, diese Sachlage zu schildern: «Wie
sollte da Friede sein, wo jeder der erste sein, wo jeder alles haben
will Da muss jeder wider alle sein, alle wider jeden, und, je höher
der Mensch die Welt hält, desto kleiner wird er selbst... ist das

denn nicht ein Jammer, dass trotz aller Bildung die Menschen
immer rücksichtsloser gegen andere, daher gröber, roher und un-
geniessbarer werden!»

Die humanistische Bildung als Welthaltung und weltbeherrschende

Bildungsidee hat versagt, versagt, weil sie die allem menschlichen

Streben vom Glauben her gesetzte Grenze missachtete.
Der christliche Gläubige weiss um die Grenze. Das Christentum
ist in diesem Sinne Grenzbewusstsein. Es verlangt Abbau der
ichhaften Prinzipien, Anerkennung der Endlichkeit menschlichen
Denkens und Tuns. Im Evangelium kündet sich dem Menschen
die Macht an, die ihm — ob er will oder nicht — die unüberschreit-
bare Grenze setzt. Diesen Abbau, diese innerliche Bescheidung,
Selbstbegrenzung und Opferung selbstischer Ansprüche haben die
Erzieher und Bildner der Jugend immer wieder zu umgehen und
die Unerbittlichkeit des «Halt» immer wieder zu lockern versucht.
Für die Bildung, die immer den ganzen Menschen einschliesslich
seiner religiösen Bedürfnisse einem von Menschen gesteckten Ziele
entgegenführen will, ist natürlich das Christentum ein Störenfried.
Denn das Christentum will Abbau der menschlichen Selbstherrlichkeit;

der Bildung dagegen ist Aufbau wesentlich und mit diesem
Aufbau auch die Herrlichkeit menschlichen Tuns und Denkens.
Der pädagogische Mensch ist deshalb schon in seinem Ansatz von
Gott aufgefordert zu sterben. Die pädagogische Arbeit unter
diesem letzten Widerspruch zu leisten, ist schwer und mühsam.
Sie ist wesentlich Dulden, Helfen und Sich-Bescheiden.



— 115 —

Von seiten der kulturpädagogischen Denker wird gegenüber
solcher christlicher Haltung der Vorwurf der Kulturfeindlichkeit
erhoben. Manchem pädagogischen Denker mag auch die
Auffassung des Menschen als eines «Sünders» Missbehagen verursachen.
Der Mensch, der unter der Macht des Bösen und im Banne der
Sünde steht, ist ja tatsächlich ein wenig dankbares Objekt
erzieherischer und bildnerischer Bemühungen. Man pflegt deshalb
die Grenzsetzung und Warnung des Christentums als
Kulturnihilismus abzufertigen, als «quietistischen Pessimismus» zu
brandmarken, ein Grund mehr, nicht vom christlichen, sondern vom
«sittlich-religiösen» Menschen zu sprechen. Die Einsicht in die
Eitelkeit all unserer Bemühungen wird zum Anlass genommen, das

Christentum des Kulturhasses zu zeihen, und diese Ansicht wird
durch Vertreter der christlichen Kirche wie etwa Gogarten
bestärkt. Im Grunde genommen aber ist die im Christentum
vorgenommene Abwertung des natürlichen Menschen rein religiös
gemeint. Der Begriff des radikal bösen Menschen, seiner absoluten

Sündhaftigkeit ist dem Bereich des Vor-Gott-Stehens des Menschen

entnommen und hat nur darin seine Bedeutung. Das Christentum
lehrt, dass der gefallene Mensch seiner Unerlöstheit nach betrachtet
vor Gott (coram deo) sündig und verderbt sei. Das radikale Bösesein

im Angesicht Gottes wird dem Menschen zugeschrieben, weil
eben Gott Gott und der Mensch Mensch, und weil der Abstand
zwischen ihnen ein absoluter ist. Dagegen ist nicht einzusehen,

mit welchem Recht der Begriff des radikalen Böseseins aus dem

Bereich des Stehens vor Gott auf den menschlicher Verhältnisse
und irdischer Instanzen übertragen und ihm dennoch seine

Radikalität belassen wird. Im Angesicht von Mitmenschen und
Menschenordnung kann man den Menschen schon deshalb nicht
als sündhaft bezeichnen, weil der Abstand fehlt, der den Grund
für die Unbedingtheit bildet.

Die Arbeit des Menschen insbesondere, seine Kultur- und

Bildungsarbeit hat deshalb im Kreise der menschlichen Beziehungen
ihre Bedeutung. Es handelt sich beim Christentum nicht um eine

totale Entwertung und Vernichtigung menschlicher Leistung und

menschlicher Kultur, wohl aber um die Verhinderung ihrer
Überschätzung. Das Wissen um seine Grenze und das Bewusstsein

um die unbedingte Respektierung dieser Grenze zwingen nicht zum
kulturellen Nihilismus. Das Christentum und mit ihm das Abendland

kann die moderne Zivilisation und die durch sie bedingten



— 116 —

Lebensformen nicht einfach aufgeben und das Rad der Geschichte

um beliebige Zeiten zurückdrehen. Es frommt nichts, auf das dem
Menschen innewohnende Bildungsstreben loszuhauen oder sich

von ihm abzuwenden, weil es zu geistiger Überheblichkeit führen
kann. Es gehört wesentlich mit zur kreatürlichen Welt, und wir
müssen uns mit ihm abgeben auf unsere eigene und das heisst
christliche Art. Jede andere Lösung sucht einseitige Entscheidung,
sei es, dass die Bildungstendenz des Menschen verdammt wird in
der selbstgerechten Meinung, der Mensch könne von sich aus
seinen Widerspruch zu Gott aufheben, sei es, dass die Grenze der
Transzendenz unbeachtet bleibt und der Warnung zur Grenz-

beachtung keine Aufmerksamkeit geschenkt wird. Solche

einseitige Lösungen werden aber der wesentlichen Situation, in der
der Mensch sich befindet, nicht gerecht.

Mag nun auch der Widerspruch, der in der Aufbautendenz
des Bildungsstrebens und in der Abbauarbeit, wie sie das

evangelische Gebot gebietet, liegt, vom Menschen aus unaufhebbar,
eine Vermittlung unmöglich sein, so wird doch gerade durch das

Bewusstsein um die Grenze echte Bildungsarbeit in Wirklichkeit
erst möglich. Im Aufnehmen und Anerkennen der Grenzen all
unserer Bildungsbemühungen berücksichtigt der Bildner und
Erzieher die Transzendenz Gottes. Er verzichtet auf absolute
Entscheidung und ermöglicht damit den wirklichen Bezug zu anderen
Bildungsauffassungen. Es handelt sich dann nicht mehr um den
individualistischen Absoiutheitsanspruch eines Bildungssystems,
sondern um die reale Auseinandersetzung der um Bildung bemühten
Menschen, von denen sich keiner im Besitze des absoluten
Entscheides weiss. In der Sphäre gegenseitiger Begrenzung, im Hören
auf die Mitarbeiter, ist verantwortungsbewusste Bildung erst
möglich. Dann löst sich auch die Verkrampfung in der
gegenseitigen Auseinandersetzung. Es streiten dann nicht mehr menschliche

Unfehlbarkeitsinstanzen, Halbgötter der Bildung um den
Vorrang eines allein massgebenden Prinzips, sondern in menschlicher

Rede vollzieht sich konkrete Auseinandersetzung.
Allerdings darf man nun nicht glauben, dass da, wo sich der

Mensch des Unfehlbarkeitswahnes, der Totalitätssucht und der
Weltbeherrschungstendenz begibt, der letzte Widerspruch
aufgehoben würde. Das wäre wiederum anspruchsvolle Vermessenheit.

Allzu oft klingt es in unseren Ohren, dass der Mensch nur
einmal vernünftig, brav und brüderlich werden müsse, damit auf



— 117 —

der Welt eitel Friede und Wohlbehagen herrsche. Das aber heisst,
die inneren Konflikte und Antinomien im menschlichen Dasein
mit flachem Optimismus aus der Welt hinausreden. Gewiss ist
und wird der Mensch immer bemüht sein, diese Spaltung zu
überbrücken, aber auch ein maximaler Erfolg wird die inneren
Widersprüche nie austilgen können. Es gilt, den Gegensatz zu tragen und
in ihm verantwortungsvoll seine pädagogische Arbeit mit dem

Ernste, der ihr gebührt, zu leisten und sich dabei stets der
endgültigen Grenze menschlichen Daseins und menschlicher Leistung
bewusst zu bleiben.

Das Christentum aber wird besorgt sein müssen, den Glauben

von den verschiedenen Denkmethoden und ihrer Überschätzung
frei zu halten. Auch für den Theologen besteht die Gefahr, das

Heilsgeschehen im Sinne einer modernen Philosophie oder eines

modernen Bildungssystemes zu deuten. Auch an ihn tritt die

Versuchung, durch eine liberale, positive, völkische, politische oder
dialektische Theologie das christliche Kreuz zu einer Theorie zu
verkehren. In diesem Falle hätte man es mit theologisch
verbrämten metaphysischen Systemen zu tun, also wiederum mit
humanistischen Gebilden des menschlichen Geistes. An Stelle des

Glaubens träte irgendeine Glaubensdeutung. Glaube in
Wirklichkeit würde verwechselt mit Erinnerung an gläubige Haltung.
So besteht für den Theologen die Verpflichtung, den Glauben von
den Kategorien der philosophischen Systeme frei zu halten; dem

Pädagogen und Bildner seinerseits ist aufgegeben, sein Bildungssystem

von metaphysischen Spekulationen als allgemein
verpflichtenden Wahrheiten frei zu halten, den «Abbau» zu vollziehen
und den «Aufbau» jenem zu überlassen, von dem das Evangelium
spricht.

Rorschach. Leo Weber.


	Christentum und Bildung

