Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

71

Bibliographie

zur okumenischen Bewegung.

H.E. Weber, E.Wolf: Begegnung.
(Zusammengestellte) Theologische

Aufsiitze zur Frage nach der UNA
SANCTA. Minchen, 1941. Evan-
gel. Verlag Albert Lempp. Mk. 4.40.
Die Verfasser sind mit grossem
Ernste bemiiht, wesentliche Ziige (ré-
misch-)katholischer Religion klar zu
fassen und unter dem Blickwinkel des
Evangeliums, der Bibel zu wiirdigen.
«Katholischer und evangelischer Gottes-
glaube» (S.7—58) werden zunichst
gegeniibergestellt. Weber findet, es
set «doch nicht die bessere, wissen-
schaftlichere Methode, sich an die
Lehrdekrete und amtlichen Katechis-
men zu halten und aus ihnen das Prin-
zip, d. 1. den grundsiitzlichen Gegen-
satz aufzudecken, so wie ihn der Pro-
testant sehen muss» (8. 10); denn «die
Verantwortung gegen die Wahrheit
wehrt uns, Zerrbilder zu zeichnen
von dem Gegner» (8. 8). «Eine neue
Ausrichtung in der deutschen katho-
lischen Theologie kann ernsteste Be-
achtung fordern» (S.10). «Ja, die
Festlegung auf seine Lehre und ihre
Folgerungen — in protestantischer
Sicht — ist gerade dem Katholizismus
gegeniiber eine Ungerechtigkeit, so-
fern fiir ihn jedenfalls weniger als
fiir den Alt-Protestantismus die Lehre
die Triagerin des Systems ist» (S. 11).
Dennoch stellt sich Weber immer wie-
der eindeutig gegen «das hierarchische
System als solches, gegen das sich
das protestantische Gewissen mit Be-
rufung auf das Evangelium auflehnt»
(S. 27'). Wenn nun im einzelnen dem
katholischen Leben und Weben aus
einiger Entfernung zugeschen wird,
80 ist doch so vieles richtig und liebe-
voll beobachtet, dass man in dem
Buch mit Freuden einen Fortschritt in
der Richtung auf eine «Begegnung»
atholischen und evangelischen Kir-

chentums erkennt. Die complexio
oppositorum wird in ihrem positiven
Gehalt erfasst (5. 9, auch S. 165, 167).
«Das Katholische kann als solches
gerade alles Wahre aufnehmen, zur
Erfullung, zur Sinnvollendung brin-
gen» (S. 15). Man sieht die Wunder-
wirklichkeit in der Kirche (8. 63),
dabei die «Selbstverstandlichkeit, oft
fast naive Unreflektiertheit, mit der
der Katholik alles zusammendenkt»
(8. 11), woraus sich aber kein Verzicht
auf kritische Auseinandersetzung er-
geben soll. « Katholische Frommiglkeit
freut sich... der Kirche, und diese
Freude erhebt sie auch uber die wirk-
lich nicht zu ubersehenden Mingel»
(5.113). Die Gesetzesfrommigkeit
wird in Wurzel und Auswirkung klar-
gelegt, neben der aber «natirliche
Theologie den katholischen Glauben
trigt. Sie verstattet katholischem
Denken die Unbefangenheit, mit der
es, bei aller Bindung an das kirch-
liche Dogma, sich offenhiilt fiir den
Eindruck des Wahrheitssuchens, -seh-
nens und -ahnens in der ausserkirch-
lichen Welt» (S.16, 17). Sein aus-
gesprochenes « Seinsdenken» pragt dem
Katholizismus den Grundzug der Syn-
these auf (8. 20) und «die angeborene
Scheu vor den scharfen, unbedingten
Scheidungen, zu denen das persona-
listische Denken des Protestanten im
Ringen mit der Abgrindigkeit des
Wirklichen getrieben wird» (8. 20).
«Der katholische Christ bleibt vor
hellenistischem Pantheismus, bleibt
andererseits vor jiidischem Nomismus
geschiitzt durch das kirchliche System,
in dem er lebt» (8. 26). Die Gefahr
des Seinsdenkens wird nicht uber-
sehen. «Einstellung auf das Sein hat
in der Niederung des Volkskirchen-
tums bei sich den Zug zur Verding-
lichung, der sich auf Kult und Sakra-



ment wie auf das fromme Werk stiirzt»
(S. 33). Aber im Vordergrund steht
doch das «Leben der Frommigkeit.
Sie ist erfiillt, getragen von der Ob-
jektivitidt des Heils, das die Kirche
vermittelt. .. darum kann die katho-
lische Frommigkeit gerade auch unter
Druck durch eine frohe Zuversicht
werben, wie sie wohl eine unter den
seelischen Spannungen und vielleicht
auch unter Mattheit und Alltags-
christentum leidende - evangelische
Gliubigkeit durch Sieghaftigkeit und
Urspriinglichkeit beschidmen kann.
Quelle der Kraft ist der Kultus, eben
darum, weil er in Preis und An-
betung, in Darstellung und Darrei-
chung Objektivitit und Néhe des
Mysteriums vergegenwartigty (S. 40).
Dem stehen Schwichen des Pro-
testantismus gegeniiber: «Die Gefahr
des Protestes gegen Gesetzlichkeit und
Eigenwerk ist fiir die volkskirchliche
Arbeit die Noétigung, das Gesetz neu
zu treiben» (S. 42). Dies kann auch zu
« Verdienstfrommigkeit», zu «sédkulari-
siertem Katholizismus» fithren (S. 45),
andererseits zum zersetzenden Indivi-
dualismus. «Es gebricht diesem In-
dividualismus, gerade wenn er geistig
hochstehend ist, an Sinn fiir Anforde-
rungen und Méglichkeiten der Volks-
kirche» (S. 46). «Das katholische Sy-
stem hat seinen Schutz an der Ob-
Jektivitit des Sakraments und an ge-
glaubter und geschauter Wirklichkeit
der Kirche, die als Gottes Stiftung den
Menschen umfiingt. Aber an diesem
Schutz haften freilich die Gefahren,
die den Protest herausfordern. Die
Uberwindung der Not muss vom
Wort selber kommen (S. 52/53).» Das
«Wort» der Heiligen Schrift wird leben-
dig im modernen (rémischen) Christ-
katholizismus bei Rademacher (8. 54)
und anderen. « Uber dem Evangelium
haben sich unsere Viter getrennt.
Uber dem Evangelium werden wir uns
wiederfinden.» So sagt eine Stutt-
garter katholische Spruchkarte (S.56).

«Katholisches und evangelisches
Christusverstindnis» (S. 59—83) wird
naturgemiss von der Mittlerfrage her

72

untersucht. «In fihrenden Schichten
scheint die Gottesmutter die An-
rufung der Heiligen mehr und mehr
an sich zu ziehen» (8. 62). Hierin
einen, wenn auch eingeschrinkten,
Fortschritt zu sehen, kann man ge-
wagt finden. Uns scheinen auch die
folgenden christologischen Uberlegun-
gen fiir die «Begegnung» weniger be-
deutsam. Wichtiger, entscheidender
ist der unverkennbare «Durchbruch
eines Christozentrismus» in dem er-
wihnten (rémischen) «Christkatholi-
zismus der Gegenwart. Es ist ein Sieg
der Bibel uiber allen Ersatz, alle selbst-
herrliche Vermittlung» (S.77). Die
gottihnliche Zwischenschaltung des
Papsttums als «Deus in terris» er-
scheint «vermessen» (64). «Das kirch-
liche System schiebt sich vor Christus»
(S.173). Aber auch «das Wort fordert
eine Kirche des Wortes» (73). Wenn
dort die Selbstherrlichkeit des Kir-
chentums den Protest herausforderte,
so kann hier die Selbstherrlichkeit des
Individuums an der Substanz der
Kirche zehren (S. 74). Es wiire schén,
wenn Weber recht behielte mit der
Meinung, «dass der Christusglaube
sich das System, das ihn so stark zu-
riickgedringt und umgebildet hatte,
heute wieder ein- und unterzuordnen
am Werke ist» (8. 83).

Wird «Der Mensch in katholischer
und evangelischer Awffassung» (S. 84
bis 115) betrachtet, so fillt vor allem
«die  Unausgeglichenheit und Zwie-
spiltigkeit des Protestantismus auf,
der das wundervoll ausgeglichene ka-
tholische System seine {iberlegene
Sicherheit entgegensetzen kanny(S.84).
Es wird mit Recht angemerkt, dass
hier doch auch das personliche Ce-
wissen mehr als frither volle Anerken-
nung findet, (Laros, Lortz, S. 87), Pro-
testantische Vorurteile werden be-
kimpft: « Darf man angesichts des oft
beschiimend vorbildlichen Ernstes,
der in das Familienleben und die Ver-
antwortung fiir die Gesellschaft in der
katholischen Sozialbewegung gelegt
wird, wirklich noch die Entwertung
durch das ménchische Ideal anstrei-



chen, gegen die sich das reformato-

rische KEthos auflehnen musste ?»
(S.92.) Mit vollem Recht wird die

«Liturgische Bewegung» als Kraftquell
fir das Berufsleben gekennzeichnet
(S.93): wir kéonnen das aus unserer
bereits wesentlich linger wihrenden
altkatholischen Praxis heraus besté-
tigen. Ebenso haben es unsere Viiter
mit am stiarksten gefuhlt: «Der Je-
Suitismus hat im Dienst des pipst-
lichen Systems auch die Unterwerfung
unter Menschen auf die Spitze getrie-
ben» (S. 100). Wir kennen die gefiihr-
liche Wahrheit des Satzes: «Wer die
Volkskirche nicht verneint, wird auch
dafiir ein Verstehen haben, dass die
Erzieherin Kirche den Menschen am
natiirlichen, moralischen Siindenbe-
Wusstsein zu fassen sucht; sie hélt
thn durch die Beichtpraxis auch unter
dem Siindenbewusstsein fest» (8. 96
und 97). Aber der Durchbruch des
Christozentrismus mildert diese Hir-
ten. «Aus dem Dienst der Kirche er-
tént die Losung, die objektive Christo-
zentrik der katholischen Lehre auch
fir das subjektive Bewusstsein als
Gnadenbewusstsein wirksam zu ma-
then, in die ganze Lebensgestaltung
hinein» (8.115, Anm.). Mogen wir die
Verselbstindigende Wirkung des Laien-
Apostolats begrenzt finden, so wird
doch schliesslich «Hingabe an Cott
.ler Freiheit gegeniiber dem Menschen
Im inneren Miindigwerden» (5. 101).
Von Wolf, der von jetzt an die
eder fithvt, wird «Der Mensch und
die Kirche wm katholischen Denken»
(8. 116—147) dargestellt. Der Auf-
8atz ist schon 1933 «Zwischen den
eiteny» erschienen und hiilt zunichst
d?n Gedanken fest, dass theoretisch
die romische Lehre von der Kirche
Mmer noch nicht abgeschlossen ist.
iese Meinung wird durch Koster
(Ekklesiologie im Werden, Paderborn
941) pestiitigt, der hier sagt (S. 15):
“Die Ekklesiologie unserer Tage be-
Ndet sich noch im vortheologischen
Ustand » (S. 117). Damit ist bis zu
“inem gewissen Grade die polemisch-
Pologotische Verteidigung der Kir-

73

che zurickgedrangt (S.120/121) und
selbstkritischen Ausserungen iiber den
romischen Kirchenbegriff etwas Raum
gegeben. Allein «die reiche ekklesio-
logische Arbeit der Gegenwart darf
hinsichtlich ihres Ertrages nicht tiber-
schiitzt werden und darf nicht als
die wvolle und entscheidende Aus-
formung des theologischen Selbst-
verstindnisses der katholischen Kir-
che gewertet werden» (5. 124). Wolf
stellt nun die ganze Problematik in
grossen Ziigen dar: Vernunft und
Glaube, Persénlichkeitsbildung als Le-
benszweck (nach Sawicki, S. 130), die
Heilslehre, «die katholische Lehre von
dem alles Uberragenden Wert der
Menschenseele» nach Peter Lippert
unter Anfiihrung der beinahe verstie-
genen Formulierung dieses Autors
(8. 136, 137), die tiblichen Definitionen
der Kirche, die civitas Dei, den Drang
der Religion nach Katholizitit (Rade-
macher, S. 138, Anm.). Er zitiert
Karl Adam: «Wiirden die Evangelien
tiber die Berufung des Petrus... zum
Hirten der Kirche schweigen, die
Wesenheit der Kirche selbst wiirde mit
der Notwendigkeit und Wuceht, die
jede in einem Organismus angelegte
Wesensform zu ihrer Verwirklichung

driangt, das Papsttum aus ihrem
Schoss  hervorgetrieben haben. Im
Papsttum strebt und gelangt die

kirchliche Gemeinschaft zum Bewusst-
sein ihrer wesensnotwendigen Kin-
heit. Im Papsttum erfasst und setzt
sie sich selbst als das eine Reich,
als den einen Leib Christi auf Erden»
(S. 143, Das Wesen des Kath. 1927,
4. Aufl., S.48/49). Dann hoéren wir
wieder Lippert iiber die Vorrangstel-
lung des kirchlichen Gesetzbuches,
«das in gewissem Sinn das kirchlichste,
also das eigentlich katholische Buch
ist,» und die «Kirche als Vollenderin
des goéttlichen  Schopfungswillens »
(S. 144, Anm.). Dennoch, sagt Wolf:
«Diirfte nur dem ein Aburteil iiber
die hohe und idealistische Menschlich-
keit, tiber die reprisentative Gott-
menschlichkeit im Katholizismus zu-
stehen, der bei aller Achtung vor dem



auch hier, in einem so eindrucksvoll
geschlossenen System, doch méglichen
Durchbruch des Geheimnisses Gottes
gniidig befreit ist von jenem rational-
metaphysischen Verstédndnis seiner
selbst. .., aus dem alle seine mensch-
lichen Anspriiche wachsen» (S. 147).

«Zum Fragen nach der UNASANC-
TA» (S.148—174) gehort gewiss die
Bemerkung, «dass wir uns heute
mitten inne in einer lebendigen Uber-
windung des Geistes der Moderne in
beiden Lagern» befinden (8. 150),
worunter wir den Geist des Miss-
verstehens und des Ablehnens meinen,
der seit Jahrzehnten gegen das Chri-
gtentum anstiirmt. Der Abwehr-
kampf fiithrte in der rémischen Kirche
zu einer Verkirchlichung, ich méchte
eher sagen: zu einer Verrechtlichung,
die wir Altkatholiken schon frither als
«Sektenbildung» empfunden haben.
Ebenso jetzt der Protestant Herme-
link (vgl. S. 150 Anm.). Aber inner-
halb der Kirche wird doch von Rade-
macher bereits deutlich zwischen «ka-
tholisch und katholizistisch» unter-
schieden (vgl. 151). Damit wird die
enge konfessionelle Haltung verlassen.
Es sind indes nicht so sehr der ideelle
Ansturm von aussen und die Not der
Zeit, die heute der Idee der UNA
SANCTA Vorschub leisten, als inner-
kirchliche Grtinde, némlich die Fra-
gen: «1. Nach der Kirche als corpus
Christi mysticum, 2. Nach der Einheit
der Kirche, 3. Nach der Katholizitit
der Kirche» (S.154). Die erwiahnte
Verkirchlichung macht diese Fragen
dringend, da der Kirchenbau doch
auf Christus zu griinden ist. Wolf sagt
wortlich: «Der Christozéntrismus ist
durch den Hierarchismus nach unse-
rem Urteil nicht nur gebrochen, son-
dern nahezu bedingt. Die missio ca-
nonica kann gewiss christozentrisch
ausgelegt werden» (S. 157/158). Je-
doch verkennt er nicht die im vati-
kanischen Dogma beruhende, «zumin-
dest starke Einschrinkung der neu-
testamentlichen Aussagen tiber Chri-
stus  als ey und der reformato-
rischen Lehre von Christus als dem

74

alleinigen Haupt und Grund der Kir-
che» (S. 158). Wir werden wohl dabei
bleiben miissen, zu bezweifeln, dass
das moderne Papsttum den reinsten
Ausdruck der Kirche darstelle (vgl.
S. 159, 143), wenn auch nicht ver-
kannt werden soll, dass Lord Acton
bis zu einem gewissen Grade recht
hatte mit der Bemerkung, «Wer kei-
nen Primat anerkennt und in Jesus
Christus das einzige Haupt der Kirche
sieht, muss notwendigerweise Spal-
tung, Isolierung und Zwietracht fir
einen Grundsatz und Normalzustand
seiner Kirche halten» (nach Rade-
macher zitiert, S. 160). «Reformato-
rische Theologie verweist hingegen bei
dieser Frage auf das bleibende und
unauflosliche Geheimnis der Einheit
Gottes und glaubt die Einheit der
Kirche. .. als eine geistliche Einheit,
die das schopferische Wort Gottes
allein stets neu schafft, verwirklicht,
erhiilt. Sie ist jenseits alles dessen,
was wir sonst als Einheit zu denken
vermogen» (S. 160/161). Zur An-
nitherung dient ¢die Betonung dessen,
dass das Katholische keine Kon-
fession sei»; darin beruht ein «Abbau
der gegenreformatorischen Abwehr-
haltung» (8. 164). Oder positiv von
Rademacher formuliert: « Wir miissen
also zu der vollen Idee des Katho-
lischen zuriickkehren» (vgl. S. 164).
Dies war von jeher auch die Grund-
forderung von wuns Altkatholiken,
wenn auch unsere ldee des Katholi-
schen mit der von Rademacher nicht
ganz restlos iibereinstimmt. Von den
kritischen Ausserungen zahlreicher ro-
misch-katholischer Autoren moéchten
wir einen Satz von P. Simon hervor-
heben: «Es gibt sicher keinen bedeu-
tenden Trrtum in der Kirchenge-
schichte, der nicht aus einer Uber-
treibung der Wahrheit entstanden
wiire» (vgl. S. 165).  Simon spricht
auch von den ¢getrennten Briidern»
die mit der Kirche dennoch vereint
sind «durch den Lebensstrom der
Gnade, der ihnen genau so zukommb
wie jedem Getauften, wenn sie auch
nicht alle Moglichkeiten, welche die



Kirche in sich schliesst, ausschépfen
kénnen» (vgl. S. 1656). Das klingt si-
cher wesentlich anders als die harten
Formulierungen des Bischofs Besson
(I. K. Z. 1942, S. 83 f.). Nur véllig auf-
richtige Selbstbesinnung, Einkehr,Ver-
tiefung auf allen Seiten fiihrt letzlich
zusammen, insonderheit ¢lernender
Austausch der Kirchen untereinander»
(S.168). Heiler sagt gelegentlich:
Einzelkonversionen mogen vom (e-
wissen mitunter gefordert sein und
insofern zu Recht bestehen, aber for-
derlicher fiir die Verwirklichung der
UNA SANCTA sind die evangelisch
orientierten Glieder in der Romischen
Kirche selbst und die katholisch orien-
tierten in der evangelischen Kirche.
Ahnliches lesen wir hier (8. 167). Wir
hoffen auf die Einstellung, «die die
Zerrissenheit der Einen Kirche noch
bewusster als eigene Schuld aner-
kennt und, indem sie zugleich blosse
Riickgewinnungsabsichten und tak-
tische Kompromisslosungen ablehnt,
Zunichst in den eigenen Reihen zur
Busse ruft» (S.171). Man bedenke:
¢«Die Reformation wollte wahrhaft
katholische Kirche» (8. 172); auch
wir Altkatholiken wollen dies. «Die
Vet‘tinfung der christlichen Erkenntnis
und die Verselbstindigung des kirch-
lichen Lebens in der Ctemeinde — die
sich auch analog im deutschen Katho-
lizismus heute anbahnen — und dazu
der unerbittliche Ernst einer briider-
lichen Kontroverstheologie, ohne die
68 keine ernsthafte theologische Arbeit
Zeben kann — das sind die Wege
einer sinnvollen und vor allem einer
uns  gebotenen  Auseinandersetzung
mit den in dem Clauben an die Voll-
Mmacht Christi und seines Geistes an-
Zusprochenden Briiddern in der Romi-
Schen Kirche; denn sie ist eben nicht
Missionsfeld fiir den Protestantismus,
Wie manche behaupten» (8. 173/174).

Das reichhaltige Buch, das der ro-
Misch-katholischen Kirche sicher nicht
U wenig Wohlwollen entgegenbringt,
Steht unseren eigenen Gedanken und
den Gepflogenheiten der altkatholi-
Sthen Kircho oft erstaunlich nahe. In

75

einzelnem werden wir angeregt, neu
dariiber nachzudenken, wie wir der
uns von Dollinger gewiesenen Auf-
gabe am besten gerecht werden, der
Wiedervereinigung ganz besonders zu
dienen. Wenn man heute etwa ge-
neigt ist, die Auswirkung der vatika-
nischen Dogmen abschwichend dar-
zustellen, will uns das nicht berechtigt
erscheinen. Wir verweisen auf die in
der Sache véllig eindeutigen Ausserun-
gen von Rouquette (vgl. I. K. Z. 1942,
S. 85/86). Solange nur von einer
Unterwerfung unter einen im Wort-
sinne der Dogmen unfehlbaren und all-
gewaltigen Papst die Rede ist, werden
nicht bloss bei den abendlindischen
romfreien Kirchen, sondern min-
destens ebensostark bei den Ost-
kirchen die Bedenken in gewichtigem
Umfang bestehen bleiben. Wir be-
ziechen unumwunden den Ruf zur
Selbsteinkchr auch auf uns. Wie
schon wire es aber, wenn dieser Ruf
auch bis in die Niahe der Siulen des
Vatikanums zu dringen vermochte
und dort einen Widerhall fiande, der
zu neuartigen Gespriichen Anlass giibe

— ut denique OMNES UNUM sint.

Miinchen. Adolf Thiirlings.

Johannes Stephanos: Christliche Ein~
heit im Zeichen des Kreuzes. Una
Sancta-Verlag-Zug.

EKine Programmschrift der Una-
Sancta-Bewegung, die eine Verstiindi-
gung zwischen Protestanten und Ro-
misch-Katholiken anstrebt. Die offi-
zielle romisch-katholische Kirche lehnt
eine Verstindigung mit Andersgliubi-
gen im tiblichen Sinne des Wortes ab,
weil sie sich als die Kirche betrachtet
und Union Unterwerfung unter den
romischen Papst bedeutet. Schon aus
diesem Grunde werden andere Me-
thoden gesucht. Der Verfasser lehnt
jene, aber auch die bis jetzt eingeschla-
genen ab, will von der Unionsarbeit der
Theologen und Unionisten nichts wis-
sen, fordert als Vertreter der prophe-
tischen Verkiindigung innere Umkehr,
ein Niaherkommen zu Christus, «ein



Zuriickgehen zu den Quellen und Wur-
zeln christlicher Existenz» (S. 71), es
handle sich um «ein Neuerwachen des
Geistes Christi, um eine geistige Auf-
erstehung Christi in der Welt». Dem
werden alle nicht rémisch-katholischen
«Unionisten» beipflichten. Liest man
den Satz «Die Einheit kann nur im
Glauben gefordert werden, nicht aber
in Glaubenslehren» (S. 57), denkt man
dem Zusammenhang nach an den
Fiduzialglauben, obschon der Ver-
fasser den Autoritétsglauben nicht ab-
lehnt, im Gegenteil in «einem rich-
tigen, lebendigen und fruchtbaren
Glauben beide Arten fiir notig er-
achtet» (S. 39). So wird es auch bei
Unionsgespriichen ohne Ubereinstim-
mung in Lehren, sie moégen noch so
einfach sein, nicht gehen. Bestimmte
Formulierungen des Glaubens sind so
alt wie die Kirche. Solche wird auch
die unierte Kirche nicht entbehren
konnen. Propheten allein werden die
Voraussetzungen fiir die Einigung
nicht schaffen kénnen, so wichtig ihr
Amt auch sein mag. — Als Leitsatz
ist der Schrift Gal. 6, 2 vorangestellt.
«Erst wenn wir wieder ,einer des an-
dern Last¢, d. h. des andern Eigenart
und Andersart ertragen, ohne jede
geistige Uberhebung, erst dann er-
fillen wir das Gesetz Christi, d.h.
das Gesetz des Kreuzes, das zugleich
das Gesetz der HEinheit ist» (S. 67).
Das ist ein auf den 6kumenischen
Konferenzen allgemein anerkannter
und befolgter Grundsatz. Noch manch
trefflichem Ausspruch begegnet man
in dem Biichlein. Es ist zu bedauern,
dass die rémische Kurie ein solches
freies Wort nicht ertriigt, sondern
dessen Kinder sofort mundtot ge-
macht hat. Der Gemassregelte hat
sich ebenso rasch dem Schreibe- und
Redeverbot unterzogen. Er fiihlt sich
nicht zum Propheten berufen, der aus
seiner Verkundigung eine Gewissens-
sache machen mochte. Trotz aller
Anerkennung der Schrift seien einige
Bemerkungen erlaubt. Ein Schén-
heitsfehler ist die wiederholte Polemik
gegen die ¢theologischen Fachmiinner

7% —

und Nutzniesser», die «Theologie trei-
ben», «es soll ja ein eintriigliches Ge-
schiaft sein» u. dgl. (S. 66). Solche
Ausfille stehen doch im Widerspruch
zu dem erwithnten Leitsatz der Schrift.
Den also Charakterisierten stellt er
gegeniiber «die lebendigen Zeugen
Gottes und Bekenner Christi in der
lebendigen Gegenwart, die flirwahr
keine Furcht haben vor der Wirklich-
keit und vor geistigen Kédmpfen, die
sogar, nicht zwar einem toten theolo-
gischen System und einer gut bezahl-
ten theologischen Professur zulieb,
wohl aber ithrem Gewissen und dem
darin sprechenden Willen Gottes zu-
lieb die wunliebsamsten Trennungen
und Katastrophen riskieren» (S. 66).
Wo solche lebendige Zeugen und Be-
kenner Christi sind, die so Schweres
riskieren, wird nicht gesagt. So viel
ist sicher, dass solche Ausdrucksweise
Andersgerichteten gegeniiber in Krei-
sen der 6kumenischen Bewegung, auf
die Stephanos nicht besonders gut zu
sprechen ist, unbekannt ist. Er ver-
kennt sie ausserdem, wenn er sie als
ausschliesslich protestantisch bezeich-
net. An ihr sind die orthodoxen Kir-
chen des Ostens, die nicht als pro-
testantisch bezeichnet werden, ebenso
stark beteiligt wie andere Kirchen.

A K.

Zur rimisch~katholischen Unions-
bestrebung in Lyon.

Es liegen uns einige Broschiiren und
Traktate aus der « Institution des Char-
treux» in Lyon (Frankreich) vor. Sie
werden unter der Leitung des Abbé
Couturier herausgegeben und bedeu-
ten eine sympathische und offene Be-
sinnung iiber das Problem der kirch-
lichen Trennung und zugleich eine
Bemiithung um die kirchliche Einigung
von rémisch-katholischer Seite. Diese
Schriften wollen wir in ihrer chronolo-
gischen Reihenfolge iibersehen.

Wir nehmen zuerst vier Schriften,
betitelt: «ad usum privatumy». Sie
tragen weder ein Datum noch das
kanonische «Nihil obstaty und «Im-
primatury.



Die eine Broschiire heisst « Priére
et unité chrétienne» (20 Seiten). Irénée
(Pseudonym von Abbé Couturier), der
Verfasser, hebt die Bedeutung des Ge-
bets fiir die sichtbare kirchliche Ein-
heit hervor. Fiir jeden Rémisch-
Katholiken bleibt die Annahme der
Wahrheit und Einheit in Rom obliga-
torisch, schliesst jedoch seine Flirbitte
sowie die der anderen Christen fur die
kirchliche Einigung nicht aus; denn
nach Irénée kann diese Einigung weder
eine unmogliche Riickkehr der ande-
ren Kirchen zu Rom noch individuelle
Massenkonversionen  bedeuten.  Im
Gegenteil, sie soll eine in die Zukunft
Berichtete gegenseitige Bereicherung
der verschiedenen Konfessionen durch
eine bessere Kenntnis des Wortes und
des Willens Gottes sein. Und dabei
Spielt das Gebet eine massgebende
Rolle. Es hat, hauptsichlich heute,
da fast alle Christen in diesem Sinne
beten, in der Liebe Christi cine ge-
radezu kosmologische Tragweite. Die
Aussicht auf ein wahrhaftig allgemei-
Nes Konzil wird nicht ausgeschlossen.
Aber die Iirhérung einer solchen éku-
menischen Furbitte wird uns dem
Ende der Zeiten nahe riicken.

In demselben Geiste schreibt Irénée
Uber « Dynamisme et Loyauté» (15 Sei-
ten). Hier wird ganze Offenheit sich
Selbst, den anderen und der Wirklich-

eit, gegeniiber verlangt; denn hier
Wwird alle Zuversicht auf die notwen-
dign personliche irkenntnis der Wahr-
‘mit gelegt., Wenn beides vorhanden
8t, dann ist es moglich, miteinander zu
Yeden und zu beten, sogar fir einen
Omisch-Katholiken in andern Kir-
hen, Das ist der ,I)ynmnismus, das
Yuhige Trachten nach der Krkenntunis
(!9'[‘ Wahrheit, d. h. Gottes. Gewdhn-
ch ist dies nur bei der Elite moglich.
ber wenn die Elite es wirklich ist,
ann ihr auch die Massen
olgen,

Ein Beispiel solcher geistiger Hal-
tu“g gibt P. (. (P. Couturier) in ¢Ad
Propos de la Bulle ,Unam Sanctam®»
2.0 Seiten) hauptsiichlich in bezug auf

1 Forderung der Unterwerfung eines

werden

77

jeden Menschen unter den réomischen
Pontifex. P.C. sieht in jeder bis-
herigen historischen Epoche eine ei-
gene Mentalitit und zeigt deren Fort-
schritt, d. h. die Hervorhebung neuer
Probleme und Gesichtspunkte. Wenn
man die Bulle « Unam Sanctam» (1302)
mit der Enzyklika «Immortale Dei»
(1885) wvergleicht, so wird die Not-
wendigkeit einer solchen Unterschei-
dung klar. Seinerzeit und nur diszipli-
narisch konnte die Forderung Boni-
fatiusVIII. gelten; aber sie kann nicht
als unfehlbar fir alle Zeiten im Sinne
des Vatikanums erklirt werden. Ubri-
gens unterscheidet Leo XIIL. selbst
zwischen direkter und indirekter welt-
licher Macht des Papstes. P. C. meint,
oine solche Unterscheidung der Zeit-
mentalitidten erledige bertihmte «Fiille»
der Geschichte des Papsttums, z. B.
die des Liberius und des Honorius.
Mehr noch, er glaubt, dass man das
vorvatikanische Papsttum nie fur
sich, sondern immer in seiner Uber-
cinstimmung mit dem allgemeinen
Konzil und der gesamten Kirche be-
urteilen soll (etwa im Sinne des Galli-
kanismus, wenn ich recht verstehe).
Demnach ist der Entscheid von 1854
das Ergebnis eines wahrhaftigen «Con-
cile par écrit», was aber fiir uns eben
die Frage ist. Interessant bleibt den-
noch der Versuch der Umgrenzung
des pipstlichen Amtes — wann der
Papst nur als Bischof von Rom oder
nur als Patriarch des Westens oder
nur als Metropolit der romischen Pro-
vinz, ete., rede — und vor allem die
Integration des Papsttums in das «Cor-
pus Mysticum». Da wiire viel zu sa-
gen; jedoch sollen wir uns hier nur
mit einer Ubersicht begniigen.

Die vierte Schrift «ad usum priva-
tum» besteht aus Gebetsangaben fur
jeden Tag von Februar 1942 in Ge-
meinschaft mit drei anglikanischen
Gemeinschaften und mit der «Maison
protestante de retraites spirituelles
&  CGrandchamp (prés  Neuchatel)
(Suisse)». Dazu ist noch ein Versuch
von «éphémérides  liturgiques  pour
I’Unité Chrétienne» angegeben. Das



Ganze heisst «D’une cellule Catholique
du Monastére Invisible de I Unité Chré-
tienne» (4 Seiten).

Die mit Datum und «Imprimatur»
versehenen Schriften sind folgende:

Maurice Villain, S. M.: «Le Livre
vivant»y, Juli 1940 (20 Seiten). Das
ist der Inhalt eines Vortrages, den
wir auch seinerzeit in Genf gehort
haben. Hier wird in dichterischer
Form die Heilige Schrift als reale Ge-
genwart Gottes hochgepriesen und
deren Lektiire auch fur Romisch-
Katholiken sehr empfohlen. Von einer
Darlegung der Bibel als Quelle der
Lehre der Kirche wird abgesehen.
Als Anhang wird ein Ausschnitt aus
der Enzyklika «Spiritus Paraclitus»
vom 15. September 1920 betreffs der
Lektiire der Bibel beigegeben.

In bezug auf die Gebetsoktav vom
18. bis zum 25. Januar (1941) wurden
im Dezember 1940 Richtlinien unter
dem Namen «Universelle priére des
chrétiens pour Uunité chrétienne» (9 Sei-
ten) herausgegeben. Sie sind ganz im
Geiste von Abbé Couturier gehalten.

Von Maurice Villain, S. M., ist
wiederum eine Schrift herausgegeben
worden: «Kmulation spiritueller (19
Seiten, Marz 1941). Der Verfasser
bringt hier das Beispiel von zwei ita-
lienischen Trappistinnen, die ihr Leben
fiir die Einigung der Christenheit dar-
brachten, sowie auch das Beispiel des
anglikanischen Klosters zu Nashdom,
das mit der Nonne Maria-Gabriella,
einer der beiden Nonnen, in Beziehun-
gen stand, und von vielen bekannten
und unbekannten Christen, die ganz
fiir die Einheit der Kirche leben. Dabei
handelt es sich wieder einmal weder
um Interkonfessionalismus noch um
Konversionen, sondern ausschliesslich
um ein Wachsen in der Liebe und
der Erkenntnis Christi. Wie sehr oft
werden in einem Anhang Gebetsinten-
tionen fiir die Einheit der Kirche, wie
man im roémisch-katholischen Sinne
zu sagen pilegt, der Christenheit ge-
geben.

Im Mai 1941 sind «Documents sur
L universelle priére des Chrétiens pour

78

UUnité chrétienne'y (20 Seiten) or-
schienen. Die Schrift besteht aus drei
Artikeln aus der Feder eines anglika-
nischen Laiens, Henry E. 1. Brandreth,
des bekannten Pasteur J. de Saussure
(Genove) und des lutheranischen Geist-
lichen Gunnar Rosendal (von Osby in
Schweden). Eine Einleitung von P. C.
geht voran. Jeder Mitarbeiter ist
sich der dogmatischen und diszipli-
niren Schwierigkeiten einer frucht-
baren Anndherung der getrennten
Kirchen bewusst; keiner will sie ver-
kleinern, und keiner will von einer
mehr oder weniger lockeren sentimen-
talen Einigung etwas wissen. Aber
jeder ist davon ftiberzeugt, dass es
nur okumenische Arbeit geben kann,
da wo die Liebe Christi vorhanden ist.
Denn ausser dieser Liebe gibt es keine
wirkliche Erkenntnis Gottes und dem-
nach auch keine wirkliche Einheit.
P. C. fihrt ein Zitat aus der « Nouvelle
Revue Théologique» von Louvain (nu-
méro de novembre-décembre 1939,
p- 1070) an, in dem die Konferenzen
von Stockholm (1925), Lausanne
(1927), Oxford (1937) und Edinburg
(1937) als Uranfiinge eines moglichen
zukiinftigen «6kumenischen Konzils»
angesehen werden.

Von Paul Delastre ist das hohe-
priesterliche Gebet Christi (Joh. 17)
in musikalische Form fiir Zelebrieren-
den und Chor gesetzt worden. KEin
kurzes Opfergebet, auch in musikali-
scher Form, ist beigefugt (November
1941).

Es folgt der Inhalt eines Vor-
trages, den der R. P.Clémence, S.J.,
iiber « Les chrétiens en priére» am 256.Ja-
nuar 1942 in Lyon gehalten hat. Dieser
Vortrag ist dann in der Zeitung «Cité
Nouvelle» vom 25. Mirz 1942 publi-
ziert worden, um endlich als Sonder-
abzug zu erscheinen (16 Seiten). Das
Hauptthema ist, die Spaltungen un-
ter den Christen bedeuten eine «feliX
culpa», wenn sie heute zur Gemein-
schaft in der Liebe und in der
Furbitte fiir die Einheit der Christen-
heit fithren. Wohl kann Rom von der
Absolutheit seiner Lehre nicht ab-



sehen, aber dies hindert die genannte
Gemeinschaft nicht. Abbé Couturier
hat es fiir angebracht erachtet, mit der
Billigung von P. Clémence den Vor-
trag zu ergiinzen. Wieder einmal
macht er darauf aufmerksam, dass
die rémisch-katholische Kirche genau
8o wie die anderen das in ihr Allzu-
menschliche ablegen soll, und «dies»,
behauptot er, «geht sehr weit, viel
weiter, als man gewdhnlich wihnt».
In der besprochenen Broschiire iiber
die Bulle «Unam Sanctam» hilt er
z. B. daran fest, dass der Papst nicht
unbedingt in Rom sein muss, um
Nachfolger Petri zu sein. Eine solche
Trennung zwischen der Nachfolgschaft
Petri und dem roémischen Stuhl ist
wiederholt gelehrt worden, hat sich
aber nie durchgesetzt.

Im Juli 1942 hat Irénée seine Ge-
danken iiber die Einigung der Christen
In «Lycéennes, magazine illustré d’Ac-
tion Catholique pour ’enseignement
S8econdaire» in einfacher Form unter
dem Titel « L’Unton des chrétiens» zu-
Sammengefasst. Da werden die Unions-
konzilien von Lyon (1274) und Flo-
Tenz (1439) sowie die Bekehrung New-
mans hochgeschitzt. Aber der Ver-
fasser freut sich ebenso iiber den
Anglokatholizismus als solchen und
heisst die okumenische Bewegung
von Stockholm, Lausanne, Oxford
und Edinburg ein «Wunderwerk des
Heiligen Geistes». Das Problem der
Einheit ist zuerst ein geistiges und
orst dann ein dogmatisches und ein
historisches. Und in dieser geistigen
Haltung handelt es sich nicht um

onversionen, auch nicht um eine
usammenarbeit von Rom mit den
&nderen Kirchen, sondern um ein
Bemeinsames Wachsen («parallélabo-
Tation») der verschiedenen christ-
chen «Gruppen» in der Erkenntnis
der Wahrheit. Das Ziel der Einheit
80ll der Zusammenschluss der ver-
Schiedenen «Kérper» (Konfessionen)
leiben,

Im Oktober 1942 sind die zwel er-
st?n Nummern der « Pages documen-

wres sur 1'Unité Chréticnney erschie-

79

nen. Die erste ist eine «Méditation
sur la Vierge Figure de I’Eglise» von
Pfarrer J. de Saussure mit einer Ein-
fiihrung von P. Couturier (15 Seiten),
noch mit dem « Imprimatur» versehen.
Die «méditation» von Pfarrer de Saus-
sure ist eine direkte Anrede des Gliu-
bigen an Christus. Hier wird in sehr
schoner Form die Dienerin Maria der
Kirche als Vorbild gegeben. Dem-
nach ist jede personliche Empor-
hebung Marias oder der Kirche als
solche eine Erniedrigung Christi; in
beiden soll immer unser Herr verehrt
werden. In der Einleitung des Abbé
Couturier wird die Mutterschaft Ma-
rias als eine kosmoligische Grosse, als
die « Theotokos» des Konzils von EEphe-
sus (431) gezeigt, in welcher der Blick
immer auf Christum, nicht auf Maria
als Geschopf, gelenkt wird. Es wird
auch unterstrichen, dass Christus der
einzige Mittler zwischen Gott und den
Menschen ist. P. Couturier widmet
die zweite Nummer der « Pages Docu-
mentaires sur U'Unité Chrétiennen (16
Seiten) den «Grees-Melkites», den
«Fraternités anglicanes» und der «Art
au service de l'unité chrétienne». An-
hand von Kundgebungen und Berich-
ten wird die IFreundschaft zwischen
den mit Rom unierten Melkiten,
170,000 an der Zahl, und den ortho-
doxen Melkiten, 350,000 an der Zahl,
hervorgehoben. Dann gibt P. C. ein
Verzeichnis der verschiedenen Bruder-
schaften der anglikanischen Kirche.
Heute sind die anglikanischen Nonnen
und Schwestern in England viel zahl-
reicher als die Nonnen und Schwestern
der Vorreformation. Zum Schlusse
winscht P. C., dass die christliche
Kunst im allgemeinen das Gemeinsame
unter den Christen unterstreichen
moge. Und dies nicht von ungefiihr,
sondern indem sie sich bemiihen
wiirde, die ganze Heilsgeschichte, von
der Schéopfung bis zur zukiinftigen
vollkommenen Einheit, darzustellen.

«Ow en est I’Universelle Priére des
Chrétiens pour Uunité Chrétienne et a
propos dun ,Monastére Invisible'y ist
anfangs dieses Jahres erschienen (8 Sei-



ten). Von den ihm zugesandten Zeug-
nissen ausgehend, gibt hier P. C. eine
kleine Ubersicht iiber das gemeinsame
Gebet der Christen fiir ihre Einheit
in Italien, Schweden, der Schweiz,
England, anderen Léndern und Frank-
reich in den Jahren 1941 und 1942.
Uberall, auch in reformierten Kirchen,
entstehen Gemeinschaften, mit oder
ohne Regel, die sich dem Gebet fiir
die Einheit intensiv und sogar aus-
schliesslich widmen; das ist das «Mo-
nastére invisibley, das «Unsichtbare
Klosters. Einige dieser Gemeinschaf-
ten stehen miteinander in Verbindung.

Die «Semaine del’ Unité Chrétienne»
1943 (11 Seiten) bringt Angaben liber
die Notwendigkeit der christlichen Ei-
nigung, CGebete, ein «Lied der Ein-
heit» (mit Musik) und eine Messe
fiir die Einheit; diese stammt aus dem
14. Jahrhundert (vor 1378); sie ist
die Messe «ad tollendum Schisma» und
wird von P.C. als «Messe fur die
christliche Einheit» {ibersetzt.

Mit dem «Imprimatur» versehen
haben wir noch einige Bilder mit
Teuxt.

Vervielfiltigt liegen noch vor:

«Le Progres verslavérité» (4 Seiten);
das ist die Abschrift eines Artikels,
den der bekannte Philosoph Jacques
Chevalier anno 1927 geschrieben hat;
in der oben besprochenen Broschiire
«Dynamisme et loyauté» weist P. C.
darauf hin. Hier wird totale Hingabe
im Suchen nach der Wahrheit und
nicht nur Aufmerksamkeit auf deren
Ergebnisse verlangt.

Und endlich von Irénée: «4 propos
des persécutions ?eligi81cjses que nos
fréres protestants subissent en Hs-
pagne» (3 Seiten). Die Schrift besteht
aus Mitteilungen des Pfarrers JJ. Del-
pech, «Président de la Mission protes-
tante frangaise en Haut-Aragonny.
Sie stellen die Ausrottung des Pro-
testantismus zugunsten der rémisch-
katholischen Kirche im heutigen Spa-
nien fest. Demgegeniiber hiilt Irénée
Aussagen Pius’ XII. und J. Maritains
tiber die Notwendigkeit unter den

80

Christen des gegenseitigen Versténd-
nisses in der Liebe.

(fenéve, Februar 1943.
L. Gauthier.

Morgenrot einer bessern Welt. Eine
Buch-Reihe zur Befriedigung der
Volker. Verlag Haus der Biicher
AG. Basel.

Die Einigung der Christlichen Kir-
chen. Sammlung von Ausspriichen
bedeutender Menschen verschiede-
ner Zeiten. Ausgewdhlt und ein-
geleitet von Prof. Dr. ¥. Siegmund-
Schultze. Preis Fr. 3.80.

Die Freunde der 6kumenischen Be-
wegung werden diese Sammlung gerne
zu Rate ziehen, wenn sie fir irgend-
eine Arbeit oder einen Vortrag gerne
ein Zitat aus der Vergangenheit oder
Gegenwart zur Illustrierung der gros-
sen Aufgabe zur Einigung der Kirchen
anfithren méchten. Die vorliegende
Arbeit genligt allen Bediirfnissen, denn
sie 18t geschickt aus allen christlichen
Jahrhunderten und allen Konfessionen
zusammengestellt aus Schriften und
Schriftstellern von der Bibel an bis
auf diesen Tag. Mit Recht sind be-
sonders fithrende Minner der ékume-
nischen Bewegung zahlreich vertreten.
In allen Zeiten war die Einheit und
Einigung der Kirchen ein Herzens-
bediirfnis aller, die fiir die christliche
Kirche und ihre Note Liebe und Ver-
stindnis besitzen. Diese KErkenntnis
wird auch in weiteren Kreisen auf-
klirend und anregend wirken, so dass
man nur wiinschen kann, das Biich-
lein méchte grosse Verbreitung finden.
Es ist sehr dazu berufen, dem Ge-
danken der kirchlichen Union und
threr Notwendigkeit in den einzelnen
Kirchen und Gemeinschafton neue
Freunde zu gewinnen. Das ist be-
sonders fiir unsere Tage notwendig.
Dem Sammler darf man fiir seine
wertvolle Arbeit dankbar sein.

Vom Volkerfrieden wund wvon der
Mengehheit letztem Gliick. Samm-
lung von Ausspriichen bedeutender
Menschen aller Zeiten. Heraus-



gegeben von Dr. Elisabeth Rotten.
teleitwort von Prof. Dr. H. Nab-
holz. Fr. 3.80.

Aus allen Kulturen und Religionen
sind Ausspriche iiber den Vélker-
frieden zusammengetragen und in be-
sondern Abschnitten unter gemein-
samem Titel rubriziert, wie Friedens-
sehnsucht, Friede durch Recht, die
Mitverantwortung des Kinzelnen, Hu-
manitiit, Friedensglaube u.a. Wah-
rend gegen Ende des letzten Krieges
die Parole «Nie wieder Krieg» all-
gemein verbreitet war, ist der Glaube
an den Frieden jetzt tief erschiittert.
Mége das Biichlein mit den vielen Zi-
taten helfen, den Glauben an den
Frieden neu zu wecken. Die Grossten
der Weltgeschichte haben ihm gehul-
digt. A. K.

Ephrem Sloots: De groote bloei. De
geschiedenis der oostersche christen-
heid van den tijd der groote conci-
lies tot aan den beeldenstrijd.
0. 0. 1941. Uitgeverij de Toorts.
80 S. (Het Christelijke Oosten 1I.)

Instreng romisch-katholischer Auf-
fassung gibt der Verfasser eine ge-
driingte Ubersicht {iber die Geschichte
der ostlichen Christenheit vom 3. bis
zum 8. Jahrhundert. Er behandelt
ausfithrlich die sieben ¢kumenischen

Konzilien (3256—787), die Auseinander-

Setzungen, die auf ihnen wegen der

einzelnen Streitpunkte der christolo-

gischen Meinungen gefiihrt wurden,
und verfolgt in knappen, eigentlich zu
kna-ppen Ausfithrungen die Entwick-
ung der Nestorianer, Monophysiten,

Monotheleten und Orthodoxen (ein-

S8chliesslich der «Melkiten») in den ge-

Nannten Jahrhunderten. Eine tiefer

8reifende Untersuchung der einzelnen

theologischen Probleme oder gar eine
arstellung der Zusammenhiinge ZWi-

Schen religivsen und nationalen, philo-

Sophischen, allgemein wissenschaft-

lichen und wirtschaftlichen Fragen

fehlt vellig, obwohl sie vielfach den
®igentlichen Schliissel zum Verstind-

s der religiésen Entwicklung bilden.
Ine Wiirdigung grosser Kirchenlehrer,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1043.

81

wie Athanasios, Kyrill von Alexan-
drien oder Johannes Damaskenos,
bleibt ohne Schilderung des nationalen
Kirchentums, dem sie entwuchsen,
blass und zusammenhanglos.

Bertold Spuler.

J. Leussink: De heilige ikonen. Over
het wezen en de vereering der iko-
nen, over de voorschriften en voor-
naamste onderwerpen der ikonen-
kunst. O.o0.1941. Uitgeverij de
Toorts. 80 S. (Het Christelijke
Oosten VI.)

Dasvorliegende Bandchen desschon
wiederholt gewiirdigten Sammelwer-
kes bildet eine sehr anschauliche Dar-
stellung der Entwicklung der Tkonen-
malerei, die einen wesentlichen Faktor
im theologischen Denken der Ost-
kirchen bildet. Da der Gegenstand
sich (heutzutage) zu konfessionellen
Auseinandersetzungen kaum eignet,
kann der Vf. sich durchaus objektiv
einstellen. Sehr verdienstlich ist die
Aufhellung der Zusammenhiinge zwi-
schen der Ikonenmalerei und der geist-
lichen Auseinandersetzung, die sich
in den Kémpfen um die Bildervereh-
rung auswirkt. Kurz zusammengefasst
lisst sich sagen, dass die Bilder-
stiirmerei ein Ausfluss der monophysi-
tischen Anschauungen gewesen ist,
dem naturlich eine bildliche Darstel-
lung der nur einen — géttlichen —
Natur des Heilands zuwider sein
musste, wiahrend die orthodoxe Auf-
fassung betonen konnte, dass sie nur
den menschlichen Leib malen wolle,
auf eine sinnfillige Wiedergabe der
gottlichen Natur hingegen selbstver-
stiindlich verzichte.

Die streng traditionelle Ausfithrung
der Heilands- und Heiligenbildnisse
verhinderte eine eigensténdige kiinst-
lerische Entwicklung der Ikonen-
malerei wenigstens solange nicht, bis
westliche Einfliisse im Osten den Un-
terschied der tiberkommenen Kunst
und der profanen, aber auch kirch-
lichen Malerei, wie sie sich im Westen
entwickelt hatte, klarlegten und die

6



Ikonenmalerei zu einer rein Kkirch-
lichen Form erstarren liessen.

Bertold Spuler.

C.de Clercq: Kerkelijk Leven in het
Oosten. Over de Geestelijkheid en
de Practijk van de Eeredienst.
0.0.1941. Uitgeveri) de Toorts.
63 S. (Het Christelijke Oosten V.)

So mannigfach wie die christlichen
Kirchen des Ostens verwaltungsmiéissig
gespalten sind, so verschieden sind
auch die kirchlichen KEinrichtungen,
die Gebriuche und die Anschauungen
uber die Grundpunkte des Glaubens.
Der Verfasser unternimmt es, einem
breiteren Publikum in einer {ibersicht-
lichen Skizze die wichtigsten dieser
Unterschiede klarzulegen. Kr behan-
delt die Stellung der Patriarchen, Bi-
schofe und Priester innerhalb ihrer
Gemeinde, den Modus ihrer Wahl und
den Umfang ihrer geistlichen und ad-
ministrativen Rechte. In einem zwei-
ten Teile beschiftigt er sich mit der
Einteilung der Heiligen Messe bei den
verschiedenen Bekenntnissen, mit dem
Ritual bei der Taufe, Trauung, Be-
erdigung und Priesterweihe.

Ganz deutlich ergibt sich ausseinen
Ausfithrungen, dass die selbstiéndigen
Kirchen des Ostens, seien sie zahlreich
(wie die Orthodoxen) oder gering an
Zahl (wie Jakobiten und Nestorianer)
viel Eigenstindiges bewahrt haben,
withrend die unierten Kirchen mehr
oder minder im Begriffe sind, die
abendléindischen («lateinischen») Ein-
richtungen zu {ibernehmen (Bischofs-
wahl: S. 13; Zolibat: 8. 20 f.; allsonn-
tigliche Kommunion: 8. 85). Kenn-
zeichnend fiir die Einstellung des gan-
zen Buches ist der Satz (S. 22), dass
weifrige unierte Priester bei Begriib-
nissen usw. die Gelegenheit einer Zu-
sammenkunft mit nicht-unierten Per-
sonen dazu beniitzen, um auf sie einen
Jheilsamen Einfluss auszuiiben»,

Bertold Spuler.

C. A. Bouman: Theotokos. Moeder
van God. Over de Marialeer en de
Mariavereering van de Oostersche

82

Kerken. 0. O. 1941. Uitgeverij de
Toorts. 80 S. (Het Christelijke
Oosten VII.)

Der Verfasser behandelt in iiber-
sichtlicher Weise die dogmatische Stel-
lung, die Maria, die Mutter Gottes, in
den Ostkirchen einnimmt. Da die
Auffassung der orthodoxen Kirchen —
und ebenso diejenige der monophysi-
tischen CGlemeinschaften, die B. kurz
streift (5. 71—76) — in vielen wesent-
lichen Grundziigen mit der rémischen
tibereinstimmt, bieten sich zahlreiche
Punkte eines Vergleichs. Freilich mius-
sen auch die Unterschiede deutlich
werden, die dadurch entstanden sind,
dass die ostlichen Kirchen die rémi-
schen Neuerungen einer Dogmatisie-
rung der Unbefleckten Empfingnis
und der Himmelfahrt Mariens nicht
dogmatisiert haben. Kbenso wird die
Lehre von Maria als der Vermittlerin
aller Gnaden, wie sie in rémisch-katho-
lischen Kreisen heutzutage lebhaft
propagiert wird, von der orthodoxen
Kirche nicht vertreten. Im Zusam-
menhang damit unterliisst der Ver-
fasser es natiirlich nicht, diejenigen
Stellen zusammenzutragen, an denen
orthodoxe Theologen, wie Photios oder
spiiter Peter Mogila, sich z. B. fiir die
Freiheit Mariens von der Erbsinde
aussprachen.

Die Anlage des Buches ist im we-
sentlichen chronologisch. Sie beginnt
mit einer Uberschau iiber die wenigen
dogmatischen Feststellungen, die die
ersten christlichen Kirchenlehrer hin-
sichtlich Mariens trafen, behandelt
dann die grosse Auseinandersetzung
mit der von Nestorios vertretenen
antiochenischen Schule, die in Maria
nur die Mutter Christi — nicht die
Mutter Gottes — sah, und beschreibt
dann die Stellungnahme der Ortho-
doxie in dieser Frage. Daran schlies-
sen sich Abschnitte tiber die 6stlichen
Marienfeste und die Stellung Mariens
in der Liturgie. Abschliessend stellt
B. fest, dass die Marienverehrung der
Nestorianer die gleiche ist wie in
allen Ostkirchen, nur dass sie ihr auch



heute noch den Namen einer «Mutter
Gottes» streitig machen.

Bertold Spuler.

J.de Swart: De Eeredienst van het
Oosten. Over den eigen geest, de
ontwikkeling en den bouw de ooster-
sche liturgieén. 0. 0. 1941. Uit-
geveri) de Toorts. 80 S. (Het Chri-
stelijke Oosten VIII.)

Das Biichlein beschreibt tibersicht-
lich den Aufbau der Heiligen Messe in
den 6stlichen Liindern, vor allem den
byzantinischen Ritus. Die Liturgie
der selbstéandigen orientalischen Na-
tionalkirchen auf nestorianischer und
monophysitischer Grundlage sowie der
mit, Rom unierten Teile dieser Kirchen
wird nur kurz gestreift. Eigene Ka-
pitel behandeln ausserdem den Kir-
chenbau des Ostens, die liturgischen
Gewiinder, das Kirchenjahr und die
liturgischen Biicher. De Swarts Schrift,
die durchaus in sachlichem Tone ge-
schrieben ist und deren Wert durch
Abbildungen, Grundrisse und Tabellen
wesentlich gehoben wird, kann Interes-
senten als wertvolle Ubersicht iiber
das behandelte Thema empfohlen

werden. Bertold Spuler.

Jan 0. Smit (Bischof von Paralus):
Hereenigingspogingen in verleden
en heden. O0.0.1941. Uitgeverij de
Toorts. 96 S. (Het Christelijke
Oosten 1X.)

Nach ciner kurzen Einleitung tiber
die Griinde der Trennung der éstlichen
und westlichen Kirche, die auch die
Fehler der abendliindischen Kirche
bei der Trennung nicht mit Schweigen
ibergeht (S. 14 f.), beschreibt der Vf.
vor allem die Hohepunkte der Eini-
Bungsbestrebungen. Nach dem end-
Bultigen Bruche im Jahre 1054 und
der Voriirgerung, die das Verhalten der
Lateiner withrend der ersten Kreuz-
zige in Byzanz hervorrief, versuchten
Verschiedene Pipste des 12.Jahr-

Underts (8. 22 ff.), zu einer Herstel-

g der kirchlichen Einheit zu ge-

83

langen, die aber trotz endloser Ver-
handlungen nicht Wirklichkeit wurde
und durch die Errichtung des Latei-
nischen Kaiserreiches in Konstantin-
opel 1204 endgiltig untergraben
wurde (S.28 ff.). Erst die Wieder-
herstellung der byzantinischen Herr-
schaft in Konstantinopel und die poli-
tische Bedringnis, in die Kaiser Mi-
chael VIII. anschliessend geriet, liess
1274 in Lyon eine Ubercinkunft zu-
stande kommen (S. 36 ff.), die sich
aber ebensowenig aufrechterbalten
liess wie die Union, die Kaiser Jo-
hannes VIII. 1439 auf dem Konzil von
Ferrara-Florenz einging (8. 48 ftf.).
Viele der 6stlichen Priillaten waren
schon auf dem Konzil gegen eine Ver-
einigung (die eine Unterwerfung unter
Rom bedeutete), andere — wie der
Metropolit Isidor von Russland —
konnten sie nach der Riickkehr in ihre
Heimat nicht durchfiihren, und die
letzten Spuren der Union in Kon-
stantinopel wurden durch die tiirki-
sche Kroberung Konstantinopels 1453
vernichtet. Nur eine der orienta-
lischen (nicht-orthodoxen) National-
kirchen, die maronitische, ist seither
dauernd mit Rom uniert. Von den
andern konnten im Laufe der Zeit nur
Teile stindig gewonnen werden. Die
neuere Zoit (Union von Brest 1596) be-
handelt Smit nur ganz kurz (5. 71);
ausfithrlich geht er auf die von den
Pipston in der letzten Zeit geschaf-
fenen Einrichtungen (Institute usw.)
zur Vorbereitung der Unionsarbeit ein
(S. 73—89).

Die Abbildungen sind auch in die-
sem Bande technisch einwandfrei und
bilden eine Zierde des Bindchens,
Bei der Angabe von Jahreszahlen sind
einige Druckfehler unterlaufen: S. 23,
Z.3 v.u., lies 1190 statt 1170; S. 26,
Mitte, 1208 statt 1209; S.34, Z.4v.o0.,
1243 statt 1234. — Manfred von Sizi-
lien war der Sohn (nicht der Bruder)
Kaiser Friedrichs II. (5. 36).

Bertold Spuler.



Note critique — A propos de la vie
du dogme.

Sous ce titre, F'. Cavallera a publié
d’intéressantes réflexions dans le « Bul-
letin de Lattérature Hcclésiastique» de
Toulouse, année 1942, n° 2, p. 61—74.
A vrai dire, I’article est un plaidoyer
«pro domo», une justification de la
théologie positive et de I’histoire des
dogmes de l'accusation qui leur est
faite de modernisme. De plus, selon
lauteur, ces deux disciplines con-
sacrent «la faillite doctrinale du pro-
testantisme sous toutes ses formes»
(p. 65) et illustrent 'universalité de la
vérité catholique. Il vaut la peine de
considérer de plus prés ces réflexions.

Pour les bien comprendre, il faut
savoir que I'Institut catholique de
Toulouse s’est toujours distingué dans
la lutte contre le modernisme. Mgr.
Batiffol, qui fut recteur de 1'Institut,
g’est flatté de 'avoir «démasques, zéle
d’autant plus marqué que le recteur
était lui-méme suscept de modernisme
et qu’il dut, pour cette raison, démis-
sionner en juin 1907. Ses disciples
Jean Riviere et F. Cavallera n’en ont
pas moins continué la lutte anti-mo-
derniste, pour la plus grande gloire
de I'Institut. Comme le présent ar-
ticle le prouve, ce n’est pas fini.

%
*

%*

Et voici d’abord la distinction entre
modernistes et «historiens catholiques
du dogme» et «théologiens positifs»:
«Ni psychologiquement, ni historique-
ment», ces derniers ne reconnaissent
aux modernistes «une mf}uence quel-
conque», c’est-d-dire (une inspiration
moderniste, concernant leurs travauxy.
En voici Pexplication: «Le moder-
nisme est avant tout une philosophie
s’'inspirant, dans sa conception de
I'histoire, de 1’évolutionnisme reli-
gieux. La théologie positive, en utili-
sant ’histoire des dogmes, prend
comme régle de ses recherches I'en-
seignement du magistére ecclésias-
tique et se propose, en retracant le
développement intellectuel dans 1'I5-

84

glise, d’éclairer et de justifier la théo-
logic du présent par celle du passé, de
confirmer ainsi, en donnant satisfac-
tion au besoin qu’éprouve tout homme,
et le croyant en tant que tel, de re-
monter & ses origines, la pleine con-
fiance qu’il éprouve en I'liglise d’au-
jourd’hui, en lui montrant comment,
malgré certaines diversités appa-
rentes, elle est bien I'liglise primitive,
création authentique du Fils de Dieu
qui veut, par son intermédiaire, sauver
le genre humain, jusqu’a la fin des
temps» (p. 64). Ni plus, ni moins.
L’étude des origines ébranlerait-elle
donc la «pleine confiance. . . en I’I‘glise
d’aujourd’huiy, soit en 'l ghse romaine
ot faudrait-il dés lors justifier cette
étude du reproche de modernisme que
cependant 1’on nous enseignait & con-
sidérer comme bien mort dans I’Eglise
romaine ? Car F. Cavallera fait allu-
sion & une situation propre & son
Eglise, si j’en juge par I’humeur qu’il
met & repousser «toute allusion & une
ingpiration moderniste» que «les histo-
riens catholiques du dogme et les
théologiens positifs ressentent & bon
droit comme une injure imméritée»
(p. 64). Il v a1l un indice intéressant.

La définition que nous venons d’en-
tendre, de la méthode et de la tache
de la théologie positive, appuyée sur
I’histoire des dogmes, n’a évidemment
rien de moderniste. En effet, en 1892
déja, Loisy établissait un programme
d’études bibliques dans lequel «les
croyances catholiques», loin d’étre la
régle de foi, devenaient le «simple
objet» de ses recherches ). Avec plus
de prudence que F.Cavallera, mais
avee netteté, Louis Duchesne, avant
«la crise moderniste» proprement dite,
coupait court aux prétentions dogma-
tiques des recherches historiques:
«,Duc in altum !¢ C'est au large qu'’il
(saint Pierre) va, fidéle au commande-
ment du Christ. Ni la terrour des es-
paces nouveaux, ni les protestations

1) A. Loisy: «Choses passées», Paris, 1913,
p. 85 9. Comparez, du méme: « Mémoires pour
servir & I’histoire religieuse de notre temps», tome I
Paris, 1930, p. 172 8. et passim.



de l'archéologie ne le raméneront au

rivage»!). Il y a donc un abime entre-

les deux attitudes: les uns vont droit
aux problémes et ne garantissent pas
que leur solution sera conforme aux
définitions du magistére ecclésiastique;
pour les orthodoxes, les problémes sont
résolus avant d’étre posés, par le seul
fait des décisions du méme magistére.
Les premiers se désintéressent des buts
apologétiques de la science; les re-
cherches des seconds ont un but nette-
ment apologétique. J’imagine qu’un
croyant, méme peu préoccupé par ces
problémes, éprouve toujours une réelle
satisfaction & recevoir l'appui des
sidcles; les moins traditionnalistes, les
plus originaux des penseurs ne sont
Pas mécontents de se trouver en ex-
cellente compagnie avec le passé, pour
Peu qu'on leur laisse le bénéfice de
leurs recherches et qu’on ne les accuse
Pas de plagiat. Par malheur, cette
apologétique est sans valeur: ello est
une illusion, puisque tout est déja
connu d’avance. Il ne faut pas en in-
duire sa compléte inutilité. Non, car
elle représente néanmoins de grandes
Sommes d’efforts et de connaissances
ot qu’elle peut deés lors mettre en lu-
Midre des points de doctrine et d’his-
toire d’un réel intérét pour tout le
monde; les tenants de la science pour
la scionce n’ont certes pas le monopole
de la, connaissance et de la vérité.
Mais I'Eglise peut-elle s’accommo-
der, sans dangers, de la libre recherche
des faits? Voila le probléme. Loin
de redouter cette libre recherche, la
Ol la réclame. Restons-en au pro-
bldme de la Tradition qui, dans 1'ar-
ticle e F. Cavallera, est en question:
que I'on prenne la Tradition au sens
Passif, ¢’est-d-dire comme seconde
Source de la foi, ou qu’on la consideére
3 sens actif, soit comme transmission
éle du dépot de la foi, elle implique
Cotte libre recherche, cette méthode
© constatation historique qui Stait
Chére & nos pores, si elle doit vérimll)lu-
IPfEf _iumplir les conditions requises
Par];) llgz)ula Duchesne: « Eglises séparées», 2¢ €d.,
y 6, p. VII/VIIIL.

85

par la définition de saint Vincent de
Lérins, & laquelle nous tenons, le fa-
meux «id teneamus, quod ubique,
quod semper, quod ab omnibus cre-
ditum est». Est-ce livrer les vérités
de la foi aux éventuelles contradic-
tions des recherches historiques ? Non,
parce que I’Eglise ne conclut que lors-
que le «consensus» est atteint. Et si
le «consensus» n’embrasse jamais la
totalité des membres de I'Eglise, §’il
ne peut empécher les hérésies et les
schismes, il s’impose pourtant, avec
des nuances, & une constante ortho-
doxie qui constitue la tradition vi-
vante de I'Eglise. D’autre part, est-ce
un mal, si sous l'effet de ce patient
travail théologique et scientifique,
I’Eglise est amenée & préciser un point
de doctrine ou de discipline, non par
opposition & «l’esprit du siécle», mais
par amour de la vérité, fat-ce dans le
sens de 'vemendatio» de saint Augus-
tin («ipsaque plenaria [concilia] saepe
priora posterioribus emendari») ? Je
ne le crois pas, parce que la est véri-
tablement la vérité vivante et que la
probité intellectuelle est la meilleure
des apologétiques. Si nos peéres, on
1870, n’avaient pas fait preuve de pa-
reille probité, jamais notre Iglise
n'aurait vu le jour. Mais heureuse-
ment que le respect des faits leur a
donné la force de rester fidéles a la
vérité historique autant que révélée.
Si Loisy avait mieux connu une telle
attitude, alors lui fat-il peut-étre
«entrer dans I'esprit» qu’on peut «res-
ter prétre en dehors de 1'Eglise ro-
maine, ou catholique malgré le pape»?).
A l'attitude contradictoire d'un F. Ca-
vallera, je préfére de loin celle des sa-
vants juristes P. Fournier et G. Le
Bras: ils savent ce qui sépare l'ancien
droit canonique de celui de 1917; s'ils
penchent cependant pour celui-ci,
c’est pour des raisons spéculatives,
parce qu'ils sont convaincus que «la
tendance centrifuge produit anar-
chie» et qu’au contraire «la tendance

1) Ibid., p. 323. Il faut reconnaitre que, dans
8es « Mémoires», Loisy s’oppose souvent & une
telle hypothese.



vers la concentration et l'unification
établit I'ordre dans la société spiri-
tuelle» ). Affaire d’appréciation, mais
non pratique constante de 1’Eglise.
Ainsi, sous peine de créer des mythes,
la théologie positive et I'histoire des
dogmes se doivent précisément la plus
grande probité intellectuelle dans la
libre recherche des faits. On a lair
d’enfoncer des portes ouvertes; mais
& l'erreur qui se répéte, force est bien
d’opposer les répétitions de la vérité.

* *

*

F.Cavallera croit le protestantisme
vaincu par la seule constatation de la
pratique séculaire de la tradition, pra-
tique normative & c6té de I’Ecriture.
La théologie positive, dit-il, «porte
un témoignage irréfragable en faveur
de ce magistére vivant, auquel de tout
temps on a eu recours pour la solution
des difficultés et qui, par l'intermé-
diaire des Conciles ou la voix des Sou-
verains Pontifes, a toujours assuré a la
conscience chrétienne la lumiére et la
paix intellectuelle» (p. 65). Si pour
nous aussi, vieux-catholiques, cette
objection a sa valeur, elle n’en a gueére
aux yeux des protestants cqui s’en
tiennent & la Réforme. En effet, pour
eux, le seul fait de la constitution par
la tradition d’'un canon scripturaire
confére & celui-ci le caractére de norme
supréme et unique de la foi?). La
Réforme a fait beaucoup plus qu’ap-
porter une rupture de la tradition, elle
& introduit un point de vue entidre-
ment nouveau. Pour la vainere, il ne
faut donc pas lui rappeler cette rup-
ture volontaire, mais porter le débat
sur le terrain choisi par elle, comme
Pont fait les polémistes catholiques
frangais du XVIIe siécle, je pense en
particulier & Francois Véron autant
qu’a Bossuet. D’ailleurs, F. Cavallera
en a lui-méme conscience quand, & la

1) P. Fournier et (. Le Bras: «Histoire des
collections canoniques en Occident, depuis les
Fausses Décrétales jusqu'au Décret de Gratiens,
Paris, 1931/1932, t.II, p. 360/361.

') Je renvoie ici aux études publiées par nos
théologiens E. Gaugler, A. Gilg et A. Rinkel dans
I. K. Z., premier numéro de I'année 1939,

86

fin de son article, il parle du protestan-
tisme «doctrine mort-née» qui «n’a
pu survivre qu’en se transformant ra-
dicalement et en reniant quelques-uns
de ses premiers principes, au risque,
d’ailleurs, de sombrer dans un ratio-
nalisme qui n’a plus de chrétien que
lapparence» (p.73/74). Quelle que
soit la valeur de ce jugement, il
marque la nécessité de poser, & coté
de celle de la Tradition, la question
de la Vérité. L’argument d’autorité,
Eecriture et Tradition, est d’ordre for-
mel. Il ne résout pas les difficultés po-
sées par le contenu de la foi. Et ceci
est un fait que catholiques et protes-
tants, dans la polémique ou dans
I’cecuménisme, ne doivent jamais
perdre de vue. Il ne suffit pas de
savoir qui décide, du magistere ecclé-
siastique ou du ¢testimonium Spiritus
Sancti internumy», il faut encore en-
tendre ce qui nous est dit. Pour en
rester au XVIIe siécle francais, les
accusations de calvinisme faites aux
jansénistes qui comptaient cependant
parmi les fervents adversaires des pré-
tendus réformés illustrent magnifique-
ment ce fait.

*

*

Jusqu’ici des questions de forme
seulement ont été envisagées. Voiel
maintenant 'important sujet de la
vie du dogme. Et d’abord le dogme
vit, parce qu’il se développe. Qu’est-
ce & dire? Le dogme «s’épanouit»,
dans un double sens: d’une maniére
subjective, dans les intelligences qui
le regoivent et se 'assimilent, qui aug-
mentent dans sa connaissance, et
d’une maniére objective surtout, lors-
qu’il s’explicite, produit des consé-
quences et des définitions nouvelles.
Comment s’opére ce passage de I'impli-
cite & l'explicite ? Sous la puissance
de mouvements d’idées. F. Cavallera
ramasse tous ces mouvements pos-
sibles sous une «loi» qu’il formule
ainsi: «Tout fait de civilisation pewt
étre le point de départ d'un mouvement
doctrinal dans Uliglise» (le souligne-
ment est de Pauteur) (p. 69). L’ex-



tension de la vérité embrasse toutes
les manifestations humaines, dans
tous les ordres possibles, intellectuel,
moral, social, politique, matériel. Il
ne s’agit pas nécessairement de défi-
nitions «ex cathedray, il y va de tout
le travail doctrinal de I'Eglise, & tous
les degrés de la hiérarchie. L’auteur
précise le moment devenu opportun
pour une décision dogmatique: «(est
+.. surtout & propos des doctrines
philosophiques dans leur application
& la théologie que sont soulevées le
plus souvent ces controverses dégéné-
rant en hérésies formelles qui présen-
tent naturellement Poccasion la plus
fréquente, non seulement pour des dé-
veloppements d’ordre systématique,
mais pour de véritables développe-
ments doctrinaux, se traduisant par
les décisions du magistére formulant
avee plus de précision la vérité pro-
fessée jusquialors et fixant définitive-
ment ce que le chrétien doit penser
Sur les divers problémes agitésy» (p. 72,
73). A de pareils moments, 1'kKglise
Puise les «novar» dans ses «veteray,
Pour parler & nouveau avee saint
Vincent de Lérins. Le dogme se déve-
loppe done objectivement soit en pro-
duisant de nouvelles définitions dog-
Matiques, soit en alimentant un mou-
Vement simplement doctrinal, d’ott
Pourra surgir une décision du magis-
tére, Par ce développement, I'Eglise
Stend sa sollicitude & toute activité
Umaine et la dirige dans la mesure
ol elle la protége contre I'erreur et
Ui montre les voies de la vérité. Du
mMéme coup, I'liglse manifeste par
Cette activitdé une «perpétuelle jeu-
Nesser qui n’est autre que la présence
de IEsprit-Saint en elle. «Clest ce
qui lui donne confiance et & nous ses
Is et, qui, dans I'ordre intellectuel,
Nous apporte la certitude ot la séeu-
"té dans la possession des lumiéres
Mappréciables de la révélationy» (p. 73
8t 74),
.. A la formulation pres de la loi sur
Wfluence doctrinale de toute valeur
(’l’Vilisatrico, tout ce que nous venons
®ntendre n'est pas neuf. Dlaillours

87

le but de F.Cavallera n’est pas de
«faire neuf», mais de nous introduire
& la valeur de la théologie positive et
de I'histoire des dogmes qui nous dé-
couvrent pareille richesse. FEst-ce
exact ? Est-ce bien 1a le sens des para-
boles du grain de sénevé et du levain
(s. Mtth. 13, 31—33)? La vie du
dogme peut-elle étre véritablement
comparée & la lente maturation d’une
plante, comme, & la suite de tant
d’autres, F'. Cavallera le pense (p. 68) ?
En un mot, y a-t-il un véritable déve-
loppement objectif des dogmes ? L’af-
firmative est séduisante, la négative
va contre un sentiment treés répandu;
dans les deux cas, la réponse est
longue, en vertu méme de la com-
plexité du probleme. Qu’on nous per-
mette ici quelques remarques. 1l con-
vient d’abord de distinguer nettement
deux choses: 'évolution de la doctrine
ecclésiastique et 'influence de I'Evan-
gile dans le monde. L’Evangile a
certainement  touché d’une maniére
profonde Ia conscience humaine ; notre
temps en fournit la preuve, lui qui se
souvient  d’enseignements meilleurs
et qui, souvent, ne reconnait de salut
gquen Christ. N'empéche que nous
faisons également ['expérience que
«l'ordre naturel des choses» a «si peu
changé» 1). On ne saurait done parler
de développement de cette influence.
Quant & la notion de développement
du dogme et de la doctrine, elle ne me
parait pas aussi bien établie qu’on 'af-
firme souvent. Cette notion est le
propre du siéele dernier, sous lin-
fluence des sciences biologiques; intro-
duite en sociologie surtout par Spen-
cer, elle a aussi fait son chemin en
théologie aveec Meehler et Newman.
Les travaux sur lantiquité chré-
tienne et I'histoire dogmatique ne per-
mettent pas d’en rester & la croyance
de la fixité originelle de la tradition,
telle que I'enseignaient un Bossuet et
un Bull ),  S’ensuit-il un véritable

1y P, H. Clérissac: «Le mystére de I"Eglise »,
3e édition, Paris, 1925, p. XXVII de la préface de
J. Maritain.

2) Cf. Bossuet:
livre 15, ch. 103e.

«Histoire des variationss,



développement objectif des dogmes ?
On le croit et, & la suite de Newman,
on donne les «notes» qui le condi-
tionnent. Mais, quand on y regarde
de prés, loin de se trouver en face
d’une évolution des dogmes eux-
mémes, on assiste au spectacle des
changements de la conscience hu-
maine. Ce ne sont pas les dogmes qui
évoluent, ce sont les hommes qui
changent. Et quand on donne comme
mobiles des développements doctri-
naux ou dogmatiques des faits nou-
veaux de civilisation, on ne fait que
confirmer cette constatation. En
effet, si I’Eglise conserve précieuse-
ment les anciennes définitions dans
leur formulation primitive, il est aisé
de voir qu’elles ont perdu de leur as-
cendant sur les intelligences et sur les
cceurs qui portent leur effort vers de
nouveaux problémes. Aussi bien, le
progrés théologique et les définitions
dogmatiques nouvelles consacrent ces
déplacements de tendances et d’ac-
cents. L’HEsprit-Saint donne & I'Eglise
la force de répandre en tout temps et
en tout lieu la vérité salvatrice, mais
la vérité elle-méme n’obéit pas & un
mouvement dont on pourrait suivre
la progression depuis l'origine. Au
contraire, dans D'ordre surnaturel, on
trouve non pas une lente poussée de
la terre vers le ciel, mais une aspira-
tion de la terre par le ciel, non pas
un développement logique et homo-
géne du dépé6t de la foi, mais tantot
une approche plus considérable des
vérités révélées, tantét un recul par
rapport & ces mémes vérités. La foi ne
suit pas une ligne continue dans I’his-
toire ; nos péres ’ont trotuvée brisée en
1870. Mais, inversément, la foi agit
toujours comme une anticipation des
vérités qu’'on espére. Dans le cas du
développement homogéne et logique
du dogme, I'Eglise est un vaste sys-
téme, plus encore un monde qui a ré-

88

ponso & tout. Ceci provoquait, il y
a plus de cent ans, 'admiration de
Pinerédule Th. Jouffroy qui disait
& propos du catéchisme (catholique):
«Voila ce que j'appelle une grande re-
ligion; je la reconnais & ce signe:
qu’elle ne laisse sans réponse aucune
des questions qui intéressent ’huma-
nité.» C’est bien 1la ce qu’enseigne
F. Cavallera. Mais il arrive que ce
monde soit souvent en contradiction
avec les faits que 'on peut constater
dans le présent ou, par une investiga-
tion, dans le passé, et alors ce monde
est une mythologie; la définition du
dogme de I'Immaculée Conception qui
ne repose sur aucun fait attesté par
la Révélation ou par la Tradition una-
nime, mais sur des conclusions théolo-
giques relatives au dogme de la ré-
demption est, & mon sens, un cas
typique de mythologie. — Dans le
cas ol la foi est une anticipation des
vérités qu’on espére, parce que révé-
lées, les dogmes expriment ces vérités
transmises fidélement par la tradi-
tion; dés lors, les progrés des chrétiens
dans la connaissance de Dieu et les
remous de la civilisation manifestent
et la valeur salvatrice des vérités que
I’Eglise prend soin de garder pures
autant que de les transmettre fidele-
ment et le bien-fondé de ’espérance
chrétienne. Dans ce cas encore, les
définitions ecclésiastiques ne consti-
tuent pas des dogmes nouveaux, mais
une réaffirmation solennelle de la vé-
rité du dépdt recu et transmis. Ce
n'est pas le dogme qui progresse,
c’est nous qui augmentons dans s&
connaissance. Le dogme ne vit pas
par les développements qu’il produi-
rait, mais par la vie de foi qu’il déve-
loppe dans 1I’humanité.

Genéve, février 1943.
L. Gauthier.

Gedruckt bei Stiimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

