
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 71 —

Bibliographie
zur ökumenischen Bewegung.

H. E. Weber, E. Wolf: Begegnung.
(Zusammengestellte) Theologisehe
Aufsätze zur Frage nach der UNA
SANCTA. München, 1941. Evangel.

Verlag Albert Lempp. Mk. 4.40.
Die Verfasser sind mit grossem

Ernste bemüht, wesentliche Züge (rö-
misch-)katholischor Roligion klar zu
fassen und unter dem Blickwinkel des

Evangeliums, dor Bibel zu würdigen.
« Katholischer und evangelischer
Gottesglaube» (S. 7—58) werden zunächst
gegenübergestellt. Weber findet, es
sei «doch nicht die bessere,
wissenschaftlichere Methode, sich an die
Lehrdekroto und amtlichen Katechismen

zu halten und aus ihnon das Prinzip,

d. i. den grundsätzlichen Gegensatz

aufzudecken, so wie ihn der
Protestant sehen muss» (S. 10); denn «die
Verantwortung gegen die Wahrheit
wehrt uns, Zerrbilder zu zeichnen
von dem Gegner» (S. 8). «Eine neue
Ausrichtung in der deutschon
katholischen Theologie kann ernstesto
Beachtung fordern» (S. 10). «Ja, die
Festlegung auf soine Lehre und ihre
Folgerungen — in protestantischer
Sicht — ist gorado dom Katholizismus
gegenüber eine Ungerechtigkeit,
sofern für ihn jedenfalls woniger als
für den Alt-Protestantismus die Lehre
dio Trägerin des Systems ist» (S. 11).
Dennoch stellt sich Weber immer wieder

eindeutig gegen «das hierarchische
System als solches, gegen das sich
das protestantische Gewissen mit
Berufung auf das Evangelium auflehnt»
(S. 27). Wenn nun im einzelnen dem
katholischen Leben und Weben aus
einiger Entfernung zugesohon wird,
so ist doch so vieles richtig und liebevoll

beobachtet, dass man in dem
Buch mit Freudon einen Fortschritt in
der Richtung auf eine «Begegnung»
katholischen und evangelischon Kir¬

chentums erkonnt. Die complexio
oppositorum wird in ihrom positiven
Gehalt orfasst (S. 9, auch S. 165, 167).
«Das Katholische kann als solches
gerade alles Wahro aufnehmen, zur
Erfüllung, zur Sinnvollendung bringen»

(S. 15). Man sieht die Wunder-
wirklichkoit in der Kirche (S. 03),
dabei die « Selbstverständlichkeit, oft
fast naive Unreflektiertheit, mit der
der Katholik alles zusammendenkt »

(S. 11), woraus sich aber kein Vorzieht
auf kritische Auseinandersetzung
ergeben soll. «Katholische Frömmigkeit
freut sich... der Kirche, und diese
Freude erhebt sie auch über die wirklich

nicht zu übersehenden Mängel»
(S. 113). Die Gesetzesfrömmigkeit
wird in Wurzel und Auswirkung
klargelegt, neben der aber «natürliche
Theologie den katholischen Glauben
trägt. Sie vorstattot katholischem
Denken die Unbefangenheit, mit der
es, bei aller Bindung an das kirchliche

Dogma, sich offenhält für tien
Eindruck des Wahrheitssuchons, -seh-

nens und -ahnens in der ausserkirchlichen

Welt» (S. 16, 17). Sein
ausgesprochenes « Seinsdenken » prägt dem
Katholizismus den Grundzug dor
Synthese auf (S. 20) und «die angoborene
Scheu vor den scharfen, unbedingten
Scheidungen, zu denen das persona-
listischo Denken des Protestanten im
Ringen mit der Abgründigkeit des
Wirklichen getriebon wird» (S. 20).
«Der katholische Christ bleibt vor
hellenistischem Pantheismus, bleibt
andererseits vor jüdischem Nomismus
geschützt durch das kirchliche System,
in dom er lebt» (S. 26). Die Gefalu
des Seinsdenkens wird nicht
übersehen. «Einstellung auf das Sein hat
in der Nioderung des Volkskirchen-
tums bei sich den Zug zur Verding-
liohimg, dor sich auf Kult und Sakra-



— 72

ment wie auf das fromme Werk stürzt»
(S. 33). Aber im Vordergrund steht
doch das «Leben der Frömmigkeit.
Sie ist erfüllt, getragen von der
Objektivität des Heils, das die Kirche
vermittelt. darum kann die katholische

Frömmigkeit gerade auch unter
Druck durch eine frohe Zuversicht
werben, wie sie wohl eine unter den
seelischen Spannungen und vielleicht
auch unter Mattheit und Alltags-
Christentum leidende evangelische
Gläubigkeit durch Sieghaftigkeit und
Ursprünglichkeit beschämen kann.
Quelle der Kraft ist der Kultus, eben
darum, weil er in Preis und
Anbetimg, in Darstellung und Darreichung

Objektivität und Nähe des

Mysteriums vergegenwärtigt» (S. 40).
Dem stehen Schwächen des
Protestantismus gegenüber: «Die Gefahr
des Protestes gegen Gesetzlichkeit und
Eigenwerk ist für die volkskirehliche
Arbeit die Nötigung, das Gesetz neu
zu treiben» (S. 42). Dios kann auch zu
«Verdienstfrömmigkeit», zu «säkularisiertem

Katholizismus» führen (S.45),
andererseits zum zersetzenden
Individualismus. «Es gebricht diesem
Individualismus, gerade wenn er geistig
hochstehend ist, an Sinn für Anforderungen

und Möglichkeiten der
Volkskirche» (S. 46). «Das katholische
System hat seinen Schutz an der
Objektivität des Sakraments und an
geglaubter und geschautor Wirklichkeit
der Kirche, die als Gottes Stiftung den
Menschen umfängt. Aber an diesem
Schutz haften freilich die Gefahren,
die den Protest herausfordern. Die
Überwindung der Not muss vom
Wort selber kommen (S. 52/53).» Das
«Wort» der Heiligen Schrift wird lebendig

im modernen (römischen)
Christkatholizismus bei Rademacher (S. 54)
und anderen. «Über dem Evangelium
haben sich unsere Väter getrennt.
Über dem Evangelium werden wir uns
wiederfinden.» So sagt eine
Stuttgarter katholische Spruchkarte (S.56).

«Katholisches und evangelisches
Christusverständnis» (S. 59—83) wird
naturgemäss von der Mittlerfrage her

untersucht. «In führenden Schichten
scheint die Gottesmutter die
Anrufung der Heiligen mehr und mehr
an sich zu ziehen» (S. 62). Hierin
einen, wenn auch eingeschränkten,
Fortschritt zu sehen, kann man
gewagt finden. Uns scheinen auch die
folgenden christologischen Überlegungen

für die «Begegnung» weniger
bedeutsam. Wichtiger, entscheidender
ist der unverkennbare «Durchbruch
eines Christozentrismus » in dem
erwähnten (römischen) «Christkatholizismus

der Gegenwart. Es ist ein Sieg
der Bibel über allen Ersatz, alle
selbstherrliche Vermittlung» (S. 77). Die
gottähnliche Zwischenschaltung des
Papsttums als «Deus in terris»
erscheint «vermessen» (64). «Das kirchliche

System schiebt sich vor Christus»
(S. 73). Aber auch «das Wort fordert
eine Kirche des Wortes» (73). Wenn
dort die Selbstherrlichkeit des
Kirchentums den Protest herausforderte,
so kann hier die Selbstherrliehkeit des
Individuums an der Substanz der
Kirche zehren (S. 74). Es wäre schön,
wenn Weber recht behielte mit der
Meinung, «dass der Christusglaube
sich das System, das ihn so stark
zurückgedrängt und umgobildet hatte,
heute wieder ein- und unterzuordnen
am Werke ist» (S. 83).

Wird «Der Mensch in katholischer
und evangelischer Auffassung» (S. 84
bis 115) betrachtet, so fällt vor allem
«die Unausgeglichenheit und
Zwiespältigkeit des Protestantismus auf,
der das wundervoll ausgeglichene
katholische System seine überlegene
Sicherheit entgegensetzen kann»( S.84).
Es wird mit Recht angemerkt, dass
hier doch auch das persönliche
Gewissen mehr als früher volle Anerkennung

findet (Laros, Lortz, S. 87).
Protestantische Vorurteile worden
bekämpft: «Darf man angosichts des oft
beschämend vorbildlichen Ernstes,
der in das Familienleben und die
Verantwortung für die Gesellschaft in der
katholischen Sozialbewegung gelegt
wird, wirklich noch die Entwertung
durch das mönchische Ideal anstrei-



— 73 —

chen, gegen die sich das reformatorische

Ethos auflohnen musste »

(S. 92.) Mit vollem Recht wird die
«Liturgische Bewegung» als Kraftquell
für das Berufsleben gekeimzeichnet
(S. 93): wir können das aus unserer
bereits wesentlich länger währenden
altkatholischen Praxis heraus bestätigen.

Ebenso habon es unsere Väter
mit am stärksten gefühlt: «Der
Jesuitismus hat im Dienst des päpstlichen

Systems auch die Unterwerfung
unter Menschen auf die Spitze getrieben»

(S. 100). Wir kennen die gefährliche

Wahrheit des Satzes: «Wer die
Volkskirche nicht verneint, wird auch
dafür ein Verstehen haben, dass die
Erzieherin Kirche den Menschen am
natürlichen, moralischen Sündenbe-
Wusstsein zu fassen sucht; sie hält
!hn durch die Beichtpraxis auch unter
dem Sündenbowusstsein fest» (S. 96
Und 97). Aber der Durchbrach dos
Christozentrismus mildert diese Härten.

«Aus dom Dienst der Kirche
ertönt die Losung, die objektive Christo-
Sentrik der katholischen Lehre auch
für das subjektive Bewusstsein als
Gnadenbewusstsein wirksam zu ma-
°hen, in die ganze Lebensgestaltung
hinein» (S. 115, Anm.). Mögen wir die
Verselbständigende Wirkung des Laien-
aPostolats begrenzt finden, so wird
doch schliesslich «Hingabe an Gott
zUr Freiheit gegenüber dem Menschen
ttn inneren Mündigwerden» (S. 101).

Von Wolf, der von jetzt an die
¦^eder führt, wird «Der Mensch und
die Kirche im katholischen Denken»
(S. 116—147) dargestellt. Der Auf-
Batz ist schon 1933 «Zwischen den
leiten» erschienen und hält zunächst
dfn Gedanken fest, dass theoretisch
?ie römische Lehre von der Kirche
^mer noch nicht abgeschlossen ist.
Diese Meinung wird durch Koster
(Ekklesiologie im Werden, Paderborn
l84l) bestätigt, der hier sagt (S. 15):
*Die Ekklesiologie unserer Tago
beeidet sich noch im vortheologischen
^stand» (S. 117). Damit ist bis zu
6i»em gewissen Grade die polemisch-
aPologotische Verteidigung der Kir¬

che zurückgedrängt (S. 120/121) und
selbstkritischen Äusserungen über den
römischen Kirchenbegriff etwas Raum
gegeben. Allein «die reiche ekklesio-
logische Arbeit dor Gegenwart darf
hinsichtlich ihres Ertrages nicht
überschätzt werden und darf nicht als
die volle und entscheidende
Ausformung des theologischen
Selbstverständnisses der katholischen Kirche

gewertet werden» (S. 124). Wolf
stellt nun die ganze Problematik in
grossen Zügen dar: Vernunft und
Glaube, Persönlichkeitsbildung als
Lebenszweck (nach Sawicki, S. 130), die
Heilslehre, «die katholische Lehre von
dem alles überragenden Wert der
Menschenseele» nach Peter Lippert
unter Anführung der beinahe verstiegenen

Formulierung dieses Autors
(S. 136, 137), die üblichen Definitionen
der Kirche, die civitas Dei, den Drang
der Religion nach Katholizität
(Rademacher, S. 138, Anm.). Er zitiert
Karl Adam: «Würden die Evangelien
über dio Berufung des Petrus. zum
Hirten der Kirche schweigen, die
Wesenheit der Kirche selbst würde mit
der Notwendigkeit und Wucht, die
jede in einem Organismus angelegte
Wesonsform zu ihrer Verwirklichung
drängt, das Papsttum aus ihrem
Schoss hervorgetriebon haben. Im
Papsttum strebt und gelangt die
kirchliche Gemeinschaft zum Bewusstsein

ihrer wesensnotwendigen
Einheit. Im Papsttum erfasst und setzt
sie sich selbst als das eine Reich,
als den einen Leib Christi auf Erden »

(S. 143, Das Wesen des Kath. 1927,
4. Aufl., S. 48/49). Dann hören wir
wieder Lippert über die Vorrangstellung

des kirchlichen Gesetzbuches,
«das in gewissem Sinn das kirchlichste,
also das eigentlich katholische Buch
ist,» und die «Kirche als Vollendorin
des göttlichen Schöpfungswillens »

(S. 144, Anm.). Dennoch, sagt Wolf:
«Dürfte nur dem ein Aburteil über
die hohe und idealistische Menschlichkeit,

über die repräsentative
Gottmenschlichkeit im Katholizismus
zustehen, der bei aller Achtung vor dem



— 74

auch hier, in einem so eindrucksvoll
geschlossenen System, doch möglichen
Durchbruch des Geheimnisses Gottes
gnädig befreit ist von jenem
rationalmetaphysischen Verständnis seiner
selbst. aus dem alle seine menschlichen

Ansprüche wachsen» (S. 147).
«ZumFragen nach der UNA SANCTA»

(S. 148—174) gehört gewiss die
Bemerkung, «dass wir uns heute
mitten inno in einer lebendigen
Überwindung des Geistes der Moderne in
beiden Lagern» befinden (S. 150),
worunter wir den Geist des Miss-
verstehens und des Ablehnens meinen,
der seit Jahrzehnten gegen das
Christentum anstürmt. Der Abwehr-
kämpf führte in der römischen Kirche
zu einer Verkirchlichung, ich möchte
eher sagen: zu einer Verrechtlichung,
die wir Altkatholiken schon früher als
«Sektenbildung» empfunden haben.
Ebenso jetzt der Protestant Hermelink

(vgl. S. 150 Anm.). Aber innerhalb

der Kirche wird doch von
Rademacher bereits deutlich zwischen
«katholisch und katholizistisch»
unterschieden (vgl. 151). Damit wird die
enge konfessionelle Haltung verlassen.
Es sind indes nicht so sehr der ideelle
Ansturm von aussen und die Not der
Zeit, die heute der Idee der UNA
SANCTA Vorschub leisten, als inner-
kirchliche Gründe, nämlich die
Fragen: «1. Nach der Kircho als corpus
Christi mysticum, 2. Nach der Einheit
der Kirche, 3. Nach der Katholizität
der Kirche» (S. 154). Die erwähnte
Verkirchlichung macht diese Fragen
drängend, da der Kirchenbau doch
auf Christus zu gründen ist. Wolf sagt
wörtlich: «Der Christozentrismus ist
durch den Hierarchismus nach unserem

Urteil nicht nur gebrochen,
sondern nahezu bedingt. Die missio
canonica kann gewiss christozentrisch
ausgelegt werden» (S. 157/158).
Jedoch verkennt er nicht die im
vatikanischen Dogma beruhende, «zumindest

starke Einschränkung der
neutestamentlichen Aussagen über Christus

als xeçaX,) und der reformatorischen

Lehre von Christus als dem

alleinigen Haupt und Grund der
Kirche» (S. 158). Wir werden wohl dabei
bleiben müssen, zu bezweifeln, dass
das moderne Papsttum den reinsten
Ausdruck der Kirche darstelle (vgl.
S. 159, 143), wenn auch nicht
verkannt werden soll, dass Lord Acton
bis zu einem gewissen Grade recht
hatte mit der Bemerkung, «Wer keinen

Primat anerkennt und in Jesus
Christus das einzige Haupt der Kirche
sieht, muss notwendigerweise
Spaltung, Isolierung und Zwietracht für
einen Grundsatz und Normalzustand
seiner Kirche halten» (nach
Rademacher zitiert, S. 160). «Reformatorische

Theologie verweist hingegen bei
dieser Frage auf das bleibende und
unauflösliche Geheimnis der Einheit
Gottes und glaubt die Einheit der
Kirche. als eine geistliche Einheit,
die das schöpferische Wort Gottes
allein stets neu schafft, verwirklicht,
erhält. Sie ist jenseits alles dessen,
was wir sonst als Einheit zu denken
vermögen» (S. 160/161). Zur
Annäherung dient «die Betonung dessen,
dass das Katholische keino
Konfession sei»; darin beruht ein «Abbau
der gegenreformatorischen
Abwehrhaltung» (S. 164). Oder positiv von
Rademacher formuliert: «Wir müssen
also zu der vollen Idee des Katholischen

zurückkehren» (vgl. S. 164).
Dies war von jeher auch die
Grundforderung von uns Altkatholiken,
wenn auch unsere Idee des Katholischen

mit der von Rademacher nicht
ganz restlos übereinstimmt. Von den
kritischen Äusserungen zahlreicher
römisch-katholischer Autoren möchten
wir einen Satz von P. Simon hervorheben:

«Es gibt sicher keinon
bedeutenden Irrtum in der Kirchengeschichte,

der nicht aus einer
Übertreibung der Wahrhoit entstanden
wäre» (vgl. S. 165). Simon spricht
auch von den «getrennten Brüdern»>
die mit der Kirche dennoch vereint
sind «durch den Lebensstrom der
Gnade, der ihnen genau so zukommt
wie jedem Getauften, wenn sie auch
nicht alle Möglichkeiten, welche die



75

Kircho in sich schliesst, ausschöpfen
können» (vgl. S. 165). Das klingt
sicher wesentlich anders als die harten
Formulierungen des Bischofs Besson
(I. K. Z. 1942, S. 83 f.). Nur völlig
aufrichtige Selbstbesinnung, Einkehr,Vertiefung

auf allen Seiten führt letzlich
zusammen, insonderheit « lernender
Austausch der Kirchen untereinander»
(S. 168). Heiler sagt gelegentlich:
Einzelkonversionen mögen vom
Gewissen mitunter gefordert sein und
insofern zu Recht bostehen, aber
förderlicher für die Verwirklichung der
UNA SANCTA sind die evangelisch
orientierten Glieder in der Römischen
Kirche selbst und die katholisch
orientierten in der evangelischen Kirche.
Ähnliches losen wir hier (S. 167). Wir
hoffen auf die Einstellung, «die die
Zerrissenheit der Einen Kircho noch
bewusster als eigene Schuld
anerkennt und, indem sie zugleich blosse
Rückgewinnungsabsichten und
taktische Kompromisslösungen ablehnt,
zunächst in den oigenen Reihen zur
Busse ruft» (S. 171). Man bedenke:
«Die Reformation wollte wahrhaft
katholische Kirche» (S. 172); auch
Wir Altkatholiken wollen dies. «Dio
Vertiefung der christlichen Erkenntnis
und die Verselbständigung des kirchlichen

Lebens in der Gemeinde — die
s'ch auch analog im deutschen
Katholizismus heute anbahnen — und dazu
der unerbittliche Ernst einer brüderlichen

Kontroverstheologio, ohne die
°s keine ernsthafte theologische Arbeit
geben kann — das sind die Wege
einer sinnvollen und vor allem einer
Uns gebotenen Auseinandersetzung
I"it den in dem Glauben an die
Vollmacht Christi und seines Geistes
ansprechenden Brüdern in der Römischen

Kirche; denn sie ist eben nicht
Missionsfeld für den Protestantismus,
vyie manche behaupten» (S. 173/174).

Das reichhaltige Buch, das der
römisch-katholischen Kirche sicher nicht
Zu wenig Wohlwollen entgegenbringt,
steht unseren eigenen Gedanken und
üen Gepflogenheiten der altkatholischen

Kirche oft erstaunlich nahe. In

einzelnem werden wir angeregt, neu
darüber nachzudenken, wie wir der
uns von Döllinger gewiesenen
Aufgabe am besten gerecht werden, der
Wiedervereinigung ganz besonders zu
dienen. Wenn man heute otwa
geneigt ist, die Auswirkung der
vatikanischen Dogmen abschwächend
darzustellen, will uns das nicht berechtigt
erscheinen. Wir verweisen auf die in
der Sache völlig oindeutigen Äusserungen

von Rouquette (vgl. I. K. Z. 1942,
S. 85/86). Solange nur von oiner
Unterwerfung unter einen im Wort-
sinno der Dogmen unfehlbaren und
allgewaltigen Papst die Rede ist, werden
nicht bloss bei den abendländischen
romfreien Kirchen, sondern
mindestens ebensostark bei den
Ostkirchen die Bedenken in gewichtigem
Umfang bestehen bleiben. Wir
beziehen unumwunden den Ruf zur
Selbsteinkehr auch auf uns. Wie
schön wäre es aber, wonn dieser Ruf
auch bis in die Nähe der Säulen des
Vatikanums zu dringen vormöchte
und dort einen Widerhall fände, der
zu neuartigen Gesprächen Anlass gäbe
— ut denique OMNES UNUM sint.

München. Adolf Thürlings.

Johannes Stephanos: Christliche Einheit

im Zeichen des Kreuzes. Una
Sancta-Verlag-Zug.
Eine Programmschrift der Una-

Sancta-Bewegung, die eine Verständigung

zwischen Protestanten und
Römisch-Katholiken anstrebt. Die
offizielle römisch-katholische Kirche lehnt
eino Verständigung mit Andersgläubigen

im üblichen Sinne des Wortes ab,
weil sie sich als die Kirche betrachtet
und Union Unterwerfung unter den
römischen Papst bedeutet. Schon aus
diesem Grunde werden andore
Methoden gesucht. Der Verfasser lehnt
jene, aber auch die bis jetzt eingeschlagenen

ab, will von der Unionsarbeit der
Theologen und Unionisten nichts
wissen, fordert als Vertreter der prophetischen

Verkündigung innere Umkehr,
ein Näherkommen zu Christus, «ein



— 76 —

Zurückgehen zu den Quellen und Wurzeln

christlicher Existenz» (S. 71), es
handle sich um «ein Neuerwachen des
Geistes Christi, um eine geistige
Auferstehung Christi in der Welt». Dem
werden alle nicht römisch-katholischen
«Unionisten» beipflichten. Liest man
den Satz «Die Einheit kann nur im
Glauben gefordert wordon, nicht aber
in Glaubenslehren» (S. 57), denkt man
dem Zusammenhang nach an den
Fiduzialglauben, obschon der
Verfasser den Autoritätsglauben nicht
ablehnt, im Gegenteil in «einem
richtigen, lebendigen und fruchtbaren
Glauben beide Arten für nötig
erachtet» (S. 39). So wird os auch bei
Unionsgesprächen ohne Übereinstimmung

in Lehren, sie mögen noch so
einfach sein, nicht gehen. Bestimmte
Formulierungen des Glaubens sind so
alt wie die Kirche. Solche wird auch
die unierte Kirche nicht entbehren
können. Propheten allein werden die
Voraussetzungen für die Einigung
nicht schaffen können, so wichtig ihr
Amt auch sein mag. — Ais Leitsatz
ist der Schrift Gal. 6, 2 vorangestellt.
«Erst wenn wir wieder ,einer des
andern Last', d. h. des andern Eigenart
und Andersart ertragen, ohne jede
geistige Überhebung, erst dann
erfüllen wir das Gesetz Christi, d. h.
das Gesetz des Kreuzes, das zugleich
das Gesetz der Einheit ist» (S. 67).
Das ist ein auf den ökumenischen
Konferenzen allgemein anerkannter
und befolgter Grundsatz. Noch manch
trefflichem Ausspruch begegnet man
in clem Büchlein. Es ist zu bedauern,
dass die römische Kurie ein solches
froies Wort nicht erträgt, sondern
dessen Künder sofort mundtot
gemacht hat. Der Gemassregelte hat
sich ebenso rasch dem Schreibe- und
Redeverbot unterzogen. Er fühlt sich
nicht zum Propheten berufen, der aus
seiner Verkündigung eine Gewissenssache

machen möchte. Trotz aller
Anerkennung der Schrift seien einige
Bemerkungen erlaubt. Ein
Schönheitsfehler ist die wiederholte Polemik
gegen die «theologischen Fachmänner

und Nutzniesser», die «Theologie
treiben», «es soll ja ein einträgliches
Geschäft sein» u. dgl. (S. 66). Solche
Ausfälle stehen doch im Widerspruch
zu dem erwähnten Leitsatz der Schrift.
Den also Charakterisierten stellt er
gegenüber «die lebendigen Zeugen
Gottes und Bekenner Christi in der
lebendigen Gegenwart, die fürwahr
keine Furcht haben vor der Wirklichkeit

und vor geistigen Kämpfen, die
sogar, nicht zwar einem toten
theologischen System und einer gut bezahlten

theologischen Professur zulieb,
wohl aber ihrem Gewissen und dem
darin sprechenden Willen Gottes zu-
liob die unliebsamsten Trennungen
und Katastrophen riskioron» (S. 66).
Wo solche lebendige Zeugen und
Bekenner Christi sind, die so Schweres
riskioren, wird nicht gesagt. So viel
ist sicher, dass solche Ausdrucksweise
Andersgerichteten gegenüber in Kreisen

der ökumenischen Bewegung, auf
die Stephanos nicht besondors gut zu
sprechen ist, unbekannt ist. Er
verkennt sie ausserdem, wenn er sie als
ausschliesslich protestantisch bezeichnet.

An ihr sind die orthodoxen
Kirchen des Ostens, die nicht als
protestantisch bezeichnet werden, ebenso
stark beteiligt wie andere Kirchen.

A.K.
Zur römisch-katholischen Unions-

bestrehung in Lyon.
Es liegen uns einige Broschüren und

Traktate aus der «Institution des
Chartreux» in Lyon (Frankreich) vor. Sie
werden unter der Leitung des Abbé
Couturier herausgegeben und bedeuten

oino sympathische und offene
Besinnung über das Problem der
kirchlichen Trennung und zugleich eine
Bemühung um die kirchliche Einigung
von römisch-katholischer Seite. Diese
Schriften wollen wir in ihrer chronologischen

Reihenfolge übersehen.
Wir nehmen zuerst vier Schriften,

betitelt: «ad usum privatum». Sie
tragon weder ein Datum noch das
kanonische «Nihil obstat» und
«Imprimatur».



— 77

Die eine Broschüro heisst «Prière
et unité chrétienne» (20 Seiten). Irénée
(Pseudonym von Abbé Couturier), der
Verfasser, hobt dio Bedeutung des
Gebets für die sichtbare kirchliche Einheit

hervor. Für jeden Römisch-
Katholiken bleibt dio Annahme der
Wahrheit und Einheit in Rom
obligatorisch, schliesst jedoch seine Fürbitte
sowie die der andoren Christen für die
kirchliche Einigung nicht aus; denn
nach Irénée kann diese Einigung weder
eine unmögliche Rückkehr der anderen

Kirchen zu Rom noch individuelle
Massonkonvcrsionen bedeuten. Im
Gegenteil, sie soll eine in die Zukunft
gerichtete gegenseitige Bereicherung
der verschiedenen Konfessionen durch
eine bessere Kenntnis des Wortes und
des Willens Gottes sein. Und dabei
Spielt das Gebet eine massgebende
Rollo. Es hat, hauptsächlich heute,
da fast alle Christen in diesem Sinne
beten, in der Liebe Christi eine
geradezu kosmologische Tragweite. Dio
Aussicht auf ein wahrhaftig allgemeines

Konzil wird nicht ausgeschlossen.
Aber dio Erhörung einer solchen
ökumenischen Fürbitte wird uns dem
Ende der Zeiten nahe rücken.

In demselben Geisto schreibt Ireneo
ùber «Dynamisme et Loyauté» (15
Seiten). Hier wird ganze Offenheit sich
Selbst, den anderen und der Wirklichkeit

gegoniiber verlangt; denn hior
wird alle Zuversicht auf die notwendige

persönliche Erkenntnis der Wahrheit

gelegt. Wenn beides vorhanden
l8t, dann ist es möglich, miteinander zu
redon und zu beten, sogar für einen
Römisch-Katholiken in andern Kir-
°hen. Das ist der Dynamismus, das
rUhige Trachten nach der Erkenntnis
jter Wahrheit, d. h. Gottos. Gewöhnlich

ist dies nur bei der Elite möglich.
Aber wenn die Elite es wirklich ist,
dann werden ihr auch die Massen
f°lg<m.

Ein Boispicl solcher geistiger Hal-
tv«ig gibt P. C. (P. Couturier) in «A
Pr°pos de la Bulle ,Unam Sanctam'»
J^O Seiton) hauptsächlich in bozug auf
0116 Forderung dor Unterwerfung eines

jeden Menschen unter den römischen
Pontifex. P. C. sieht in jeder
bisherigen historischen Epoche eine
eigene Mentalität und zeigt deren
Fortschritt, d. h. die Hervorhebung neuer
Probleme und Gesichtspunkte. Wenn
man die Bulle «Unam Sanctam» (1302)
mit der Enzyklika «Immortale Dei»
(1885) vergleicht, so wird die
Notwendigkeit einer solchen Unterscheidung

klar. Seinerzeit und nur disziplinarisch

konnto die Fordorung Boni-
fatiusVIII. gelten; abor sie kann nicht
als unfehlbar für allo Zeiten im Sinne
des Vatikanums erklärt werden. Übrigens

unterscheidet Leo XIIL selbst
zwischen direkter und indirekter
weltlicher Macht des Papstes. P. C. meint,
eine solche Unterscheidung der Zeit-
mentalitäten erledige berühmte «Fälle»
der Geschichte des Papsttums, z. B.
die des Liberius und des Honorius.
Mehr noch, er glaubt, dass man das
vorvatikanische Papsttum nio für
sich, sondern immer in seiner
Übereinstimmung mit dem allgemeinen
Konzil und der gosamton Kirche
beurteilen soll (etwa im Sinne des
Gallikanismus, wenn ich recht verstehe).
Demnach ist dor Entscheid von 1854
das Ergebnis eines wahrhaftigen «Concile

par écrit», was abor für uns oben
die Frage ist. Interessant bleibt
dennoch der Versuch der Umgrenzung
des päpstlichen Amtes — wann der
Papst nur als Bischof von Rom oder
nur als Patriarch des Westens oder
nur als Metropolit der römischen
Provinz, etc., rede — und vor allem die
Integration des Papsttums in das «Corpus

Mysticum». Da wäre viel zu
sagen; jedoch sollen wir uns hier nur
mit einer Üborsicht begnügen.

Die vierte Schrift «ad usum privatum»

besteht aus Gobetsangabon für
jeden Tag von Fobruar 1942 in
Gemeinschaft mit drei anglikanischen
Gemeinschaften und mit der «Maison
protestante do retraites spirituelles
à Grandchamp (près Neuchâtel)
(Suisse)». Dazu ist noch ein Versuch
von «éphémérides liturgiques pour
l'Unité Chrétienne» angegeben. Das



78 —

Ganze heisst «D'une cellule Catholique
du Monastère Invisible de V Unité
Chrétienne» (4 Seiten).

Die mit Datum und «Imprimatur»
versehenen Schriften sind folgende:

Maurice Villain, S. M.: «Le Li-ere
vivant», Juli 1940 (20 Seiten). Das
ist der Inhalt eines Vortrages, den
wir auch seinerzeit in Genf gehört
haben. Hier wird in dichterischer
Form dio Heilige Schrift als reale
Gegenwart Gottes hochgepriesen und
deren Lektüre auch für Römisch-
Katholiken sehr empfohlen. Von einer
Darlegung der Bibel als Quelle der
Lehre der Kirche wird abgesehen.
Als Anhang wird ein Ausschnitt aus
der Enzyklika «Spiritus Paraclitus»
vom 15. September 1920 betreffs der
Lektüre der Bibel beigegeben.

In bezug auf die Gebetsoktav vom
18. bis zum 25. Januar (1941) wurden
im Dezember 1940 Richtlinien unter
dem Namen « Universelle prière des
chrétiens pour l'unité chrétienne» (9
Seiten) herausgegeben. Sie sind ganz im
Geiste von Abbé Couturier gehalten.

Von Maurice Villain, S. M., ist
wiederum eine Schrift herausgegeben
worden: «Emulation spirituelle» (19
Seiten, März 1941). Der Verfasser
bringt hier das Beispiel von zwei
italienischen Trappistinnen, die ihr Loben
für die Einigung der Christenheit
darbrachten, sowie auch das Beispiel des
anglikanischen Klosters zu Nashdom,
das mit der Nonne Maria-Gabriella,
einer der beiden Nonnen, in Beziehungen

stand, und von vielen bekannten
und unbekannten Christen, die ganz
für die Einheit der Kirche leben. Dabei
handelt es sich wieder eihmal weder
um Interkonfessionalismus noch um
Konversionen, sondern ausschliesslich
um ein Wachsen in der Liebe und
der Erkenntnis Christi. Wie sehr oft
werden in einem Anhang Gebetsintentionen

für die Einheit der Kirche, wie
man im römisch-katholischen Sinne
zu sagen pflegt, der Christenheit
gegeben.

Im Mai 1941 sind «Documents sur
^L'universelle prière des Chrétiens pour

VUnité chrétienne'» (20 Seiten)
erschienen. Die Schrift besteht aus drei
Artikeln aus der Feder oines anglikanischen

Laiens, Henry R. T. Brandreth,
des bekannten Pastoni' J. de Saussure
(Gcnòvo) und des lutheranischen
Geistlichen Gunnar Rosendal (von Osby in
Schweden). Eine Einleitung von P. C.

geht voran. Joder Mitarbeiter ist
sich der dogmatischen und disziplinaren

Schwierigkeiten einer fruchtbaren

Annäherung der getrennten
Kirchen bewusst; keiner will sie
verkleinern, und keiner will von einer
mehr oder weniger lockeren sentimentalen

Einigung etwas wissen. Aber
jeder ist davon überzeugt, dass es

nur ökumenischo Arbeit geben kann,
da wo die Liebe Christi vorhanden ist.
Denn ausser dieser Liebe gibt os keine
wirkliche Erkenntnis Gottes und demnach

auch keine wirkliche Einheit.
P. C. führt ein Zitat aus dor «Nouvelle
Revue Thèologique» von Louvain
(numéro de novembre-décembro 1939,

p. 1070) an, in dem dio Konferenzen
von Stockholm (1925), Lausanne
(1927), Oxford (1937) und Edinburg
(1937) als Uranfänge oines möglichen
zukünftigen «ökumenischen Konzils»
angesehen werden.

Von Paul Delastre ist das
hohepriesterliche Gebet Christi (Joh. 17)
in musikalische Form für Zelebrierenden

und Chor gesetzt worden. Ein
kurzes Opfergebot, auch in musikalischer

Form, ist beigefügt (November
1941).

Es folgt der Inhalt eines
Vortrages, den der R. P. Clémence, S.J.,
über «Les chrétiens en prière» am 25.
Januar 1942 in Lyon gehalten hat. Dioser
Vortrag ist dann in der Zeitung «Cité
Nouvelle» vom 25. März 1942 publiziert

worden, um endlich als Sondor-
abzug zu erscheinen (16 Seiten). Das
Hauptthema ist, die Spaltungen unter

den Christen bodeuton eine «felix
culpa», wenn sio heute zur Gemeinschaft

in der Liebe und in der
Fürbitte für die Einheit der Christenheit

führen. Wohl kann Rom von der
Absolutheit seiner Lehre nicht ab-



79

sehen, aber dies hindert die genannte
Gemeinschaft nicht. Abbé Couturier
hat es für angebracht erachtet, mit der
Billigung von P. Clémence den Vortrag

zu ergänzen. Wieder einmal
macht er darauf aufmerksam, dass
die römisch-katholische Kircho genau
so wie die anderen das in ihr
Allzumenschliche ablegen soll, und «dies»,
behauptet er, «geht sehr weit, viel
Weiter, als man gewöhnlich wähnt».
In der besprochenen Broschüre über
die Bulle «Unam Sanctam» hält er
z. B. daran fest, dass dor Papst nicht
unbedingt in Rom sein muss, um
Nachfolger Petri zu sein. Eine solche
Trennung zwischen der Nachfolgschaft
Petri und dem römischen Stuhl ist
wiederholt gelehrt worden, hat sich
aber nie durchgesetzt.

Im Juli 1942 hat Irénée seine
Gedanken über die Einigung der Christon
in «Lycéennes, magazino illustré d'Action

Catholique pour l'enseignement
secondaire» in einfacher Form unter
dem Titel «L'Union des chrétiens»
zusammengefasst. Da werden dioUnions-
konzilien von Lyon (1274) und
Florenz (1439) sowie dio Bekehrung Now-
mans hochgeschätzt. Aber der
Verfasser freut sich ebenso über den
Anglokatholizismus als solchen und
heisst die ökumenische Bewegung
Von Stockholm, Lausanne, Oxford
Und Edinburg ein «Wunderwerk dos
Heiligon Geistes». Das Problem der
Einheit ist zuerst ein geistiges und
erst dann ein dogmatisches und ein
historisches. Und in dieser geistigen
Haltung handelt es sich nicht um
¦Konversionen, auch nicht um eine
Zusammenarbeit von Rom mit den
Puderen Kirchen, sondern um ein
gemeinsames Wachsen («parallélabo-
fation») der verschiedenen christ-
fcchen «Gruppen» in der Erkenntnis
der Wahrheit. Das Ziel der Einheit
Soll der Zusammenschluss der
verschiedenen «Körper» (Konfessionen)
Reiben.

Im Oktober 1942 sind die zwei
ersten Nummern der «Pages documen-
toires sur l'Unité Chrétienne» erschie¬

nen. Die erste ist eine «Méditation
sur la Vierge Figure do l'Eglise» von
Pfarrer J. de Saussure mit einer Ein
führung von P. Couturier (15 Seiten)
noch mit dem « Imprimatur » versehen
Die «méditation» von Pfarrer de Saus
suro ist eine direkte Anrede des Gläu
bigen an Christus. Hier wird in sehr
schöner Form die Dienerin Maria der
Kirche als Vorbild gegeben. Demnach

ist jede persönliche Emporhebung

Marias oder der Kirche als
solche eine Erniedrigung Christi; in
beiden soll immer unser Herr verehrt
werden. In der Einleitung des Abbé
Couturier wird die Mutterschaft Marias

als eine kosmoligischo Grösse, als
die «Theotokos» des Konzils von Ephesus

(431) gezeigt, in welcher der Blick
immer auf Christum, nicht auf Maria
als Geschöpf, gelenkt wird. Es wird
auch unterstrichen, dass Christus der
einzige Mittler zwischen Gott und don
Menschen ist. P. Couturier widmet
die zweite Nummer der «Pages
Documentaires sur l'Unité Chrétienne.» (16
Seiten) den « Grecs-Melkites», den
«Fratornités anglicanes» und der «Art
au service de l'unité chrétienne».
Anhand von Kundgebungen und Berichten

wird die Froundschaft zwischen
den mit Rom unierten Melkiten,
170,000 an der Zahl, und den
orthodoxen Melkiten, 350,000 an der Zahl,
hervorgehoben. Dann gibt P. C. ein
Verzeichnis der verschiedenen
Bruderschaften dor anglikanischen Kirche.
Heute sind die anglikanischen Nonnen
und Schwestern in England viel
zahlreicher als die Nonnen und Schwestern
der Vorreformation. Zum Schlüsse
wünscht P. C, dass die christliche
Kunst im allgemeinen das Gemeinsame
unter den Christen unterstreichen
möge. Und dies nicht von ungefähr,
sondern indem sie sich bemühen
würde, die ganze Heilsgeschichte, von
der Schöpfung bis zur zukünftigen
vollkommenen Einheit, darzustellen.

«Où en est l'Universelle Prière des
Chrétiens pour l'unité Chrétienne et à
propos du ,Monaslcre Invisible'» ist
anfangs dieses Jahres erschienen (8 Sei-



— 80 —

ten). Von den ihm zugesandten
Zeugnissen ausgehend, gibt hier P. C. eine
kleine Übersicht über das gemeinsame
Gebet der Christen für ihre Einheit
in Italien, Schweden, der Schweiz,
England, anderen Ländern und Frankreich

in den Jahren 1941 und 1942.
Überall, auch in reformierten Kirchen,
entstehen Gemeinschaften, mit oder
ohne Regel, die sich dem Gebet für
die Einheit intensiv und sogar
ausschliesslich widmen; das ist das
«Monastère invisible», das «Unsichtbare
Kloster». Einige dieser Gemeinschaften

stehen miteinander in Verbindung.
Die «Semaine del' Unité Chrétienne»

1943 (11 Seiten) bringt Angaben über
die Notwendigkeit der christlichen
Einigung, Gebete, ein «Lied der
Einheit» (mit Musik) und eine Messe
für die Einheit ; diese stammt aus dem
14. Jahrhundert (vor 1378); sie ist
die Messe «ad tollendum Schisma» und
wird von P. C. als «Messe für die
christliche Einheit» übersetzt.

Mit dem «Imprimatur» vorsehen
haben wir noch einige Bilder mit
Text.

Vervielfältigt liegen noch vor:
«LeProgrès verslavérité» (4 Seiten) ;

das ist die Abschrift einos Artikels,
den der bekannte Philosoph Jacques
Chevalier anno 1927 geschrieben hat;
in der oben besprochenen Broschüre
«Dynamisme et loyauté» weist P. C.
darauf hin. Hier wird totale Hingabe
im Suchen nach der Wahrheit und
nicht nur Aufmerksamkeit auf deren
Ergebnisse verlangt.

Und endlich von Irénée: «A propos
des persécutions religieuses que nos
frères protestants subissent en
Espagne» (3 Seiten). Die Schrift besteht
aus Mitteilungen des Pfarrers J. Del-
pech, «Président de la Mission protostante

française en Haut-Aragon».
Sie stellen die Ausrottung des
Protestantismus zugunsten der römisch-
katholischen Kirche im heutigen
Spanien fest. Demgegenüber hält Irénée
Aussagen Pius' XII. und J. Maritains
über die Notwendigkeit untor den

Christen des gegenseitigen Verständnisses

in der Liebe.

Genève, Februar 1943.
L. Gauthier.

Morgenrot einer bessern Welt. Eine
Buch-Reihe zur Befriedigung der
Völker. Verlag Haus der Bücher
AG. Basel.

Die Einigung der Christlichen
Kirchen. Sammlung von Aussprüchen
bedeutender Menschen verschiedener

Zeiten. Ausgewählt und
eingeleitet von Prof. Dr. F. Siegmund-
Schultze. Preis Fr. 3.80.
Die Freunde der ökumenischen

Bewegung werden diese Sammlung gerne
zu Rate ziehen, wenn sie für irgendeine

Arbeit oder einen Vortrag gerne
ein Zitat aus der Vergangenheit oder
Gegenwart zur Illustrierung der grossen

Aufgabe zur Einigung der Kirchen
anführen möchten. Die vorliegende
Arbeit genügt allen Bedürfnissen, denn
sie ist geschickt aus allen christlichen
Jahrhunderten und allen Konfessionen
zusammengestellt aus Schriften und
Schriftstellern von der Bibel an bis
auf diesen Tag. Mit Recht sind
besonders führende Männer der
ökumenischen Bewegung zahlreich vertreten.
In allen Zeiten war die Einheit und
Einigung der Kirchen ein
Herzensbedürfnis allor, die für die christliche
Kirche und ihro Nöto Liebe und
Verständnis besitzen. Diese Erkenntnis
wird auch in weiteren Kreisen
aufklärend und anregend wirken, so dass

man nur wünschon kann, das Büchlein

möchte grosse Verbreitung finden.
Es ist sehr dazu berufen, dem
Gedanken der kirchlichen Union und
ihrer Notwendigkeit in den oinzelnen
Kirchen und Gomoinschafton noue
Freunde zu gewinnen. Das ist
besonders für unsore Tage notwendig-
Dem Sammler darf man für seine
wortvolle Arbeit dankbar sein.

Vom Völkerfriedon und von der
Menschheit letztom Glück. Sammlung

von Aussprüchen bedeutender
Menschen aller Zeiton. Heraus-



81 —

gegobcn von Dr. Elisabeth Rotten.
Geleitwort von Prof. Dr. H. Nabholz.

Fr. 3.80.
Aus allen Kulturen und Religionen

sind Aussprüche über den Völkerfrieden

zusammengetragen und in be-
sondcrn Abschnitten unter gemeinsamem

Titel rubriziert, wie
Friedenssehnsucht, Friede durch Rocht, die
Mitverantwortung des Einzelnen,
Humanität, Friedensglaubo u. a. Während

gegen Ende des letzten Krieges
die Parole «Nie wieder Krieg»
allgemein verbreitet war, ist der Glaube
an den Frieden jetzt tief erschüttert.
Möge das Büchlein mit den vielen Zi-
taton helfen, den Glauben an den
Frieden neu zu wecken. Die Grössten
der Weltgeschichte haben ihm gehuldigt.

A.K.
Ephrem Sloots: De groote bloei. De

geschiedenis der oosterscho christon-
heid van den tijd der groote concilies

tot aan den booldonstrijd.
O. O. 1941. Uitgeverij do Toorts.
80 S. (Hot Christclijke Oosten IL)
In strong römisch-katholischer

Auffassung gibt der Verfasser eino
gedrängte Übersicht über dio Geschichte
der östlichen Christenheit vom 3. bis
zum 8. Jahrhundert. Er bohandelt
ausführlich die sieben ökumenischen
Konzilien (325—787), die Auseinandersetzungen,

die auf ihnen wegen der
einzelnen Streitpunkte der christologischen

Moinungon geführt wurden,
Und verfolgt in knappen, eigentlich zu
knappen Ausführungen dio Entwicklung

der Nestorianer, Monophysiten,
Monotheleton und Orthodoxen
(einschliesslich der «Melkiten») in den
genannten Jahrhunderten. Eine tiefer
greifende Untersuchung der einzelnen
theologischon Problome oder gar eine
Darstellung der Zusammenhänge
zwischen religiöson und nationalen,
philosophischen, allgemein wissenschaftlichen

und wirtschaftlichen Fragen
fehlt völlig, obwohl sie vielfach den
e'gentlichen Schlüssel zum Verständnis

der religiösen Entwicklung bildon.
EineWürdigung grosser Kirchenlehrer,

eternai. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1043.

wie Athanasios, Kyrill von Alexandrien

oder Johannes Damaskenos,
bleibt ohne Schilderung dos nationalen
Kirchentums, dem sie entwuchsen,
blass und zusammenhanglos.

Bertold Spider.

J. Leussink: De heilige ikonen. Over
hot wozen en de vereering der
ikonen, over de voorschriften en voor-
naamste onderwerpen der ikonen -

kunst. 0.0.1941. Uitgeverij de
Toorts. 80 S. (Het Christclijke
Oosten VI.)
DasvorliegendeBändchen dos schon

wiederholt gewürdigten Sammelwerkes
bildet eine sehr anschauliche

Darstellung der Entwicklung der
Ikonenmalerei, die einen wesentlichen Faktor
im theologischen Denken der
Ostkirchen bildet. Da der Gegenstand
sich (heutzutage) zu konfessionollen
Auseinandersetzungen kaum eignet,
kann der Vf. sich durchaus objektiv
einstellen. Sehr verdienstlich ist die
Aufhellung der Zusammenhänge
zwischen der Ikononmalerei und der
geistlichen Auseinandersetzung, die sich
in den Kämpfen um die Bilderverehrung

auswirkt. Kurz zusammengefasst
lässt sich sagen, dass die
Bilderstürmerei ein Ausfluss der monophysi-
tischen Anschauungen gewesen ist,
dem natürlich eino bildliche Darstellung

der nur einen — göttlichen —
Natur des Heilands zuwider soin
musste, während die orthodoxe
Auffassung betonen konnte, dass sie nur
den menschlichen Leib malen wolle,
auf eine sinnfällige Wiedergabe der
göttlichen Natur hingegen selbstverständlich

verzichte.
Die streng traditionolle Ausführung

der Heilands- und Heiligenbildnisso
verhinderte eine eigenständige
künstlerische Entwicklung der Ikonenmalerei

wenigstens solange nicht, bis
westliche Einflüsse im Osten den
Unterschied der überkommenen Kunst
und der profanen, aber auch
kirchlichen Malerei, wie sie sich im Westen
entwickelt hatte, klarlegten und die

6



82

Ikonenmalerei zu einer rein
kirchlichen Form erstarren Hessen.

Bertold Spuler.

C.de Clercq: Kcrkelijk Leven in het
Oosten. Over de Goestelijkheid en
de Practijk van de Eeredienst.
O. O. 1941. Uitgeverij do Toorts.
63 S. (Het Christelijke Oosten V.)

So mannigfach wie die christlichen
Kirchen des Ostens verwaltungsmässig
gespalten sind, so verschieden sind
auch die kirchlichen Einrichtungen,
die Gebräuche und die Anschauungen
über die Grundpunkte dos Glaubens.
Der Verfasser unternimmt es, einem
breiteren Publikum in einer übersichtlichen

Skizze die wichtigsten dieser
Unterschiede klarzulegen. Er bohan-
delt die Stellung der Patriarchen,
Bischöfe und Priester innerhalb ihrer
Gemeinde, den Modus ihrer Wahl und
den Umfang ihrer geistlichen und
administrativen Rechte. In einem zweiten

Teile beschäftigt er sich mit der
Einteilung der Heiligen Messe bei den
verschiedenen Bekenntnissen, mit dem
Ritual bei der Taufe, Trauung,
Beerdigung und Priesterweihe.

Ganz deutlich ergibt sich aus seinen
Ausführungen, dass die selbständigen
Kirchen des Ostens, seien sie zahlreich
(wie die Orthodoxen) oder gering an
Zahl (wie Jakobiton und Nestorianer)
viel Eigenständiges bewahrt haben,
während die unierton Kirchen mehr
oder minder im Begriffe sind, die
abendländischen («lateinischen»)
Einrichtungen zu übernehmen (Bischofs-
wahl: S. 13; Zölibat: S. 20 f. ;

allsonntägliche Kommunion: S. 35).
Kennzeichnend für die Einstellung des ganzen

Buches ist der Satz (S. 22), dass
«eifrige unierte Priester bei Begräbnissen

usw. die Gelegenheit einer
Zusammenkunft mit nicht-unierten
Personen dazu benützen, um auf sie einen
.heilsamen' Einfluss auszuüben».

Bertold Spider.

CA. Bouman: Thcotokos. Mooder
van God. Over de Marialeer en de
Mariavereering van de Oostersche

Kerken. O. 0. 1941. Uitgeverij de
Toorts. 80 S. (Het Christelijke
Oosten VII.)
Der Verfasser behandelt in

übersichtlicher Weise die dogmatische
Stellung, dio Maria, die Mutter Gottos, in
den Ostkirchen einnimmt. Da die
Auffassung der orthodoxen Kirchen —
und ebenso diejenige dor monophysi-
tischen Gemeinschaften, die B. kurz
streift (S. 71—76) — in vielen wesentlichen

Grundzügen mit der römischen
übereinstimmt, bioton sich zahlreiche
Punkto eines Vergleichs. Freilich müssen

auch die Unterschiede deutlich
werden, die dadurch entstanden sind,
dass die östlichen Kirchen die
römischen Neuerungen einor Dogmatisierung

der Unbefleckten Empfängnis
und der Himmelfahrt Mariens nicht
dogmatisiert haben. Ebenso wird die
Lehre von Maria als der Vermittlerin
aller Gnaden, wie sie in römisch-katholischen

Kroisen heutzutage lobhaft
propagiert wird, von dor orthodoxon
Kirche nicht vortreten. Im
Zusammenhang damit untorlässt der
Verfasser es natürlich nicht, diejenigen
Stellen zusammenzutragen, an denen
orthodoxe Theologen, wie Photios oder
später Peter Mogila, sich z. B. für die
Freiheit Mariens von dor Erbsünde
aussprachen.

Die Anlage des Buches ist im
wesentlichen chronologisch. Sie boginnt
mit einer Überschau über die wenigon
dogmatischen Feststellungen, dio die
erston christlichen Kirchonlohror
hinsichtlich Mariens trafen, bohandelt
dann dio grosse Auseinandersetzung
mit der von Nestorios vertretenen
antiochonischen Schule, dio in Maria
nur die Mutter Christi — nicht die
Mutter Gottos — sah, und beschreibt
dann die Stellungnahme der Orthodoxie

in dieser Frage. Daran schliessen

sich Abschnitto übor dio östlichen
Marienfeste und die Stellung Mariens
in der Liturgie. Abschliessend stellt
B. fest, dass die Marienvorohrung der
Nestorianer die gleiche ist wie in
allen Ostkirchen, nur dass sie ihr auch



— 83 —

heute noch den Namen einer «Mutter
Gottes» streitig machen.

Bertold Spuler.

J. de Stuart: De Eercdicnst van het
Oosten. Over den eigen geost, de
ontwikkeling en den bouw de oostersche

liturgieën. 0.0.1941.
Uitgeverij de Toorts. 80 S. (Het
Christelijke Oosten VIII.)
Das Büchlein beschreibt übersichtlich

den Aufbau der Heiligen Messe in
den östlichen Ländern, vor allem den
byzantinischen Ritus. Die Liturgie
der selbständigen orientalischen Na-
tionalkirchen auf nestorianischer und
monophysitischer Grundlage sowie der
mit Rom unierten Teile dieser Kirchen
wird nur kurz gestreift. Eigene
Kapitel behandeln ausserdem den
Kirchenbau des Ostens, die liturgischen
Gowänder, das Kirchenjahr und die
liturgischen Bücher. Do Swarts Schrift,
die durchaus in sachlichem Tone
geschrieben ist und deren Wert durch
Abbildungen, Grundrisse und Tabellon
Wesentlich gehoben wird, kann Interessenten

als wertvolle Übersicht über
das behandelte Thema empfohlen
Werden. Bertold Spider.

Jan O.Smil (Bischof von Paralus):
Hcrecnigiiigspngingcn in verleden
cn heilen. 0.0.1941. Uitgeverij de
Toorts. 96 S. (Het Christelijke
Oosten IX.)
Nach oiner kurzen Einleitung über

dio Gründe der Trennung der östlichen
Und westlichen Kirche, die auch die
Fehler der abendländischen Kirche
hei der Trennung nicht mit Schweigen
übergeht (S. 14 f.), beschreibt der Vf.
Vor allem die Höhepunkte der
Einigungsbestrebungen. Nach dom
endgültigen Bruche im Jahro 1054 und
der Verärgerung, die das Vorhalten der
batoiner während dor ersten Kreuzige

in Byzanz hervorrief, versuchton
Verschiedene Päpste des 12.
Jahrhunderts (S. 22 ff.), zu einer Horstel-
mng der kirchlichen Einheit zu ge¬

langen, die aber trotz endloser
Verhandlungen nicht Wirklichkeit wurde
und durch die Errichtung des
Lateinischen Kaiserreiches in Konstantinopel

1204 endgültig untergraben
wurde (S. 28 ff.). Erst die
Wiederherstellung der byzantinischon
Herrschaft in Konstantinopel und die
politische Bedrängnis, in die Kaiser
Michael VIII. anschliessend geriet, liess
1274 in Lyon eine Übereinkunft
zustande kommen (S. 36 ff.), die sich
aber ebensowenig aufrechterhalten
liess wie dio Union, die Kaiser
Johannes VIII. 1439 auf dem Konzil von
Ferrara-Florenz einging (S. 48 ff.).
Viele der östlichen Prälaten waren
schon auf dom Konzil gegen eino
Voreinigung (die eine Unterworfung unter
Rom bedeutete), andere — wie der
Metropolit Isidor von Russland —
konnten sie nach der Rückkehr in ihre
Heimat nicht durchführen, und die
letzton Spuren der LTnion in
Konstantinopel wurden durch die türkische

Eroberung Konstantinopels 1453

vernichtet. Nur eine der orientalischen

(nicht-orthodoxon) Nationalkirchen,

die maronitische, ist seither
dauernd mit Rom uniert. Von den
andern konnten im Laufo der Zeit nur
Teile ständig gewonnen werden. Die
neuere Zeit (LTnion von Brest 1596)
behandelt Smit nur ganz kurz (S. 71);
ausführlich geht er auf die von den
Päpsten in der letzten Zeit geschaffenen

Einrichtungen (Institute usw.)
zur Vorbereitung der Unionsarbeit ein
(S. 73—89).

Die Abbildungen sind auch in
diesem Bande tochnisch einwandfrei und
bilden eine Zierdo dos ßändchons.
Bei der Angabe von Jahreszahlen sind
einige Druckfehler unterlaufen: S. 23,
Z. 3 v. u., lies 1190 statt 1170; S. 26,
Mitte, 1208 statt 1209; S.34, Z.4v.o.,
1243 statt 1234. — Manfred von Sizilien

war dor Sohn (nicht der Bruder)
Kaiser Friedrichs IL (S. 36).

Bertold Spider.



84 —

Note critique — A propos de la vie
du dogme.

Sous ce titre, F. Cavallera a publié
d'intéressantes réflexions dans le «

Bulletin de Littérature Ecclésiastique» de
Toulouse, année 1942, n° 2, p. 61—74.
A vrai diro, l'article est un plaidoyer
«pro domo», une justification de la
théologie positive et de l'histoire des

dogmes de l'accusation qui leur est
faite de modernisme. De plus, selon
l'auteur, ces deux disciplines
consacrent «la faillite doctrinale du
protestantisme sous toutes ses formes»
(p. 65) et illustrent l'universalité de la
vérité catholique. Il vaut la peine de
considérer de plus près ces réflexions.

Pour les bien comprendre, il faut
savoir que l'Institut catholique de
Toulouse s'est toujours distingué dans
la lutte contre le modernisme. Mgr.
Batiffol, qui fut recteur de l'Institut,
s'est flatté de l'avoir «démasque», zèle
d'autant plus marqué que le recteur
était lui-même suscept de modernisme
et qu'il dut, pour cette raison,
démissionner en juin 1907. Ses disciples
Jean Rivière et F. Cavallera n'en ont
pas moins continué la lutte
anti-moderniste, pour la plus grande gloire
de l'Institut. Comme le présent
article le prouve, ce n'est pas fini.

Et voici d'abord la distinction entre
modernistes et «historiens catholiques
du dogme» et «théologiens positifs»:
«Ni psychologiquement, ni historique-
mont», ces derniers no reconnaissent
aux modernistes «une influence
quelconque», c'est-à-dire «une inspiration
moderniste, concernant lours travaux ».

En voici l'explication: «Le modernisme

est avant tout une philosophie
s'inspirant, dans sa conception de
l'histoire, do révolutionnisme
religieux. La théologie positive, en utilisant

l'histoire dos dogmes, prend
comme règle de ses recherches
l'enseignement du magistère ecclésiastique

ot se propose, en retraçant le
développement intellectuel dans l'E¬

glise, d'éclairer et de justifier la théo-
logio du présent par celle du passé, de
confirmer ainsi, on donnant satisfaction

au besoin qu'éprouve tout homme,
et le croyant en tant que tel, de
remonter à ses origines, la pleine
confiance qu'il éprouve en l'Eglise
d'aujourd'hui, en lui montrant comment,
malgré certaines divorsités
apparentes, elle est bien l'Egliso primitive,
création authentique du Fils de Dieu
qui veut, par son intermédiaire, sauver
le genre humain, jusqu'à la fin des

temps» (p. 64). Ni plus, ni moins.
L'étude des origines ébranlerait-elle
donc la «pleine confiance... en l'Eglise
d'aujourd'hui», soit en l'Eglise romaine
et faudrait-il dès lors justifier cette
étude du reproche de modornisme que
cependant l'on nous enseignait à
considérer commo bien mort dans l'Eglise
romaine Car F. Cavallera fait allusion

à une situation propre à son
Eglise, si j'en juge par l'humeur qu'il
met à repousser «toute allusion à une
inspiration moderniste» quo «les historiens

catholiques du dogme et les
théologiens positifs ressentent à bon
droit comme une injure imméritée»
(p. 64). Il y a là un indice intéressant.

La définition que nous venons
d'entendre, do la méthode et do la tâche
de la théologio positive, appuyée sur
l'histoiro des dogmes, n'a évidommont
rien do modorniste. En effet, en 1892

déjà, Loisy établissait un programme
d'études bibliques dans loquol «les

croyances catholiques», loin d'être la
règle de foi, devenaient le «simple
objet» de ses recherches x). Avec plus
de prudence que F. Cavallera, mais
avec netteté, Louis Duchesne, avant
«la criso moderniste» proprement dite,
coupait court aux prétentions dogmatiques

des rechorchos historiques:
«„Duc in altum!" C'est au large qu'il
(saint Pierre) va, fidèlo au commandement

du Christ. Ni la terreur des
espaces nouvoaux, ni les protestations

') A. Loisy: «Choses passées», Paris, 1913,

p. 85 ss. Comparez, du mémo: «Mémoires pour
servir à l'histoire religieuse do notre temps», tome li
Paria, 1.930, p. 172 s. et passim.



85

de l'archéologie ne le ramèneront au
rivage»1). Il y a donc un abîme entre
les deux attitudes: les uns vont droit
aux problèmes et ne garantissent pas
que leur solution sera conformo aux
définitions du magistère ecclésiastique ;

pour les orthodoxes, les problèmes sont
résolus avant d'être posés, par le seul
fait des décisions du même magistère.
Les premiers so désintéressont des buts
apologétiques de la science; les
recherches des seconds ont un but nettement

apologétique. J'imagine qu'un
croyant, mémo peu préoccupé par ces
problèmes, éprouve toujours une réelle
satisfaction à recevoir l'appui des
siècles; les moins traditionnalistos, les
plus originaux des penseurs ne sont
pas mécontents de se trouver en
excellente compagnie avec le passé, pour
peu qu'on leur laisse le bénéfice de
leurs recherches et qu'on ne les accuse
pas de plagiat. Par malheur, cette
apologétique est sans valeur: elle est
une illusion, puisque tout est déjà
connu d'avance. Il ne faut pas en
induire sa complète inutilité. Non, car
elle représente néanmoins de grandes
sommes d'efforts et de connaissances
et qu'olle pout dès lors mettre en lu-
Ufière des points de doctrine et d'histoire

d'un réel intérêt pour tout le
blonde ; les tenants do la science pour
'a scionce n'ont certes pas lo monopole
de la connaissance et de la vérité.

Mais l'Eglise peut-olle s'accommoder,

sans dangers, do la libre recherche
des faits î Voilà lo problème. Loin
de redouter cotto libre recherche, la
f°i la réclame Restons-en au
problème de la Tradition qui, dans
l'article de F. Cavallera, est en question :

tue l'on prenne la Tradition au sens
Passif, c'est-à-dire comme seconde
80urce do la foi, ou qu'on la considère
aU sons actif, soit comme transmission
fidòle du dépôt de la foi, elle implique
°ette libre recherche, cette méthode
de constatation historique qui était
°hère à nos pères, si elle doit véritablement

remplir les conditions requises

l'ari
l) Louis Duchesne: «Eglises séparées», 2» éd.,

I9> 1905, p. vii/vni.

par la définition de saint Vincont de
Lérins, à laquelle nous tenons, le
fameux «id toneamus, quod ubique,
quod semper, quod ab omnibus
creditum est». Est-ce livrer les vérités
de la foi aux éventuelles contradictions

des recherches historiques Non,
parce que l'Eglise ne conclut que lorsque

le «consensus» est attoint. Et si
le «consensus» n'embrasse jamais la
totalité des membres do l'Eglise, s'il
ne peut empêcher les hérésies et les
schismes, il s'impose pourtant, avec
des nuances, à une constante orthodoxie

qui constitue la tradition
vivante de l'Eglise. D'autre part, est-ce
un mal, si sous l'effet do ce patient
travail théologiquo et scientifique,
l'Eglise est amenée à préciser un point
de doctrine ou de discipline, non par
opposition à «l'esprit du siècle», mais
par amour do la vérité, fût-ce dans le
sens de l'«emendatio» de saint Augustin

(«ipsaquo plonaria [concilia] saepe
priora posterioribus emendari ») î Je
ne le crois pas, parce que là ost
véritablement la vérité vivante et que la
probité intellectuelle est la meilleure
des apologétiques. Si nos pères, en
1870, n'avaient pas fait preuve de
pareille probité, jamais notre Eglise
n'aurait vu le jour. Mais heureusement

que le respect des faits leur a
donné la force do rester fidèles à la
vérité historique autant que révélée.
Si Loisy avait mioux connu uno telle
attitude, alors lui fût-il peut-être
«entrer dans l'esprit» qu'on peut «rester

prêtre en dehors do l'Eglise
romaine, ou catholique malgré le papo »').
A l'attitude contradictoire d'un F.
Cavallera, je préfère de loin celle des
savants juristes P. Fournier et C. Le
Bras : ils savent ce qui sépare l'ancien
droit canonique de celui do 1917; s'ils
penchent cependant pour celui-ci,
c'est pour des raisons spéculatives,
parce qu'ils sont convaincus que «la
tendance centrifuge produit l'anar-
chie» ot qu'au contraire «la tondanco

') Ibid., p. 323. Il faut reconnaître que, dans
ses «Mémoires», Loisy s'oppose souvent à uno
telle hypothèse.



— 86 —

vers la concentration et l'unification
établit l'ordre dans la société
spirituelle» *). Affaire d'appréciation, mais
non pratique constante de l'Eglise.
Ainsi, sous peine de créer des mythes,
la théologie positive et l'histoire des
dogmes se doivent précisément la plus
grande probité intellectuelle dans la
libre recherche des faits. On a l'air
d'onfoncer des portes ouvertes; mais
à l'erreur qui se répète, force est bien
d'opposer les répétitions de la vérité.

F. Cavallera croit le protestantisme
vaincu par la seule constatation de la
pratique séculaire do la tradition,
pratique normative à côté de l'Ecriture.
La théologie positive, dit-il, «porte
un témoignage irréfragable en faveur
de ce magistère vivant, auquel de tout
temps on a eu recours pour la solution
des difficultés et qui, par l'intermédiaire

des Conciles ou la voix des
Souverains Pontifes, a toujours assuré à la
conscience chrétienne la lumière et la
paix intellectuelle» (p. 65). Si pour
nous aussi, vieux-catholiques, cette
objection a sa valeur, elle n'en a guère
aux yeux des protestants qui s'en
tiennent à la Réforme. En effet, pour
eux, le seul fait de la constitution par
la tradition d'un canon scripturaire
confère à celui-ci le caractère de norme
suprême et unique de la foi2). La
Réforme a fait beaucoup plus
qu'apporter une rupture de la tradition, elle
a introduit un point de vue entièrement

nouveau. Pour la vaincre, il ne
faut donc pas lui rappeler cette rupture

volontaire, mais porter lo débat
sur le terrain choisi par elle, comme
l'ont fait les polémistes catholiques
français du XVIIe siècle, je pense en
particulier à François Véron autant
qu'à Bossuet. D'ailleurs, F. Cavallera
en a lui-même conscience quand, à la

') P. Fournier et G. Le Bras: «Histoire des
collections canoniques en Occident, depuis les
Fausses Décrétales jusqu'au Décret de Gratien»,
Paris, 1931/1932, t. II, p. 360/361.

') Je renvoie ici aux études publiées par nos
théologiens E. Gaugler, A. Gilg et A. Kinkel dans
I. K. Z., premier numéro de l'année 1939.

fin de son article, il parle du protestantisme

«doctrine mort-née» qui «n'a
pu survivre qu'en se transformant
radicalement et en reniant quelques-uns
de ses premiers principes, au risque,
d'ailleurs, de sombrer dans un
rationalisme qui n'a plus de chrétien que
l'apparence» (p. 73/74). Quelle que
soit la valeur de ce jugement, il
marque la nécessité de poser, à côté
de celle de la Tradition, la question
de la Vérité. L'argument d'autorité,
Ecriture et Tradition, est d'ordre
formel. Il ne résout pas les difficultés
posées par le contenu de la foi. Et ceci
est un fait quo catholiques et protestants,

dans la polémiquo ou dans
l'œcuménisme, ne doivent jamais
perdre de vue. Il ne suffit pas de
savoir qui décide, du magistère
ecclésiastique ou du «testimonium Spiritus
Sancti internum», il faut encore
entendre ce qui nous est dit. Pour en
rester au XVIIe siècle français, les
accusations de calvinismo faites aux
jansénistes qui comptaient cepondant
parmi les fervents advorsaires dos
prétendus réformés illustrent magnifiquement

ce fait.

Jusqu'ici des questions de forme
seulement ont été envisagées. Voici
maintenant l'important sujet de la
vie du dogme. Et d'abord le dogme
vit, parce qu'il se développe Qu'est-
ce à dire î Lo dogme «s'épanouit»,
dans un double sens: d'uno manière
subjective, dans les intelligences qui
le reçoivent et se l'assimilont, qui
augmentent dans sa connaissance, et
d'une manière objective surtout,
lorsqu'il s'explicito, produit dos
conséquences et dos définitions nouvelles.
Commont s'opère co passage de l'implicite

à l'explicite Sous la puissance
de mouvemonts d'idées. F. Cavallora
ramasso tous ces mouvements
possibles sous une «loi» qu'il formule
ainsi: «Toul fait de civilisation peut
être le point de départ d'un mouvement
doctrinal dans l'Eglise» (le soulignement

est de l'auteur) (p. 69). L'eX-



87

tension de la vérité embrasse toutes
les manifestations humaines, dans
tous les ordres possibles, intellectuel,
moral, social, politique, matériel. Il
ne s'agit pas nécessairement de
définitions «ex cathedra», il y va de tout
le travail doctrinal de l'Eglise, à tous
les degrés de la hiérarchie. L'auteur
précise le moment devenu opportun
pour une décision dogmatique: «C'est
• surtout à propos des doctrines
philosophiques dans leur application
à la théologie que sont soulevées le
plus souvent ces controverses dégénérant

en hérésies formelles qui présentent

naturellement l'occasion la plus
fréquente, non seulement pour des
développements d'ordre systématique,
mais pour de véritables développements

doctrinaux, se traduisant par
les décisions du magistère formulant
avec plus do précision la vérité
professée jusqu'alors et fixant définitivement

ce que le chrétien doit penser
sur les divers problèmos agités» (p. 72,
"3). A de pareils moments, l'Eglise
Puiso les «nova» dans ses «votera»,
pour parler à nouveau avec saint
Vincent do Lérins. Le dogme se
développe donc objectivement soit en
produisant de nouvelles définitions
dogmatiques, soit en alimentant un mou-
vemont simplement doctrinal, d'où
Pourra surgir une décision du magistèro.

Par ce développement, l'Eglise
etend sa sollicitude à toute activité
niimaine et la dirige dans la mesure
°Ù elle la protège contre l'erreur et
lui montro los voies de la vérité. Du
'Uême coup, l'Eglise manifeste par
cette activité une «perpétuelle
jeunesse» qui n'est autre que la présence
^e l'Esprit-Saint on elle. «C'est ce

lui lui donne confiance et à nous ses
fi's et, qui, dans l'ordre intellectuel,
n.°us apporto la certitude et la secure

dans la possession dos lumières
^appréciables do la révélation» (p. 73
et 74),

.„ A la formulation près de la loi sur
mfluenco doctrinale de toute valeur

^ilisatrice, tout ce quo nous venons
"^'entendre n'est pas neuf. D'ailleurs

le but de F. Cavallera n'est pas de
«faire neuf», mais do nous introduire
à la valeur de la théologie positive et
de l'histoire des dogmes qui nous
découvrent pareille richesse. Est-ce
exact Est-ce bien là le sons des paraboles

du grain de sénevé ot du levain
(s. Mtth. 13, 31—33) La vio du
dogme peut-elle être véritablement
comparée à la lente maturation d'une
plante, commo, à la suite de tant
d'autres, F. Cavallera le pense (p. 68)
En un mot, y a-t-il un véritable
développement objoctif dos dogmes
L'affirmative est séduisante, la négative
va contre un sentiment très répandu;
dans les deux cas, la réponse est
longue, on vertu môme de la
complexité du problème. Qu'on nous
permette ici quelques remarques. Il
convient d'abord de distinguer nettoment
deux choses : l'évolution do la doctrine
ecclésiastique et l'influence de l'Evangile

dans le monde. L'Evangile a
certainement touché d'une manièro
profondo la conscience humaine; notre
temps en fournit la prouve, lui qui so

souvient d'enseignements meilleurs
et qui, souvent, ne reconnaît de salut
qu'on Christ. N'empêche que nous
faisons également l'expérience que
«l'ordre naturel dos choses» a «si peu
changé» *). On ne saurait donc parler
de développement de cette influence.
Quant à la notion de développement
du dogme ot de la doctrine, elle ne me
paraît pas aussi bien établie qu'on
l'affirme souvent. Cette notion est le

propre du siècle dernier, sous
l'influence des sciences biologiques; introduite

en sociologie surtout par Spencer,

elle a aussi fait son chemin en
théologio avec Mœhler et Newman.
Les travaux sur l'antiquité
chrétienne et l'histoire dogmatique no
permettent pas d'en rester à la croyance
de la fixité originelle do la tradition,
telle que l'enseignaient un Bossuet et
un Bull 2). S'ensuit-il un véritable

') P. H. Clerissac: «Le mystère de l'Eglise»,
3" édition, Paris, 1925, p. XXVII de la préface de
J. Maritain.

a) Cf. Bossuet: «Histoire des variations»,
livre 15«, ch. 103».



— 88

développement objectif des dogmes
On le croit et, à la suite de Newman,
on donne les «notes» qui le
conditionnent. Mais, quand on y regardo
de près, loin de se trouver en face
d'une évolution des dogmes eux-
mêmes, on assiste au spectacle des

changements de la conscience
humaine. Ce ne sont pas les dogmes qui
évoluent, ce sont les hommes qui
changent. Et quand on donne comme
mobiles des développements doctrinaux

ou dogmatiques des faits
nouveaux de civilisation, on ne fait que
confirmer cette constatation. En
effet, si l'Eglise conserve précieusement

les anciennes définitions dans
leur formulation primitive, il est aisé
de voir qu'elles ont perdu de leur
ascendant sur les intelligences et sur les

cœurs qui portent leur effort vers de

nouveaux problèmes. Aussi bien, le
progrès théologique et les définitions
dogmatiques nouvelles consacrent ces
déplacements de tendances et
d'accents. L'Esprit-Saint donne à l'Eglise
la force de répandre en tout temps et
en tout lieu la vérité salvatrice, mais
la vérité elle-même n'obéit pas à un
mouvement dont on pourrait suivre
la progression depuis l'origine. Au
contraire, dans l'ordre surnaturel, on
trouve non pas une lente poussée de

la terre vers le ciel, mais une aspiration

de la terre par le ciel, non pas
un développement logique et homogène

du dépôt de la foi, mais tantôt
une approche plus considérable des
vérités révélées, tantôt un recul par
rapport à ces mêmes vérités. La foi ne
suit pas une ligne continue dans
l'histoire; nos pères l'ont trouvée brisée en
1870. Mais, inversement, la foi agit
toujours comme une anticipation des
vérités qu'on espère. Dans le cas du
développement homogène et logique
du dogme, l'Eglise est un vaste
système, plus encore un mondo qui a ré¬

ponse à tout. Coci provoquait, il y
a plus de cent ans, l'admiration de

l'incrédule Th. Jouffroy qui disait
à propos du catéchisme (catholique) :

«Voilà co que j'appelle une grande
religion; je la reconnais à ce signe:
qu'elle ne laisse sans réponse aucune
des questions qui intéressent l'humanité.»

C'est bien là ce qu'enseigne
F. Cavallera. Mais il arrive que ce

monde soit souvent en contradiction
avec les faits que l'on peut constater
dans le présent ou, par une investigation,

dans le passé, et alors ce monde
est une mythologie; la définition du
dogme de l'Immaculée Conception qui
ne repose sur aucun fait attesté par
la Révélation ou par la Tradition
unanime, mais sur des conclusions théologiques

relatives au dogme de la
rédemption est, à mon sens, un cas

typique de mythologie. — Dans le

cas où la foi est une anticipation des
vérités qu'on espère, parco que révélées,

les dogmes expriment ces vérités
transmises fidèlement par la tradition;

dès lors, les progrès des chrétiens
dans la connaissance de Dieu et los

remous de la civilisation manifestent
et la valeur salvatrice des vérités que
l'Eglise prend soin de garder pures
autant que cle les transmettre fidèlo-
ment et le bien-fondé de l'espérance
chrétienne. Dans ce cas encore, les

définitions ecclésiastiques ne constituent

pas des dogmes nouveaux, mais

une réaffirmation solennelle de la
vérité du dépôt reçu et transmis. Ce

n'est pas le dogme qui progresse,
c'est nous qui augmentons dans sa

connaissance. Le dogme ne vit pas

par les développements qu'il produirait,

mais par la vie de foi qu'il
développe dans l'humanité.

Genève, février 1943.

L. Gauthier.

Gedruckt bei Stämpfli A Cie, Bern


	Bibliographie

