
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 1-2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 —

Kirchliche Chronik.
Die ökumenische Bewegung. Seit dem letzten Berichtx) hat der

ökumenische Rat der Kirchen einen Jahresbericht über die Zeit Juli 1941
bis Juli 1942 herausgegeben. Darin wird mit Dankbarkeit anerkannt, dass

viele innerhalb und ausserhalb der Kirchen dazu gekommen seien, in
ihrem Suchen nach einem Ausweg aus dem gegenwärtigen Chaos auf die

Kirche als ökumenische Wirklichkeit zu sehen. An vielen Orten, wo die
ökumenische Arbeit für aussichtlos schien, bestehe jetzt lebendige Anteilnahme

an ökumenischen Dingen. In den U. S. A. zeigt sich das Anwachsen

der innertkirchlichen Zusammenarbeit in der grossen Zahl regionaler und
lokaler «Räte der Kirchen», die zu den bestehenden neu hinzugekommen
sind. Ausser der bekannten Zeitschrift «Christendom» dient der Bewegung
das Nachrichtenblatt des ökumenischen Rates der Kirchen «World Council
Courier». In Kanada hat das kanadische Komitee des ökumenischen Rates

der Kirchen die Aufgabe übernommen, die früher vom «Joint Committee
for the Evangelisation of Canada Life» bearbeitet wurden. Der Sekretär
des Komitees besorgt zugleich das Sekretariat des kanadischen Rates für
christlich-soziale Arbeit. In den grösseren Städten werden lokale
Ausschüsse des ökumenischen Rates eingesetzt, um ökumenische Forschung
und Gebetsgemeinschaft zu fördern. In Neuseeland wurde ein nationaler
Kirchenrat gebildet. In Grossbritannien wurden The Council of the
Christian Faith and the Common Life, the Commission of the Churches
und der Zweig der «Faith and Order»-Bewegung in einer Organisation
«Britischer Rat der Kirchen» vereinigt. Er umfasst «Departements» für
Fragen der Evangelisation, der sozialen Verantwortung, der internationalen
Freundschaft, der Jugendarbeit, der kirchlichen Einheit und The Christian
Frontier mit dem «The Christian News-Letter». Das ökumenische Interesse
wird durch sogenannte Wochen für «Glauben und Leben» in vielen
englischen Städten gefördert. Die «Fellowships» bringen die englischen
Christen mit Christen aus vielen andern Ländern zusammen, die in England

Zuflucht gefunden haben. In Schweden, Norwegen, Dänemark
bestehen Organisationen. In Holland musste die ökumenische Vereinigung
ihre Arbeit einstellen.

Die ökumenischen Beziehungen werden, soweit es möglich, durch
Besuche aufrechterhalten.

Der damit gegebene persönliche Kontakt ist nicht nur wertvoll im
Hinblick auf die Fortsetzung der Zusammenarbeit ; er ist auch ein wesentliches

Mittel, um eine Kirche das Leben einer anderen Kirche, einen Erdteil

das Leben eines anderen Weltteils verstehen zu lassen. Die Gefahr
ist ja sehr ernst zu nehmen, dass infolge der gänzlich verschiedenen äusseren

J) I. K. Z. 1941, S. 169 ff.



— 51 —

Lage, in der sich die einzelnen Kirchen befinden, und der entsprechend
verschiedenen geistlichen Erfahrungen, durch die sie hindurchgeführt
werden, es trotz unserem gemeinsamen Bestreben, etwas Derartiges zu
vermeiden, doch zu einer tatsächlichen Entfremdung zwischen den Kirchen
verschiedener Gebiete kommen könnte. So wird es für die Kirchen in den

nicht-totalitären Ländern immer schwieriger, sich einen wirklichen Begriff
vom Leben der Kirche unter dem Druck des totalen Staates zu machen
und die wahre Bedeutung dessen zu verstehen, was eine solche Kirche sagt
und was sie nicht sagt. Und andrerseits wird es den Kirchen in der
Bedrängnis schwerer, sich in die Lage der Kirchen zu versetzen, die nicht
in offenem Kampf mit der Welt stehen. Es ist die vordringlichste
ökumenische Aufgabe, dafür zu sorgen, dass diese beiden Arten von Kirchen
nicht auseinanderwachsen, sondern in fruchtbarer Gemeinschaft
beieinander bleiben. Denn die leidenden Kirchen bedürfen der ganzen Hilfe
und des ganzen Trostes, welche die anderen Kirchen ihnen geben können,
und diese ihrerseits bedürfen des Zeugnisses, das von den Kirchen kommt,
die versucht und bewährt worden sind.

Seit dem Sommer 1941 sind fünf weitere Kirchen der Einladung in
den Ökumenischen Rat gefolgt, die Evangelisch-Lutherische Kirche in
den Vereinigten Staaten, die Baptistenkirche in den Vereinigten Staaten,
die «Brüderkirche» (V. S.), der Australische Kirchenbund und die
Methodistische Kirche Brasiliens. Damit sind dem Rat bisher 76 Kirchen aus

27 verschiedenen Ländern beigetreten.

Der ökumenischen Studienarbeit wird alle Aufmerksamkeit geschenkt.
Die beiden wichtigsten Studienthemen sind noch immer und werden
voraussichtlich noch eine Zeitlang bleiben: «Die ethische Wirklichkeit und
Funktion der Kirche» und «Die Kirche und die Probleme der internationalen

Ordnung». Zum ersten Thema sind verschiedene neue Beiträge von
Professor Emil Brunner, von der zentralen Arbeitsgruppe in U. S. A.

(Chicago) u. a. bei den Mitarbeitern in Umlauf gesetzt worden, und das

Gesamtproblem ist in zahlreichen lokalen und nationalen Arbeitstagungen
behandelt worden.

Die Aufgabe der Studienabteilung in diesem Zusammenhang geht
dahin, dafür zu sorgen, dass keine Kirche in dieser Sache einfach der Linie
des geringsten Widerstandes folgt, indem sie die internationalen Probleme
einfach vom nationalen Gesichtspunkt aus ansieht. Sie muss dafür sorgen,
dass trotz der Schwierigkeiten der Verbindungen und des heiklen Charakters
des Themas eine freimütige und doch brüderliche Aussprache über die
Fragen der Nachkriegsordnung zustande kommt. Zu einer Zeit, in der
Praktisch alle weltlichen politischen Berührungsmöglichkeiten zwischen
den Völkern dahingefallen sind, nimmt unsere Bewegung eine einzigartige

Stellung ein, indem sie für die Möglichkeit dieser Art von Gedankenaustausch

sorgt.



— 52 —

Auch die meisten lokalen und nationalen Arbeitstagungen haben sich

vor allem mit diesen beiden Themen befasst. So hat eine ökumenische

Studientagung in Frankreich «das Wort der Kirche für die Welt»
behandelt. Eine Arbeitstagung in der Schweiz befasste sich mit dem gleichen
Thema, und der Bericht darüber, der von der Studienabteilung
ausgearbeitet wurde, ist allen Kirchen, die Mitglieder des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes sind, zur Behandlung zugestellt worden.

Unter den Auspizien des Nordischen Ökumenischen Instituts in Sigtuna
wurde in Finnland eine skandinavische Konferenz mit finnischen,
schwedischen und dänischen Teilnehmern abgehalten, an der die «religiösen
und ethischen Folgen des Krieges» diskutiert wurden. In Nordamerika
fand in Toronto eine Arbeitstagung über «Die ethische Wirklichkeit und
Funktion der Kirche» statt. Wichtige Beiträge zu den Problemen der

Nachkriegsordnung sind verfasst worden von der Delaware-Konferenz in den

Vereinigten Staaten und von der englischen Kirchenkonferenz. Das

Buch William Patons über «Die Kirche und die neue Ordnung»
sowie Beiträge von Prof. Henry P. Van Düsen und John Foster Dulles
sind weithin in ökumenischen Studiengruppen verbreitet worden.

In der Serie ökumenischer Querschnitte, die die Studienabteilung
unter dem Titel «Ecclesia Militans» herausbringt, sind zwei Hefte
erschienen! «Die Kirche spricht zur Welt», «Die Verkündigung
der Kirche im Krieg», ein wertvoller Querschnitt durch Predigten aus
zehn Ländern, die während der ersten beiden Kriegsjahre gehalten worden
sind, ist in deutscher Sprache erschienen. Fertig liegt vor «Liturgische
Erneuerungsbestrebungen», eine eingehende Studie über liturgische
Theorie und Praxis in vielen Ländern, die vor allem allen jenen wertvoll
sein wird, die an den Arbeiten der «Faith and Order »-Bewegung über den

«Gottesdienst und seine Formen» teilnehmen.

Weiter hat die Studienabteilung mit dem Sekretariat von «Faith and
Order» zusammengearbeitet, um die von den Studiengruppen dieser

Bewegung erarbeiteten Memoranden an Theologen auf dem Kontinent zu
vermitteln und um Beiträge für die Arbeit an den Problemen der «Ekklesio-
logie», des«Gottesdienstes»undder« interkonfessionellen
Abendmahlsgemeinschaft»! zu gewinnen.

Ferner hat sich die Studienabteilung auch damit befasst, ihren
Mitarbeitern wichtige Bücher, Aufsätze und kirchliche Verlautbarungen zu
vermitteln.

Der ökumenische Presse- und Nachrichtendienst ist ein wertvolles
Mittel, um die einzelnen Kirchen einander näherzubringen. Das Sammeln
zuverlässiger Nachrichten ist heute nicht einfach. Der Ök. P. D. kann
aber glücklicherweise auf die Unterstützung einer ganzen Reihe von
Mitarbeitern in verschiedenen Ländern zählen, die nicht nur helfen, Informationen

zu sammeln, sondern diese dann auch kritisch zu sichten. Schwieriger



— 53 —

noch ist die Frage der Wiedergabe und Interpretation. Die verschiedensten
Zensurbehörden sind dabei zu berücksichtigen, und häufig ist es schwierig,
zu entscheiden, ob die Veröffentlichung einer wichtigen Nachricht nicht
eine ernste Gefährdung der meistbetroffenen Kirchen oder einzelner
Personen nach sich ziehen kann.

Eine der ersten Aufgaben des ökumenischen Rates ist das Flüchtlingswerk.

Geistliche Hilfe und materielle Unterstützung sind auf das engste
miteinander verbunden. Die Verhältnisse in den Lagern haben sich noch

verschlimmert, denn die Kräfte des seelischen und körperlichen
Widerstandes werden immer schwächer, je mehr die Aussichten auf eine

Auswanderung schwinden und die Unterernährung zunimmt. Die Sorge
erstreckte sich auf die Flüchtlinge in Frankreich, Italien und in Polen.

Die Arbeit für Kriegsgefangene konnte im dritten Kriegsjahr mit
grösserem Erfolg an die Hand genommen werden. Sie ist sehr umfangreich,

umfasst die Verteilung der Bibel, von Schriften auf Weihnachten
und Ostern, Büchern verschiedenen religiösen Inhalts. Die Arbeit in
Genf ist jedoch nur ein Ausschnitt aus dem Gesamtbild der ökumenischen

Tätigkeit, die sich über alle Länder erstreckt und noch von andern grossen
Organisationen geleistet wird.

Der Verbreitung der Bibel überhaupt hat sich der Rat angenommen,
da verschiedene Bibelgesellschaften auf Hilfe und auf Vorräte von Bibeln
angewiesen sind. 1941 wurde mit der amerikanischen Bibelgesellschaft
ein gemeinsamer Sekretär gewählt, der Beiträge vermitteln und den Druck
neuer Bibelausgaben ermöglichen konnte, die dorthin geschickt werden,
wo sie am dringendsten gebraucht werden.

Am Schluss des Berichtes wird noch die Zusammenarbeit mit andern
christlichen Körperschaften, die ihre Zentrale in Genf haben, aufrechterhalten,

so mit dem Arbeitsausschuss christlicher Organisationen (Ecco),
ferner mit dem internationalen Missionsrat, der Zentralstelle für kirchliche
Hilfsaktionen.

Die ökumenische Bewegung in Grossbritannien. In
Grossbritannien hat sich ein Rat der Kirchen gebildet!). In der Sommersitzung

Ende Juni 1942 der «Church Assembly» der Kirche von England
stellte der Bischof von Chichester den Antrag, die Versammlung möge
den Plan eines Zusammenschlusses folgender Organisationen zu einem
Rat der Kirchen «The British Council of Churches» billigen: des «Council
of Christian Faith and Common Life, the Commission of the Churches
for International Friendship and Social Responsibility and the British
Section of the World Conference on Faith and Order». Der Antrag
Wurde angenommen 2). Da die übrigen Kirchen ausser der römisch-
katholischen dem Plan zustimmten, konnte der Rat am 23. und 24. Sep-

') 1. K. Z. 1942 S. 89.
2) «Church Times» vom 26. Juni 1942.



— 54 —

tember in London seine erste Tagung abhalten 1). Zum Präsidenten wurde
der Erzbischof von Canterbury, Dr. Temple, und zum Sekretär Rev.

Dr. A. C. Craig gewählt. Der Rat setzt sich aus 112 Mitgliedern zusammen,
von denen 82 von den Kirchen gewählt, 10 von den ökumenischen
Verbänden aufgestellt und weitere 20 gemeinsam kooptiert werden, wobei
letztere mindestens zur Hälfte Laien und Frauen sein müssen. Der
Ausschuss zählt 24 Mitglieder. Die beiden Konferenztage waren der
Aussprache der versammelten Kirchenvertreter über die Aufgabe des neuen
Kirchenbundes auf dem Gebiet der internationalen Freundschaftsarbeit,
der sozialen Verantwortung, der christlichen Einigungsbestrebungen, der

Evangeliumsverkündigung und der kirchlichen Jugenderziehung gewidmet.
Den Gegenstand eingehender Besprechungen bildeten ferner die Fragen
des christlichen Familienlebens, der ländlichen Kirchgemeinden in ihrem
gegenwärtigen Ausbau, der geistlichen Betreuung des schaffenden Volkes
in der Kriegswirtschaft, der weiteren Veranstaltung von Volksmissionswochen

(Religion and Life Weeks) auf ökumenischer Grundlage sowie der

Haltung und der Beziehungen zu den europäischen Kirchen.

Der Rat betrachtet sich nach dem Ök. P. D. als eine Gemeinschaft
von Kirchen, die Jesus Christus als ihren Herrn und Heiland anerkennen,
mit dem Verständnis, dass jede Kirche oder christliche Gruppe, die einer
der drei im neuen Kirchenrat aufgegangenen Spitzenorganisationen
angeschlossen war, Mitglied des «British Council of Churches» bleiben kann,
auch wenn dessen geistliche Basis für sie selbst nicht mit übernommen wird.
Der Kirchenbund hat die Aufgabe: 1. die Arbeit der oben erwähnten
ökumenischen Hauptverbände weiterzuführen; 2. den gemeinsamen Einsatz

der Kirchen auf dem Gebiete der Verkündigung, einer weltweiten
Freundschaftsarbeit, des sozialen Lebens und der Jugendwohlfahrt zu
fördern; 3. sonstigen gemeinsamen Aktionen nach Massgabe der jeweils
vorliegenden Umstände Vorschub zu leisten; 4. die Studienarbeit der
Kirchen auszubauen und deren Beteiligung am Studienwerk des
Ökumenischen Rates zu gewährleisten; 5. die Erziehung zu ökumenischem
Denken in alle Kirchgemeinden hineinzutragen und damit der Sache der
christlichen Einheit neue Entfaltungsmöglichkeiten zu verschaffen. Der
Höhepunkt dieser eindrucksvollen Kundgebung war ein feierlicher Gottesdienst

in der St. Paulskathedrale unter der Leitung der höchsten Würdenträger

der Kirchen von England, Irland, Schottland und Wales sowie der
verschiedenen Freikirchen und christlichen Gruppen einschliesslich der
Baptisten, Methodisten, Presbyterianer, Kongregationalisten, Quäker, der
Missionsgesellschaften, der Heilsarmee, der Christlichen Vereine Weiblicher

Jugend, der Christlichen Vereine Junger Männer, der Christlichen
Studentenvereinigung usw. Die Predigt — ein ökumenisches Zeugnis —
hielt der Erzbischof von Canterbury.

Ök. P. D. Nr. 33, Oktober 1942.



— 55 —

In seinen Ausführungen anhand des Schriftwortes: «Sage den

Kindern Israel, dass sie ziehen», (2. Mos. 14, 15) erinnerte das Oberhaupt

der anglikanischen Kirche daran, dass schon sein Vorgänger,
Erzbischof Dr. Lang, diesen Text im Jahre 1937 für den die Brücke zwischen
den Weltkirchenkonferenzen von Stockholm und Edinburgh bildenden
ökumenischen Festgottesdienst im gleichen Gotteshaus gewählt hatte.

Die Gründung des britischen Kirchenbundes heute sei ein weiterer Schritt
auf das Ziel hin, das Dr. Lang damals in bezug auf die englischen Kirchen
vorgeschwebt hätte, nämlich ihr engerer Zusammenschluss. Der neue
Kirchenbund, der diesen Zielstrebungen unmittelbar Ausdruck gibt,
vereinige in einer umfassenden Organisation die Hauptzweige der ökumenischen
Gesamtarbeit in England, die den letzten fünf Jahren ihr besonderes

Gepräge verliehen hat. Anschliessend erklärte Dr. Temple: «Heute, da die
fundamentalen Prinzipien des Christentums weithin gefährdet sind und
vielfach verworfen werden, gilt es vor allem, ein klares geschlossenes
Bekenntnis zum christlichen Glauben abzulegen. Der Unterschied zwischen
dem Katholiken und dem Protestanten ist gering im Vergleich zu dem
Unterschied zwischen dem Christen und dem Nichtchristen, zwischen

solchen, die glauben, und solchen, die nicht glauben, dass in Jesus Christus
Gott der Herr die Seinen besucht und erlöst hat. Die trennenden
Unterschiede zwischen uns bleiben, und wir wollen auch gar nicht behaupten,
dass sie schon in einer wirklichen Einheit aufgegangen oder harmonisch
überbrückt worden sind. Aber wir stehen fest in dem gemeinsamen christlichen

Glauben an Gott, den Schöpfer und Erlöser, und rufen daher gemeinsam

die Menschen auf, diesen Glauben mit uns zu teilen und ihr Leben
in seinem Geiste zu gestalten.»

Die Arbeit des Rates ist folgenden Departementen zugeteilt:
Internationale Freundschaft, soziale Verantwortlichkeit, Glauben und
Verfassung, Evangelisation, Jugend*). Der Exekutivausschuss hat in einer
Erklärung zum bekannten Beveridge-Plan Stellung genommen und in
einer Erklärung folgendes bekanntgegeben 2) :

«Wir sind der Meinung, dass ein christlich denkender Mensch die

Anregungen des Beveridge-Berichtes als mit den christlichen Grundsätzen
übereinstimmend begrüssen sollte und auch begrüssen wird. Diese

Anregungen verkörpern das Prinzip der sozialen Solidarität, indem vom
Einzelnen ein Beitrag zu seiner eigenen Sicherstellung verlangt wird und
zugleich auch die bevorzugteren Gesellschaftsschichten zu einer
entsprechend grösseren Beitragsleistung herangezogen werden, um auf diese
Weise die Last der Unsicherheit mitzutragen, welche der moderne In-
dustrialismus ihren Mitmenschen auferlegt. Sie bringen damit einen
heuen Gemeinschaftssinn zum Ausdruck und sollten daher von allen

a) «The Canadian» vom 2. Oktober 1942.
2) Ök. P. D. Nr. io, März 1943.



— 56 —

unterstützt werden, die an dem Glauben festhalten, dass wir .untereinander
Glieder' sind. Wir stimmen nicht der Meinung bei, dass die im Bericht
enthaltenen Vorschläge auf eine Untergrabung von Initiative und
Unternehmungsgeist hinauslaufen. Vielmehr glauben wir, dass die Unsicherheit
aufs Ganze gesehen weit lähmender wirkt als ein vernünftiges Mass von
Sicherheit. »

Die Erklärung der britischen Kirchen geht sodann auf die unmittelbare

Bedeutung weiterer Gefahren ausser der sozialen Unsicherheit und

ganz besonders auf den «unfreiwilligen Müssiggang» ein. In diesem

Zusammenhang heisst es: «Der Mensch muss, wenn seiner sittlichen
Natur Genüge getan werden soll, nicht nur von der Armut befreit, sondern
auch mit nützlicher, sinnvoller Arbeit beschäftigt werden. Die Befreiung
von seinem nutzlosen Dasein ist ebenso wichtig wie die Befreiung von der
Armut. Dieser neue Plan der sozialen Versicherung ist auf die Planung
einer neuen Gesellschaftsordnung ausgerichtet. Je weiter wir aber in
dieser Richtung vorankommen, um so klarer müssen wir uns über den

Umfang Rechenschaft geben, in dem die innere und äussere Freiheit
des Menschen als Einzelwesen und Glied der Gemeinschaft verringert
bzw. gesteigert wird. Wir glauben, dass die Bedrohung der Freiheit, wie
sie sich aus der Planwirtschaft wesentlich ergibt, um so kleiner sein wird,
je mehr die Industrie als ein Werkzeug umfassender menschlicher
Zielsetzung gewertet und in unmittelbarer Beziehung dazu ausgebaut wird.
Dies bedeutet, dass die Industrie nicht minder von der menschlich persönlichen

als von der materiellen Seite betrachtet und die reinen Lebenswerte
nicht weniger als die wirtschaftliche Sicherstellung ins Auge gefasst werden
müssen. »

Die Zusammenarbeit der Kirchen in England. Die Zusammenarbeit

der Kirchen, über die wir berichtet haben *), hält an. Im Jahre 1942
sind gemeinsame Tagungen veranstaltet worden. Das gemeinsame Komitee
der «Religion and Life Campaigne» und der «Sword of the Spirit Movement»

ist im Januar zusammengekommen, um eine Resolution über
Zusammenarbeit zu fassen. Sie wurde beim Empfang im Waldorf Hotel
in London vom Bischof von London in Gegenwart des Erzbischofs von
Canterbury und des Kardinals Hinsley vorgelesen 2). Sie besteht aus fünf
Abschnitten. Im ersten wird gesagt, dass die Unterzeichner darin einig
sind, dass es für alle Christen in England zwingende Pflicht sei, an der
christlichen Tradition festzuhalten und so viel als möglich einen
wirksamen Einfluss der christlichen Lehre und des christlichen Zeugnisses
auf die Behandlung der sozialen, wirtschaftlichen und staatsbürgerlichen
Probleme zu sichern. Es wird zweitens gesagt, dass ein weiter Spielraum
der Zusammenarbeit möglich ist, ohne dass die letzten Fragen der Ver-

*) I. K. Z. 1941, S. 174 ff-: 1942, S. 88 ff.
2) «Church Times» vom 29. Januar 1942.



— 57 —

fassung und der kirchlichen Lehre berührt werden. Dabei wird auf die
zehn Punkte hingewiesen, welche im Aufruf der Erzbischöfe von Canterbury

und York, des Kardinals Hinsley und des Moderators des Rates der
freien Kirchen in der «Times» vom 21. Dezember 1940 aufgestellt worden
sind. Einigkeit herrscht ferner darüber, dass der organisierten Christenheit

für ihre Tätigkeit volle Freiheit gesichert sein müsse, Freiheit des

Kultus, des Gewissens, der Lehre, des Unterrichts, der Überzeugung im
Geiste der christlichen Caritas und Freiheit, die Jugend im Glauben der
Väter zu erziehen. Christliches Leben vollzieht sich in der Mitgliedschaft
einer religiösen Gemeinschaft. Ihre Organisation und ihre Verfassungsfreiheit

muss ihr gewährleistet werden. Das gemeinsame Komitee beabsichtigt,
unterrichtete und überzeugte Christen zu vereinigen zu gemeinsamer
Tätigkeit auf sozialem und internationalem Gebiet. Endlich wird
festgesetzt, dass auf religiösem Gebiet in paralleler Tätigkeit auf Sozialem und
Internationalem gemeinsam gehandelt werden soll. Am 5. Februar hat
der Ausschuss des «Sword of the Spirit» und am 15. April der Rat der
Kirchen der Resolution zugestimmt. Das vereinigte Komitee hat sie

hierauf endgültig angenommen x).

Eine grosse Versammlung im Sinne der gefassten Beschlüsse hat
Ende Oktober in Leicester unter Leitung des dortigen anglikanischen
Bischofs stattgefunden, an der Anglikaner, Protestanten und römische
Katholiken teilgenommen haben. Vorträge hielten der Bischof und ein
römischer Katholik, der besonders die fünf Punkte der päpstlichen
Weihnachtsbotschaft behandelt hat2). Im «Catholic Herald» wird in einem
Artikel der Wunsch ausgesprochen, die Anglikaner und Römischkatholiken
möchten sich gegenseitig besser kennen lernen, um sich verständigen zu
können 3).

Die Una-sancta-Vereinigung in der Schweiz. In aller Stille hat
sich in der Schweiz eine Una-sancta-Vereinigung auf private Initiative
gebildet. Sie trat nicht mit viel Aufmachung auf, da sie ihre erste Aufgabe
nicht darin erblickte, Kontroversgespräche zwischen Angehörigen
verschiedener Konfessionen zu veranstalten, sondern wie ihr geistiges Haupt,
der römischkatholische Kaplan S. Huber, in ihrem Organ «Dein Reich
komme» Nr. 3, 1942, ausgeführt hat: «An Stelle der utopistischen, künstlich

zweckhaften Unionsmache der letzten Zeit... möge man endlich den

>inwärtigen Weg' gehen, auf den wir hier immer wieder hingewiesen haben.
Wo sich eine Begegnung zwischen Katholiken und Protestanten ganz von
selbst ergibt, soll ihr nicht ausgewichen werden. Anstatt aber krampfhaft
und künstlich ein interkonfessionelles Gespräch anzubahnen, möge man
lieber versuchen, mit weinen anders gerichteten Brüdern im eigenen Hause

') «The Guardian* vom 29- Mai 1942.
2) «Church Times» vom 9. November 1942.
3) «The Guardian» vom 14. August 1942.



— 58 —

einmal ins Gespräch zu kommen, statt demselben immer auszuweichen.

Anstatt dass die Konfessionen einander gegenseitig anrufen und anhören,

möge einmal jede Konfession auf jene Besinnungs- und Erneuerungsrufer
hören, die Gott in ihrer eigenen Mitte erweckt hat... Solange man aber

nicht diesen innerkonfessionellen Erneuerungskräften das Ohr leiht, um
sich mit ihnen positiv auseinanderzusetzen, wird ein interkonfessionelles

Gespräch oder eine Union der Kirchen eine Utopie sein. Wird aber dieser

inwärtige' Weg gegangen, dann verschwinden von selbst alle Hindernisse
einer wahren Union: Der Krampf der ewigen Selbstideologisierung,
die Phrase, die Selbstgerechtigkeit und Unbussfertigkeit, Misstrauen,
Verhetzung und Vergiftung der konfessionellen Atmosphäre». Die Vereinigung
hält regelmässig ihre Versammlung. So wird in Nr. 2 berichtet, am 14.
Dezember habe in St. Gallen der 5. ökumenische Abend stattgefunden, an
dem Gesinnungsfreunde von nah und fern zahlreich teilgenommen
hätten. «Er brachte uns, über alle konfessionellen Grenzen hinweg, ein
tiefes gegenseitiges Verstehen in der gemeinsamen Erkenntnis, dass nur
im praktischen Bekenntnis zum lebendigen Christus der Gegenwart sich
die wahren Christen der Gegenwart zusammenfinden und in den
kommenden Katastrophen standhalten können, und dass nur ,aus Christi
Lebenskeim und Samen sich die erstorbene Welt erneuert'.» In Nr. 3

wird von einer Tagung im Nidelbad vom 8. Oktober erzählt, an welcher
Universitätsprofessor Dr. Max Herzog von Sachsen einen Vortrag hielt
«Einheit und Einigung der Christen». Nach einem Bericht in Nr. 9 fand
auf dem Rigiblick in Zürich am 15. Juli in ganz inoffiziellem kleinen
Rahmen ein erster ökumenischer Begegnungskreis zwischen Protestanten
und Katholiken statt. Diese erste Zusammenkunft habe als Wichtigstes
die Erkenntnis ergeben, dass eine regelmässige Weiterführung dieser

Begegnungen fruchtbar und notwendig wäre. Angesichts der Schwierigkeiten,

die sich einer konkreten Verwirklichung dieser Idee mit der Zeit
sicher entgegenstellen würden, wurde die Anregung wiederholt, man
möchte sich vorläufig damit bescheiden, den «inwärtigen Weg» zu gehen,
d. h. anstatt sich an die andere Konfession zu richten und ins Gespräch
mit ihr zu kommen, soll man lieber zuerst die eigene Konfession zur
Besinnung und Erneuerung aufrufen, die eigenen Glaubensgenossen zu
einigen suchen, erst dann könne man erwarten, dass eine Verständigung
zwischen den Konfessionen aussichtsvoll sei.

Zur Zeit der Tagung dieser Konferenz war das Urteil über die
Bewegung von offizieller römisch-katholischer Stelle schon gesprochen. Die
«Schweizerische Kirchenzeitung» teilte in der Nummer vom 16. Juli mit,
von der schweizerischen Bischofskonferenz sei den Katholiken — also nicht
nur den Geistlichen — die Mitgliedschaft der Una sancta verboten. Das
Urteil der Bischöfe treffe auch eine Schrift, die im Una-sancta-Verlag
erschienen sei: «Christliche Einheit im Zeichen des Kreuzes» von Johannes



— 59 —

Stephanos. Es wird von ihr gesagt, ihre Darstellungen entsprechen in
ihrer Gesamtheit der Lehre der katholischen Kirche nicht.

Die Schrift wurde bald darauf von der Kurie in Rom auf den Index
der verbotenen Bücher gesetzt und über den Verfasser, Kaplan G. S. Huber,
das Schreibe- und Redeverbot verhängt, dem er sich unterzogen hat. Sie

gab der «Schweizerischen Kirchenzeitung» Anlass zu grundsätzlichen
Auseinandersetzungen, die allgemeines Interesse verdienen. Sie bieten
nichts Neues, aber sie verdienen, erwähnt zu werden, weil die darin
ausgesprochenen römischen Grundsätze immer wieder ignoriert oder

vergessen werden. Im Nr. 44 vom 29. Oktober 1942 schreibt sie: «Die
ökumenische Bewegung», alia «Una Sancta» geht aber noch weit über
interkonfessionelle Gespräche hinaus, die übrigens auch nicht ohne weiteres

von der Kirche erlaubt sind (1. Cap. 1325 § 3). In der Frankfurter
Katholischen Wochenzeitung «Der neue Wille» wurde berichtet über
«ökumenische Rüststunden» und «ökumenische Feierstunden». Sie fanden

sogar im katholischen Kirchenraum statt. Katholische Geistliche und
protestantische hielten Ansprachen und katholische und protestantische
Kirchenlieder erschollen da wechselweise. Katholische Priester lasen die
Hl. Schrift in einer «an Luthers Bibel anklingenden Übersetzung» vor. Das

Schlussgebet mit «Herrengebet» und Segen sprach ein evangelischer
Pfarrer; das Vaterunser beteten alle Anwesenden laut zusammen mit der
in der katholischen Kirche nicht üblichen Schlussdoxologie. Es wird
sogar von einer gemeinsamen «Feier der eucharistischen Geheimnisse»
berichtet an einer ökumenischen Studienwoche der «Bruderschaft» Una
sancta in Meitingen bei Augsburg. Hl. Messopfer und dann Abendmahl
°der umgekehrt Es werden als Mitwirkende katholische Ordens- und
Weltgeistliche von Rang und Ruf genannt. Nomina sunt odiosa. Das ist
nun nicht nur «ökumenische Rüststunde» oder «Gespräch zwischen den

Konfessionen, sondern krasse «Communicatio in sacris», die von der
hl. Kirche sogar unter Exkommunikation verboten ist. In einer früheren
Nummer hatte das Blatt geschrieben1): «Wie manches Mal muss man
noch sagen, dass die Einheit der Kirche nicht gesucht werden muss, sondern
vorhanden ist in der Kirche Christi Die Wiedervereinigung wird
kommen im Anschluss an die katholische Kirche, oder sie wird nicht
kommen. Jede andere sogenannte ökumenische Arbeit ist Danaidenarbeit.

Selbst wenn es ihr gelingen würde, irgendeine problematische
Einheit sämtlicher akatholischer Konfessionen zu erreichen (was sehr

unwahrscheinlich ist), dann wäre noch gar nichts gewonnen für jene Einheit,

die Christus wollte und wofür er sich mit seinem Worte, seinem
Beistande, seinem Parakleten und seiner Allmacht verbürgte.» Noch einmal
kommt das Blatt auf dasselbe Thema zu sprechen 2) : « Es gibt für einen

*) Schweiz. K. Ztg. Nr. 37 vom 10. September 1942.
') A. a. O. Nr. 46 vom 12. November 1942.



— 60 —

Katholiken nur eine Einheit, nämlich jene des Katholizismus. Pius XI.
hat das gegenüber den panchristlichen ökumenischen Bewegungen der

letzten Jahre in der Enzyklika Mortalium animos sehr klar und deutlich

gesagt. Wir Katholiken haben keine Einheit erst zu suchen, sondern nur
zu bewahren. Nur eine ökumenische Bewegung ist für uns denkbar und

möglich: die Heimkehr zur katholischen Kirche.» Kurz vorher hatte
dasselbe Blatt geschrieben: «Nie werden wir von unserm Glaubensgute
auch nur ein Teilchen preisgeben, um den andern Konfessionen
entgegenzukommen. Wenn wir anfangen, an dem herrlichen, himmelragenden
Dome der Kirche abzubröckeln, dann haben wir den ersten Schritt zu
seiner Zerstörung getan. Es kann nur einen Weg zur Einheit geben:

,Die Welt muss wieder katholisch werden!'»
Seit 1929 besteht in der Schweiz der «Einsiedler Gebetsbund zur

Wiedervereinigung im Glauben» mit 170000 Mitgliedern2). Mitglied
wird jeder, der sich verpflichtet, täglich ein beliebiges Gebetlein in der

Kirche, auf dem Weg zur Arbeit, bei der Arbeit — es mag noch so kurz
sein — für die Wiedervereinigung zu sprechen. Pius XI. hat den Bund

gesegnet und ihm «seinen reichen Schatz von vollkommenen und
unvollkommenen Ablässen» gewährt. Er steht unter dem Schutz «der dem

ganzen Schweizervolk so teuren Gnadenmutter von Einsiedeln».

Die ökumenische Bewegung in den Vereinigten Staaten von
Amerika. Von grösseren Studienkonferenzen wird berichtet. Eine solche
hat vom 9. bis 11. Dezember in Atlantic City N. J. auf Veranlassung des
Bundesrates der Kirchen stattgefunden. Vertreten waren acht grössere
Organisationen ausser dem Federal Council, Home Missions Council,
Foreign Missions Conference, Council of Church Boards of Education,
International Council of Religious Education, Missionary Education
Movement, United Stewardship Council, National Church of Church
Women. In diese Organisafionen schicken 67 kirchliche Gemeinschaften
Delegationen. Zwanzig dieser zählen über 25 Millionen Kommunikanten 3).
Die Konferenz strebt einen engern Zusammenschluss und intensive
Zusammenarbeit der Kirchen an unter Wahrung der Selbständigkeit der
einzelnen Kirchen. Die vorbereitenden Pläne und Programme wurden
von der Konferenz behandelt und den einzelnen Organisationen
übermittelt. Man hofft, in absehbarer Zeit einen allgemeinen Kirchenbund
schaffen zu können, der die Arbeit der verschiedenen jetzt bestehenden
Organisationen vereinheitlicht und sich mit dem Rat der Kirchen in
Verbindung setzt.

Der Federal Council hatte einen Ausschuss zum Studium eines
gerechten und dauerhaften Friedens eingesetzt, der vom 3. bis 5. März 1942

1) A. a. O. Nr. 25 vom 18. Juni 1942.
2) A. a. O. Nr. 33 vom 13. August.
3) «Federal Council Bulletin», Januar 1942, S. 7.



— 61 —

in Ohio tagte. Die Arbeit der Studienkonferenz selbst wurde in vier
getrennten Sektionen durchgeführt, die je ein bestimmtes Thema behandelten,
nämlich: i. Die politischen Aspekte eines gerechten und dauerhaften
Friedens. 2. Die wirtschaftlichen Aspekte eines gerechten und dauerhaften
Friedens. 3. Die sozialen Aspekte eines gerechten und dauerhaften Friedens
(einschliesslich des Rassen- und Kulturproblems). 4. Die Haltung der
Kirche zu einem gerechten und dauerhaften Frieden J).

Der durch den Fortsetzungsausschuss der ökumenischen Bewegung
für «Glauben und Kirchenverfassung» unmittelbar vor Kriegsausbruch
eingesetzte Ausschuss für das Studium der Frage der Interkommunion
(siehe Ök. P. D. Nr. 36) hat die Ergebnisse seiner vorläufigen Arbeit
nunmehr in einem Bericht zusammengefasst. Auf die den verschiedenen
Kirchen gegenüber gestellte Frage, welche Regel sie hinsichtlich der
Interkommunion befolgen, sind dem Ausschuss eine Reihe von Antworten

zugegangen, die für den Stand der Abendmahlsfrage aufschlussreich sind.
Die meisten Baptistischen Kirchen der Nordstaaten halten offene
Kommunion für alle Christen ohne Unterschied ihrer Kirchenzugehörigkeit.
In den Südstaaten setzt sich, was die Baptisten anbelangt, dieses Prinzip
ebenfalls immer mehr durch, obgleich die Zahl der Kirchen, die nur ihre
eigenen Gemeindeglieder zum Abendmahl zulassen, noch gross ist. Die
«Congregational-Christian Church», die «Disciples of Christ» wie auch die
«Methodist Church» haben durchweg offene Kommunion. Die lutherische
Kirche hingegen lässt nur lutherische Christen zum Tisch des Herrn zu;
sofern Ausnahmen gemacht werden, geschieht es als eine besondere Gunst,
die dem Einzelnen gewährt wird, der jedoch als solcher kein Recht darauf
hat. In der Presbyterianischen Kirche sind alle evangelischen Christen

zugelassen. Die Orthodoxe Kirche kennt keine offene Kommunion und
duldet infolgedessen auch keine Ausnahmen. Von seiten der Episkopalkirche

liegen zwei Antworten vor: nach der einen werden grundsätzlich
nur konfirmierte Glieder der Episkopalkirche zugelassen, obwohl eine
Reihe von Geistlichen auch getauften Christen aus andern Kirchen
Zutritt gewährt, sofern sie sich dem Tische des Herrn bussfertig nähern;
nach der zweiten werden gemäss dem «Prayer Book» ausschliesslich
konfirmierte Glieder der eigenen Kirche zugelassen. Die Vereinigte Kirche
von Kanada gewährt in der Regel allen erwachsenen Christen Zutritt zum
Abendmahl, die das Glaubensbekenntnis an den Herrn Jesus Christus
ablegen 2).

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Die Verhandlungen mit der
presbyterianischen Kirche sind zu einem gewissen Abschluss gekommen 3). Auf

') ök. P. D. Nr. 13, April 1942-
2) ök. P. D. Nr. 44 1942-
8) I. K. Z. !942, S. 89 ff.



— 62 —

einer Konferenz der vereinigten Kommissionen im Juni 1942 in Atlantic

City N. J. wurde über die Basis, die als Grundlage der Einigung der

beiden Kirchen gelten kann, eine Übereinstimmung erreicht. Das

Übereinkommen ist der Öffentlichkeit unter dem Titel übergeben worden:
«Grundsätzliche Vorschläge zur Einigung der presbyterianischen und der

protestantisch-bischöflichen Kirchen in den Vereinigten Staaten von
Nordamerika 1). Wir erfahren zunächst, dass schon im Jahre 1888 Verhandlungen

zwischen den beiden Kirchen stattgefunden haben, die jetzigen
auf die Initiative der bischöflichen Kirche im Jahre 1937 zurückgehen.
Das Dokument enthält keine in Einzelheiten gehende Darstellung der

Verwaltung der geeinten Kirche, sondern beschränkt sich auf die

massgebenden Grundsätze über Glauben, Kultus und Verfassung, auf denen

die vereinigte Kirche sich aufbauen kann. Zwei unmittelbare Schritte
sind in Aussicht genommen, die Übernahme des historischen Episkopates
in konstitutioneller Form und des Ältestenamtes (the ruling eldership).
Es wird nicht versucht, die Unterschiede im Kultus in der lokalen

Organisation zu beseitigen, bevor sich aus der Verbindung der beiden

Kirchen eine grössere Übereinstimmung ergeben hat.

Das Wesentliche der Vereinigten Kirche wird in den schon früher
umschriebenen acht Punkten niedergelegt. I. Die Bibel als Richtschnur
(rule) für Glauben und Leben, das apostolische und nizäische Credo als

Darlegung (statement) des Glaubens der Kirche, das Glaubensbekenntnis
und das allgemeine Gebetbuch als Lehrinhalt der Schrift, wie die beiden
Kirchen es als ihnen eigen anerkannt haben. 2. Freiheit im Kultus ist

gewährleistet, bis die vereinigte Kirche über eine gemeinsame Form sich

einigt. Die beiden Sakramente der Taufe und des Abendmahles sollen

geübt werden, und der notwendige Inhalt ist mit sichtbaren Zeichen
gegeben, die angewendet werden. 3. Die Leitung der Kirche erfolgt durch
eine Reihe abgestufter Räte (councils), Gemeindeversammlung oder Tagung,
die Diözese oder Presbyterium, die Synode, die Generalkonvention oder
Generalversammlung. In dieser soll die Vollmacht der Bischöfe, der
Presbyter und der Laien bestimmt werden. In den reformierten Kirchen,
die am presbyterianischen System festhalten, soll das Presbyterium über
Leben, Amt, Ordnungen und Sakramente der hl. katholischen Kirche
entscheiden, und in den Kirchen, die am historischen Episkopat festhalten,
tut das der Episkopat. Die bischöflichen Amtshandlungen sind genau
bestimmt ; die der Generalsuperintendenten beziehen sich auf die Ordination
des Presbyteriums der ganzen Kirche, den Vorsitz der Diözesan- oder
Presbyteriumsversammlungen und Amtseinsetzungen. Die Presbyter beider
Kirchen behalten ihre verfassungsgemässen Pflichten und Vollmachten.
Als verfassungsgemässe Angehörige des Presbyteriums sind sie mit dem

J) «Church Times» vom 23. Oktober. «The Guardian» vom 6. November
1942. Kurzer Bericht ök. P. D. 43, Dezember 1942.



— 63 —

ordentlichen Bischof das einzig autorisierte Organ der ganzen Kirche zur
Erteilung der Ordination.

4. Presbyter und Diakone oder Lizentiaten (beide Ämter sind einander

gleichgestellt) werden vom Bischof und dem Presbyterium ordiniert. Die
bischöfliche Konsekration erfolgt wenigstens durch drei Bischöfe und das

rechtsmässige Presbyterium. 5. Das Ältestenamt soll beibehalten werden.
Wesen und Pflichten sind umschrieben. Es soll der Lehre und der Leitung
der Kirche gegenüber das Gelübde der Treue ablegen und soll unter Gebet
und Handauflegung vom Presbyter geweiht werden. 6. Das Presbytérat
und die Laienschaft hat mit dem Episkopat in den Räten der Kirche
gleiche Stimme. Die Pflichten und Vollmachten der Bischöfe sind
konstitutionell genau bestimmt. 7. Die gegenwärtigen verfassungsgemässen
Rechte der Gemeinden werden beibehalten, bis die vereinigte Kirche sie

modifiziert. 8. Die Firmung soll als ein Ritus der Kirche anerkannt
werden, durch welchen der Hl. Geist die Gaben der Gnade verstärkt und
die Getauften die volle Verantwortung der Mitgliedschaft der Kirche
übernehmen und Zutritt zur hl. Kommunion erhalten. Sie soll vom Bischof
oder einem bevollmächtigten Presbyter erteilt werden.

Es folgen nun noch einige Bestimmungen für die Übergangszeit, bis die

Vereinigung vollständig durchgeführt ist und alle Amtspersonen so ordiniert
sind, wie vorgesehen ist. Die Presbyterianer zählen 9000, die Bischöflichen
7000 Geistliche. Es ist vorgesehen, alle durch eine rein zeitliche Verordnung
zu bevollmächtigen, allen Angehörigen der vereinigten Kirche Wort und
Sakramente spenden zu können. Sie erhalten eine « Supplementordina-
tion». Ausdrücklich wird erklärt, es handle sich nicht um eine Reordina-
tion, sondern um eine Ergänzung zur Ordination, um einen Ritus, durch
den dem Geistlichen die Ausdehnung seines Amtes und seiner Vollmacht
nach Gottes Willen auch für die Kirche übertragen wird, in der dieser
Ritus vollzogen wird. Der Ritus besteht in einem entsprechenden Gebet
mit Handauflegung des Bischofs für die bischöflichen, des Prebyteriums
für die presbyterianische Kirche. — Das vorliegende Dokument geht nun
zur Behandlung an die Instanzen der beiden Kirchen. — In der bischöflichen

Kirche macht sich eine starke Opposition gegen das Konkordat
bemerkbar. Erwähnenswert ist ein Protest des Bischofs Dr. W. T. Manning
von New York :) und eine Erklärung von 22 anglokatholischen Gruppen
der bischöflichen Kirche 2).

Stimmen aus der römisch-katholischen Kirche zur konfessionellen

Verständigung. In der « Scholastik » veröffentlicht Max Pribilla S. J.

Unter der Aufschrift «Der Wille zur christlichen Einheit» einen beachtenswerten

und eindrucksvollen Aufsatz zur konfessionellen Verständigung3),

1) «Church Times» vom 16. Dezember 1942.
2) «Living Church» vom 21. Januar 1942.
3) «Scholastik», XVII. Jahrgang, 1942, Heft 4, S. 481 ff-



— 64 —

Wir können hier nur wenige markante Stellen notieren. Zunächst stellt
der Verfasser eine Entwicklung der neueren Einigungsbestrebungen von
aussen nach innen fest. Sie haben in vielen Christen das eingeschlafene
Gewissen aufgerüttelt und auf ihre Seele die schwere Verantwortung
gelegt, die sie für den Zustand nicht nur ihrer eigenen Kirche, sondern der

gesamten Christenheit tragen. Sie heben nicht mit Siegesfanfaren an,
sondern in der demütigen Gesinnung der Busse, der Scham und Reue, das

Testament des Herrn so schlecht beobachtet, ja geradezu vernachlässigt zu
haben. Vor aller Arbeit für die christliche Einheit steht eine seelische
Erschütterung, ein wahres Entsetzen über den schreienden Gegensatz
zwischen dem Evangelium und dem tatsächlichen Zustand der Christenheit.

Die Erkenntnis einer Fehlentwicklung legt den Entschluss nahe,
sie rückgängig zu machen. Die gegenwärtige Lage ist aber so, dass wir
die Union nicht machen können, weil die Arbeit dafür von privaten Kreisen

getragen wird. Verfehlt wäre, sie einfach von der Gnade Gottes zu
erwarten. Können wir sie auch nicht machen, so können wir sie vorbereiten,
können wir die Gegensätze nicht aus der Welt schaffen, so können wir die

bisherige Gegensatzhaltung, die feindselige Polemik aufgeben. Geht man
vom Dogmatischen aus, stösst man auf Schritt und Tritt auf das Trennende.
Es ist schon schwierig, die eigene religiöse Überzeugung klar darzulegen,
wie viel schwieriger muss es sein, zwischen den getrennten Kirchen
dogmatische Formulierungen aufzustellen. Anders steht es, wenn wir
auf das Leben schauen.

«Die christliche Religion hat im Laufe der Jahrhunderte ein christliches

Milieu geschaffen.» Dazu gehören Auffassungen, Haltungen und
Handlungsweisen, die aus dem Geiste des Evangeliums stammen. Sie
haben die Glaubensspaltung überdauert, sind ein gemeinsamer Besitz der
Konfessionen und ein Fundament für eine Gemeinsamkeit auf weiten
Gebieten. Das ist viel wichtiger als die Diskussion über das, was sie trennt.
So ist ein gemeinsames Arbeitsfeld das der Karitas. Die Einheit in der
Liebe muss der Einheit im Glauben vorausgehen. Sie schafft die seelische
Vorbedingung für eine Annäherung. Allen Christen ist gemeinsam, den
Blick nach oben nicht nach unten zu richten, nicht der Erde treu zubleiben,
sondern das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit zu suchen. Gott wird
die Menschen vor allem nach ihrer Seele fragen, und darum schulden wir
tiefste Ehrfurcht der eigenen und jeder fremden Seele. Alle Christen
beugen sich in Demut vor Gott und bekennen sich als Sünder, die der
Erlösung und Gnade bedürfen, wie immer sie den geheimnisvollen Akt
der Rechtfertigung im einzelnen erklären mögen. In allen Konfessionen
finden wir das Bild und die Lehre vom Kreuz. Gemeinsame Überzeugung
ist, dass Kreuz und Leiden, für Gott getragen, nicht ein Weg in Nacht und
Tod, sondern ein Weg in Licht und Sieg ist. Alle Christen anerkennen die
Verpflichtung, sich offen vor den Menschen zu Christus zu bekennen und



— 65 —

sich von diesem Bekenntnis durch nichts abbringen zu lassen. Vom
Evangelium her (Math. 18, i—14) haben alle Christen als ein teures
Vermächtnis das Recht und die Pflicht übernommen, für die christliche
Erziehung der Jugend zu sorgen. Gemeinsame christliche Überzeugung ist,
dass alle Menschen Kinder des einen himmlischen Vaters und Brüder in
Jesu Christo sind. Alle sind zur Wahrheit berufen und allen soll das

Evangelium verkündet werden. Deshalb dürfen wir Christen bei aller
Anerkennung und Pflege der im eigenen Volkstum liegenden gottgeschenkten
Werte doch keinen Rassen- und Völkerhass hegen, sondern müssen das

Recht aller Völker auf ihre Freiheit, Sprache, Kultur und Religion achten

und verteidigen. «Der grosse Gedanke der Menschheit als einer
Liebesgemeinschaft ist durch das Christentum in die Welt gekommen und
erfüllt uns mit Ehrfurcht vor jedem Menschen und jedem Volkstum. Nicht
das Gesetz der brutalen Gewalt, die niemals eine rechte, dauerhafte

Ordnung aufrichten kann, soll unter den verschiedenen Völkern gelten, sondern
alle müssen durch die Bande der Gerechtigkeit und Liebe zu einer grossen
Gottesfamilie zusammengeschlossen werden.» Aus diesem gemeinsamen
Besitz begreift es sich auch, warum die Christen der verschiedenen
Konfessionen einander besser verstehen und näher fühlen, wenn sie zusammen
beten, als wenn sie über den Glauben diskutieren. Im Gebetsleben tritt
das Gemeinsame hervor, zumal Gebetsinhalt und Formen der Hl. Schrift
entnommen sind. Hieraus erhellt ohne weiteres die grosse Bedeutung
der Liturgie als einer Verbindungsbrücke zwischen den getrennten Kirchen.

Dagegen lasse sich der Einwand erheben, zwischen Katholizismus und
Protestantismus «stehe unaufhebbar und unaufgebbar die Frage nach
dem rechten Glauben». Gewiss der geistige Kampf um die letzten

Voraussetzungen und Folgerungen des konfessionellen Seins und Denkens

darf nicht verflachen. Klar müsse aber festgestellt werden: «Wer heute
in der Kontroverstheologie unter Christen eine vordringliche Aufgabe
sieht, verkennt die Zeichen der Zeit (Mth. 11, 3) und flieht aus oder vor der
Zeit.» Wenn sie auch nicht zu vermeiden ist, so muss sie in neuer Art
durchgeführt werden. Es ist erfreulich, dass die alte polemische Art an

Zugkraft eingebüsst hat. «So ist man aufgeschlossener geworden für eine
sachliche Prüfung der Glaubensunterschiede.» Alle strittigen
Fragen bedürfen einer neuen Beleuchtung und Durchdringung. Im Laufe
von vier Jahrhunderten haben sich die Fragestellungen und Fronten wesentlich

verändert. Wir durchschauen heute die tragischen Verwicklungen des

Reformationszeitalters besser, als es den Menschen von damals möglich war.
Die Stellung der Katholiken zur Hl. Schrift hat sich geändert wie die
der Protestanten, ebenso auch die Lage in der Frage der Rechtfertigung.
Die Frage spitzt sich auf die Entscheidung zwischen der All Wirksamkeit
oder der AI lein Wirksamkeit Gottes zu. Bemerkenswert ist der tiefe
Wandel der Ansichten in der eigentlichen Kirchenfrage. Die Befürch-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1043. 5



— 66 —

tungen, die sich vielfach an das Dogma von der Unfehlbarkeit geknüpft
hätten, seien grundlos gewesen. Der Papst sei wie der letzte Gläubige
an die Hl. Schrift und die Überlieferung gebunden.

So ist zwischen Katholizismus und Protestantismus vieles in Fluss

geraten, was der Erwägung würdig und bedürftig ist. Die Freunde der
Una sancta bestreben sich, die rechte Gesinnung zur Verständigung
mitzubringen. Drei besondere Umstände sind diesem Werk günstig, die klare

Unterscheidung und Scheidung der Frage nach der kirchlichen Einheit
und der Frage nach dem Heil, die günstige Stimmung im Kirchenvolk
und die innere Lage der Christenheit. Damit die Verständigung gute
Früchte trage, sind einige methodische Bedingungen zu erfüllen.
Zunächst ist die entscheidende Frage, was ich für die christliche Einheit
tun kann, zweitens soll jeder nach dem Masse seiner Fähigkeiten zum
Werk beitragen, das dritte ist die schwierige Kunst der Geduld und des

Wartenkönnens.

Endlich werden zwei Fragen kurz beantwortet. Die erste, ob die

Una-Sancta-Bewegung eine Konvertitenbewegung nach Rom hin sei,
wird verneint. Sie ist es in übertragenem Sinn. Sie will alle Christen
veranlassen, an ihrer eigenen Reform zu arbeiten und sich so zum Besseren

zu bekehren. Die zweite lautet, hat die Arbeit überhaupt Aussicht auf
Erfolg. Für absehbare Zeit ist dogmatische oder organisatorische Einigung
in nennenswertem Ausmass nicht zu erwarten. Wichtiger und dringender
als die Einheit selbst ist der Wille zur Einheit.

Wir möchten als Gegenstück eine Stimme aus Kreisen der französischen
Jesuiten beifügen, die sich über die Unerbittlichkeit der römisch-katholischen

Kirche zu den Einigungsbestrebungen äussert. Sie ist als ein Zitat
der Zeitschrift «Cité Nouvelle» aus der Predigt, die J. Clémence am letzten
Sonntag der Weltgebetsoktav gehalten hat, entnommen 1).

«Ist nicht die Unerbittlichkeit der katholischen Kirche für die Einigung
der Christen das grosse Hindernis, und wird sie es nicht immer sein
Ich glaube, diese Unerbittlichkeit leistet der christlichen Einheit einen
grossen Dienst... Alle Einheit, die nur das Ergebnis einer Verständigung
zwischen den Kirchen wäre, würde nicht jene tiefe, ganze, lebendige,
wesentliche Einheit seini die allein die bestehenden Unterschiede zu
überbrücken vermag, weil sie von oben als ein Gottesgeschenk kommt;
vielmehr würde sie lediglich eine von Menschen herbeigeführte Einheit und
damit eine Verzerrung der wahren Einheit sein.

Ohne die Nützlichkeit ökumenischer Gespräche, an denen sie sich
nicht offiziell beteiligen kann, zu verkennen und auch ohne sich in egoistischer

Selbstgenügsamkeit zu gefallen, der Bereicherung und Ausweitung
bewusst, die der Kirche Christi durch die Wiedervereinigung der ge-

l) Vgl. ök. P.D. Nr. 13, April 1943.



— 67 —

spaltenen Christenheit erwächst, hält die katholische Kirche uns dazu an,
auf die Einheit zu verzichten, die das Werk unserer eigenen Bestrebungen
wäre, um uns dafür in der Gebetshaltung zu festigen, die das Geschenk der
Einheit von Gott allein erwartet. In dem Bewusstsein, allein die sichtbare

heilige Kirche, der Verwahrungsort des den Menschen in Jesus Christus
geoffenbarten Prinzips der Einheit zu sein, lehrt die katholische Kirche,
die nicht Alleininhaberin der Einheit ist, sondern mit allen Menschen

guten Willens gemeinsam von ihr zeugt und ihr dient, mit aller Eindringlichkeit

eine unzerstörbare Hoffnung. Mit dem Siegel des Kreuzes, das

das Unterpfand aller Wiederauferstehung ist, prägt sie unsere Liebe, unser
Gebet und unseren Einsatz für die christliche Einheit. Sie ruft uns alle,
Katholiken und die Christen der anderen Bekenntnisse, auf, uns gegenseitig

in der am Kreuz triumphierenden Barmherzigkeit zu übertreffen,
um der Liebe willen das Kreuz der Kirchenspaltung hinzunehmen, ohne

jeder Spaltung selbst zuzustimmen, und frei von aller Erbitterung
vertrauensvoll bis zur Stunde Gottes das Kreuz der gespaltenen Christenheit
zu tragen und mit allen Kräften für die Beschleunigung der Stunde der
Einheit zu wirken.»

Nach dem «Kirchenblatt für die reformierte Schweiz» vom 27. Mai
1943 wird die Einigung der Kirchen in Ungarn eingehend besprochen.
Auf einer Versammlung der «Vereinten Christlichen Nationalen Liga»
erklärte der reformierte Bischof L. Ravasz die Einigung der Kirchen für
ein nationales Erfordernis erster Ordnung. Der Fürstprimas Seredi
lehnte in einer Rede diese Versuche entschieden ab. Er erklärte, die
römischkatholische Kirche wolle lieber noch grösseren Abfall erdulden, als dass

sie auch nur eine Wahrheit sich abhandeln Hesse oder verleugnen würde.
Von dem Versuche, die verschiedenen Kirchen als Teile zu einem höheren
Ganzen vereinigen zu wollen, will er gar nichts wissen, weil die Teile
dabei doch ihre Sonderlehren festhalten: «Eine solche höhere Einheit
könnte gerade wegen der innern Organisations- und Lehrschwierigkeiten
gar nicht die Kirche Christi sein, sondern bloss ein menschliches Werk,
denn die Kirche Christi kann nur eine und einheitlich sein.» Der
Kardinal sagte zum Schluss: «Wenn wir ungarische Katholiken die Hoffnung
auf religiöse Einheit auch nicht aufgeben, so scheint es jetzt doch, dass

wir einander vorerst auf dem Gebiet des nationalen Lebens begegnen

Werden, was ebenfalls ein sehr wertvolles und wünschenswertes Ergebnis
der Einheitsbestrebungen sein wird.»

Die Unionsbestrebungen in Südindien. Das Unionsschema der

anglikanischen, methodistischen und vereinigten Kirchen Südindiens, das

ini Jahre 1929 zum erstenmal von der Unionskommission herausgegeben

Worden war und seither wiederholt auf Grund der Einwendungen und

Reformvorschläge neue Bearbeitungen gefunden hat, ist im Jahre 1942
in siebenter Auflage erschienen, um endgültig den verschiedenen kirch-



— 68 —

liehen Instanzen vorgelegt zu werden 1). Aus dem Inhalt entnehmen wir
einem Artikel der «Church Times» folgendes 2). Die Grundbestimmungen
der Union werden also skizziert: Die vereinigte Kirche akzeptiert die
hl. Schriften des Alten und Neuen Testaments, die alle zum Heil
notwendigen Dinge enthalten, als oberste und entscheidende Norm (standard)
des Glaubens und anerkennt, dass die Kirche stets bereits sein muss, sich
in Übereinstimmung mit der Lehre dieser Schriften, wie der Hl. Geist es

offenbaren wird, zu verbessern und reformieren. Sie akzeptiert ferner
das apostolische und nizäische Glaubensbekenntnis als Zeugnis und
Bürgschaft für diesen Glauben.

Aus episkopalen, presbyteralen und kongregationalistischen
Auffassungen setzt sich die Ordnung des Lebens der Kirche zusammen. Der
historische Episkopat wird anerkannt, er ist notwendig für die Leitung
und Ausdehnung der Kirche in Südindien, aber es gibt keine besondere

Interpretation des Episkopates. Der Bischof ist der höchste Pastor und
Vater in Gott. Er ist ein Hirte, kein Lord, weder im Tun noch dem Titel
nach. Die Amtshandlungen des Epikopates werden in Übereinstimmung
mit dem Brauch der Kirche verrichtet, der in der geschriebenen
Verfassung genau bestimmt ist. Er umfasst die pastorale Aufsicht über die
Lehre und den Gottesdienst, die Ordination der Geistlichen, die
Aufsicht über die Disziplin. Die Bischöfe werden sowohl von den Organen
der Diözese als auch von denen der ganzen Kirche, die dazu berechtigt
sind, gewählt. Die bischöfliche Konsekration geschieht durch Handauflegung

von wenigstens drei Bischöfen, und die Kontinuität mit dem
historischen Episkopat soll sowohl anfänglich als auch darnach tatsächlich
beibehalten werden. Die Persönlichkeit, die konsekriert werden soll, soll
dem präsidierenden Bischof feierlich von drei Presbytern der Diözese zur
Konsekration präsentiert werden, und diese drei sollen zusammen mit den
Bischöfen die Handauflegung vollziehen. Wenn der Diözesanrat besonders
beschliesst, soll die Handauflegung nur durch die Bischöfe geschehen.
Nach den Bestimmungen der Verfassung ist die Synode der vereinigten
Kirche die oberste Leitung, das gesetzgebende Organ und die letzte
Instanz in allen Angelegenheiten der Kirche Südindiens. Die Synode
besteht in ihrer Mehrheit,aus Laien. Als letzte Instanz kann diese Synode
ein gemeinsames Veto der Bischöfe verwerfen, sogar in Angelegenheiten
des Glaubens und der Lehre.

Die Presbyter sind die Verwalter des Wortes Gottes und der
Sakramente. Sie verkünden die Botschaft der Vergebung den reuigen Sündern,
sie haben mit den Bischöfen und Laien Anteil an der Leitung und
Verwaltung der Disziplin. Sie werden durch Handauflegung des Bischofs

1) I. K. Z. Unionsbestrebungen in Südindien 1926, S. 244 f.; 1929, S. 157 ff.;
1932, S. 259 ff-

2) «Church Times» vom 27. November 1942.



— 69 —

und der Presbyter ordiniert. In der Verfassung, nicht in den

Grundbestimmungen der Union, ist vorgesehen, dass Diakone dem Presbyter
bei der hl. Kommunion assistieren, die Taufe spenden, Temporalien
verwalten, Kinder unterrichten, predigen und den Armen und Kranken
beistehen. Sie werden zu ihrem Amt durch bischöfliche Handauflegung
geweiht. Sie müssen ein Alter von dreiundzwanzig Jahren erreicht haben.

Keiner, der nicht die Vollmacht durch die Ordination erhalten hat,
soll die hl. Kommunion feiern, aber es ist wünschenswert, dass der ordinierte
Zelebrant durch andere bestellte Personen in seinem Amt assistiert werde.

Jede Gemeinde, die die lokale Vertreterin der einen heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche ist, ist mit ihrem Geistlichen
verantwortlich für die Aufsicht über ihre Angehörigen, für die Reinhaltung ihres
Lebens und ihrer Lehre, für die Ordnung des Kultus und für die

Verkündigung des Evangeliums solchen ausserhalb der Kirche. Sie ist für
die Kirchendisziplin verantwortlich und hat Gelegenheit, ihr Urteil bei
der Wahl des Geistlichen und der Auswahl der Kandidaten für die
Ordination aus dem Pastorat abzugeben. Freiheit besteht für Geistliche und
Gemeinden, eigene Formen des öffentlichen Kultus zu bestimmen,
Gebundenheit nur an Verordnungen der Verfassung oder synodaler
Verfügungen, die sich auf die Ordination und Konsekration und die wesentlichen

Bestandteile des Kultus wie Taufe, hl. Kommunion und Eheeinsegnung

beziehen.

Alle, die zur Zeit der Union kommunizierende Mitglieder einer der

beteiligten Kirchen sind, haben die Freiheit, die Kommunion in einer
ihrer Kirchen zu empfangen. Man besteht nicht auf der Firmung, aber
die anglikanische Kirche Indiens wünscht sehr ernsthaft, sie zu empfehlen.
Kultformen für die Admission zur vollen Mitgliedschaft nach der Sitte
der Methodisten und der vereinigten Kirche Südindiens einschliesslich
die von Presbytern gespendete Firmung werden akzeptiert.

Die drei Kirchen anerkennen die Ämter gegenseitig als wirkliche Ämter
des Wortes und der Sakramente, Gott habe seine Gnade allen ihren Ämtern
ohne Unterschied gespendet. Alle ordinierten Geistlichen sollen in der
Zeit der Union als Verwalter des Worts und der Sakramente anerkannt
Werden und sollen die Freiheit haben, zu amtieren und die hl. Kommunion
•n jeder Kirche der geeinten Kirche zu feiern. Aber die geeinte Kirche
wird darauf bedacht sein, eine Verletzung der Gewissen weder durch kirchliche

Autoritäten noch durch Majoritäten zuzulassen. Damit wird beabsichtigt,

eine früher anglikanische Gemeinde davor zu bewahren, dass gegen
ihren Willen ein nicht durch einen Bischof ordinierter Geistlicher in ihrer
Kirche die hl. Kommunion feiere.

Die vereinigte Kirche wird Gemeinschaft mit allen Zweigen der
Kirche Christi behalten, mit welchen die Kirchen jetzt besonders solche

Pflegen. Jedes kommunizierende Mitglied jeder Kirche, die in Gemein-



— 70 —

schaft mit einer der beteiligten Kirchen steht, wird die Freiheit haben, in
jeder Kirche der geeinten Kirche zu kommunizieren, und Geistliche solcher

Kirchen, die auf Besuch sind, werden ebenso frei sein, in jeder Kirche der
vereinten Kirche zu amtieren oder zu zelebrieren. Geistliche der
vereinigten Kirche behalten alle ihre bestehenden Rechte und Verbindungen
mit Kirchen, die nicht in die Union eingeschlossen sind, in Indien und
auswärts. Während dreissig Jahren sollen die Geistlichen jeder Kirche,
deren Missionen die verschiedenen Teile der zu einigenden Kirchen
gegründet haben, als Geistliche der vereinigten Kirche ohne die Notwendigkeit

bischöflicher Ordination anerkannt werden. Nach einem Zeitraum
von dreissig Jahren seit Beginn der Union wird die vereinigte Kirche
beschliessen, ob sie Ausnahmen von der Bestimmung zulassen wolle, dass

ihre Geistlichkeit im Besitz der bischöflichen Ordination sein müsse,
und unter welchen Bedingungen sie Geistliche aus andern Kirchen
aufnehmen werde. Geistliche ohne bischöfliche Ordination, die vorübergehend

aufgenommen werden, bleiben in ihrem Status.

Kirchliche Einigung in Iran. Ausser der römisch-katholischen
Kirche bestehen in Iran noch zwei Kirchen, die anglikanische und presbyterianische

der U. S. A. Seit einigen Jahren ist ihr Arbeitsgebiet geteilt,
im Norden des Landes ist die presbyterianische und im Süden die
anglikanische Kirche tätig. Zwischen beiden Kirchen haben Verhandlungen
über eine Einigung im Juni letzten Jahres in Isfahan stattgefunden. Ihre
Basis ist das Schema der Südindischen Union, aber mit einigen wesentlichen

Abänderungen. Festgehalten wird am historischen Episkopat in
konstitutioneller Form. Im Unterschied vom südindischen Plan wird die
eine Hälfte der Bischöfe auf sieben, die andere auf 14 Jahre gewählt, um
eventuell auf 10 weitere Jahre bis zum 65. Altersjahr bestätigt werden
zu können. Die Einsetzung aller Geistlichen in das Amt der geeinten
Kirche erfolgt nicht durch Handauflegung, sondern durch ein Gebet des

Bischofs. Das Recht der Abendmahlsfeier steht nur dem Bischof und den
Priestern zu. Die Kirche will das Diakonat und die Presbyterialordnung
mit dem Episkopat zur Einheit verbinden 1).

Adolf Küry.
1) Vgl. «Church Timts» vom 1. Januar 1943.


	Kirchliche Chronik

