Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)
Heft: 1-2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Die 6kumenische Bewegung. Seit dem letzten Bericht!) hat der
okumenische Rat der Kirchen einen Jahresbericht tiber die Zeit Juli 1941
bis Juli 1942 herausgegeben. Darin wird mit Dankbarkeit anerkannt, dass
viele innerhalb und ausserhalb der Kirchen dazu gekommen seien, in
ihrem Suchen nach einem Ausweg aus dem gegenwirtigen Chaos auf die
Kirche als 6kumenische Wirklichkeit zu sehen. An vielen Orten, wo die
okumenische Arbeit fiir aussichtlos schien, bestehe jetzt lebendige Anteil-
nahme an ékumenischen Dingen. In den U. S. A. zeigt sich das Anwachsen
der innertkirchlichen Zusammenarbeit in der grossen Zahl regionaler und
lokaler «Rite der Kirchen», die zu den bestehenden neu hinzugekommen
sind. Ausser der bekannten Zeitschrift « Christendom» dient der Bewegung
das Nachrichtenblatt des 6kumenischen Rates der Kirchen «World Council
Courier». In Kanada hat das kanadische Komitee des 6kumenischen Rates
der Kirchen die Aufgabe iibernommen, die frither vom «Joint Committee
for the Evangelisation of Canada Life» bearbeitet wurden. Der Sekretir
des Komitees besorgt zugleich das Sekretariat des kanadischen Rates fiir
christlich-soziale Arbeit. In den grdsseren Stidten werden lokale Aus-
schiisse des ckumenischen Rates eingesetzt, um G6kumenische Forschung
und Gebetsgemeinschaft zu férdern. In Neuseeland wurde ein nationaler
Kirchenrat gebildet. In Grossbritannien wurden The Council of the
Christian Faith and the Common Life, the Commission of the Churches
und der Zweig der «Faith and Order»-Bewegung in einer Organisation
«Britischer Rat der Kirchen» vereinigt. Er umfasst «Departements» fiir
Fragen der Evangelisation, der sozialen Verantwortung, der internationalen
Freundschaft, der Jugendarbeit, der kirchlichen Einheit und The Christian
Frontier mit dem « The Christian News-Letter». Das kumenische Interesse
wird durch sogenannte Wochen fiir «Glauben und Leben» in vielen
englischen Stidten gefordert. Die «Fellowships» bringen die englischen
Christen mit Christen aus vielen andern Lindern zusammen, die in Eng-
land Zuflucht gefunden haben. In Schweden, Norwegen, Dinemark be-
stehen Organisationen. In Holland musste die 6kumenische Vereinigung
ihre Arbeit einstellen.

Die okumenischen Beziehungen werden, soweit es méglich, durch
Besuche aufrechterhalten.

Der damit gegebene personliche Kontakt ist nicht nur wertvoll im
Hinblick auf die Fortsetzung der Zusammenarbeit; er ist auch ein wesent-
liches Mittel, um eine Kirche das Leben einer anderen Kirche, einen Erd-
teil das Leben eines anderen Weltteils verstehen zu lassen. Die Gefahr
ist ja sehr ernst zu nehmen, dass infolge der ginzlich verschiedenen dusseren

1 1. K. Z. 1941, S. 169 ff.



Lage, in der sich die einzelnen Kirchen befinden, und der entsprechend
verschiedenen geistlichen Erfahrungen, durch die sie hindurchgefiihrt
werden, es trotz unserem gemeinsamen Bestreben, etwas Derartiges zu ver-
meiden, doch zu einer tatsichlichen Entfremdung zwischen den Kirchen
verschiedener Gebiete kommen kénnte. So wird es fiir die Kirchen in den
nicht-totalitiren Lidndern immer schwieriger, sich einen wirklichen Begriff
vom Leben der Kirche unter dem Druck des totalen Staates zu machen
und die wahre Bedeutung dessen zu verstehen, was eine solche Kirche sagt
und was sie nicht sagt. Und andrerseits wird es den Kirchen in der Be-
dringnis schwerer, sich in die Lage der Kirchen zu versetzen, die nicht
in offenem Kampf mit der Welt stehen. Es ist die vordringlichste ¢ku-
menische Aufgabe, dafiir zu sorgen, dass diese beiden Arten von Kirchen
nicht auseinanderwachsen, sondern in fruchtbarer Gemeinschaft bei-
einander bleiben. Denn die leidenden Kirchen bediirfen der ganzen Hilfe
und des ganzen Trostes, welche die anderen Kirchen ihnen geben kénnen,
und diese ihrerseits bediirfen des Zeugnisses, das von den Kirchen kommt,
die versucht und bewihrt worden sind. ‘

Seit dem Sommer 1941 sind fiinf weitere Kirchen der Einladung in
den Okumenischen Rat gefolgt, die Evangelisch-Lutherische Kirche in
den Vereinigten Staaten, die Baptistenkirche in den Vereinigten Staaten,
die «Briiderkirche» (V. S.), der Australische Kirchenbund und die Metho-
distische Kirche Brasiliens. Damit sind dem Rat bisher 76 Kirchen aus
27 verschiedenen Lindern beigetreten.

Der 6kumenischen Studienarbeit wird alle Aufmerksamkeit geschenkt.
Die beiden wichtigsten Studienthemen sind noch immer und werden vor-
aussichtlich noch eine Zeitlang bleiben: «Die ethische Wirklichkeit und
Funktion der Kirche» und «Die Kirche und die Probleme der internatio-
nalen Ordnung». Zum ersten Thema sind verschiedene neue Beitrige von
Professor Emil Brunner, von der zentralen Arbeitsgruppe in U. S. A.
(Chicago) u. a. bei den Mitarbeitern in Umlauf gesetzt worden, und das
Gesamtproblem ist in zahlreichen lokalen und nationalen Arbeitstagungen
behandelt worden.

Die Aufgabe der Studienabteilung in diesem Zusammenhang geht
dahin, dafiir zu sorgen, dass keine Kirche in dieser Sache einfach der Linie
des geringsten Widerstandes folgt, indem sie die internationalen Probleme
einfach vom nationalen Gesichtspunkt aus ansieht. Sie muss dafiir sorgen,
dass trotz der Schwierigkeiten der Verbindungen und des heiklen Charakters
des Themas eine freimiitige und doch briiderliche Aussprache iiber die
Fragen der Nachkriegsordnung zustande kommt. Zu einer Zeit, in der
Praktisch alle weltlichen politischen Beriihrungsméglichkeiten zwischen
den Volkern dahingefallen sind, nimmt unsere Bewegung cine einzig-
artige Stellung ein, indem sie fiir die Moglichkeit dieser Art von Gedanken-

austausch sorgt.



— 52 —

Auch die meisten lokalen und nationalen Arbeitstagungen haben sich
vor allem mit diesen beiden Themen befasst. So hat eine Gkumenische
Studientagung in Frankreich «das Wort der Kirche fiir die Welt» be-
handelt. Eine Arbeitstagung in der Schweiz befasste sich mit dem gleichen
Thema, und der Bericht dariiber, der von der Studienabteilung aus-
gearbeitet wurde, ist allen Kirchen, die Mitglieder des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes sind, zur Behandlung zugestellt worden.
Unter den Auspizien des Nordischen Okumenischen Instituts in Sigtuna
wurde in Finnland eine skandinavische Konferenz mit finnischen,
schwedischen und dinischen Teilnehmern abgehalten, an der die «religiosen
und ethischen Folgen des Krieges» diskutiert wurden. In Nordamerika
fand in Toronto ecine Arbeitstagung tber «Die ethische Wirklichkeit und
Funktion der Kirche» statt. Wichtige Beitriige zu den Problemen der Nach-
kriegsordnung sind verfasst worden von der Delaware-Konferenz in den
Vereinigten Staaten und von der englischen Kirchenkonferenz. Das
Buch William Patons iiber «Die Kirche und die neue Ordnung»
sowie Beitrige von Prof. Henry P. Van Dusen und John Foster Dulles
sind weithin in 6kumenischen Studiengruppen verbreitet worden.

In der Serie ékumenischer Querschnitte, die die Studienabteilung
unter dem Titel «Ecclesia Militans» herausbringt, sind zwei Hefte
erschienen! «Die Kirche spricht zur Welt», «Die Verkiindigung
der Kirche im Krieg», ein wertvoller Querschnitt durch Predigten aus
zehn Lindern, die wihrend der ersten beiden Kriegsjahre gehalten worden
sind, ist in deutscher Sprache erschienen. Fertig liegt vor «Liturgische
Erneuerungsbestrebungen», eine eingehende Studie iiber liturgische
Theorie und Praxis in vielen Lindern, die vor allem allen jenen wertvoll
sein wird, die an den Arbeiten der «Faith and Order»-Bewegung iiber den
«Gottesdienst und seine Formen» teilnehmen.

Weiter hat die Studienabteilung mit dem Sekretariat von «Faith and
Order» zusammengearbeitet, um die von den Studiengruppen dieser Be-
wegung erarbeiteten Memoranden an Theologen auf dem Kontinent zu
vermitteln und um Beitrige fiir die Arbeit an den Problemen der «Ekklesio-
logien, des¢«Gottesdienstesrundder«interkonfessionellen Abend-
mahlsgemeinschafty zu gewinnen,

Ferner hat sich die Studienabteilung auch damit befasst, ihren Mit-
arbeitern wichtige Biicher, Aufsitze und kirchliche Verlautbarungen zu
vermitteln.

Der okumenische Presse- und Nachrichtendienst ist ein wertvolles
Mittel, um die einzelnen Kirchen einander niherzubringen. Das Sammeln
zuverldssiger Nachrichten ist heute nicht einfach. Der Ok.P.D. kann
aber gliicklicherweise auf die Unterstiitzung einer ganzen Reihe von Mit-
arbeitern in verschiedenen Lindern zihlen, die nicht nur helfen, Informa-
tionen zu sammeln, sondern diese dann auch kritisch zu sichten. Schwieriger



noch ist die Frage der Wiedergabe und Interpretation. Die verschiedensten
Zensurbehorden sind dabei zu berticksichtigen, und hiufig ist es schwierig,
zu entscheiden, ob die Veréffentlichung einer wichtigen Nachricht nicht
eine ernste Gefihrdung der meistbetroffenen Kirchen oder einzelner
Personen nach sich ziehen kann.

Eine der ersten Aufgaben des ckumenischen Rates ist das Fliichtlings-
werk. Geistliche Hilfe und materielle Unterstiitzung sind auf das engste
miteinander verbunden. Die Verhiiltnisse in den Lagern haben sich noch
verschlimmert, denn die Krifte des seelischen und korperlichen Wider-
standes werden immer schwicher, je mehr die Aussichten auf eine Aus-
wanderung schwinden und die Unterernihrung zunimmt. Die Sorge er-
streckte sich auf die Fliichtlinge in Frankreich, Italien und in Polen.

Die Arbeit fiir Kriegsgefangene konnte im dritten Kriegsjahr mit
grosserem Erfolg an die Hand genommen werden. Sie ist sehr umfang-
reich, umfasst die Verteilung der Bibel, von Schriften auf Weihnachten
und Ostern, Biichern verschiedenen religiosen Inhalts. Die Arbeit in
Genf ist jedoch nur ein Ausschnitt aus dem Gesamtbild der 6kumenischen
Titigkeit, die sich tiber alle Linder erstreckt und noch von andern grossen
Organisationen geleistet wird.

Der Verbreitung der Bibel tiberhaupt hat sich der Rat angenommen,
da verschiedene Bibelgesellschaften auf Hilfe und auf Vorrite von Bibeln
angewiesen sind. 1941 wurde mit der amerikanischen Bibelgesellschaft
ein gemeinsamer Sekretir gewiihlt, der Beitrige vermitteln und den Druck
neuer Bibelausgaben erméglichen konnte, die dorthin geschickt werden,
wo sie am dringendsten gebraucht werden.

Am Schluss des Berichtes wird noch die Zusammenarbeit mit andern
christlichen Kérperschaften, die ihre Zentrale in Genf haben, aufrecht-
erhalten, so mit dem Arbeitsausschuss christlicher Organisationen (Ecco),
ferner mit dem internationalen Missionsrat, der Zentralstelle fiir kirchliche
Hilfsaktionen.

Die o6kumenische Bewegung in Grossbritannien. In Gross-
britannien hat sich ein Rat der Kirchen gebildet!). In der Sommer-
sitzung Ende Juni 1942 der «Church Assembly» der Kirche von England
stellte der Bischof von Chichester den Antrag, die Versammlung moge
den Plan eines Zusammenschlusses folgender Organisationen zu einem
Rat der Kirchen «The British Council of Churches» billigen: des «Council
of Christian Faith and Common Life, the Commission of the Churches
for International Friendship and Social Responsibility and the British
Section of the World Conference on Faith and Order». Der Antrag
Wurde angenommen ?). Da die iibrigen Kirchen ausser der rémisch-
katholischen dem Plan zustimmten, konnte der Rat am 23. und 24. Sep-

D LK. Z 1942 S. 89.
®) «Church Times» vom 26. Juni 1942.



— 54 —

tember in London seine erste Tagung abhalten 1). Zum Prisidenten wurde
der Erzbischof von Canterbury, Dr. Temple, und zum Sekretir Rev.
Dr. A. C. Craig gewihlt. Der Rat setzt sich aus 112 Mitgliedern zusammen,
von denen 82 von den Kirchen gewihlt, 1o von den ékumenischen Ver-
binden aufgestellt und weitere 20 gemeinsam kooptiert werden, wobei
letztere mindestens zur Hilfte Laien und Frauen sein miissen. Der Aus-
schuss zihlt 24 Mitglieder. Die beiden Konferenztage waren der Aus-
sprache der versammelten Kirchenvertreter iiber die Aufgabe des neuen
Kirchenbundes auf dem Gebiet der internationalen Freundschaftsarbeit,
der sozialen Verantwortung, der christlichen Einigungsbestrebungen, der
Evangeliumsverkiindigung und der kirchlichen Jugenderziehung gewidmet.
Den Gegenstand eingehender Besprechungen bildeten ferner die Fragen
des christlichen Familienlebens, der lindlichen Kirchgemeinden in ihrem
gegenwirtigen Ausbau, der geistlichen Betreuung des schaffenden Volkes
in der Kriegswirtschaft, der weiteren Veranstaltung von Volksmissions-
wochen (Religion and Life Weeks) auf ékumenischer Grundlage sowie der
Haltung und der Beziehungen zu den europiischen Kirchen.

Der Rat betrachtet sich nach dem Ok. P. D. als eine Gemeinschaft
von Kirchen, die Jesus Christus als ihren Herrn und Heiland anerkennen,
mit dem Verstindnis, dass jede Kirche oder christliche Gruppe, die einer
der drei im neuen Kirchenrat aufgegangenen Spitzenorganisationen an-
geschlossen war, Mitglied des «British Council of Churches» bleiben kann,
auch wenn dessen geistliche Basis fiir sie selbst nicht mit iibernommen wird.
Der Kirchenbund hat die Aufgabe: 1. die Arbeit der oben erwiihnten
okumenischen Hauptverbinde weiterzufiihren; 2. den gemeinsamen Ein-
satz der Kirchen auf dem Gebiete der Verkiindigung, einer weltweiten
Freundschaftsarbeit, des sozialen Lebens und der Jugendwohlfahrt zu
fordern; 3. sonstigen gemeinsamen Aktionen nach Massgabe der jeweils
vorliegenden Umstinde Vorschub zu leisten; 4. die Studienarbeit der
Kirchen auszubauen und deren Beteiligung am Studienwerk des Oku-
menischen Rates zu gewiihrleisten; 5. die Erziehung zu Skumenischem
Denken in alle Kirchgemeinden hineinzutragen und damit der Sache der
christlichen Einheit neue Entfaltungsméglichkeiten zu verschaffen. Der
Hohepunkt dieser eindrucksvollen Kundgebung war ein feierlicher Gottes-
dienst in der St. Paulskathedrale unter der Leitung der héchsten Wiirden-
triger der Kirchen von England, Irland, Schottland und Wales sowie der
verschiedenen Freikirchen und christlichen Gruppen einschliesslich der
Baptisten, Methodisten, Presbyterianer, Kongregationalisten, Quiker, der
Missionsgesellschaften, der Heilsarmee, der Christlichen Vereine Weib-
licher Jugend, der Christlichen Vereine Junger Minner, der Christlichen
Studentenvereinigung usw. Die Predigt — ein 6kumenisches Zeugnis —
hielt der Erzbischof von Canterbury.

1) Ok. P. D. Nr. 33, Oktober 1942.



In seinen Ausfithrungen anhand des Schriftwortes: «Sage den
Kindern Israel, dass sie ziehen», (2. Mos. 14, 15) erinnerte das Ober-
haupt der anglikanischen Kirche daran, dass schon sein Vorginger,
Erzbischof Dr. Lang, diesen Text im Jahre 1937 fiir den die Briicke zwischen
den Weltkirchenkonferenzen von Stockholm und Edinburgh bildenden
okumenischen Festgottesdienst im gleichen Gotteshaus gewihlt hatte.
Die Griindung des britischen Kirchenbundes heute sei ein weiterer Schritt
auf das Ziel hin, das Dr. Lang damals in bezug auf die englischen Kirchen
vorgeschwebt hitte, namlich ihr engerer Zusammenschluss. Der neue
Kirchenbund, der diesen Zielstrebungen unmittelbar Ausdruck gibt, ver-
einige in einer umfassenden Organisation die Hauptzweige der 6kumenischen
Gesamtarbeit in England, die den letzten finf Jahren ihr besonderes Ge-
prige verlichen hat. Anschliessend erklirte Dr. Temple: «Heute, da die
fundamentalen Prinzipien des Christentums ‘weithin gefihrdet sind und
vielfach verworfen werden, gilt es vor allem, ein klares geschlossenes Be-
kenntnis zum christlichen Glauben abzulegen. Der Unterschied zwischen
dem Katholiken und dem Protestanten ist gering im Vergleich zu dem
Unterschied zwischen dem Christen und dem Nichtchristen, zwischen
solchen, die glauben, und solchen, die nicht glauben, dass in Jesus Christus
Gott der Herr die Seinen besucht und erlost hat. Die trennenden Unter-
schiede zwischen uns bleiben, und wir wollen auch gar nicht behaupten,
dass sie schon in einer wirklichen Einheit aufgegangen oder harmonisch
liberbriickt worden sind. Aber wir stehen fest in dem gemeinsamen christ-
lichen Glauben an Gott, den Schépfer und Erloser, und rufen daher gemein-
sam die Menschen auf, diesen Glauben mit uns zu teilen und ihr Leben
in seinem Geiste zu gestalten.»

Die Arbeit des Rates ist folgenden Departementen zugeteilt: Inter-
nationale Freundschaft, soziale Verantwortlichkeit, Glauben und Ver-
fassung, Evangelisation, Jugend!). Der Exekutivausschuss hat in einer
Erklirung zum bekannten Beveridge-Plan Stellung genommen und in
einer Erklirung folgendes bekanntgegeben 2):

«Wir sind der Meinung, dass ein christlich denkender Mensch die
Anregungen des Beveridge-Berichtes als mit den christlichen Grundsitzen
libereinstimmend begriissen sollte und auch begriissen wird. Diese An-
regungen verkorpern das Prinzip der sozialen Solidaritit, indem vom
Einzelnen ein Beitrag zu seiner eigenen Sicherstellung verlangt wird und
zugleich auch die bevorzugteren Gesellschaftsschichten zu einer ent-
sprechend grosseren Beitragsleistung herangezogen werden, um auf diese
Weise die Last der Unsicherheit mitzutragen, welche der moderne In-
dustrialismus ihren Mitmenschen auferlegt. Sie bringen damit einen
neuen Gemeinschaftssinn zum Ausdruck und sollten daher von allen

1) «The Canadian» vom 2. Oktober 1942.
%) Ok. P. D. Nr. 10, Miirz 1943.



— 56 —

unterstiitzt werden, die an dem Glauben festhalten, dass wir ,untereinander
Glieder* sind. Wir stimmen nicht der Meinung bei, dass die im Bericht
enthaltenen Vorschlige auf eine Untergrabung von Initiative und Unter-
nehmungsgeist hinauslaufen. Vielmehr glauben wir, dass die Unsicherheit
aufs Ganze gesehen weit lihmender wirkt als ein verniinftiges Mass von
Sicherheit. »

Die Erklirung der britischen Kirchen geht sodann auf die unmittel-
bare Bedeutung weiterer Gefahren ausser der sozialen Unsicherheit und
ganz besonders auf den «unfreiwilligen Miissiggang» ein. In diesem
Zusammenhang heisst es: «Der Mensch muss, wenn seiner sittlichen
Natur Geniige getan werden soll, nicht nur von der Armut befreit, sondern
auch mit niitzlicher, sinnvoller Arbeit beschiftigt werden. Die Befreiung
von seinem nutzlosen Dasein ist ebenso wichtig wie die Befreiung von der
Armut. Dieser neue Plan der sozialen Versicherung ist auf die Planung
einer neuen Gesellschaftsordnung ausgerichtet. Je weiter wir aber in
dieser Richtung vorankommen, um so klarer miissen wir uns iiber den
Umfang Rechenschaft geben, in dem die innere und &ussere Freiheit
des Menschen als Einzelwesen und Glied der Gemeinschaft verringert
bzw. gesteigert wird. Wir glauben, dass die Bedrohung der Freiheit, wie
sie sich aus der Planwirtschaft wesentlich ergibt, um so kleiner sein wird,
je mehr die Industrie als ein Werkzeug umfassender menschlicher Ziel-
setzung gewertet und in unmittelbarer Beziehung dazu ausgebaut wird.
Dies bedeutet, dass die Industrie nicht minder von der menschlich persén-
lichen als von der materiellen Seite betrachtet und die reinen Lebenswerte
nicht weniger als die wirtschaftliche Sicherstellung ins Auge gefasst werden
miissen. »

Die Zusammenarbeit der Kirchen in England. Die Zusammen-
arbeit der Kirchen, iiber die wir berichtet haben !), hilt an. Im Jahre 1942
sind gemeinsame Tagungen veranstaltet worden. Das gemeinsame Komitee
der «Religion and Life Campaigne» und der «Sword of the Spirit Move-
ment» ist im Januar zusammengekommen, um eine Resolution iiber Zu-
sammenarbeit zu fassen. Sie wurde beim Empfang im Waldorf Hotel
in London vom Bischof von London in Gegenwart des Erzbischofs von
Canterbury und des Kardinals Hinsley vorgelesen ?), Sie besteht aus fiinf
Abschnitten. Im ersten wird gesagt, dass die Unterzeichner darin einig
sind, dass es fiir alle Christen in England zwingende Pflicht sei, an der
christlichen Tradition festzuhalten und so viel als moglich einen wirk-
samen Einfluss der christlichen Lehre und des christlichen Zeugnisses
auf die Behandlung der sozialen, wirtschaftlichen und staatsbiirgerlichen
Probleme zu sichern. Es wird zweitens gesagt, dass ein weiter Spielraum
der Zusammenarbeit méglich ist, ohne dass die letzten F ragen der Ver-

) LK. Z. 1941, S. 174 ff.: 1942, S. 88 fI.
%) «Church Times» vom 29. Januar 1942.



fassung und der kirchlichen Lehre berithrt werden. . Dabei wird auf die
zehn Punkte hingewiesen, welche im Aufruf der Erzbischéfe von Canter-
bury und York, des Kardinals Hinsley und des Moderators des Rates der
freien Kirchen in der « Times»y vom 21. Dezember 1940 aufgestellt worden
sind. Einigkeit herrscht ferner dariiber, dass der organisierten Christen-
heit fiir ihre Titigkeit volle Freiheit gesichert sein miisse, Freiheit des
Kultus, des Gewissens, der Lehre, des Unterrichts, der Uberzeugung im
Geiste der christlichen Caritas und Freiheit, die Jugend im Glauben der
Viter zu erziehen. Christliches Leben vollzieht sich in der Mitgliedschaft
einer religiésen Gemeinschaft. Ihre Organisation und ihre Verfassungsfrei-
heit muss ihr gewiihrleistet werden. Das gemeinsame Komitee beabsichtigt,
unterrichtete und tberzeugte Christen zu vereinigen zu gemeinsamer
Titigkeit auf sozialem und internationalem Gebiet. Endlich wird fest-
gesetzt, dass auf religiosem Gebiet in paralleler Titigkeit auf Sozialem und
Internationalem gemeinsam gehandelt werden soll. Am 5. Februar hat
der Ausschuss des «Sword of the Spirit» und am 15. April der Rat der
Kirchen der Resolution zugestimmt. Das vereinigte Komitee hat sie
hierauf endgiiltig angenommen ).

Eine grosse Versammlung im Sinne der gefassten Beschliisse hat
Ende Oktober in Leicester unter Leitung des dortigen anglikanischen
Bischofs stattgefunden, an der Anglikaner, Protestanten und rémische
Katholiken teilgenommen haben. Vortrige hielten der Bischof und ein
romischer Katholik, der besonders die fiinf Punkte der pipstlichen Weih-
nachtsbotschaft behandelt hat?). Im «Catholic Herald» wird in einem
Artikel der Wunsch ausgesprochen, die Anglikaner und Romischkatholiken
moéchten sich gegenseitig besser kennen lernen, um sich verstindigen zu
kénnen 3).

Die Una-sancta-Vereinigung in der Schweiz. In aller Stille hat
sich in der Schweiz eine Una-sancta-Vereinigung auf private Initiative
gebildet. Sie trat nicht mit viel Aufmachung auf, da sie ihre erste Aufgabe
nicht darin erblickte, Kontroversgespriche zwischen Angehérigen ver-
schiedener Konfessionen zu veranstalten, sondern wie ihr geistiges Haupt,
der romischkatholische Kaplan S. Huber, in ihrem Organ «Dein Reich
kommen Nr. 3, 1942, ausgefiithrt hat: «An Stelle der utopistischen, kiinst-
lich zweckhaften Unionsmache der letzten Zeit... moége man endlich den
»inwirtigen Weg* gehen, auf den wir hier immer wieder hingewiesen haben.
Wo sich eine Begegnung zwischen Katholiken und Protestanten ganz von
selbst ergibt, soll ihr nicht ausgewichen werden. Anstatt aber krampfhaft
und kiinstlich ein interkonfessionclles Gesprich anzubahnen, mdige man

lieber versuchen, mit seinen anders gerichteten Briidern im eigenen Hause
-__-_'-—-__

1 «The Guardians vom 29. Mai 1942.
®) «Church Times» vom 9. November 1942.
%) «The Guardian» vom 14. August 1942.



einmal ins Gesprich zu kommen, statt demselben immer auszuweichen.
Anstatt dass die Konfessionen einander gegenseitig anrufen und anhéren,
mdge einmal jede Konfession auf jene Besinnungs- und Erneuerungsrufer
horen, die Gott in ihrer eigenen Mitte erweckt hat... Solange man aber
nicht diesen innerkonfessionellen Erneuerungskriften das Ohr leiht, um
sich mit ihnen positiv auseinanderzusetzen, wird ein interkonfessionelles
Gesprich oder eine Union der Kirchen eine Utopie sein. Wird aber dieser
,inwirtige* Weg gegangen, dann verschwinden von selbst alle Hindernisse
einer wahren Union: Der Krampf der ewigen Selbstideologisierung,
die Phrase, die Selbstgerechtigkeit und Unbussfertigkeit, Misstrauen, Ver-
hetzung und Vergiftung der konfessionellen Atmosphire». Die Vereinigung
halt regelmissig ihre Versammlung. So wird in Nr. 2 berichtet, am 14. De-
zember habe in St. Gallen der 5. 6kumenische Abend stattgefunden, an
dem Gesinnungsfreunde von nah und fern zahlreich teilgenommen
hitten. «Er brachte uns, iiber alle konfessionellen Grenzen hinweg, ein
tiefes gegenseitiges Verstehen in der gemeinsamen Erkenntnis, dass nur
im praktischen Bekenntnis zum lebendigen Christus der Gegenwart sich
die wahren Christen der Gegenwart zusammenfinden und in den kom-
menden Katastrophen standhalten kénnen, und dass nur ,aus Christi
Lebenskeim und Samen sich die erstorbene Welt erneuert‘.» In Nr. 3
wird von einer Tagung im Nidelbad vom 8. Oktober erzihlt, an welcher
Universititsprofessor Dr. Max Herzog von Sachsen einen Vortrag hielt
«Einheit und Einigung der Christen». Nach einem Bericht in Nr. g fand
auf dem Rigiblick in Ziirich am 15. Juli in ganz inoffiziellem kleinen
Rahmen ein erster okumenischer Begegnungskreis zwischen Protestanten
und Katholiken statt. Diese erste Zusammenkunft habe als Wichtigstes
die Erkenntnis ergeben, dass eine regelmissige Weiterfithrung dieser Be-
gegnungen fruchtbar und notwendig wire. Angesichts der Schwierig-
keiten, die sich einer konkreten Verwirklichung dieser Idee mit der Zeit
sicher entgegenstellen wiirden, wurde die Anregung wiederholt, man
méchte sich vorldufig damit bescheiden, den «inwirtigen Weg» zu gehen,
d. h. anstatt sich an die andere Konfession zu richten und ins Gesprich
mit ihr zu kommen, soll man lieber zuerst die eigene Konfession zur Be-
sinnung und Erneuerung aufrufen, die eigenen Glaubensgenossen zu

einigen suchen, erst dann kénne man erwarten, dass eine Verstindigung
zwischen den Konfessionen aussichtsvoll sei.

Zur Zeit der Tagung dieser Konferenz war das Urteil iiber die Be-
wegung von offizieller rémisch-katholischer Stelle schon gesprochen. Die
«Schweizerische Kirchenzeitung» teilte in der Nummer vom 16. Juli mit,
von der schweizerischen Bischofskonferenz sei den Katholiken — also nicht
nur den Geistlichen — die Mitgliedschaft der Una sancta verboten. Das
Urteil der Bischofe treffe auch eine Schrift, die im Una-sancta-Verlag er-
schienen sei: «Christliche Einheit im Zeichen des Kreuzes» von Johannes



Stephanos. Es wird von ihr gesagt, ihre Darstellungen entsprechen in
ihrer Gesamtheit der Lehre der katholischen Kirche nicht.

Die Schrift wurde bald darauf von der Kurie in Rom auf den Index
der verbotenen Biicher gesetzt und iiber den Verfasser, Kaplan G. S. Huber,
das Schreibe- und Redeverbot verhiingt, dem er sich unterzogen hat. Sie
gab der «Schweizerischen Kirchenzeitung» Anlass zu grundsitzlichen
Auseinandersetzungen, die allgemeines Interesse verdienen. Sie bieten
nichts Neues, aber sie verdienen, erwihnt zu werden, weil die darin aus-
gesprochenen romischen Grundsitze immer wieder ignoriert oder ver-
gessen werden. Im Nr. 44 vom 29. Oktober 1942 schreibt sie: «Die 6ku-
menische Bewegung», alia «Una Sancta» geht aber noch weit iiber inter-
konfessionelle Gespriche hinaus, die iibrigens auch nicht ohne weiteres
von der Kirche erlaubt sind (1. Cap. 1325 § 3). In der Frankfurter
Katholischen Wochenzeitung «Der neue Wille» wurde berichtet iiber
«6kumenische Riiststunden» und «6kumenische Feierstunden». Sie fanden
sogar im katholischen Kirchenraum statt. Katholische Geistliche und
protestantische hielten Ansprachen und katholische und protestantische
Kirchenlieder erschollen da wechselweise. Katholische Priester lasen die
HI. Schrift in einer «an Luthers Bibel anklingenden Ubersetzung» vor. Das
Schlussgebet mit «Herrengebet» und Segen sprach ein evangelischer
Pfarrer; das Vaterunser beteten alle Anwesenden laut zusammen mit der
in der katholischen Kirche nicht iiblichen Schlussdoxologie. Es wird
sogar von einer gemeinsamen «Feier der eucharistischen Geheimnisse»
berichtet an einer 6kumenischen Studienwoche der «Bruderschaft» Una
sancta in Meitingen bei Augsburg. HI. Messopfer und dann Abendmahl
oder umgekehrt? Es werden als Mitwirkende katholische Ordens- und
Weltgeistliche von Rang und Ruf genannt. Nomina sunt odiosa. Das ist
nun nicht nur «dkumenische Riiststunde» oder «Gesprich zwischen den
Konfessionen, sondern krasse «Communicatio in sacris», die von der
hl. Kirche sogar unter Exkommunikation verboten ist. In einer fritheren
Nummer hatte das Blatt geschrieben !): «Wie manches Mal muss man
Noch sagen, dass die Einheit der Kirche nicht gesucht werden muss, sondern
vorhanden ist in der Kirche Christi?... Die Wiedervereinigung wird
kommen im Anschluss an die katholische Kirche, oder sie wird nicht
kommen. Jede andere sogenannte Okumenische Arbeit ist Danaiden-
arbeit. Selbst wenn es ihr gelingen wiirde, irgendeine problematische
Einheit simtlicher akatholischer Konfessionen zu erreichen (was sehr
Unwahrscheinlich ist), dann wire noch gar nichts gewonnen fiir jene Ein-
heit, die Christus wollte und wofiir er sich mit seinem Worte, seinem Bei-
Stande, seinem Parakleten und seiner Allmacht verbiirgte.» Noch einmal

kommt das Blatt auf dasselbe Thema zu sprechen 2): «Es gibt fiir einen
_-\\"_———-_

1) Schweiz. K. Ztg. Nr. 37 vom 10. September 1942.
) A a. O. Nr. 46 vom 12. November 1942.



— 80 —

Katholiken nur eine Einheit, nimlich jene des Katholizismus. Pius XI.
hat das gegeniiber den panchristlichen ¢kumenischen Bewegungen der
letzten Jahre in der Enzyklika Mortalium animos sehr klar und deutlich
gesagt. Wir Katholiken haben keine Einheit erst zu suchen, sondern nur
zu bewahren. Nur eine ékumenische Bewegung ist fiir uns denkbar und
moglich: die Heimkehr zur katholischen Kirche.» Kurz vorher hatte
dasselbe Blatt geschrieben: «Nie werden wir von unserm Glaubensgute
auch nur ein Teilchen preisgeben, um den andern Konfessionen entgegen-
zukommen. Wenn wir anfangen, an dem herrlichen, himmelragenden
Dome der Kirche abzubréckeln, dann haben wir den ersten Schritt zu
seiner Zerstorung getan. Es kann nur einen Weg zur Einheit geben:
,Die Welt muss wieder katholisch werden!%

Seit 1929 besteht in der Schweiz der «Einsiedler Gebetsbund zur
Wiedervereinigung im Glauben» mit 170 ooo Mitgliedern 2). Mitglied
wird jeder, der sich verpflichtet, tiglich ein beliebiges Gebetlein in der
Kirche, auf dem Weg zur Arbeit, bei der Arbeit — es mag noch so kurz
sein — fiir die Wiedervereinigung zu sprechen. Pius XI. hat den Bund
gesegnet und ihm «seinen reichen Schatz von vollkommenen und unvoll-
kommenen Ablissen» gewihrt. Er steht unter dem Schutz «der dem
ganzen Schweizervolk so teuren Gnadenmutter von Einsiedelny.

Die o6kumenische Bewegung in den Vereinigten Staaten von
Amerika. Von grosseren Studienkonferenzen wird berichtet. Eine solche
hat vom 9. bis 11. Dezember in Atlantic City N. J. auf Veranlassung des
Bundesrates der Kirchen stattgefunden. Vertreten waren acht grossere
Organisationen ausser dem Federal Council, Home Missions Council,
Foreign Missions Conference, Council of Church Boards of Education,
International Council of Religious Education, Missionary Education
Movement, United Stewardship Council, National Church of Church
Women. In diese Organisationen schicken 67 kirchliche Gemeinschaften
Delegationen. Zwanzig dieser zihlen iiber 25 Millionen Kommunikanten 3).
Die Konferenz strebt einen engern Zusammenschluss und intensive Zu-
sammenarbeit der Kirchen an unter Wahrung der Selbstindigkeit der
einzelnen Kirchen. Die vorbereitenden Pline und Programme wurden
von der Konferenz behandelt und den einzelnen Organisationen iiber-
mittelt. Man hofft, in absehbarer Zeit einen allgemeinen Kirchenbund
schaffen zu konnen, der die Arbeit der verschiedenen jetzt bestehenden
Organisationen vereinheitlicht und sich mit dem Rat der Kirchen in Ver-
bindung setzt.

Der Federal Council hatte einen Ausschuss zum Studium eines ge-
rechten und dauerhaften Friedens eingesetst, der vom 3. bis 5. Mirz 1942

) A.a. O. Nr. 25 vom 18. Juni 1942.
%) A.a. O. Nr. 33 vom 13. August.
%) «Federal Council Bulletiny, Januar 1942, S. 7.



— 61 —

in Ohio tagte. Die Arbeit der Studienkonferenz selbst wurde in vier ge-
trennten Sektionen durchgefiihrt, die je ein bestimmtes Thema behandelten,
nimlich: 1. Die politischen Aspekte eines gerechten und dauerhaften
Friedens. 2. Die wirtschaftlichen Aspekte eines gerechten und dauerhaften
Friedens. 3. Die sozialen Aspekte eines gerechten und dauerhaften Friedens
(einschliesslich des Rassen- und Kulturproblems). 4. Die Haltung der
Kirche zu einem gerechten und dauerhaften Frieden ).

Der durch den Fortsetzungsausschuss der ékumenischen Bewegung
fiir «Glauben und Kirchenverfassung» unmittelbar vor Kriegsausbruch
eingesetzte Ausschuss fir das Studium der Frage der Interkommunion
(siche Ok.P.D. Nr.36) hat die Ergebnisse seiner vorliufigen Arbeit
nunmehr in einem Bericht zusammengefasst. Auf die den verschiedenen
Kirchen gegeniiber gestellte Frage, welche Regel sie hinsichtlich der
Interkommunion befolgen, sind dem Ausschuss eine Reihe von Antworten
zugegangen, die fiir den Stand der Abendmahlsfrage aufschlussreich sind.
Die meisten Baptistischen Kirchen der Nordstaaten halten offene Kom-
munion fiir alle Christen ohne Unterschied ihrer Kirchenzugehorigkeit.
In den Siidstaaten setzt sich, was die Baptisten anbelangt, dieses Prinzip
ebenfalls immer mehr durch, obgleich die Zahl der Kirchen, die nur ihre
eigenen Gemeindeglieder zum Abendmahl zulassen, noch gross ist. Die
«Congregational-Christian Church», die «Disciples of Christ» wie auch die
¢Methodist Church» haben durchweg offene Kommunion. Die lutherische
Kirche hingegen lisst nur lutherische Christen zum Tisch des Herrn zu;
sofern Ausnahmen gemacht werden, geschieht es als eine besondere Gunst,
die dem Einzelnen gewihrt wird, der jedoch als solcher kein Recht darauf
hat. In der Presbyterianischen Kirche sind alle evangelischen Christen
zugelassen. Die Orthodoxe Kirche kennt keine offene Kommunion und
duldet infolgedessen auch keine Ausnahmen. Von seiten der Episkopal-
kirche liegen zwei Antworten vor: nach der einen werden grundsitzlich
nur konfirmierte Glieder der Episkopalkirche zugelassen, obwohl eine
Reihe von Geistlichen auch getauften Christen aus andern Kirchen Zu-
tritt gewihrt, sofern sie sich dem Tische des Herrn bussfertig nihern;
nach der zweiten werden gemiss dem «Prayer Book» ausschliesslich kon-
firmierte Glieder der eigenen Kirche zugelassen. Die Vereinigte Kirche
von Kanada gewihrt in der Regel allen erwachsenen Christen Zutritt zum
Abendmahl, die das Glaubensbekenntnis an den Herrn Jesus Christus
ablegen 2),

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischéflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Die Verhandlungen mit der presbyte-
Hanischen Kirche sind zu einem gewissen Abschluss gekommen ?). Auf
\‘—-_“_

) Ok. P. D. Nr. 13, April 1942.

) Ok. P. D. Nr. 44 1042.

9 1. K. Z. 1942, S. 8¢ 1f.



— 82 —

einer Konferenz der vereinigten Kommissionen im Juni 1942 in Atlantic
City N.J. wurde iiber die Basis, die als Grundlage der Einigung der
beiden Kirchen gelten kann, eine Ubereinstimmung erreicht. Das Uber-
einkommen ist der Offentlichkeit unter dem Titel iibergeben worden:
«Grundsitzliche Vorschlidge zur Einigung der presbyterianischen und der
protestantisch-bischéflichen Kirchen in den Vereinigten Staaten von Nord-
amerika ). Wir erfahren zunichst, dass schon im Jahre 1888 Verhand-
lungen zwischen den beiden Kirchen stattgefunden haben, die jetzigen
auf die Initiative der bischéflichen Kirche im Jahre 1937 zuriickgehen.
Das Dokument enthilt keine in Einzelheiten gehende Darstellung der
Verwaltung der geeinten Kirche, sondern beschrinkt sich auf die mass-
gebenden Grundsitze {iber Glauben, Kultus und Verfassung, auf denen
die vereinigte Kirche sich aufbauen kann. Zwei unmittelbare Schritte
sind in Aussicht genommen, die Ubernahme des historischen Episkopates
in konstitutioneller Form und des Altestenamtes (the ruling eldership).
Es wird nicht versucht, die Unterschiede im Kultus in der lokalen
Organisation zu beseitigen, bevor sich aus der Verbindung der beiden
Kirchen eine grossere Ubereinstimmung ergeben hat.

Das Wesentliche der Vereinigten Kirche wird in den schon frither
umschriebenen acht Punkten niedergelegt. 1. Die Bibel als Richtschnur
(rule) fiir Glauben und Leben, das apostolische und niziische Credo als
Darlegung (statement) des Glaubens der Kirche, das Glaubensbekenntnis
und das allgemeine Gebetbuch als Lehrinhalt der Schrift, wie die beiden
Kirchen es als ihnen eigen anerkannt haben. 2. Freiheit im Kultus ist
gewihrleistet, bis die vereinigte Kirche iiber eine gemeinsame Form sich
einigt. Die beiden Sakramente der Taufe und des Abendmahles sollen
geiibt werden, und der notwendige Inhalt ist mit sichtbaren Zeichen ge-
geben, die angewendet werden. 3. Die Leitung der Kirche erfolgt durch
eine Reihe abgestufter Rite (councils), Gemeindeversammlung oder Tagung,
die Di6zese oder Presbyterium, die Synode, die Generalkonvention oder
Generalversammlung. In dieser soll die Vollmacht der Bischofe, der
Presbyter und der Laien bestimmt werden. In den reformierten Kirchen,
die am presbyterianischen System festhalten, soll das Presbyterium iiber
Leben, Amt, Ordnungen und Sakramente der hl. katholischen Kirche ent-
scheiden, und in den Kirchen, die am historischen Episkopat festhalten,
tut das der Episkopat. Die bischéflichen Amtshandlungen sind genau be-
stimmt; die der Generalsuperintendenten beziehen sich auf die Ordination
des Presbyteriums der ganzen Kirche, den Vorsitz der Dibzesan- oder
Presbyteriumsversammlungen und Amtseinsetzungen. Die Presbyter beider
Kirchen behalten ihre verfassungsgemissen Pflichten und Vollmachten.
Als verfassungsgemisse Angehérige des Presbyteriums sind sie mit dem

1) « Church Times» vom 23. Oktober. « The Guardian» vom 6. November
1942. Kurzer Bericht Ok.P. D. 43, Dezember 1942.



— 63 —

ordentlichen Bischof das einzig autorisierte Organ der ganzen Kirche zur
Erteilung der Ordination.

4. Presbyter und Diakone oder Lizentiaten (beide Amter sind einander
gleichgestellt) werden vom Bischof und dem Presbyterium ordiniert. Die
bischofliche Konsekration erfolgt wenigstens durch drei Bischéfe und das
rechtsmissige Presbyterium. 5. Das Altestenamt soll beibehalten werden.,
Wesen und Pflichten sind umschrieben. Es soll der Lehre und der Leitung
der Kirche gegeniiber das Geliibde der Treue ablegen und soll unter Gebet
und Handauflegung vom Presbyter geweiht werden. 6. Das Presbyterat
und die Laienschaft hat mit dem Episkopat in den Riten der Kirche
gleiche Stimme. Die Pflichten und Vollmachten der Bischiéfe sind kon-
stitutionell genau bestimmt. 7. Die gegenwirtigen verfassungsgemissen
Rechte der Gemeinden werden beibehalten, bis die vereinigte Kirche sie
modifiziert. 8. Die Firmung soll als ein Ritus der Kirche anerkannt
werden, durch welchen der HIl. Geist die Gaben der Gnade verstirkt und
die Getauften die volle Verantwortung der Mitgliedschaft der Kirche iiber-
nehmen und Zutritt zur hl. Kommunion erhalten. Sie soll vom Bischof
oder einem bevollmichtigten Presbyter erteilt werden.

Es folgen nun noch einige Bestimmungen fiir die Ubergangszeit, bis die
Vereinigung vollstindig durchgefiihrt ist und alle Amtspersonen so ordiniert
sind, wie vorgesehen ist. Die Presbyterianer zihlen gooo, die Bischéflichen
7000 Geistliche. Es ist vorgesehen, alle durch eine rein zeitliche Verordnung
zu bevollmichtigen, allen Angehorigen der vereinigten Kirche Wort und
Sakramente spenden zu konnen. Sie erhalten eine «Supplementordina-
tion». Ausdriicklich wird erklirt, es handle sich nicht um eine Reordina-
tion, sondern um eine Erginzung zur Ordination, um einen Ritus, durch
den dem Geistlichen die Ausdehnung seines Amtes und seiner Vollmacht
nach Gottes Willen auch fiir die Kirche iibertragen wird, in der dieser
Ritus vollzogen wird. Der Ritus besteht in einem entsprechenden Gebet
mit Handauflegung des Bischofs fiir die bischéflichen, des Prebyteriums
fir die presbyterianische Kirche. — Das vorliegende Dokument geht nun
zur Behandlung an die Instanzen der beiden Kirchen. — In der bischof-
lichen Kirche macht sich eine starke Opposition gegen das Konkordat
bemerkbar. Erwihnenswert ist ein Protest des Bischofs Dr. W. T. Manning
von New York !) und eine Erklirung von 22 anglokatholischen Gruppen
der bischéflichen Kirche 2).

. Stimmen aus der romisch-katholischen Kirche zur konfessio-
nellen Verstindigung. In der «Scholastik» veréffentlicht Max Pribilla S. J.
unter der Aufschrift « Der Wille zur christlichen Einheit» einen beachtens-

Werten und eindrucksvollen Aufsatz zur konfessionellen Verstindigung 3),
h.~‘~-_“‘-—_—

1) «Church Times» vom 16. Dezember 1942.
%) «Living Church» vom 21. Januar 1942.
%) «Scholastik», XVII. Jahrgang, 1942, Heft 4, S. 481 ff.



Wir konnen hier nur wenige markante Stellen notieren. Zunichst stellt
der Verfasser eine Entwicklung der neueren Einigungsbestrebungen von
aussen nach innen fest. Sie haben in vielen Christen das eingeschlafene
Gewissen aufgeriittelt und auf ihre Seele die schwere Verantwortung
gelegt, die sie fiir den Zustand nicht nur ihrer eigenen Kirche, sondern der
gesamten Christenheit tragen. Sie heben nicht mit Siegesfanfaren an,
sondern in der demiitigen Gesinnung der Busse, der Scham und Reue, das
Testament des Herrn so schlecht beobachtet, ja geradezu vernachlissigt zu
haben. Vor aller Arbeit fiir die christliche Einheit steht eine seelische
Erschiitterung, ein wahres Entsetzen {iber den schreienden Gegensatz
zwischen dem Evangelium und dem tatsichlichen Zustand der Christen-
heit. Die Erkenntnis einer Fehlentwicklung legt den Entschluss nahe,
sie riickgingig zu machen. Die gegenwirtige Lage ist aber so, dass wir
die Union nicht machen kénnen, weil die Arbeit dafiir von privaten Kreisen
getragen wird. Verfehlt wire, sie einfach von der Gnade Gottes zu er-
warten. Kénnen wir sie auch nicht machen, so kénnen wir sie vorbereiten,
konnen wir die Gegensitze nicht aus der Welt schaffen, so konnen wir die
bisherige Gegensatzhaltung, die feindselige Polemik aufgeben. Geht man
vom Dogmatischen aus, stésst man auf Schritt und Tritt auf das T'rennende.
Es ist schon schwierig, die eigene religiose Uberzeugung klar darzulegen,
wie viel schwieriger muss es sein, zwischen den getrennten Kirchen
dogmatische Formulierungen aufzustellen. Anders steht es, wenn wir
auf das Leben schauen.

«Die christliche Religion hat im Laufe der Jahrhunderte ein christ-
liches Milieu geschaffen.» Dazu gehoren Auffassungen, Haltungen und
Handlungsweisen, die aus dem Geiste des Evangeliums stammen. Sie
haben die Glaubensspaltung iiberdauert, sind ein gemeinsamer Besitz der
Konfessionen und ein Fundament fiir eine Gemeinsamkeit auf weiten Ge-
bieten. Das ist viel wichtiger als die Diskussion iiber das, was sie trennt.
So ist ein gemeinsames Arbeitsfeld das der Karitas. Die Einheit in der
Liebe muss der Einheit im Glauben vorausgehen. Sie schafft die seelische
Vorbedingung fiir ecine Anndherung. Allen Christen ist gemeinsam, den
Blick nach oben nicht nach unten zu richten, nicht der Erde treu zu bleiben,
sondern das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit zu suchen. Gott wird
die Menschen vor allem nach ihrer Seele fragen, und darum schulden wir
tiefste Ehrfurcht der eigenen und jeder fremden Secle. Alle Christen
beugen sich in Demut vor Gott und bekennen sich als Siinder, die der
Erlosung und Gnade bediirfen, wie immer sie den geheimnisvollen Akt
der Rechtfertigung im einzelnen erkliren mogen. In allen Konfessionen
finden wir das Bild und die Lehre vom Kreuz. Gemeinsame Uberzeugung
ist, dass Kreuz und Leiden, fiir Gott getragen, nicht ein Weg in Nacht und
Tod, sondern ein Weg in Licht und Sieg ist. Alle Christen anerkennen die
Verpflichtung, sich offen vor den Menschen zu Christus zu bekennen und



sich von diesem Bekenntnis durch nichts abbringen zu lassen. Vom
Evangelium her (Math. 18, 1—14) haben alle Christen als ein teures Ver-
michtnis das Recht und die Pflicht {ibernommen, fiir die christliche Er-
ziehung der Jugend zu sorgen. Gemeinsame christliche Uberzeugung ist,
dass alle Menschen Kinder des einen himmlischen Vaters und Briider in
Jesu Christo sind. Alle sind zur Wahrheit berufen und allen soll das
Evangelium verkiindet werden. Deshalb diirfen wir Christen bei aller An-
erkennung und Pflege der im eigenen Volkstum liegenden gottgeschenkten
Werte doch keinen Rassen- und Volkerhass hegen, sondern miissen das
Recht aller Vélker auf ihre Freiheit, Sprache, Kultur und Religion achten
und verteidigen. «Der grosse Gedanke der Menschheit als einer Liebes-
gemeinschaft ist durch das Christentum in die Welt gekommen und er-
fiillt uns mit Ehrfurcht vor jedem Menschen und jedem Volkstum. Nicht
das Gesetz der brutalen Gewalt, die niemals eine rechte, dauerhafte Ord-
nung aufrichten kann, soll unter den verschiedenen Vélkern gelten, sondern
alle miissen durch die Bande der Gerechtigkeit und Liebe zu einer grossen
Gottesfamilie zusammengeschlossen werden.» Aus diesem gemeinsamen
Besitz begreift es sich auch, warum die Christen der verschiedenen Kon-
fessionen einander besser verstehen und niher fiithlen, wenn sie zusammen
beten, als wenn sie tiber den Glauben diskutieren. Im Gebetsleben tritt
das Gemeinsame hervor, zumal Gebetsinhalt und Formen der HI. Schrift
entnommen sind. Hieraus erhellt ohne weiteres die grosse Bedeutung
der Liturgie als einer Verbindungsbriicke zwischen den getrennten Kirchen.

Dagegen lasse sich der Einwand erheben, zwischen Katholizismus und
Protestantismus «stehe unaufhebbar und unaufgebbar die Frage nach
dem rechten Glauben». Gewiss der geistige Kampf um die letzten
Voraussetzungen und Folgerungen des konfessionellen Seins und Denkens
darf nicht verflachen. Klar miisse aber festgestellt werden: «Wer heute
in der Kontroverstheologie unter Christen eine vordringliche Aufgabe
sicht, verkennt die Zeichen der Zeit (Mth. 11, 3) und flieht aus oder vor der
Zeit.» Wenn sie auch nicht zu vermeiden ist, so muss sie in neuer Art
durchgefiihrt werden. Es ist erfreulich, dass die alte polemische Art an
Zugkraft eingebiisst hat. «So ist man aufgeschlossener geworden fiir eine
sachliche Priifung der Glaubensunterschiede.» Alle strittigen
Fragen bediirfen einer neuen Beleuchtung und Durchdringung. Im Laufe
von vier Jahrhunderten haben sich die Fragestellungen und Fronten wesent-
lich verindert. Wir durchschauen heute die tragischen Verwicklungen des
Reformationszeitalters besser, als es den Menschen von damals méglich war.
Die Stellung der Katholiken zur HI Schrift hat sich geindert wie die
der Protestanten, ebenso auch die Lage in der Frage der Rechtfertigung.
Dic Frage spitzt sich auf die Entscheidung zwischen der Allwirksamkeit
oder der Alleinwirksamkeit Gottes zu. Bemerkenswert ist der tiefe
Wandel der Ansichten in der eigentlichen Kirchenfrage. Die Befiirch-

Internat. Kirchl. Zeitselrift, Heft 1/2, 1943. 5



— 66 —

tungen, die sich vielfach an das Dogma von der Unfehlbarkeit gekniipft
hitten, seien grundlos gewesen. Der Papst sei wie der letzte Gldubige
an die HI. Schrift und die- Uberlieferung gebunden.

So ist zwischen Katholizismus und Protestantismus vieles in Fluss
geraten, was der Erwigung wiirdig und bediirftig ist. Die Freunde der
Una sancta bestreben sich, die rechte Gesinnung zur Verstindigung mit-
zubringen. Drei besondere Umstinde sind diesem Werk giinstig, die klare
Unterscheidung und Scheidung der Frage nach der kirchlichen Einheit
und der Frage nach dem Heil, die giinstige Stimmung im Kirchenvolk
und die innere Lage der Christenheit. Damit die Verstindigung gute
Friichte trage, sind einige methodische Bedingungen zu erfiillen.
Zunichst ist die entscheidende Frage, was ich fiir die christliche Einheit
tun kann, zweitens soll jeder nach dem Masse seiner Fihigkeiten zum
Werk beitragen, das dritte ist die schwierige Kunst der Geduld und des
Wartenkonnens.

Endlich werden zwei Fragen kurz beantwortet. Die erste, ob die
Una-Sancta-Bewegung eine Konvertitenbewegung nach Rom hin sei,
wird verneint. Sie ist es in iibertragenem Sinn. Sie will alle Christen ver-
anlassen, an ihrer eigenen Reform zu arbeiten und sich so zum Besseren
zu bekehren. Die zweite lautet, hat die Arbeit {iberhaupt Aussicht auf
Erfolg. Fiir absehbare Zeit ist dogmatische oder organisatorische Einigung
in nennenswertem Ausmass nicht zu erwarten. Wichtiger und dringender
als die Einheit selbst ist der Wille zur Einheit.

Wir méchten als Gegenstiick eine Stimme aus Kreisen der franzésischen
Jesuiten beifiigen, die sich iiber die Unerbittlichkeit der rémisch-katho-
lischen Kirche zu den Einigungsbestrebungen dussert. Sie ist als ein Zitat
der Zeitschrift «Cité Nouvelle» aus der Predigt, die J. Clémence am letzten
Sonntag der Weltgebetsoktav gehalten hat, entnommen ?).

«Ist nicht die Unerbittlichkeit der katholischen Kirche fiir die Einigung
der Christen das grosse Hindernis, und wird sie es nicht immer sein?
Ich glaube, diese Unerbittlichkeit leistet der christlichen Einheit einen
grossen Dienst... Alle Einheit, die nur das Ergebnis einer Verstindigung
zwischen den Kirchen wire, wiirde nicht jene tiefe, ganze, lebendige,
wesentliche Einheit sein, die allein die bestehenden Unterschiede zu iiber-
briicken vermag, weil sie von oben als ein Gottesgeschenk kommt; viel-
mehr wiirde sie lediglich eine von Menschen herbeigefiihrte Einheit und
damit eine Verzerrung der wahren Einheit sein.

Ohne die Niitzlichkeit 6kumenischer Gespriche, an denen sie sich
nicht offiziell beteiligen kann, zu verkennen und auch ohne sich in egoisti-
scher Selbstgeniigsamkeit zu gefallen, der Bereicherung und Ausweitung
bewusst, die der Kirche Christi durch die Wiedervereinigung der ge-

') Vgl. Ok. P. D. Nr. 13, April 1943.



87 —

spaltenen Christenheit erwichst, hilt die katholische Kirche uns dazu an,
auf die Einheit zu verzichten, die das Werk unserer eigenen Bestrebungen
wire, um uns dafiir in der Gebetshaltung zu festigen, die das Geschenk der
Einheit von Gott allein erwartet. In dem Bewusstsein, allein die sichtbare
heilige Kirche, der Verwahrungsort des den Menschen in Jesus Christus
geoffenbarten Prinzips der Einheit zu sein, lehrt die katholische Kirche,
die nicht Alleininhaberin der Einheit ist, sondern mit allen Menschen
guten Willens gemeinsam von ihr zeugt und ihr dient, mit aller Eindring-
lichkeit eine unzerstorbare Hoffnung. Mit dem Siegel des Kreuzes, das
das Unterpfand aller Wiederauferstehung ist, prigt sie unsere Liebe, unser
Gebet und unseren Einsatz fiir die christliche Einheit. Sie ruft uns alle,
Katholiken und die Christen der anderen Bekenntnisse, auf, uns gegen-
seitig in der am Kreuz triumphierenden Barmherzigkeit zu ubertreffen,
um der Liebe willen das Kreuz der Kirchenspaltung hinzunehmen, ohne
jeder Spaltung selbst zuzustimmen, und frei von aller Erbitterung ver-
trauensvoll bis zur Stunde Gottes das Kreuz der gespaltenen Christenheit
zu tragen und mit allen Kriften fiir die Beschleunigung der Stunde der
Einheit zu wirken.»

Nach dem «Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz» vom 27. Mai
1943 wird die Einigung der Kirchen in Ungarn eingehend besprochen.
Auf einer Versammlung der «Vereinten Christlichen Nationalen Liga»
erklirte der reformierte Bischof L. Ravasz die Einigung der Kirchen fiir
ein nationales Erfordernis erster Ordnung. Der Fiirstprimas Seredi
lehnte in einer Rede diese Versuche entschieden ab. Er erklirte, die romisch-
katholische Kirche wolle lieber noch grosseren Abfall erdulden, als dass
sie auch nur eine Wahrheit sich abhandeln liesse oder verleugnen wiirde.
Von dem Versuche, die verschiedenen Kirchen als Teile zu einem héheren
Ganzen vereinigen zu wollen, will er gar nichts wissen, weil die Teile
dabei doch ihre Sonderlehren festhalten: «Eine solche hohere Einheit
kénnte gerade wegen der innern Organisations- und Lehrschwierigkeiten
gar nicht die Kirche Christi sein, sondern bloss ein menschliches Werk,
denn die Kirche Christi kann nur eine und einheitlich sein.» Der Kar-
dinal sagte zum Schluss: «Wenn wir ungarische Katholiken die Hoffnung
auf religivse Einheit auch nicht aufgeben, so scheint es jetzt doch, dass
wir einander vorerst auf dem Gebiet des nationalen Lebens begegnen
werden, was ebenfalls ein sehr wertvolles und wiinschenswertes Ergebnis
der Einheitsbestrebungen sein wird.»

Die Unionsbestrebungen in Siidindien. Das Unionsschema der
anglikanischen, methodistischen und vereinigten Kirchen Siidindiens, das
im Jahre 1929 zum erstenmal von der Unionskommission herausgegeben
worden war und seither wiederholt auf Grund der Einwendungen und
Rcformvorschliige neue Bearbeitungen gefunden hat, ist im Jzbre 1942
in sichenter Auflage erschienen, um endgiiltig den verschiedenen kirch-



a— B =

lichen Instanzen vorgelegt zu werden!). Aus dem Inhalt entnehmen wir
einem Artikel der « Church Times» folgendes ). Die Grundbestimmungen
der Union werden also skizziert: Die vereinigte Kirche akzeptiert die
hl. Schriften des Alten und Neuen Testaments, die alle zum Heil not-
wendigen Dinge enthalten, als oberste und entscheidende Norm (standard)
des Glaubens und anerkennt, dass die Kirche stets bereits sein muss, sich
in Ubereinstimmung mit der Lehre dieser Schriften, wie der HI. Geist es
offenbaren wird, zu verbessern und reformieren. Sie akzeptiert ferner
das apostolische und nizdische Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Biirg-
schaft fiir diesen Glauben.

Aus episkopalen, presbyteralen und kongregationalistischen Auf-
fassungen setzt sich die Ordnung des Lebens der Kirche zusammen. Der
historische Episkopat wird anerkannt, er ist notwendig fiir die Leitung
und Ausdehnung der Kirche in Siidindien, aber es gibt keine besondere
Interpretation des Episkopates. Der Bischof ist der hochste Pastor und
Vater in Gott. Er ist ein Hirte, kein Lord, weder im Tun noch dem T'itel
nach. Die Amtshandlungen des Epikopates werden in Ubereinstimmung
mit dem Brauch der Kirche verrichtet, der in der geschriebenen Ver-
fassung genau bestimmt ist. Er umfasst die pastorale Aufsicht iiber die
Lehre und den Gottesdienst, die Ordination der Geistlichen, die Auf-
sicht iiber die Disziplin. Die Bischéfe werden sowohl von den Organen
der Dibzese als auch von denen der ganzen Kirche, die dazu berechtigt
sind, gewihlt. Die bischofliche Konsekration geschieht durch Handauf-
legung von wenigstens drei Bischofen, und die Kontinuitit mit dem
historischen Episkopat soll sowohl anfinglich als auch darnach tatsiichlich
beibehalten werden. Die Personlichkeit, die konsekriert werden soll, soll
dem prisidierenden Bischof feierlich von drei Presbytern der Didzese zur
Konsekration prisentiert werden, und diese drei sollen zusammen mit den
Bischéfen die Handauflegung vollziehen. Wenn der Diézesanrat besonders
beschliesst, soll die Handauflegung nur durch die Bischofe geschehen.
Nach den Bestimmungen der Verfassung ist die Synode der vereinigten
Kirche die oberste Leitung, das gesetzgebende Organ und die letzte In-
stanz in allen Angelegenheiten der Kirche Siidindiens. Die Synode be-
steht in ihrer Mehrheit aus Laien. Als letzte Instanz kann diese Synode
ein gemeinsames Veto der Bischofe verwerfen, sogar in Angelegenheiten
des Glaubens und der Lehre.

Die Presbyter sind die Verwalter des Wortes Gottes und der Sakra-
mente. Sie verkiinden die Botschaft der Vergebung den reuigen Siindern,
sic haben mit den Bischéfen und Laien Anteil an der Leitung und Ver-
waltung der Disziplin. Sie werden durch Handauflegung des Bischofs

1) 1. K. Z. Unionsbestrebungen in Stidindien 1926, S. 244 f.; 1929, S. 157 ff.;
1932, S. 259 ff.
?) «Church Times» vom 27. November 1942.



— 89 —

und der Presbyter ordiniert. In der Verfassung, nicht in den Grund-
bestimmungen der Union, ist vorgesehen, dass Diakone dem Presbyter
bei der hl. Kommunion assistieren, die Taufe spenden, Temporalien ver-
walten, Kinder unterrichten, predigen und den Armen und Kranken bei-
stehen. Sie werden zu ihrem Amt durch bischéfliche Handauflegung ge-
weiht. Sie miissen ein Alter von dreiundzwanzig Jahren erreicht haben.

Keiner, der nicht die Vollmacht durch die Ordination erhalten hat,
soll die hl. Kommunion feiern, aber es ist wiinschenswert, dass der ordinierte
Zelebrant durch andere bestellte Personen in seinem Amt assistiert werde.

Jede Gemeinde, die die lokale Vertreterin der einen heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche ist, ist mit ihrem Geistlichen verant-
wortlich fiir die Aufsicht iiber ithre Angehérigen, fiir die Reinhaltung ihres
Lebens und ihrer Lehre, fiir die Ordnung des Kultus und fiir die Ver-
kiindigung des Evangeliums solchen ausserhalb der Kirche. Sie ist fiir
die Kirchendisziplin verantwortlich und hat Gelegenheit, ihr Urteil bei
der Wahl des Geistlichen und der Auswahl der Kandidaten fiir die Ordi-
nation aus dem Pastorat abzugeben. Freiheit besteht fiir Geistliche und
Gemeinden, eigene Formen des o6ffentlichen Kultus zu bestimmen, Ge-
bundenheit nur an Verordnungen der Verfassung oder synodaler Ver-
figungen, die sich auf die Ordination und Konsekration und die wesent-
lichen Bestandteile des Kultus wie Taufe, hl. Kommunion und Eheeinseg-
nung beziehen.

Alle, die zur Zeit der Union kommunizierende Mitglieder einer der
beteiligten Kirchen sind, haben die Freiheit, die Kommunion in einer
ihrer Kirchen zu empfangen. Man besteht nicht auf der Firmung, aber
die anglikanische Kirche Indiens wiinscht sehr ernsthaft, sie zu empfehlen.
Kultformen fiir die Admission zur vollen Mitgliedschaft nach der Sitte
der Methodisten und der vereinigten Kirche Siidindiens einschliesslich
die von Presbytern gespendete Firmung werden akzeptiert.

Die drei Kirchen anerkennen die Amter gegenseitig als wirkliche Amter
des Wortes und der Sakramente, Gott habe seine Gnade allen ihren Amtern
ohne Unterschied gespendet. Alle ordinierten Geistlichen sollen in der
Zeit der Union als Verwalter des Worts und der Sakramente anerkannt
werden und sollen die Freiheit haben, zu amtieren und die hl. Kommunion
in jeder Kirche der geeinten Kirche zu feiern. Aber die geeinte Kirche
wird darauf bedacht sein, eine Verletzung der Gewissen weder durch kirch-
liche Autorititen noch durch Majorititen zuzulassen. Damit wird beabsich-
tigt, eine frither anglikanische Gemeinde davor zu bewahren, dass gegen
thren Willen ein nicht durch einen Bischof ordinierter Geistlicher in ihrer
Kirche die hl. Kommunion feiere.

Die vereinigte Kirche wird Gemeinschaft mit allen Zweigen der
Kirche Christi behalten, mit welchen die Kirchen jetzt besonders solche
Plegen. Jedes kommunizierende Mitglied jeder Kirche, die in Gemein-



— 70 —

schaft mit einer der beteiligten Kirchen steht, wird die Freiheit haben, in
jeder Kirche der geeinten Kirche zu kommunizieren, und Geistliche solcher
Kirchen, die auf Besuch sind, werden ebenso frei sein, in jeder Kirche der
vereinten Kirche zu amtieren oder zu zelebrieren. Geistliche der ver-
einigten Kirche behalten alle ihre bestehenden Rechte und Verbindungen
mit Kirchen, die nicht in die Union eingeschlossen sind, in Indien und
auswirts. Wihrend dreissig Jahren sollen die Geistlichen jeder Kirche,
deren Missionen die verschiedenen Teile der zu einigenden Kirchen ge-
griindet haben, als Geistliche der vereinigten Kirche ohne die Notwendig-
keit bischoflicher Ordination anerkannt werden. Nach einem Zeitraum
von dreissig Jahren seit Beginn der Union wird die vereinigte Kirche be-
schliessen, ob sie Ausnahmen von der Bestimmung zulassen wolle, dass
ihre Geistlichkeit im Besitz der bischoéflichen Ordination sein miisse,
und unter welchen Bedingungen sie Geistliche aus andern Kirchen auf-
nehmen werde. Geistliche ohne bischéfliche Ordination, die voriiber-
gehend aufgenommen werden, bleiben in ihrem Status.

Kirchliche Einigung in Iran. Ausser der romisch-katholischen
Kirche bestehen in Iran noch zwei Kirchen, die anglikanische und presbyte-
rianische der U.S. A. Seit einigen Jahren ist ithr Arbeitsgebiet geteilt,
im Norden des Landes ist die presbyterianische und im Siiden die angli-
kanische Kirche titig. Zwischen beiden Kirchen haben Verhandlungen
iiber eine Einigung im Juni letzten Jahres in Isfahan stattgefunden. Ihre
Basis ist das Schema der Siidindischen Union, aber mit einigen wesent-
lichen Abinderungen. Festgehalten wird am historischen Episkopat in
konstitutioneller Form. Im Unterschied vom siidindischen Plan wird die
eine Hilfte der Bischofe auf sieben, die andere auf 14 Jahre gewihlt, um
eventuell auf 1o weitere Jahre bis zum 65. Altersjahr bestiitigt werden
zu konnen. Die Einsetzung aller Geistlichen in das Amt der geeinten
Kirche erfolgt nicht durch Handauflegung, sondern durch ein Gebet des
Bischofs. Das Recht der Abendmahlsfeier steht nur dem Bischof und den
Priestern zu. Die Kirche will das Diakonat und die Presbyterialordnung
mit dem Episkopat zur Einheit verbinden ).

Adolf Kiiry.

1) Vgl. «Church Timeés» vom 1. Januar 1943.



	Kirchliche Chronik

