
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bedeutung des Filioque-Streites für den Gottesbegriff der
abendländischen und der morgenländischen Kirche

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung des Filioque-Streites für den Gottesbegriff

der abendländischen und der morgenländischen Kirche ').

Im Filioque-Streit geht es um die Frage, ob im innertrini-
tarischen Leben Gottes — wie die morgenländische Kirche lehrt —
der Heilige Geist ausgeht vom Vater oder — wie die Abendländer
erklären — vom Vater und vom Sohn. Zu diesem Streit war es

gekommen, nachdem die abendländische Kirche von sich aus den

ursprünglichen Text des nicänokonstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnisses «der Geist geht vom Vater aus» (ex patre) erweitert
hatte durch den Zusatz : filioque 2). Dieser Neuerung gegenüber
hielten die Morgenländer fest am «ex patre» des Symbols, gaben
ihm aber durch die Entgegensetzung gegen das filioque einen
ausschliesslichen Sinn, nämlich den Sinn von ex solo patre, aus
dem Vater allein3). Soll also die Lehrdifferenz, wie sie heute
zwischen der morgenländischen und der abendländischen Kirche
besteht, in ihrer ganzen Schärfe und Tragweite erfasst werden,
so muss formuliert werden: Geht im innergöttlichen Leben der
Heilige Geist vom Vater allein aus oder vom Vater und vom
Sohne

Es wäre verfehlt, in diesem Lehrstreit, der bereits im 9.
Jahrhundert anhebt4) und sich durch eine umfangreiche theologische
Literatur bis auf den heutigen Tag hinzieht, eine blosse
«Logomachie», oder eine «Spitzfindigkeit byzantinischer Disputiersucht»
zu erblicken 5). Denn die Filioque-Kontroverse war in dogmatischer
Hinsicht der Hauptgrund des kirchlichen Schismas zwischen dem

*) Antrittsvorlesung, gehalten am 6. Juni 1942 an der Universität
Bern.

2) Der ursprüngliche Text des Nicäno-Konstantinopolitanums lautet:
et in Spiritum Sanctum, Dominum et vivificantem, ex Patre procedentem;
derdurch die abendländische Kirche modifizierte Text : qui ex Patre Filioque
procedit. Denz. 86.

3) Ein Sachverhalt, auf den mit Recht J.Kuhn aufmerksam macht:
Die christliche Lehre von der göttlichen Dreieinigkeit, 1857, S. 488.

4) Zur Geschichte des Filioque-Streites vgl. A. Palmieri, Vacant-
Mangonot, Dictionnaire de théologie catholiquo V, 2309 ff. ; M. Jugie,
Theologia dogmatica christianorum orientalium I, 101 ff., II, 296 ff. ; A.
Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte II, 310 ff.; F. Heiler, Urkirche und
Ostkirche, S. 134 ff.

b) Dagegen wenden sich mit Recht St. Zankow, Das orthodoxe Christentum

des Ostens, 1928, S. 44, und J. Langen: Die trinitarische Lehrdifferenz
zwischen der abendländischen und der morgenländischen Kirche. Bonn
1876, S.IV.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1043. 1



— 2 —

Osten und dem Westen und ist es trotz wiederholten Vermittlungsversuchen

*) bis auf den heutigen Tag geblieben. Das war nur
möglich, weil sich hinter dieser Kontroverse eine Gegensätzlichkeit
im letzten und eigentlichen Gegenstand der theologischen Arbeit,
nämlich im Gottesbegriff selbst, verbirgt. Das Schisma der Kirchen
war und ist ein Schisma im Gottesbegriff2).

Um die Bedeutung der ganzen Streitfrage zu verstehen, ist
es zunächst notwendig, in Kürze den Sinn des Dogmas von der

Dreieinigkeit Gottes darzulegen, dessen Wahrheit ja beide Kirchen
nicht nur voraussetzen, sondern durch ihre gegensätzlichen
Positionen gerade ins rechte Licht stellen möchten.

Adolf Harnack hat den Satz geprägt, dass «das Bekenntnis
zu dem Vater, zu dem Sohn und zu dem Heiligen Geiste die
Entfaltung des Glaubens ist, dass Jesus der Christ sei»3). Dieser
zunächst rein dogmengeschichtlichen Feststellung, wonach das

Trinitätsdogma christologischen Ursprungs ist, entspricht durchaus
der systematische Sachverhalt : sobald nämlich Jesus von Nazareth
erkannt ist als der «Christus» und «Sohn Gottes» (Matth. 16, 16)
oder als das ewige «Wort, das Fleisch ward» (Joh. 1, 16) und dieser
Christus von den Gläubigen angerufen, verehrt und verherrlicht
wird als «Herr und Gott» (Joh. 20, 28), so wird die Frage
unumgänglich, in welchem Verhältnis Jesus Christus stehe zu Gott-
Vater; von dem her allein er sein Herr- und Gott-Sein hat. Und
ebenso: sobald der Heilige Geist, der allein es den Gläubigen gibt
«Jesum einen Herrn zu heissen» (I. Kor. 12, 3), in seiner Kyriotes
(IL Kor. 3, 17) erkannt und als «Herr und Lebendigmacher»
(Nicänum) bekannt wird, so ist unserem Denken auch die andere
Frage gestellt, wie nun dieser heilige Geist neben Gott-Vater und
neben Gott-Sohn selbst Herr und Gott genannt werden könne.
Auf diese Aporien, die sich dem Glaubenden aus dem reflektierenden

Denken unausweichlich stellen, antwortet das Trinitätsdogma

Dogmatisch bedeutsam ist nur das Florentinum von 1439, auf
welchem die sachliche Identität von .5.« «>r. v,ov und filioque festgestellt
und versucht wurde, das «unum principium» im Sinne der morgenländischen
Lehre von der Allein-Ursprünglichkeit des Vaters zu deuten. Dieser
Kompromissvorschlag ist aber später von den Morgenländern mit Recht
abgelehnt worden.

2) Scharf polemisch sagt H. Schell, wohl der scharfsinnigste Verteidiger
des abendländischen Filioque in neuerer Zeit, dass Photius «das Schisma
in die Gottheit hineintrug, um das Schisma der Kirche zu begründen».
Katholische Dogmatik 1890, II, S. 55.

3) A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I, S. 196.



— ohne indessen jene Aporien aufzulösen — mit der Feststellung :

Gott-Vater, Gott-Sohn, Gott-Geist sind nicht drei Gottheiten,
sondern es ist ein und derselbe Gott, der sich in den drei
verschiedenen «Personen» (abendländisch) oder «Hypostasen»
(morgenländisch) l) des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes offenbart,

d. h. Gott offenbart sich in Vater, Sohn und Heiligem Geist

jedesmal anders, aber jedesmal in seiner ganzen Wesensfülle als

der eine Herr und Gott. In der «unzerstörten Einheit» und in
der «unzerstörten Verschiedenheit»2) von drei Personen resp.
Hypostasen ist Gott der Herr, ist Gott personhaftes Sein. «Eine
andere ist die Person des Vaters, eine andere die des Sohnes,

eine andere die des Heiligen Geistes. Aber Vater und Sohn und

Heiliger Geist haben nur eine Gottheit, gleiche Herrlichkeit, gleich
ewige Majestät. So ist der Vater Gott, der Sohn Gott, der Heilige
Geist Gott, und doch sind es nicht drei Götter, sondern es ist nur
ein Gott 3).»

Auf die letzten Zusammenhänge gesehen, sind es im wesentlichen

zwei Glaubensanliegen, die durch das Trinitätsdogma
gewahrt werden sollen. Es soll erstens gesagt werden, dass Gott,
indem er sich dem Menschen offenbart, der Herr Person) ist
und bleibt. Nämlich: indem er sich dem Menschen als Herr offenbart,

ist er das Subjekt der Offenbarung, er selbst ist es, der sich

offenbart, Gott-Vater; als Herr ist er aber auch das Prädikat
seiner Offenbarung, er offenbart dem Menschen sich selbst, in
Jesus Christus ; und endlich ist er als Herr die Copula seiner
Offenbarung, er offenbart sich durch sich selbst, im Heiligen Geist4).
Es ist also immer derselbe und eine Herr, der in der Offenbarung

1) Die Begriffe persona und inóataois decken sich zwar keineswegs,
auch ist der von der abendländischen Theologie bovorzugte Begriff der
persona nicht identisch mit dem modernen Person-Begriff. Die ganze
Problematik des Person-Begriffs zu erörtern, würde den Rahmen vorliegender
Arbeit weit überschreiten. Es sei lediglich angemerkt, dass wir den
interessanten Lösungsversuch K. Barths, der den Begriff der Person resp. der
Hypostase kurzweg dem zgónoc iragtto; gleichgesetzt und ihn ersetzt
durch den Begriff der « Seinsweise», uns hier nicht zu eigen machen möchten,
sondern es vorziehen, etwas ungenau, aber für unsere Zwecke vorläufig
genügend von Personen resp. von Hypostasen zu reden.

2) K.Barth, Christlicho Dogmatik I, 1, S. 311.
3) Athanasianum, Denz. 39.
4) Diese schon in der alton Kirche gebräuchliche Analogie von Subjekt,

Prädikat und Copula haben in neuerer Zeit wieder aufgenommen S.
Bulgakoff, Die Tragödie der Philosophie, 1927, S. 20 ff., und in etwas anderer
Weise K.Barth, Christliche Dogmatik I, 1, S. 311.



handelt oder, was dasselbe heisst, das eine personhafte Sein

Gottes, das in den drei Hypostasen des Vaters, des Sohnes und
des Heiligen Geistes dem Menschen begegnet. Der Mensch ist
als solcher, als Geschöpf, in keiner Weise am Offenbarungs-
Handeln Gottes beteiligt. Gerade gegen diese immer wieder
auftauchende Irrlehre, dass in Jesus Christus oder im Heiligen
Geist der Mensch, das Geschöpf am Offenbarungshandeln Gottes

beteiligt sei, d. h. mit anderen Worten, dass Jesus Christus
oder der Heilige Geist blosse Geschöpfe sei^n (Arius, Pneumato-
machen), richtet sich das Dogma von der Dreieinigkeit Gottes
mit der Feststellung der Gottheit des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes. Es soll damit die Wahrheit des Person- und Herr-
Seins Gottes festgehalten resp. das göttliche Offenbarungsgeschehen

vor seinen möglichen Verfälschungen (durch
Kreaturvergötterung) geschützt werden.

Das andere Missverständnis aber, gegen das sich das Dogma
richtet, ist die Meinung, dass Gott sich uns zwar als Vater, Sohn
und Heiliger Geist offenbare, in sich selbst aber ein ganz anderer,
uns verborgener Gott sei, dergestalt, dass Gott sich hinter seiner

Offenbarung in seinem wahren Wesen, in welchem er dann eben
nicht Vater, Sohn und Heiliger Geist wäre, verborgen hielte wie
hinter einer für uns undurchdringlichen Mauer. Diesem zweiten
Irrtum — dem Irrtum des spekulativen Denkens — gegenüber
betont unser Dogma : Was Gott in seiner Offenbarung ist und tut,
das ist und tut er zuvor in sich selber. Er ist als der dreieinige Gott
kein anderer, als er in seinem innersten Wesen, in seinem In-Sich-
Sein ist. Wenn also — um das Gesagte genauer zu präzisieren —
Gott als Herr, als Person sich uns offenbart als der, der die Liebe
ist, so tritt diese Liebe nicht erst in Funktion am Menschen,
dem er sich als der Liebende offenbart, während er in sich selbst,
abgesehen von seiner Offenbarung, etwas anderes wäre als Liebe,
sondern Gott liebt die Kreatur, weil er zuvor in sich selbst die
Liebe ist, d. h. weil er sich selbst zuvor liebt in seinem Sohn und
im Heiligen Geist. Es geht in dieser Hinsicht im Dreieinigkeitsdogma

um die Erkenntnis, dass das In-Sich-Sein Gottes mit
seinem Für-Uns-Sein in der Offenbarung identisch ist, dass mit
anderen Worten Gott in seiner Offenbarung ganz er selber ist:
es geht also auch in diesem zweiten und abschliessenden Sinne um
die Wahrheit der Offenbarung und ihre Sicherstellung vor ihren
möglichen Verfälschungen (durch die Spekulation).



In dieser doppelten Funktion, das Herr- und Person-Sein
des sich offenbarenden Gottes festzuhalten durch die Betonung
der Gottheit der drei Personen resp. durch die Abwehr der Irrlehre,
dass Christus und der Heilige Geist blosse Geschöpfe seien, und
sodann durch den Satz von der Identität dessen, was Gott in
sich selbst und was er für uns ist, ist die Trinitätslehre eine Schutz-

lehre zur Wahrung der spezifischen Offenbarungs- und
Glaubenswirklichkeit, hat also, wie jedes echte Dogma, negative,
kritischbegrenzende Bedeutung. Es ist nun aber das Eigenartige des

Trinitätsdogmas, dass es diese wesentlich negative Funktion erfüllt
in der Form einer positiven Aussage, nämlich in der Form der
in sich selbst polaren, aber inhaltlich affirmativen Aussage von
der «unzerstörten Einheit und unzerstörten Verschiedenheit» der
drei Personen. In dieser paradoxen Sachlage aber liegt für das

theologische Denken eine ungeheure Versuchung, die Versuchung
nämlich, unter Zurückstellung der ursprünglich negativ-kritischen
Funktion des Dogmas die positive Aussage von der Polarität der
Einheit und Dreiheit Gottes in den Vordergrund zu stellen und
das Geheimnis dieser Polarität in selbständiger Weise spekulativ
ergründen zu wollen, eine Versuchung, der das trinitätstheolo-
gische Denken der späteren Zeit mehr und mehr erlag. Für unser
Problem ist es jedenfalls ausserordentlich bedeutsam, dass es,

solange die Trinitätstheologie im wesentlichen auf dem Boden
ihrer negativ-begrenzenden Funktion verharrte, zu einem eigentlichen

Filioque-$tfraì nicht kam, trotzdem die Formel Filioque
bereits auftaucht1). Dieser Streit brach erst aus, als «die erbittersten
Schlachten»2) gegen die antitrinitarischen Häresien bereits
geschlagen waren und das theologische Denken, der ursprünglichen
Kampfsituation enthoben, sich nun in aller Ruhe der systematischspekulativen

Erörterung des positiven Gehaltes des Dogmas
zuwenden konnte, der Frage also, wie im innergöttlicben Leben die
Polarität von Einheit und Dreiheit zu denken sei. Augustin ist
es gewesen, der im Abendland als erster eine umfassende
systematische Durchdringung des Trinitätsdogmas in diesem spekulativen

Sinne versucht hat und bei diesem Versuche charakteristischerweise

der eigentliche Begründer des filioque geworden ist. Aber

') Vgl. dazu die sorgfältige Untersuchung von «LLangon: «Die
Lehrdifferenz.. .» S. 123 ff.

2) M. Schmaus, Die psychologische Trinitätslehre des heiligen Augustin,
1927, S.7.



was hier noch wichtiger ist: durch Augustin ist die ganze
nachfolgende abendländische Trinitätstheologie auf einen Weg geführt
worden, auf dem das Filioque erst eigentlich unumgänglich wurde.
Welches war dieser Weg

Im Osten wie im Westen hatte man, um die Denkbarkeit der
Polarität von Einheit und Dreiheit in Gott nachzuweisen, schon

frühzeitig zu den sogenannten vestigia Trinitatis gegriffen und
verstand darunter gewisse Analogien aus der geschöpflichen Welt
— wie etwa die Dreiheit von Quelle, Strom und Mündung; Licht,
Glanz und Strahl usw. —, die die Dreieinigkeit Gottes
illustrieren sollten. Augustin glaubte solche Analogien finden zu
können im menschlichen Geiste und hat auf dem Grunde der
menschlichen Psychik eine systematische Begründung der
Dreieinigkeit Gottes zu geben versucht. Nach Augustin — wir können
seine Analogien hier nur stichwortartig wiedergeben — ist der
menschliche Geist zu verstehen als eine Dreiheit von «Sein,
Erkenntnis und Liebe» (esse, nosse, amare sive velie) oder von
«Erinnerung, Verstand und Wille» (memoria, intellectus et voluntas)
oder auch von «Vernunft, Erkenntnis und Liebe» (mens, notitia
et amor). Augustin findet sogar in der Liebe selbst einen auf die
Trinität hinweisenden Ternar, indem er sagt: Wo Liebe ist, da
ist immer ein Subjekt, das liebt, ein Gegenstand, der geliebt wird,
und drittens der Vorgang des Liebens selbstl). Wir können uns
hier nicht auf eine Kritik der im einzelnen sehr subtilen Gedankengänge

Augustins einlassen. Es sei nur so viel gesagt, dass gegen
diese Triaden Augustins im wesentlichen zweierlei geltend gemacht
werden kann 2) : erstens, dass sie sich fast alle auf Dyaden, auf
Zweiheiten, reduzieren lassen. So etwa, wenn Augustin die Liebe
hinstellt als einen Vorgang zwischen dem Subjekt, das liebt, und
dem Objekt, das geliebt wird, so ist dieses dritte, das Lieben selbst,
eine reine Verbalabstraktion zur Beschreibung einer Tätigkeit,
die durch amare und amari vollkommen erschöpfend zum Ausdruck
gebracht wird. Ähnlich liesse sich zeigen, dass memoria und intellectus

im zweiten Ternar, wie auch mens und notitia im dritten

"¦) De civ. Dei XI, 26; de trinit. IX—-XII.
2) Vgl. zum folgenden M. Schmaus, Die psychologische Trinitätslehre.

; weiter wäre hier zu Rate zu ziehen S. Bulkagoff, der in einer
in der Zeitschrift «Put» (russisch) erschienenen Artikelserie die Trinitätstheologie

Augustins und der späteren abendländischen Theologie einer
eingehenden Kritik unterzieht. Eine deutsche Übersetzung dioser Arbeit
hat uns im Manuskript vorgelegen (vgl. Anmerkung 3), S. 11).



— 7 —

Ternar nichts anderes sind als zwei Gestalten ein und derselben

Tätigkeit, die sich zueinander verhalten wie der Akt zur Potenz,
so dass auch diese Triaden sich auf Dyaden reduzieren lassen.

Ebenso und hauptsächlich lässt sich aber nachweisen, dass

Erkenntnis und Wille einer ganz anderen Ordnung angehören als
das Sein und dass sie darum mit diesem zusammen in keiner
Weise einen echten Ternar bilden können. Zweitens aber lässt
sich gegen alle diese Ternare einwenden, dass sie lediglich
Tätigkeiten der menschlichen Seele bezeichnen, die zwar als solche
der Person des Menschen angehören, nicht aber die Person des

Menschen sind. Die Dreieinigkeit hingegen, deren Abbild angeblich
in diesen Tätigkeiten der Seele zu finden ist, ist wesentlich personhaft,

gehört also einer grundsätzlich anderen Ordnung an als jene
Tätigkeiten, und insofern sind diese Ternare gar nicht in der Lage,
das zu beweisen, was sie beweisen sollen, nämlich die Person-
haftigkeit der drei Hypostasen des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes in dem einen Gott. Augustin selber hat übrigens,
den ungefähren Charakter all dieser Analogien durchaus eingesehen
und sie darum auch nicht ausschliesslich zur Erklärung der
Dreieinigkeit verwendet1).

Das ist nun aber wesentlich anders geworden in der späteren
theologischen Spekulation, die auf Augustin zurückgreift, vor allem
bei Anselm von Canterbury 2) und Thomas von Aquin 3). Diese
beiden Denker, deren trinitarische Theologie für die heutige
römischkatholische Doktrin geradezu normative Bedeutung erlangt hat,
greifen mit Vorliebe denjenigen Ternar auf, den Augustin selber
später fallen liess und den er nur am Schluss seines Traktates
«de trinitate» noch einmal mehr beiläufig in Wiedererwägung
gezogen hat4) : den Ternar von Sein, Erkennen und Wollen. Und
zwar verwenden ihn diese beiden Scholastiker, um mit seiner Hilfe
eine spekulative Erklärung der sogenannten Ausgänge in Gott zu
geben. Im Gegensatz nämlich zur alten Kirche, in der man sich
im allgemeinen damit begnügt hatte, die Verschiedenheit von
Vater, Sohn und Heiligem Geist als solche kenntlich zu machen,
indem man den Ausgang des Sohnes aus dem Vater als «Zeugung»

J) So A. Stolz, Kommentar zum 3. Band der deutschen Thomas-
Ausgabe. 1339, S. 517.

2) Monologion Kap. 67.
3) Summa theolog. Quaestio XXVII, art. 3 und 4.
4) De trinit. VI, 50.



— 8 —

und den Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater als « Hauchung »

bezeichnete, ohne indessen das «Wie» dieser Ausgänge zu erklären,
gingen Anselm und Thomas daran, diese Ausgänge zu erklären.
Sie lehren im Anschluss an jene augustinische Analogie und unter
Zuhilfenahme der aristotelischen Psychologie, dass die Zeugung
des Sohnes und die Hauchung des Geistes bestimmt würden von den
beiden göttlichen Geist-Funktionen der Erkenntnis und des Willens.
Darnach entspricht der Erkenntnis, mit der Gott Vater sich selbst
erkennt, die Zeugung des Sohnes (processio secundum rationem
intellectus), dem Willen aber, mit dem Gott sich selbst will (liebt),
entspricht die Hauchung des Geistes (processio secundum rationem
voluntatis). Um nun aber die beiden durch diese Theorie
nahegelegten Missverständnisse abzuwehren, dass es in Gott ausser
Erkenntnis und Wille noch andere Geistfunktionen geben könnte,
denen dann noch andere Ausgänge und damit noch weitere göttliche

Personen entsprechen mussten, oder class Erkenntnis und
Wille zwei voneinander unabhängige, beziehungslose Akte seien,
durch deren Beziehungslosigkeit die Einheit Gottes letzterdings
gefährdet werden musste, bestand für Thomas, wie einer seiner
Kommentatoren bemerkt1), das «Bedürfnis», den Abschluss und
die gegenseitige Abhängigkeit der göttlichen Geistfunktionen von
Erkenntnis und Wille zu verankern durch die Formel: filioque.
Erkenntnis und Wille sind darnach miteinander verbunden darin,
dass der Geist als das Produkt des Willens ausgeht auch vom Sohne

— als dem Produkte der göttlichen Erkenntnis. So ist bei Thomas
das Filioque letzterdings begründet in der auf jenen fragwürdigen
Ternar Augustins zurückgehenden Erklärung der göttlichen
Ausgänge aus Erkenntnis und Wille.

Zeigt diese Theorie von den beiden Ausgängen schon darin
eine grosse Schwäche, dass sie auf den Spuren Augustins statt
von einer wirklichen Dreiheit immer nur von Zweiheiten in Gott
redet — die Trinität wird nach dieser scholastischen Theologie
im Grunde verstanden als Summe zweier Paare, nicht aber als
Einheit Dreier in Einem —, so besteht eine weitere Fatalität
dieser Lehre darin, dass sie wohl die Verschiedenheit der Ausgänge,
aber noch immer nicht die Personhaftigkeit der Produkte dieser
Ausgänge, nämlich die Personhaftigkeit des Sohnes und des Heiligen
Geistes, und in diesem Zusammenhang auch die des Vaters auf-

*) A. Stolz, a. a. O. S. 444. Vgl. Thomas Summa theolog. Quaestio
XXVII, art. 4 und 5.



— 9 —

zuweisen vermag. Diese Personhaftigkeit erklärt allerdings Thomas,
auch hier auf einen augustinischen Gedanken zurückgreifend, aus
den Beziehungen, die durch eben jene Ausgänge entstehen, aus
den sogenannten relationes originis, den Ursprungsbeziehungen.
Infolge der Zeugung nämlich gibt es in Gott die Beziehung Vaterschaft

und Sohnschaft, zufolge des Ausgangs des Heiligen Geistes

die Beziehung Hauchung im aktiven und passiven Sinn. Da nun
aber in Gott nichts akzidentiell, sondern alles substantiell ist,
sind auch diese Relationen substantiell und konstituieren als solche
die göttlichen Personen; ja, werden diese Relationen in ihrer
Subsistenz (Daseinsweise) genommen, so ist die Folgerung
unausweichlich, dass die Relationen selber die göttlichen Personen sind.
Paternitas subsistens est persona patris, filiatio subsistens est

persona filii1).
Für diese ganze Theorie, nach welcher die Personhaftigkeit

aus den Relationen zu erklären ist, resp. die göttlichen Personen
nichts anderes sind als subsistente Beziehungen, tut sich nun
allerdings eine neue Schwierigkeit auf: wenn es nämlich in Gott
zwei Ausgänge gibt und diesen Ausgängen je zwei Beziehungen
entsprechen, muss es im ganzen vier Relationen geben, nämlich
die generatio activa, kraft welcher der Vater.den Sohn zeugt
(die Vaterschaft), die generatio passiva, durch die der Sohn gezeugt
wird (die Sohnschaft), dann die spiratio activa, kraft welcher
Vater und Sohn den Geist gemeinsam hauchen, und die spiratio
passiva, kraft welcher der Geist gehaucht wird. Wenn es aber
vier Relationen gibt, dann musste es konsequenterweise auch vier
Personen in Gott geben 2). Um nun aber diese unmögliche Konsequenz

nicht ziehen zu müssen, beruft sich die Relationentheorie
auf den berühmten, von Anselm aufgestellten Grundsatz : in Deo
omnia sunt unum, ubi non obviât oppositio relationis, in Gott
ist alles eins, wo nicht ein Gegensatz in den Beziehungen besteht.
Da nämlich — so wird der Grundsatz Anselms auf das vorliegende
Problem zur Anwendung gebracht — Vater und Sohn in der
spiratio activa den Geist, wie schon Augustin sagt, als «unum
principium» hauchen, d. h. in dem, was ihnen gemeinsam ist, und
nicht in dem, worin sie als Vater und Sohn in Gegensatz zueinander
stehen, kann die spiratio activa keine besondere Person konsti-

1) Summa theolog. Quaestio XXX, art. 2.
2) Diese Möglichkeit wird von Thomas erwogen Summa theolog. Quaestio

XXX, art. 2.



— 10 —

tuieren : also gibt es in Gott nur drei Personen. — So hat in diesem
Anselmschen Grundsatz, der in der römischen wie auch in der
neueren protestantischen Trinitätslehre x) die Bedeutung eines
unantastbaren Axioms hat, das Filioque und die ihm zugrunde liegende
Anschauung, dass Vater und Sohn nicht als unterschiedene
Personen, wohl aber als «unum principium» den Geist hauchen, eine

letzte und scheinbar unerschütterliche Festigung erfahren.

Wenn darum die morgenländische Theologie gegen das Filioque
Stellung nehmen will, so wird sie nicht nur — wie das bis heute
in der Regel geschah — den Terminus filioque als solchen, auch
nicht nur das «unum principium» Augustins2), sondern diese

ganze in der Hochscholastik begründete Theorie von den Ausgängen
und Relationen mitsamt dem Grundsatz Anselms ins Auge fassen

müssen. Das ist nun auch in allerneuester Zeit geschehen, und
zwar durch den russisch-orthodoxen Theologen Sergius Bulgakoff.

Wir können allerdings die Kritik Bulgakoffs hier nicht mit
derjenigen Ausführlichkeit darstellen, die an und für sich wünschenswert

wäre; wir heben lediglich den Hauptgedanken seiner Kritik
hervor. Bulgakoff glaubt nämlich das eigentlich Fatale der
westlichen Trinitätstheologie erblicken zu müssen in dem für ihren
Gottesbegriff grundlegenden Impersonalismus. Dieser Impersonalismus

ist nach Bulgakoff schon enthalten in dem Grundsatz
Anselms, der das Filioque stützen soll: In Deo omnias sunt unwra
ubi non obviât oppositio relationis, insofern nämlich in diesem
Grundsatz ein unum, d. h. ein neutrales Es, ein unpersönliches
Sein Gottes, eine essentia Dei vorausgesetzt wird, die als solche
von dem personhaften Sein Gottes in der Dreieinigkeit verschieden
ist. Dieser Impersonalismus ist aber auch enthalten im Filioque
selber; denn schon allein die Möglichkeit, Vater und Sohn als ein
Prinzip, aus dem der Geist hervorgeht, denken, gleichsam den
Begriff eines «Vater-Sohnes» vollziehen zu wollen, zeugt — so

argumentiert Bulgakoff — von einem grundlegenden Impersonalismus
im Gottesbegriff.

B. Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik, 1932, I, S. 209; K.Barth,
Christliche Dogmatik I, 1, S. 385.

2) Dass gerade im «unum principium» Augustins und nicht so sehr
in der Formel filioque selber die eigentliche Fehlerquelle des Filioquismus
liegt, hat als Erster Bolotow dargetan. Revue internationale de théologie
1898, S. 710. Bemerkenswert ist auch, dass Bolotow die Frage aufwirft,
ob das augustinische Theologumenon des unum principium überhaupt
Theologie und nicht eher ein Philosophumenon sei



— 11 —

Geradezu festgelegt aber ist dieser Impersonalismus in der

Relationentheorie selber, nämlich in der Anschauung, dass die

Personen in Gott nichts anderes seien als subsistente Beziehungen.
Denn wenn diese Theorie Recht hat, dann muss das heissen, dass

das eigentliche Wesen Gottes in einem unpersönlichen Sein zu
suchen ist, aus dem die Personhaftigkeit Gottes in der Form von
innergöttlichen Relationen ontologisch und logisch erst entsteht.

Jedenfalls ist die Personhaftigkeit Gottes nach dieser Theorie
nichts Ursprüngliches, Wesentliches, sondern ein aus den

Ausgängen und Relationen Abgeleitetes, ein in einem komplizierten
metaphysischen Prozess sich Gestaltendes und Entfaltendes. Wie

Bulgakoff wohl weiss, wird zwar in der römisch-katholischen
Doktrin das Bestehen einer göttlichen Wesenheit, die neben oder
über dem persönlichen Sein des dreieinigen Gottes zu denken wäre,

abgelehntx), ebenso die Auffassung, dass Gott sein W'esen in der

Dreieinigkeit erst entfalte2). Faktisch aber wird das Bestehen
eines solchen unpersönlichen göttlichen Fonds in der Relationen-
theorie stillschweigend vorausgesetzt, jedenfalls ist sie als Theorie
ohne diese Voraussetzung gar nicht vollziehbar 3).

a) Verurteilt auf dem IV. Laterankonzil, Denz. 432.
2) Verurteilt durch ein Brevet Pius IX., Denz. 1655.
3) Wir geben hier im folgenden einige Ausschnitte aus den einschlägigen,

im «Put» erschienenen Ausführungen Bulgakoffs in deutscher
Übersetzung wieder. Die ersten Kapitel der Arbeit Bulgakoffs sind in dieser
Zeitschrift erschienen, Jahrgang 1936, S. 144 ff. und 210 ff.

Die Identifizierung von Relation und Person, die in der
römischkatholischen Theologio die Kraft einer Jahrhunderte alten Suggestion hat,
fällt vor allem auf durch ihre Willkür. Weshalb soll denn Relation und
Unterscheidung unbedingt gleichbedeutend sein mit Person oder Hypostase
Und wie soll in der Relation als solcher der Ursprung eines neuen
Selbstbewusstseins, d.h. einer Hypostase verwurzelt sein? Nach dieser Logik
ist das Person-Sein der Gottheit begründet in der differenzierenden Kraft
der unterscheidenden Relation; ausserhalb dieser Differenzierung aber wäre
die Gottheit unhypostatisch, über- oder ausserhypostatisch. Nach dieser
Lehre entsteht die Person in der Gottheit als Folgo ihrer immanenten
Relationen, als Modus. Das Person-Sein erweist sich nicht als das ursprüngliche

und absolute Prinzip des Geistes — ohne dieses existiert aber der
Geist überhaupt nicht. Die Begründung des Person-Seins Gottes aus den
Relationen und deren Zurückführung auf die Modalität des Absoluten
bedeutet eine Art von metaphysischem Sabbelianismus, ja noch weit
Schlimmeres; denn letzterer war immerhin nicht völlig impersonalistisch..

Weiter: Wird die Hypostase als Relation aufgefasst, so wird diese
unmittelbar mit ihrem hypostatischen Merkmal identifiziert, ist selbst
dieses hypostatische Merkmal: paternità« subsistens est persona patris
etc.... Die Relationen wie auch die persönlichen Merkmalo (notiones)
sind aber nicht Personen und können ihnen nicht gleichgesetzt werden.



— 12 —

Wir werden uns der Erkenntnis nicht verschliessen können,
dass — auch wenn die Kritik Bulgakoffs im einzelnen noch
gewisser Richtigstellungen bedürftig sein sollte —- sie mit ihrem

Die Person ist vor allem und nach allem sich seiner selbst bewusstes, sich
selbst setzendes «Ich», welches allein individuelle Züge oder Merkmale
besitzen kann. Diese Merkmale aber, so real sie kraft ihres Seins im Absoluten
auch sein mögen, werden an und für sich nicht zu Personen, nicht zu einem
«Ich», selbst wenn dieses Ich im Absoluten selbst Platz hätte. Die ganze
Deduktion und Gleichsetzung von Ich und Relation ist durchaus nicht
überzeugend. Man kann sagen, was man will: die Relationen sind modi
des Absoluten, Attribute, die alle Wirklichkeitskraft besitzen, nur nicht
die der Persönlichkeit. Wenn schon die Gottheit in ihrem absoluten Wesen
nur als Natur, <pvms, als Prädikat ohne Subjekt, als deitas gedacht wird,
so ist es sinnlos, dieses Subjekt, dieses persönliche Selbstbewusstsein in
seinen eigenen Attributen zu suchen. Die Personhaftigkeit Gottes ist nicht
Relation, wozu sie in der rationalistischen Scholastik gemacht wird; sie
ist ebenso urgestaltig und absolut wie die göttliche Natur. Die ganze
Theologie, die die Hypostasen den Relationen gleichsetzt, ist irrig.

Dieser grundlegende Irrtum führt dio römisch-katholische Theologie
in weitere Spannungen hinein. Nach römisch-katholischer Doktrin werden
nämlich die Hypostasen nicht durch alle Relationen bestimmt, sondern
nur durch die Relationen dos Ursprungs (relationes originis), und zwar
nur durch diejenigen Relationen des Ursprungs, die zueinander in Gegensatz
stehen. Nur in bezug auf diese besteht ein realer und nicht bloss ein idealer
Unterschied (distinetio rationis rationatao). Auf diese gründen sich die
drei Relationen: Vaterschaft, Sohnschaft und passive Spiratio, die die
drei Hypostasen: Vater, Sohn und Heiligen Geist konstituieren. Folgt man
der Logik dieser Lehre von den Relationon als der Grundlage der hypostatischen

Unterschiede, so kann man nicht umhin, die Willkür und den Mangel
an Folgerichtigkeit der damit vollzogenen Beschränkung festzustellen —
welch letztere natürlich durch das kirchliche Dogma vorgeschrieben ist.
Erstens: Warum soll die aktive und passive Zeugung zwei unterschiedene
Hypostasen und nicht nur eine, ihr entsprechende Hypostaso orgeben
Und wenn die aktivo und passive Zeugung zwei Hypostasen begründen,
weshalb geschieht das nicht auch bei der spiratio activa und spiratio passiva,
wo ja die Hypostase nur durch die eine Soito, durch dio spiratio passiva,
begründet sein soll Î Auf Grund der Lehre von den Relationen gibt es darauf
keine und kann es keine Antwort gebon: auch nicht auf die Frage, warum
nur gegensätzliche Ursprungsbeziehungen Hypostasen konstituieren und
warum die anderen Relationen diese Eigenschaft nicht besitzen. Besonders
offenkundig wird diese Willkür in der Lehre von der processio des Heiligen
Geistes aus dem Vater und dem Sohn. Eines der entscheidenden Argumente
zugunsten dieser Lehre besteht darin, dass man sagt : Wenn zwischen Sohn
und Geist keine relatio originis bestünde, so würden sich diese Hypostasen
nicht voneinander unterscheiden ; folglich vermag die processio des Heiligen
Geistes aus dem Vater allein ihn nicht vom Sohno zu unterscheiden. Diese
letztere Überlegimg ist aber unhaltbar, sogar vom Standpunkt der
Relationentheorie aus. Warum soll denn die Hypostaso, die an einer Stelle durch
ihre Relation zum Vater entstanden ist, ihr Sein nicht ebenfalls durch ihre
Relation zum Geist empfangen, wenn sie doch in einem Wesen vereint
sind Ausserdem : damit eine wahre Unterschiedenheit des Heiligen Geistes



— 13 —

Hinweis auf den in der westlichen Trinitätsspekulation
vorausgesetzten Impersonalismus den Finger auf den entscheidenden
Punkt gelegt hat. Wir zögern jedenfalls nicht, uns seine Kritik

sowohl vom Vater als auch vom Sohne sich konstituiere, wäre es notwendig,
dass der Heilige Geist vom Vater und vom Sohn getrennt ausginge, was
eine Verdoppelung der dritten Hypostase zur Folge hätte. Diesen Weg,
der der kirchlichen Doktrin offenkundig widersprechen würde, hat die
römische Theologie natürlich auch nicht betreten können. Sie lehrt vielmehr
den Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater und vom Sohn (filioque)
als von einem Ursprung — nicht aus dem, was sie trennt, sondern aus dem,
was sie vereint (d.h. wohl aus der Substanz Î). Aber in diesem Falle musste
die Theorie von der Entstehung der Hypostasen aus den gegensätzlichen
Ursprungsbeziehungen konsequenterweise dazu führen, aus der spiratio
nicht nur eine Hypostase, sondern zwei entstehen zu lassen: ausser dem
Geist musste aus der spiratio activa noch eine besondere, neue, zusammengesetzte

Hypostase, die des Spirators, entstehen: wie die des Vaters und
des Sohnes, so die des Vater-Sohnes und des Heiligen Geistes. Diese
Schlussfolgerung vollzieht die römisch-katholische Doktrin auch nicht, denn
auch das würde dem geoffenbarten Dogma offenkundig widersprechen.
Der Geist unterscheidet sich sowohl vom Vater als auch vom Sohn, obwohl
er — nach römisch-katholischer Lehre — weder aus dem einen noch aus
dem andern entspringt: denn in der processio des Geistes aus dem Vater
und dem Sohn werden diese beiden im einzelnen nicht unterschieden.

Das ganze Schema der Entstehung der Hypostasen aus den Relationen
geht zurück einerseits auf die allgemein-philosophische Quelle des antiken
Impersonalismus, der durchaus unzulänglich ist, ein philosophisches
Instrument für die Formulierung der Lehre von der Dreieinigkeit Gottes
zu sein, und andrerseits auf die dogmatische Quelle eines hartnäckigen
Filioquismus, um dessentwillen dieses Schema geschaffen worden ist. Der
Gedanke des Ursprungs des Heiligen Geistes aus dem Vater und dem Sohn

— nicht in ihrer hypostatischen Unterschiedenheit — ist selbst wesentlich

impersonalistisch. Gott ist hier ein Etwas, quaedam res, ein gewisses Es,
in welchem in verschiedenen Richtungen Rolationen entstehen und
einander kreuzen, einmal in dieser Linie (des Vaters—des Sohnes), dann in
der anderen Linie (des Vater-Sohnes —des Geistes). Die Möglichkeit allein,
einen Vater-Sohn denken zu wollen, zeugt von diesem Impersonalismus.

Aber für das Verständnis der Hypostasen ergibt sich noch etwas anderes
als Folge jener impersonalistischen Relationentheorie. Wenn nämlich die

Hypostasen nichts anderes sind als Relationen, die nur ad invicem bestehen,

so kann aus ihnen die Dreieinigkeit niemals abgeleitet werden, vielmehr
bleibt es bei zwei hypostatischen Paaren (Dyaden): Vater und Sohn (I),
Vater-Sohn und Heiliger Geist (II), die weiterhin nicht subsumiert werden
können. Aus der Beziehung der generatio activa und generatio passiva —
oder was dassolbe ist, der paternitas und der filiatio, entsteht zwar der Vater
für den Sohn und der Sohn für den Vater, doch ist diese Entstehung in
keinem Sinne auf den Heiligen Geist bezogen, für welchen — auf diese

Weise weder der Vater noch dor Sohn in ihrer Korrelation noch in ihrer
sich daraus ergebenden Untorschiedenheit existieren. Analogerweise
besteht — dem römisch-katholischen Filioquismus entsprechend — keine
unmittelbare Korrelation zwischen dom Vater und dem Sohn als solchen
und dem Heiligen Geiste andrerseits, denn jene bestehen für den Heiligen



— 14 —

zu eigen zu machen in dem Sinne, class wir erklären: Jener nicht
wohl zu bestreitende Impersonalismus im Gottesbegriff der
abendländisch-scholastischen Theologie und mit ihm das Filioque selbst,
soweit es nur unter der Voraussetzung jenes Impersonalismus
möglich ist, müssen als theologisch untragbar betrachtet werden.
Und zwar darum, weil durch diesen Impersonalismus gerade
diejenige Erkenntnis verdunkelt wird, um derentwillen das Trinitätsdogma

unserem Denken als negative Schutzlehre abgefordert ist,
nämlich die Erkenntnis, dass der dreieinigo Gott in allen drei
Hypostasen der Herr, und das heisst eben «Person», ist, und dass

er, hinter seinem Person-Sein in der Offenbarung, in sich selbst
nicht etwas anderes ist — ein bloss unpersönliches Sein.

Allerdings sind nun die Fragen, die wir unsererseits als westliche

Theologen an die Trinitätslehre der Ostkirche zu stellen haben,
nicht weniger schwer und bedrängend.

Die morgenländische Doktrin — die wir hier nur ganz kurz
skizzieren können — kennt zwar den Begriff und die Bedeutung
der Relationen, lehnt es aber ab, aus ihnen die Personen resp.
die Hypostasen zu begründen. Die göttlichen Hypostasen sind
nicht blosse «Beziehungen», sondern sie sind in ihrer Dreiheit und
Verschiedenheit ebenso urgestaltig wie die eine Wesenheit Gottes.
Das heisst: Vater, Sohn und Heiliger Geist sind ganz abgesehen
von der Beziehung der Vaterschaft, der Sohnschaft und des Geist-
Seins «drei vollkommen gleich wesentliche Iche, wahre hypostatische

Antlitze des einen absoluten Subjekts, von dem jedes von
sich spricht: Ich, und von anderen: Du und Wir. Drei Sonnen
sind es, die sich in der einen Sonne vereinen, und von denen jede
die eine und selbe Sonne ist.» — Es ist aber klar, dass, wenn in
dieser Weise die Herleitung der Verschiedenheit der drei Hypostasen
aus den Ausgängen und Relationen abgelehnt und die Dreiheit
gleichsam als apriorische Gegebenheit vorausgesetzt wird, sofort
jene Gefahr akut wird, die für das morgenländische Trinitäts-

Geist nur in der essentiellen Einheit und nicht in ihror hypostatischen
Unterschiedenheit. Mit anderen Worten : die Unterschoidungslinie zwischon
der dritten Hypostase und der Gesamtheit der beiden ersten liegt auf einer
anderen Ebene als auf der der wechselseitigen Untorschiedenheit der ersten
und der zweiten Hypostase. Auf diese Weise zerstört die Relationenthoorie
und der auf sie sich stützende Filioquismus die Lehre von der Dreieinigkeit,
indem sie an Stelle der Dreieinigkeit die Zwei-Einheit zweier
Wechselbeziehungen (I) und (II) in dem Einen göttlichen Wosen lehrt. Dabei bleibt
die grundlegende Frage vollkommen ungelöst : auf welche Weise Relationen
hypostasiert werden und was sie zu Hypostasen macht



— 15 —

denken von jeher charakteristisch war, nämlich die Gefahr des
Tritheismus, einer Dreigötterlehre *), die, die Dreiheit in Gott als
apriorische Gegebenheit voraussetzend, sie nicht mehr unter die
Einheit Gottes zu subsumieren weiss.

Dieser Gefahr des Tritheismus begegnet nun die
morgenländische Theologie durch die Lehre, dass im dreieinigen Gott
der Vater allein die ahia, Sohn und Geist die alxiaxoi seien, durch
die Lehre von der sogenannten «Allein-Ursprünglichkeit» des
Vaters. Darnach ist die ganze Trinität nichts anderes als der sich
in der Zeugung des Sohnes und der Ausgiessung des Heiligen Geistes
erschliessende Vater. Im Vater als der ersten Person des dreieinigen
Gottes ruht die ganze Fülle der Gottheit: der Vater ist es, der
dem Sohn das göttliche Wesen mitteilt, und der Vater ist es,
der dem Heiligen Geist das göttliche Wesen mitteilt. Das Wesen

wird also nicht bloss mitgeteilt durch den Vater — wie eine

unpersönliche Substanz, in der dann die Hypostasen entstehen —
sondern der Vater bleibt in seiner Selbsterschliessung Subjekt des

göttlichen Wesens, personhaftes Sein. Ergänzt aber wird diese
Lehre — und das ist etwas, was im Westen oft übersehen wird —
durch die Betonung der Dreifachheit der aus dieser Allein-Ursprünglichkeit

des Vaters sich ergebenden Relationen. Gerade der
abendländischen Auffassung gegenüber, in der es seit Augustin immer
um Zweiheiten geht, um zwei Ausgänge und um zwei Relationenpaare,

wird betont, dass die Dreieinigkeit als drei-einer Akt zu
verstehen ist und dass darum alle Bestimmungen über die Personen
der Dreieinigkeit als dreifache aufgefasst werden müssen. Das
heisst: Der Vater ist Vater nicht nur für den Sohn, der von ihm
gezeugt wird, sondern er ist auch der Vater für den Geist, der

von ihm ausgeht. Der Vater ist nicht ausserhalb seiner Vaterschaft
noch spirator oder nooßo/.evg des Geistes, wie es ja Joh. 15, 26

ausdrücklich heisst, dass der Geist vom Vater ausgeht. Aber auch
der Sohn ist Sohn nicht nur für den Vater, sondern auch für den

Geist, trotzdem er nicht von ihm gezeugt wird. Die Sohnschaft
umschliesst nicht nur das Gezeugt-Sein vom Vater, sondern auch
das Sein des väterlichen Sohnes für den Geist. Und endlich ist
der Heilige Geist der Geist, der vom Vater ausgeht und der dem

Sohne eigen (iòiov) ist, trotzdem er nicht von diesem ausgeht;
der Geist ist also beiden, dem Vater und dem Sohne, korrelativ.

') A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschicht II, S. 301.
2) Gegen diesen Vorwurf verteidigen sich schon die grossen Kappadozier.



— 16 —

Das alles bedeutet, dass die Beziehung des Ursprungs eben nicht
die einzige Beziehung ist, die es in Gott gibt. Die Dreieinigkeit
muss vielmehr verstanden werden als konkretes Vater-Sein, Sohn-
Sein und Geist-Sein in einem Akte dreifach-gegenseitiger
Durchdringung und Einwohnung (nach der Darstellung Bulgakoffs).

Nur kurz können wir auf die Problematik hinweisen, von der
auch diese bedeutend einfachere morgenländische Doktrin erfüllt
ist. Im wesentlichen sind es zwei Einwände, die von der
abendländischen Theologie gegen diese Doktrin erhoben werden; sie

sind allerdings in der Form, in der sie gewöhnlich gemacht werden,
nicht stichhaltig. Einmal ist es unrichtig, der Lehre von der Allein-
Ursprünglichkeit des Vaters Subordinationismus vorzuwerfen, als
ob in dieser Lehre der Vater als ahia, als Grund der Gottheit,
den von ihm Begründeten, dem Sohn und dem Heiligen Geiste,

übergeordnet resp. diese dem Vater untergeordnet würden. Wohl
ist nach Joh. 14, 28 der Vater grösser als der Sohn, aber nicht
im Sinne einer Leugnung der Gleichwesentlichkeit, sondern nur
in seiner Bezogenheit auf die gegenseitige Erschliessung: d. h. der
Vater erschliesst sich im Sohne, aber nicht umgekehrt. Sodann
ist es nicht richtig, in der Weise zu argumentieren, wie dasH. Schell1)
und neuerdings K. Barth2) tun, dass man sagt: Wenn die
morgenländische Doktrin den ewigen Ausgang aus dem Sohne leugne,
aber andrerseits doch zugebe, dass der Geist dem Sohne «eigen»
sei, ja, dass in der zeitlichen Sendung, im opus ad extra der
Offenbarung, der Geist auch vom Sohne gesandt werde resp. «ausgehe»,
so stelle sie damit ein anderes Gesetz auf für das, was Gott in
sich selbst ist, und für das, was er in der Offenbarung tut. Dieser
Einwand ist darum nicht stichhaltig, weil die morgenländische
Lehre, wie wir gesehen haben, in keiner Weise sagen will, dass der
Geist ohne jede Beziehung zum Sohne sei, sondern nur bestreitet,
dass der Geist zum Sohne in einer Ursprungsbeziehung stehe, welch
letztere in der westlichen Theologie fälschlicherweise als einzige
innergöttliche Beziehung betrachtet wird. Und doch meinen diese
beiden Einwände etwas Richtiges, nur müssen sie anders begründet
werden.

Es steht nämlich ganz ausser Zweifel, dass der Vaterbegriff,
vom biblischen Offenbarungszeugnis her gesehen, nur als Wechselbegriff

zum Begriffe des Sohnes zu realisieren ist: «Vater» wird

1) Katholische Dogmatik II, S. 53.
2) Christliche Dogmatik I, 1, S. 503.



— 17 —

Gott genannt als der Vater Jesu Christix). In dem Masse aber,
als von der morgenländischen Doktrin die Allein-Ursprünglichkeit
des Vaters behauptet wird, um damit der Gefahr jenes apriorischen
Tritheismus zu begegnen, muss der dabei verwendete Vaterbegriff
selber apriorisch werden. Damit aber nähert sich der Vaterbegriff
jenem aus der Religionsgeschichte bekannten Begriff des « Urheber »-

Gottes, der mit dem Vater-Begriff des Neuen Testamentes nichts
mehr zu tun hat. Nahegelegt wird diese Annahme unter anderem
durch die sprachlichen Mittel, deren sich die morgenländische
Theologie mit Vorliebe bedient, um die Allein-Ursprünglichkeit
des Vaters darzutun, so etwa, wenn der Vater bezeichnet wird
als Quelle, als Sonne oder Licht, von dem der Sohn und der Geist
ihr Licht-Sein haben. Wie immer diese Ausdrücke im einzelnen

zu verstehen sind, jedenfalls kann die ernste und besorgte Frage
nicht unterdrückt werden, ob, wenn die Allein-Ursprünglichkeit
des Vaters verdeutlicht wird mit derartigen oder ähnlichen
Bildreden, die in der morgenländischen Theologie geradezu die Bedeutung
eigentlicher Begriffe erlangt haben, die Gefahr einer
mythologischnaturalistischen Umdeutung des Vater-Gottes der Offenbarung
nicht unvermeidlich wird So viel scheint uns ausser allem Zweifel
zu stehen, dass nach den uns vorliegenden Zeugnissen die
morgenländische Theologie mit ihren Denk- und Begriffsmitteln nicht in
der Lage ist, diesem Missverständnis wirkungsvoll entgegenzutreten.

Wenn sie das aber nicht kann, dann vermag die Lehre

von der Allein-Ursprünglichkeit des Vaters und die damit
verbundene Ablehnung des Filioque jene Erkenntnis, um deren

Reinerhaltung es im Trinitätsglauben geht, auch nicht genügend
sicherzustellen, nämlich die Erkenntnis, dass Gott in sich selbst in keinem
anderen Sinne der Vater ist als er in der Offenbarung der Vater
ist, nämlich der Vater seines eingeborenen Sohnes Jesu Christi. Mag
also die morgenländische Doktrin das erstgenannte der beiden

Glaubensanliegen, nämlich die Herausstellung der Personalität
Gottes besser wahren als die westliche Theologie, so sieht sie sich

doch ausserstande, dem zweiten Glaubensanliegen, nämlich der

Festlegung des Satzes von der Identität dessen, was Gott in sich selber

ist und was er für uns ist, in vollem Umfange gerecht zu werden.

Welches ist somit das Ergebnis unserer Untersuchung? Es

ist kurz gesagt folgendes: Wenn die Trinitätstheologie mit der

Lehrtradition des Westens das Filioque im Sinne des unum prin-
i) R. G. G. V, 1444 f.

Internat. Kirchl.Zeitschrift, Heft 1/2, l!>43. 2



— 18 —

cipium lehrt und es — was unumgänglich ist — mit der Theorie

von den beiden Ausgängen und den vier Relationen zu stützen
sucht, so verfällt ihr ganzer Gottesbegriff unweigerlich dem

Impersonalismus; lehnt sie aber mit dem Osten das Filioque ab

unter Berufung auf die Allein-Ursprünglichkeit des Vaters, so

verfällt sie ebenso unweigerlich einem mythologischenNaturalismus.
Da es aber eine dritte Möglichkeit nicht gibt, so kann das offenbar
nur heissen, dass wir durch den Filioque-Streit vor eine letzte
und unauflösliche Aporie im Gottesgedanken selbst geführt werden.
Was diese Aporie grundsätzlich bedeutet und was sich aus ihr
für eine erneute systematische Durchdringung des Trinitätsdogmas
ergibt, das kann zum Schluss nur noch angedeutet werden.

Als in den Jahren 1874/75 unter Leitung Döllingers zwischen
den Theologen des Westens und des Ostens erstmals wieder nach
Jahrhunderten Unionsverhandlungenx) gerade im Hinblick auf
das Filioque stattfanden, da haben jene Theologen bewusst von
unserer heutigen Fragestellung, d. h. von der Einbeziehung der
späteren trinitarischen Spekulation, abgesehen und nur feststellen
wollen, welches der Glaube der alten Kirche vor dem eigentlichen
Filioque-Streit war 2). Dabei liessen sich speziell die altkatholischen
Theologen von dem Grundsatz leiten, dass Dogma der Kirche
nur sein könne «der Sohn geht vom Vater aus», während das

Filioque des Westens und die morgenländische Lehre von der

Allein-Ursprünglichkeit des Vaters blosse «Theologumena», d. h.

für die Kirche unverbindliche Lehrmeinungen seien. Das war
keine Lösung im dogmatisch-spekulativen Sinne, sondern der
bewusste Verzicht auf eine solche. Aber gerade die in diesem
Verzicht zum Ausdruck kommende Zurückhaltung scheint uns auch
der späteren trinitarischen Spekulation gegenüber nicht nur
geboten, sondern von jener Aporie im Gottesgedanken her gesehen
geradezu unerlässlich zu sein. Und zwar wird es sich bei dieser
«Zurückhaltung» nicht bloss um eine Sache theologischer Skepsis
oder Kompromißsucht 3), sondern um das bewusste und unermüdliche

Geltendmachen einer in jener Aporie zutage tretenden,
unüberschreilbaren Grenze des theologischen Denkens überhaupt

1) Bericht über die Bonner Unionskonferenzen, herausgegeben von
H. Reusch, Bonn, 1874.

2) Bericht der Rotterdamer Kommission, Revue internationale de
théologie, 1899, S. 2.

3) «Schwächlicher Vermittlungsversuch der Altkatholiken» urteilt
B. Bartmann I, S. 205.



— 19 —

handeln müssen, nämlich um das Geltendmachen der Erkenntnis,
dass der eigentliche Gegenstand der Dogmatik, d. h. Gott in seinem
Herr-und-Person-Sein, allen Denkkategorien, deren sich die Trini-
tätstheologie zur Sicherung der Erkenntnis des Person-und-Herr-
Seins Gottes bedient, widerstreitet. Als Herr und Person begegnet
uns Gott nur in der Wirklichkeit des Glaubens und des praktischen
Glaubensgehorsams ; da aber — wenn anders Gottes Offenbarungswort

in Jesus Christus gilt — diese Begegnung nicht auf dem Boden
einer direkten Konfrontation von Gott und Mensch erfolgen kann,
sondern nur im Glauben, dass Jesus der Christ ist, so wird, da
das Bekenntnis zur Dreieinigkeit nichts anderes ist als die
Entfaltung des Glaubens an Jesus Christus (vgl. das Wort Harnacks),
unserem Denken immer wieder eine Trinitäts^eoZogrie abgefordert.
Aber im Wissen um jene Grenze, d. h. in Erfüllung ihrer ursprünglichen

Funktion, das göttliche Offenbarungsgeschehen vor menschlichen

Verfälschungen zu schützen, wird die Trinitätstheologie sich

genötigt sehen, zurückzukehren auf den Boden jener
negativbegrenzenden Trinitätslehre der alten Kirche, auf dem es einen

Filioque-Streit nicht gibt und nicht geben kann. In diesem Sinne
eine Lösung der dem Filioque-Streit zugrunde liegenden Problematik

gibt es nur durch die Rückkehr zu den Ursprüngen.

Urs Küry.


	Die Bedeutung des Filioque-Streites für den Gottesbegriff der abendländischen und der morgenländischen Kirche

