Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 33 (1943)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bedeutung des Filioque-Streites fur den Gottesbegriff der
abendlandischen und der morgenlandischen Kirche

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404182

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung des Filioque-Streites fiir den Gotteshegrif
der abendlindischen und der morgenldndischen Kirche !).

Im Filioque-Streit geht es um die Frage, ob im tnnertrini-
tarischen Leben Gottes — wie die morgenléindische Kirche lehrt —
der Heilige Geist ausgeht vom Vater oder — wie die Abendlinder
erkliren — vom Vater und vom Sohn. Zu diesem Streit war es
gekommen, nachdem die abendldndische Kirche von sich aus den
urspriinglichen Text des nicinokonstantinopolitanischen Glaubens-
bekenntnisses «der Geist geht vom Vater aus» (ex patre) erweitert
hatte durch den Zusatz: filioque 2). Dieser Neuerung gegenuber
hielten die Morgenlinder fest am «ex patre» des Symbols, gaben
ihm aber durch die Entgegensetzung gegen das filioque einen
ausschliesslichen Sinn, ndmlich den Sinn von ex solo patre, aus
dem Vater allein3). Soll also die Lehrdifferenz, wie sie heute
zwischen der morgenlindischen und der abendlindischen Kirche
besteht, in ihrer ganzen Schirfe und Tragweite erfasst werden,
so muss formuliert werden: Geht im innergittlichen Leben der
Heilige Geist vom Vater allein aus oder vom Vater und vom
Sohne ?

Es wiire verfehlt, in diesem Lehrstreit, der bereits im 9. Jahr-
hundert anhebt *) und sich durch eine umfangreiche theologische
Literatur bis auf den heutigen Tag hinzieht, eine blosse «Logo-
machie», oder eine «Spitzfindigkeit byzantinischer Disputiersucht»
zu erblicken %). Denn die Filioque-Kontroverse war in dogmatischer
Hinsicht der Hauptgrund des kirchlichen Schismas zwischen dem

) Antrittsvorlesung, gehalten am 6. Juni 1942 an der Universitit
Bern.

2) Der urspriingliche Text des Nicino-Konstantinopolitanums lautet:
et in Spiritum Sanctum, Dominum et vivificantem, ex Patre procedentem;
der'durch die abendlindische Kirche modifizierte Text : qui ex Patre Filioque
procedit. Denz. 86.

3) Ein Sachverhalt, auf den mit Recht J. Kuhn aufmerksam macht:
Die christliche Lehre von der gottlichen Dreie'migkoit, 1857, S. 488.

1) Zur Geschichte des Filioque-Streites vgl. A. Palmieri, Vacant-
Mangenot, Dictionnaire de théologie catholique V, 2309 ff.; M. Jugie,
Theologia dogmatica christianorum orientalium I, 101 ff., 11, 296 ff.; A. Har-
nack, Lehrbuch der Dogmengeschichte I1, 310 ff.;: F. Heiler, Urkirche und
Ostkirche, S. 134 ff.

5) Dagegen wenden sich mit Recht St. Zankow, Das orthodoxe Christen -
tum des Ostens, 1928, S. 44, und J. Langen: Die trinitarische Lehrdifferenz
zwischen der abendlindischen und der morgenlindischen Kirche. Bonn
1876, S.IV.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1/2, 1943. 1



Osten und dem Westen und ist es trotz wiederholten Vermittlungs-
versuchen ') bis auf den heutigen Tag geblieben. Das war nur
moglich, weil sich hinter dieser Kontroverse eine Gegensitzlichkeit
im letzten und eigentlichen Gegenstand der theologischen Arbeit,
namlich im Gottesbegriff selbst, verbirgt. Das Schisma der Kirchen
war und ist ein Schisma im Gotlesbegriff 2).

Um die Bedeutung der ganzen Streitfrage zu verstehen, ist
es zunichst notwendig, in Kiirze den Sinn des Dogmas von der
Dreieinigkeit Gottes darzulegen, dessen Wahrheit ja beide Kirchen
nicht nur voraussetzen, sondern durch ihre gegensiitzlichen Posi-
tionen gerade ins rechte Licht stellen mdchten.

Adolf Harnack hat den Satz gepriagt, dass «das Bekenntnis
zu dem Vater, zu dem Sohn und zu dem Heiligen Geiste die Ent-
faltung des Glaubens ist, dass Jesus der Christ sei» 3). Dieser
zunichst rein dogmengeschichtlichen Feststellung, wonach das
Trinitdtsdogma christologischen Ursprungs ist, entspricht durchaus
der systematische Sachverhalt: sobald ndmlich Jesus von Nazareth
erkannt ist als der «Christus» und «Sohn Gottes» (Matth. 16, 16)
oder als das ewige «Wort, das Fleisch ward» (Joh. 1, 16) und dieser
Christus von den Gldubigen angerufen, verehrt und verherrlicht
wird als «Herr und Gott» (Joh. 20, 28), so wird die Frage unum-
ginglich, in welchem Verhéltnis Jesus Christus stehe zu Gott-
Vater, von dem her allein er sein Herr- und Gott-Sein hat. Und
ebenso: sobald der Heilige Geist, der allein es den Gldubigen gibt
«Jesum einen Herrn zu heissen» (1. Kor. 12, 3), in seiner Kyriotes
(IT. Kor. 3, 17) erkannt und als «Herr und Lebendigmacher»
(Nicdnum) bekannt wird, so ist unserem Denken auch die andere
Frage gestellt, wie nun dieser heilige Geist neben Gott-Vater und
neben Gott-Sohn selbst Herr und Gott genannt werden konne.
Auf diese Aporien, die sich dem Glaubenden aus dem reflektieren-
den Denken unausweichlich stellen, antwortet das Trinititsdogma.

1) Dog_ma.tisch bedeutsam ist nur das Florentinum von 1439, auf
welchem die sachliche Identitiat von s i ¢oi und filioque festgestellt
und versucht wurde, das «unum principium» im Sinne der morgenlindischen
Lehre von der Allein-Urspriinglichkeit des Vaters zu deuten. Dieser Kom-
promissvorschlag ist aber spiiter von den Morgenlindern mit Recht ab-
gelehnt worden.

?) Scharf polemisch sagt H. Schell, wohl der scharfsinnigste Verteidiger
des abendliindischen Filioque in neuerer Zeit, dass Photius «das Schisma
in die Gottheit hineintrug, um das Schisma der Kirche zu begriindens.
Katholische Dogmatik 1890, II, S. 55.

%) A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I, S. 196.



— F —

— ohne indessen jene Aporien aufzulosen — mit der Feststellung :
Gott-Vater, Gott-Sohn, Gott-Geist sind nicht drei Gottheiten,
sondern es ist ein und derselbe Gott, der sich in den drei ver-
schiedenen «Personen» (abendlindisch) oder « Hypostasen» (morgen-
lindisch) 1) des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes offen-
bart, d. h. Gott offenbart sich in Vater, Sohn und Heiligem Geist
jedesmal anders, aber jedesmal in seiner ganzen Wesensfiille als
der eine Herr und Gott. In der «unzerstorten Einheit» und in
der «unzerstorten Verschiedenheit» 2) von drei Personen resp.
Hypostasen ist Gott der Herr, ist Gott personhaftes Sein. «Kine
andere ist die Person des Vaters, eine andere die des Sohnes,
eine andere die des Heiligen Geistes. Aber Vater und Sohn und
Heiliger Geist haben nur eine Gottheit, gleiche Herrlichkeit, gleich
ewige Majestit. So ist der Vater Gott, der Sohn Gott, der Heilige
Geist Gott, und doch sind es nicht drei Gotter, sondern es ist nur
ein Gott 3).»

Auf die letzten Zusammenhiinge gesehen, sind es im wesent-
lichen zwei Glaubensanliegen, die durch das Trinitiatsdogma ge-
wahrt werden sollen. Es soll erstens gesagt werden, dass Gott,
indem er sich dem Menschen offenbart, der Herr (= Person) ist
und bleibt. Namlich: indem er sich dem Menschen als Herr offen-
bart, ist er das Subjekt der Offenbarung, er selbst ist es, der sich
offenbart, Gott-Vater; als Herr ist er aber auch das Pradikat
seiner Offenbarung, er offenbart dem Menschen sich selbst, in
Jesus Christus; und endlich ist er als Herr die Copula seiner Offen-
barung, er offenbart sich durch sich selbst, im Heiligen Geist ¢).
Es ist also immer derselbe und eine Herr, der in der Offenbarung

1) Die Begriffe persona und fadorass decken sich zwar keineswegs,
auch ist der von der abendlindischen Theologie bevorzugte Begriff der
persona nicht identisch mit dem modernen Person-Begriff. Die ganze
Problematik des Person-Begriffs zu erértern, wiirde den Rahmen vorliegender
Arbeit weit iiberschreiten. Es sei lediglich angemerkt, dass wir den inter-
essanten Losungsversuch K. Barths, der den Begriff der Person resp. der
Hypostase kurzweg dem rodmos irdptews gleichgesetzt und ihn ersetzt
durch den Begriff der «Seinsweise», uns hier nicht zu eigen machen méchten,
sondern es vorziehen, etwas ungenau, aber fiir unsere Zwecke vorlaufig .
geniigend von Personen resp. von Hypostasen zu reden.

?2) K. Barth, Christliche Dogmatik I, 1, S. 311.

3) Athanasianum, Denz. 39.

1) Diese schon in der alten Kirche gebriauchliche Analogie von Subjekt,
Pridikat und Copula haben in neuerer Zeit wieder aufgenommen S. Bul-
gakoff, Die Tragodie der Philosophie, 1927, S. 20 ff., und in etwas anderer
Weise K. Barth, Christliche Dogmatik I, 1, S. 311.



s o s

handelt oder, was dasselbe heisst, das eine personhafte Sein
Gottes, das in den drei Hypostasen des Vaters, des Sohnes und
des Heiligen Geistes dem Menschen begegnet. Der Mensch ist
als solcher, als Geschopf, in keiner Weise am Offenbarungs-
Handeln Gottes beteiligt. Gerade gegen diese immer wieder
auftauchende Irrlehre, dass in Jesus Christus oder im Heiligen
Geist der Mensch, das Geschopf am Offenbarungshandeln Gottes
beteiligt sei, d. h. mit anderen Worten, dass Jesus Christus
oder der Heilige Geist blosse Geschopfe seien (Arius, Pneumato-
machen), richtet sich das Dogma von der Dreieinigkeit Gottes
mit der Feststellung der Gottheit des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes. Es soll damit die Wahrheit des Person- und Herr-
Seins Gottes festgehalten resp. das gottliche Offenbarungs-
geschehen vor seinen moglichen Verfilschungen (durch Kreatur-
vergotterung) geschiitzt werden.

Das andere Missverstindnis aber, gegen das sich das Dogma
richtet, ist die Meinung, dass Gott sich uns zwar als Vater, Sohn
und Heiliger Geist offenbare, in sich selbst aber ein ganz anderer,
uns verborgener Gott sei, dergestalt, dass Gott sich hinter seiner
Offenbarung in seinem wahren Wesen, in welchem er dann eben
nicht Vater, Sohn und Heiliger Geist wire, verborgen hielte wie
hinter einer fiir uns undurchdringlichen Mauer. Diesem zweiten
Irrtum — dem Irrtum des spekulativen Denkens — gegeniiber
betont unser Dogma: Was Gott in seiner Offenbarung ist und tut,
das ist und tut er zuvor in sich selber. Er ist als der dreieinige Gott
kein anderer, als er in seinem innersten Wesen, in seinem In-Sich-
Sein ist. Wenn also — um das Gesagte genauer zu priizisieren —
Gott als Herr, als Person sich uns offenbart als der, der die Liebe
ist, so tritt diese Liebe nicht erst in Funktion am Menschen,
dem er sich als der Liebende offenbart, wihrend er in sich selbst,
abgesehen von seiner Offenbarung, etwas anderes wiire als Liebe,
sondern Gott liebt die Kreatur, weil er zuvor in sich selbst die
Liebe ist, d. h. weil er sich selbst zuvor liebt in seinem Sohn und
im Heiligen Geist. Es geht in dieser Hinsicht im Dreieinigkeits-
dogma um die Erkenntnis, dass das In-Sich-Sein Gottes mit
seinem Fiir-Uns-Sein in der Offenbarung identisch ist, dass mit
anderen Worten Gott in seiner Offenbarung ganz er selber ist:
es geht also auch in diesem zweiten und abschliessenden Sinne um
die Wahrheit der Offenbarung und ihre Sicherstellung vor ihren
moglichen Verfilschungen (durch die Spekulation).



— 5 —

In dieser doppelten Funktion, das Herr- und Person-Sein
des sich offenbarenden Gottes festzuhalten durch die Betonung
der Gottheit der drei Personen resp. durch die Abwehr der Irrlehre,
dass Christus und der Heilige Geist blosse Geschopfe seien, und
sodann durch den Satz von der Identitit dessen, was Gott in
sich selbst und was er fiir uns ist, ist die Trinititslebre eine Schutz-
lehre zur Wahrung der spezifischen Offenbarungs- und Glaubens-
wirklichkeit, hat also, wie jedes echte Dogma, negative, kritisch-
begrenzende Bedeutung. Es ist nun aber das Kigenartige des
Trinititsdogmas, dass es diese wesentlich negative Funktion erfiillt
in der Form einer positiven Aussage, nimlich in der Form der
in sich selbst polaren, aber inhaltlich affirmativen Aussage von
der «unzerstorten Einheit und unzerstorten Verschiedenheit» der
drei Personen. In dieser paradoxen Sachlage aber liegt fiir das
theologische Denken eine ungeheure Versuchung, die Versuchung
nimlich, unter Zuriickstellung der urspriinglich negativ-kritischen
Funktion des Dogmas die positive Aussage von der Polaritit der
Einheit und Dreiheit Gottes in den Vordergrund zu stellen und
das Geheimnis dieser Polaritit in selbstindiger Weise spekulativ
ergriimden zu wollen, eine Versuchung, der das trinitétstheolo-
gische Denken der spiiteren Zeit mehr und mehr erlag. Fiir unser
Problem ist es jedenfalls ausserordentlich bedeutsam, dass es,
solange die Trinititstheologie im wesentlichen auf dem Boden
ihrer negativ-begrenzenden Funktion verharrte, zu einem eigent-
lichen IFilioque-Streit nicht kam, trotzdem die Formel Filioque
bereits auftaucht!). Dieser Streit brach erst aus, als «die erbittersten
Schlachten» ?) gegen die antitrinitarischen Hiiresien bereits ge-
schlagen waren und das theologische Denken, der urspriinglichen
Kampfsituation enthoben, sich nun in aller Ruhe der systematisch-
spekulativen Erorterung des positiven Gehaltes des Dogmas zu-
wenden konnte, der Frage also, wie im innergéttlichen Leben die
Polaritit von Kinheit und Dreiheit zu denken sei. Augustin ist
es gewesen, der im Abendland als erster eine umfassende syste-
matische Durchdringung des Trinititsdogmas in diesem spekula-
tiven Sinne versucht hat und bei diesem Versuche charakteristischer-
weise der eigentliche Begriinder des filioque geworden ist. Aber

1) Vgl. dazu die sorgfilltige Untersuchung von J. Langen: «Die Lehr-
differenz...» S. 123 ff.
*) M. Schmaus, Die psychologische Trinititslehre des heiligen Augustin,

1927, S. 7.



— 6 —

was hier noch wichtiger ist: durch Augustin ist die ganze nach-
folgende abendlindische Trinitéitstheologie auf einen Weg gefiihrt
worden, auf dem das Filioque erst eigentlich unumgénglich wurde.
Welches war dieser Weg ?

Im Osten wie im Westen hatte man, um die Denkbarkeit der
Polaritit von Kinheit und Dreiheit in Gott nachzuweisen, schon
frithzeitig zu den sogenannten vestigia Trinitatis gegriffen und
verstand darunter gewisse Analogien aus der geschopflichen Welt
— wie etwa die Dreiheit von Quelle, Strom und Miindung; Licht,
Glanz und Strahl usw. — die die Dreieinigkeit Gottes illu-
strieren sollten. Augustin glaubte solche Analogien finden zu
konnen im menschlichen Geiste und hat auf dem Grunde der
menschlichen Psychik eine systematische Begriindung der Drei-
einigkeit Gottes zu geben versucht. Nach Augustin — wir kénnen
seine Analogien hier nur stichwortartig wiedergeben — ist der
menschliche Geist zu verstehen als eine Dreiheit von «Sein, Er-
kenntnis und lLiebe» (esse, nosse, amare sive velle) oder von
«Erinnerung, Verstand und Wille» (memoria, intellectus et voluntas)
oder auch von «Vernunft, Erkenntnis und Liebe» (mens, notitia
et amor). Augustin findet sogar in der Liebe selbst einen auf die
Trinitit hinweisenden Ternar, indem er sagt: Wo Liebe ist, da
ist immer ein Subjekt, das liebt, ein Gegenstand, der geliebt wird,
und drittens der Vorgang des Liebens selbst !). Wir koénnen uns
hier nicht auf eine Kritik der im einzelnen sehr subtilen Gedanken-
ginge Augustins einlassen. Es sei nur so viel gesagt, dass gegen
diese Triaden Augustins im wesentlichen zweierlei geltend gemacht
werden kann 2): erstens, dass sie sich fast alle auf Dyaden, auf
Zweiheiten, reduzieren lassen. So etwa, wenn Augustin die Liebe
hinstellt als einen Vorgang zwischen dem Subjekt, das liebt, und
dem Objekt, das geliebt wird, so ist dieses dritte, das Lieben selbst,
eine reine Verbalabstraktion zur Beschreibung einer Titigkeit,
die durch amare und amari vollkommen erschépfend zum Ausdruck
gebracht wird. Ahnlich liesse sich zeigen, dass memoria und intellec-
tus im zweiten Ternar, wie auch mens und notitia im dritten

1) De civ. Dei XI, 26; de trinit. IX—XII.

) Vgl. zum folgenden M. Schmaus, Die psychologische Trinitéts-
lehre...; weiter wire hier zu Rate zu ziehen S.Bulkagoff, der in einer
in der Zeitschrift «Put» (russisch) erschienenen Artikelserie die Trinitits-
theologie Augustins und der spiiteren abendlindischen Theologie einer
eingehenden Kritik unterzieht. Eine deutsche Ubersetzung dieser Arbeit
hat uns im Manuskript vorgelegen (vgl. Anmerkung %), S.11).



Ternar nichts anderes sind als zwei Gestalten ein und derselben
Titigkeit, die sich zueinander verhalten wie der Akt zur Potenz,
so dass auch diese Triaden sich auf Dyaden reduzieren lassen.
Ebenso und hauptsichlich lasst sich aber nachweisen, dass Er-
kenntnis und Wille einer ganz anderen Ordnung angehéren als
das Sein und dass sie darum mit diesem zusammen in keiner
Weise einen echten Ternar bilden konnen. Zweitens aber lisst
sich gegen alle diese Ternare einwenden, dass sie lediglich Titig-
keiten der menschlichen Seele bezeichnen, die zwar als solche
der Person des Menschen angehoren, nicht aber die Person des
Menschen sind. Die Dreieinigkeit hingegen, deren Abbild angeblich
in diesen Titigkeiten der Seele zu finden ist, ist wesentlich person-
haft, gehort also einer grundsitzlich anderen Ordnung an als jene
Titigkeiten, und insofern sind diese Ternare gar nicht in der Lage,
das zu beweisen, was sie beweisen sollen, nimlich die Person-
haftigkeit der drei Hypostasen des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes in dem einen Gott. Augustin selber hat tbrigeus,
den ungefihren Charakter all dieser Analogien durchaus eingesehen
und sie darum auch nicht ausschliesslich zur Erklirung der Drei-
einigkeit verwendet 1),

Das ist nun aber wesentlich anders geworden in der spiiteren
theologischen Spekulation, die auf Augustin zuriickgreift, vor allem
bei Anselm von Canterbury 2) und Thomas von Aquin 3). Diese
beiden Denker, deren trinitarische Theologie fiir die heutige rémisch-
katholische Doktrin geradezu normative Bedeutung erlangt hat,
greifen mit Vorliebe denjenigen Ternar auf, den Augustin selber
spiter fallen liess und den er nur am Schluss seines Traktates
«de trinitate» noch einmal mehr beiliufig in Wiedererwiigung ge-
zogen hat %): den Ternar von Sein, Erkennen und Wollen. Und
zwar verwenden ihn diese beiden Scholastiker, um mit seiner Hilfe
eine spekulative Erklirung der sogenannten Ausgdinge in Gott zu
geben. Im Gegensatz nimlich zur alten Kirche, in der man sich
im allgemeinen damit begniigt hatte, die Verschiedenheit von
Vater, Sohn und Heiligem Geist als solche kenntlich zu machen,
indem man den Ausgang des Sohnes aus dem Vater als «Zeugung»

) So A. Stolz, Kommentar zum 3.Band der deutschen Thomas-
Ausgabe. 1339, S.517.

®) Monologion Kap. 67.

3) Summa theolog. Quaestio XXVII, art. 3 und 4.

1) De trinit. VI, 50.




— 8 —

und den Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater als « Hauchung»
bezeichnete, ohne indessen das «Wie» dieser Ausgéinge zu erkléren,
gingen Anselm und Thomas daran, diese Ausginge zu erkldiren.
Sie lehren im Anschluss an jene augustinische Analogie und unter
Zuhilfenahme der aristotelischen Psychologie, dass die Zeugung
des Sohnes und die Hauchung des Geistes bestimmt wiirden von den
beiden gottlichen Geist-Funktionen der Erkenntnis und des Willens.
Darnach entspricht der Erkenntnis, mit der Gott Vater sich selbst
erkennt, die Zeugung des Sohnes (processio secundum rationem
intellectus), dem Willen aber, mit dem Gott sich selbst will (liebt),
entspricht die Hauchung des Geistes (processio secundum rationem
voluntatis). Um nun aber die beiden durch diese Theorie nahe-
gelegten Missverstindnisse abzuwehren, dass es in Gott ausser
Erkenntnis und Wille noch andere Geistfunktionen geben kénnte,
denen dann noch andere Ausgidnge und damit noch weitere gott-
liche Personen entsprechen miissten, oder dass Erkenntnis und
Wille zwei voneinander unabhingige, beziehungslose Akte seien,
durch deren Beziehungslosigkeit die Einheit Gottes letzterdings
gefihrdet werden miisste, bestand fiir Thomas, wie einer seiner
Kommentatoren bemerkt '), das «Bediirfnis», den Abschluss und
die gegenseitige Abhiingigkeit der gottlichen Geistfunktionen von
Erkenntnis und Wille zu verankern durch die Formel: filioque.
Erkenntnis und Wille sind darnach miteinander verbunden darin,
dass der Geist als das Produkt des Willens ausgeht awuch vom Sohne
— als dem Produkte der gottlichen Erkenntnis. So ist bei Thomas
das Filioque letzterdings begriindet in der auf jenen fragwiirdigen
Ternar Augustins zuriickgehenden Erkldrung der gottlichen Aus-
gange aus Erkenntnis und Wille.

Zeigt diese Theorie von den beiden Ausgiingen schon darin
eine grosse Schwiiche, dass sie auf den Spuren Augustins statt
von einer wirklichen Dreiheit immer nur von Zweiheiten in Gott
redet — die Trinitéit wird nach dieser scholastischen Theologie
im Grunde verstanden als Summe zweier Paare, nicht aber als
Einheit Dreier in Einem —, so besteht eine weitere Fatalitiit
dieser Lehre darin, dass sie wohl die Verschiedenheit der Ausginge,
aber noch immer nicht die Personhaftigkeit der Produkte dieser
Ausgiinge, nimlich die Personhaftigkeit des Sohnes und des Heiligen
Geistes, und. in diesem Zusammenhang auch die des Vaters auf-

') A. Stolz, a.a.O. S. 444. Vgl. Thomas Summa theolog. Quaestio
XXVII, art. 4 und 5.



i B e

zuweisen vermag. Diese Personhaftigkeit erklirt allerdings Thomas,
auch hier auf einen augustinischen Gedanken zuriickgreifend, aus
den Beziehungen, die durch eben jene Ausginge entstehen, aus
den sogenannten relationes originis, den Ursprungsbeziehungen.
Infolge der Zeugung ndmlich gibt es in Gott die Beziehung Vater-
schaft und Sohnschaft, zufolge des Ausgangs des Heiligen Geistes
die Beziehung Hauchung im aktiven und passiven Sinn. Da nun
aber in Gott nichts akzidentiell, sondern alles substantiell ist,
sind auch diese Relationen substantiell und konstituieren als solche
die gottlichen Personen; ja, werden diese Relationen in ihrer
Subsistenz (Daseinsweise) genommen, so ist die Folgerung unaus-
weichlich, dass die Relationen selber die gottlichen Personen sind.
Paternitas subsistens est persona patris, filiatio subsistens est per-
sona filii 1).

Fiir diese ganze Theorie, nach welcher die Personhaftigkeit
aus den Relationen zu erkliren ist, resp. die gottlichen Personen
nichts anderes sind als subsistente Beziehungen, tut sich nun
allerdings eine neue Schwierigkeit auf: wenn es nimlich in Gott
zwei Ausginge gibt und diesen Ausgingen je zwei Beziehungen
entsprechen, muss es im ganzen vier Relationen geben, namlich
die generatio activa, kraft welcher der Vater den Sohn zeugt
(die Vaterschaft), die generatio passiva, durch die der Sohn gezeugt
wird (die Sohnschaft), dann die spiratio activa, kraft welcher
Vater und Sohn den Geist gemeinsam hauchen, und die spiratio
passiva, kraft welcher der Geist gehaucht wird. Wenn es aber
vier Relationen gibt, dann miisste es konsequenterweise auch vier
Personen in Gott geben 2). Um nun aber diese unmogliche Konse-
quenz nicht ziehen zu miissen, beruft sich die Relationentheorie
auf den berithmten, von Anselm aufgestellten Grundsatz: in Deo
omnia sunt unum, ubi non obviat oppositio relationis, in Gott
ist alles eins, wo nicht ein Gegensatz in den Beziehungen besteht.
Da niimlich — so wird der Grundsatz Anselms auf das vorliegende
Problem zur Anwendung gebracht — Vater und Sohn in der
spiratio activa den Geist, wie schon Augustin sagt, als «unum
principium» hauchen, d. h. in dem, was ihnen gemeinsam ist, und
nicht in dem, worin sie als Vater und Sohn in Gegensatz zueinander
stehen, kann die spiratio activa keine besondere Person konsti-

') Summa theolog. Quaestio XXX, art. 2.

~*) Diese Méglichkeit wird von Thomas erwogen Summa theolog. Quae-
stio XXX, art. 2.



— 10 —

tuieren: also gibt es in Gott nur drei Personen. — So hat in diesem
Anselmschen Grundsatz, der in der romischen wie auch in der
neueren protestantischen Trinitétslehre 1) die Bedeutung eines un-
antastbaren Axioms hat, das Filioque und die ihm zugrunde liegende
Anschauung, dass Vater und Sohn nicht als unterschiedene Per-
sonen, wohl aber als «unum principium» den Geist hauchen, eine
letzte und scheinbar unerschiitterliche Festigung erfahren.

Wenn darum die morgenlindische Theologie gegen das Filioque
Stellung nehmen will, so wird sie nicht nur — wie das bis heute
in der Regel geschah — den Terminus filioque als solchen, auch
nicht nur das «unum principium» Augusting 2), sondern diese
ganze in der Hochscholastik begriindete Theorie von den Ausgéingen
und Relationen mitsamt dem Grundsatz Anselms ins Auge fassen
miissen. Das ist nun auch in allerneuester Zeit geschehen, und
zwar durch den russisch-orthodoxen Theologen Sergius Bulgakoff.

Wir konnen allerdings die Kritik Bulgakoffs hier nicht mit
derjenigen Ausfiihrlichkeit darstellen, die an und fiir sich wiinschens-
wert wire; wir heben lediglich den Hauptgedanken seiner Kritik
hervor. Bulgakoff glaubt nimlich das eigentlich Fatale der west-
lichen Trinitéitstheologie erblicken zu miissen in dem fiir ihren
Gottesbegriff grundlegenden Impersonalismus. Dieser Impersona-
lismus ist nach Bulgakoff schon enthalten in dem Grundsatz
Anselms, der das Filioque stiitzen soll: In Deo omnias sunt unum
ubi non obviat oppositio relationis, insofern nédmlich in diesem
Grundsatz ein unum, d.h. ein neutrales Es, ein unpersonliches
Sein Gottes, eine essentia Dei vorausgesetzt wird, die als solche
von dem personhaften Sein Gottes in der Dreieinigkeit verschieden
ist. Dieser Impersonalismus ist aber auch enthalten im Filioque
selber; denn schon allein die Moglichkeit, Vater und Sohn als ein
Prinzip, aus dem der Geist hervorgeht, denken, gleichsam den
Begriff eines «Vater-Sohnes» vollziehen zu wollen, zeugt — so
argumentiert Bulgakoff — von einem grundlegenden Impersonalis-
mus im Gottesbegriff.

1) B. Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik, 1932, I, S. 209; K. Barth,
Christliche Dogmatik I, 1, S. 385.
. ?) Dass gerade im «unum principium» Augustins und nicht so sehr
in der Formel filioque selber die eigentliche Fehierquelle des Filioquismus
liegt, hat als Erster Bolotow dargetan. Revue internationale de théologie
1898, 5.710. Bemerkenswert ist auch, dass Bolotow die Frage aufwirft,
ob das augustinische Theologumenon des unum principium {iberhaupt
Theologie und nicht eher ein Philosophumenon sei ?



Geradezu festgelegt aber ist dieser Impersonalismus in der
Relationentheorie selber, niamlich in der Anschauung, dass die
Personen in Gott nichts anderes seien als subsistente Beziehungen.
Denn wenn diese Theorie Recht hat, dann muss das heissen, dass
das eigentliche Wesen Gottes in einem unpersonlichen Sein zu
suchen ist, aus dem die Personhaftigkeit Gottes in der Form von
innergottlichen Relationen ontologisch und logisch erst entsteht.
Jedenfalls ist die Personhaftigkeit Gottes nach dieser Theorie
nichts Urspriingliches, Wesentliches, sondern ein aus den Aus-
gingen und Relationen Abgeleitetes, ein in einem komplizierten
metaphysischen Prozess sich Gestaltendes und Entfaltendes. Wie
Bulgakoff wohl weiss, wird zwar in der rémisch-katholischen
Doktrin das Bestehen einer gottlichen Wesenheit, die neben oder
tiber dem personlichen Sein des dreieinigen Gottes zu denken wiire,
abgelehnt 1), ebenso die Auffassung, dass Gott sein Wesen in der
Dreieinigkeit erst entfalte ®). Faktisch aber wird das Bestehen
eines solchen unpersonlichen gottlichen Fonds in der Relationen-
theorie stillschweigend vorausgesetzt, jedenfalls ist sie als Theorie
ohne diese Voraussetzung gar nicht vollziehbar ?).

Verurteilt auf dem 1V. Laterankonzil, Denz. 432.

) Verurteilt durch ein Brevet Pius IX., Denz. 1655.

%) Wir geben hier im folgenden einige Ausschnitte aus den einschlii-
gigen, im «Put» erschienenen Ausfithrungen Bulgakoffs in deutscher Uber-
setzung wieder. Die ersten Kapitel der Arbeit Bulgakoffs sind in dieser
Zeitschrift erschienen, Jahrgang 1936, S. 144 ff. und 210 ff.

Die Identifizierung von Relation und Person, die in der romisch-
katholischen Theologie die Kraft einer Jahrhunderte alten Suggestion hat,
fallt vor allem auf durch ihre Willkiir. Weshalb soll denn Relation und
Unterscheidung unbedingt gleichbedeutend sein mit Person oder Hypostase ?
Und wie soll in der Relation als solcher der Ursprung eines neuen Selbst-
bewusstseins, d. h. einer Hypostase verwurzelt sein ? Nach dieser Logik
ist das Person-Sein der Gottheit begriindet in der differenzierenden Kraft
der unterscheidenden Relation; ausserhalb dieser Differenzierung aber wiire
dic Gottheit unhypostatisch, iiber- oder ausserhypostatisch. Nach dieser
Lehre entsteht die Person in der Gottheit als Folge ihrer immanenten
Relationen, als Modus. Das Person-Sein erweist sich nicht als das urspriing-
liche und absolute Prinzip des Geistes — ohne dieses existiert aber der
Geist tiberhaupt nicht. Die Begriindung des Person-Seins Gottes aus den
Relationen und deren Zurickfithrung auf die Modalitit des Absoluten
bedeutet eine Art von metaphysischem Sabbelianismus, ja noch weit
Schlimmeres ; denn letzterer war immerhin nicht vollig impersonalistisch. . . .

Weiter: Wird die Hypostase als Relation aufgefasst, so wird diese
unmittelbar mit ihrem hypostatischen Merkmal identifiziert, ist selbst
dieses hypostatische Merkmal: paternitas subsistens est persona patris
@FC-- .. Die Relationen wie auch die persénlichen Merkmale (notiones)
sind aber nicht Personen und kénnen ihnen nicht gleichgesetzt werden.

1
2



— 12 —

Wir werden uns der Erkenntnis nicht verschliessen kénnen,
dass — auch wenn die Kritik Bulgakoffs im einzelnen noch ge-
wisser Richtigstellungen bediirftig sein sollte — sie mit ihrem

Die Person ist vor allem und nach allem sich seiner selbst bewusstes, sich
gelbst setzendes «Ich», welches allein individuelle Ziige oder Merkmale be-
sitzen kann. Diese Merkmale aber, so real sie kraft ihres Seins im Absoluten
auch sein mégen, werden an und fir sich nicht zu Personen, nicht zu einem
«Ich», selbst wenn dieses Ich im Absoluten selbst Platz hitte. Die ganze
Deduktion und Gleichsetzung von Ich und Relation ist durchaus nicht
iiberzeugend. Man kann sagen, was man will: die Relationen sind modi
des Absoluten, Attribute, die alle Wirklichkeitskraft besitzen, nur nicht
die der Personlichkeit. Wenn schon die Gottheit in ihrem absoluten Wesen
nur als Natur, ¢do, als Pridikat ohne Subjekt, als deitas gedacht wird,
so ist es sinnlos, dieses Subjekt, dieses personliche Selbstbewusstsein in
seinen eigenen Attributen zu suchen. Die Personhaftigkeit Gottes ist nicht
Relation, wozu sie in der rationalistischen Scholastik gemacht wird; sie
ist ebenso urgestaltig und absolut wie die gottliche Natur. Die ganze
Theologie, die die Hypostasen den Relationen gleichsetzt, ist irrig.

Dieser grundlegende Irrtum fiithrt die rémisch-katholische Theologie
in weitere Spannungen hinein. Nach rémisch-katholischer Doktrin werden
namlich die Hypostasen nicht durch alle Relationen bestimmt, sondern
nur durch die Relationen des Ursprungs (relationes originis), und zwar
nur durch diejenigen Relationen des Ursprungs, die zueinander in Gegensatz
stehen. Nur in bezug auf diese besteht ein realer und nicht bloss ein idealer
Unterschied (distinctio rationis rationatae). Auf diese grinden sich die
drei Relationen: Vaterschaft, Sohnschaft und passive Spiratio, die die
drei Hypostasen: Vater, Sohn und Heiligen Geist konstituieren. Folgt man
der Logik dieser Lehre von den Relationen als der Grundlage der hyposta-
tischen Unterschiede, so kann man nicht umhin, die Willkiir und den Mangel
an Folgerichtigkeit der damit vollzogenen Beschriinkung festzustellen —
welch letztere natiirlich durch das kirchliche Dogma vorgeschrieben ist.
Erstens: Warum soll die aktive und passive Zeugung zwei unterschiedene
Hypostasen und nicht nur eine, ihr entsprechende Hypostase ergeben ?
Und wenn die aktive und passive Zeugung zwei Hypostasen begriinden,
weshalb geschieht das nicht auch bei der spiratio activa und spiratio passiva,
wo ja die Hypostase nur durch die eine Seite, durch die spiratio passiva,

“begriindet sein soll ? Auf Grund der Lehre von den Relationen gibt es darauf
keine und kann es keine Antwort geben: auch nicht auf die Frage, warum
nur gegensiitzliche Ursprungsbeziehungen Hypostasen konstituieren und
warum die anderen Relationen diese Eigenschaft nicht besitzen. Besonders
offenkundig wird diese Willkiir in der Lehre von der processio des Heiligen
Geistes aus dem Vater und dem Sohn. Eines der entscheidenden Argurnente
zugunsten dieser Lehre besteht darin, dass man sagt: Wenn zwischen Sohn
und Geist keine relatio originis bestiinde, so wiirden sich diese Hypostasen
nicht voneinander unterscheiden ; folglich vermag die processio des Heiligen
Geistes aus dem Vater allein ihn nicht vom Sohne zu unterscheiden. Diese
letztere Uberleglmg ist aber unhaltbar, sogar vom Standpunkt der Rela-
tionentheorie aus. Warum soll denn die Hypostase, die an einer Stelle durch
ithre Relation zum Vater entstanden ist, ihr Sein nicht ebenfalls durch ihre
Relation zum Geist empfangen, wenn sie doch in einem Wesen vereint
sind ? Ausserdem: damit eine wahre Unterschiedenheit des Heiligen Geistes



ws 1B s

Hinweis auf den in der westlichen Trinititsspekulation voraus-
gesetzten Impersonalismus den Finger auf den entscheidenden
Punkt gelegt hat. Wir zoégern jedenfalls nicht, uns seine Kritik

sowohl vom Vater als auch vom Sohne sich konstituiere, wiire es notwendig,
dass der Heilige Geist vom Vater und vom Sohn getrennt ausginge, was
eine Verdoppelung der dritten Hypostase zur Folge hitte. Diesen Weg,
der der kirchlichen Doktrin offenkundig widersprechen wiirde, hat die
rémische Theologie natiirlich auch nicht betreten kénnen. Sie lehrt vielmehr
den Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater und vom Sohn (filioque)
als von einem Ursprung — nicht aus dem, was sie trennt, sondern aus dem,
was sie vereint (d. h. wohl aus der Substanz ?). Aber in diesemn Falle miisste
die Theorie von der Entstehung der Hypostasen aus den gegensitzlichen
Ursprungsbeziechungen konsequenterweise dazu fithren, aus der spiratio
nicht nur eine Hypostase, sondern zwei entstehen zu lassen: ausser dem
Geist miisste aus der spiratio activa noch eine besondere, neue, zusammen-
gesetzte Hypostase, die des Spirators, entstehen: wie die des Vaters und
des Sohnes, so die des Vater-Sohnes und des Heiligen Geistes. Diese Schluss-
folgerung vollzieht die romisch-katholische Doktrin auch nicht, denn
auch das wiirde dem geoffenbarten Dogma offenkundig widersprechen.
Der Geist unterscheidet sich sowohl vom Vater als auch vomm Sohn, obwohl
er — nach réomisch-katholischer Lehre — weder aus dem einen noch aus
dem andern entspringt: denn in der processio des Geistes aus dem Vater
und dem Sohn werden diese beiden im einzelnen nicht unterschieden. ..

Das ganze Schema der Entstchung der Hypostasen aus den Relationen
geht zuriick einerseits auf die allgemein-philosophische Quelle des antiken
Impersonalismus, der durchaus unzulinglich ist, ein philosophisches In-
strument, fiir die Formulierung der Lehre von der Dreieinigkeit Gottes
zu sein, und andrerseits auf die dogmatische Quelle eines hartnickigen
Filioquismus, um dessentwillen dieses Schema geschaffen worden ist. Der
Gedanke des Ursprungs des Heiligen Geistes aus fiem Yater und dem Sghn
— nicht in ihrer hypostatischen Unterschiedenheit — 1st se:lbst Welssentllch
impersonalistisch. Gott ist hier ein Etwas, qua-edam res, ein gewisses Es,
in welchem in verschiedenen Richtungen Relationen entstehen und ein-
ander kreuzen, einmal in dieser Linie (des Vaters —» des Sohnes), dann in
der anderen Linie (des Vater-Sohnes —- des reistes). Die Moglichkeit allein,
einen Vater-Sohn denken zu wollen, zeugt von diesem Impersonalismus.

Aber fiir das Verstindnis der Hypostasen ergibt sich noch etwas anderes
als Folge jener impersonalistischen Relationentheorie. Wenp niamlich die
Hypostasen nichts anderes sind als Relationen, die nur ad invicem bestehen,
so kann aus ihnen die Dreieinigkeit niemals abgeleitet werden, vielmehr
bleibt es bei zwei hypostatischen Paaren (Dyaden): Vater und Sohn (I),
Vater-Sohn und Heiliger Geist (II), die weiterhin nicht subsumiert werden
kénnen. Aus der Beziehung der generatio activa und generatio passiva —
oder was dasselbe ist, der paternitas und der filiatio, entsteht zwar der Vater
fiir den Sohn und der Sohn fiir den Vater, doch ist diese Entstehung in
keinem Sinne auf den Heiligen Geist bezogen, fiir welchen — auf diese
Weise — weder der Vater noch der Sohn in ihrer Korrelation noch in ihrer
sich daraus ergebenden Unterschiedenheit existieren. Analogerweise be-
steht — dem romisch-katholischen Filioquismus entsprechend — keine
unmittelbare Korrelation zwischen dem Vater und dem Sohn als solchen
und dem Heiligen Geiste andrerseits, denn jene bestehen fiir den Heiligen



zu eigen zu machen in dem Sinne, dass wir erkliren: Jener nicht
wohl zu bestreitende Impersonalismus im Gottesbegriff der abend-
lindisch-scholastischen Theologie und mit ihm das Filioque selbst,
sowelt es nur unter der Voraussetzung jenes Impersonalismus
moglich ist, miissen als theologisch untragbar betrachtet werden.
Und zwar darum, weil durch diesen Impersonalismus gerade die-
jenige Erkenntnis verdunkelt wird, um derentwillen das Trinitéiits-
dogma unserem Denken als negative Schutzlehre abgefordert ist,
nimlich die Erkenntnis, dass der dreieinige Gott in allen drei
Hypostasen der Herr, und das heisst eben «Person», ist, und dass
er, hinter seinem Person-Sein in der Offenbarung, in sich selbst
nicht etwas anderes ist — ein bloss unpersonliches Sein.

Allerdings sind nun die Fragen, die wir unsererseits als west-
liche Theologen an die Trinitétslehre der Ostkirche zu stellen haben,
nicht weniger schwer und bedringend.

Die morgenlindische Doktrin — die wir hier nur ganz kurz
skizzieren konnen — kennt zwar den Begriff und die Bedeutung
der Relationen, lehnt es aber ab, aus ihnen die Personen resp.
die Hypostasen zu begriinden. Die gottlichen Hypostasen sind
nicht blosse «Beziehungen», sondern sie sind in ihrer Dreiheit und
Verschiedenheit ebenso urgestaltig wie die eine Wesenheit Gottes.
Das heisst: Vater, Sohn und Heiliger Geist sind ganz abgesehen
von der Beziehung der Vaterschaft, der Sohnschaft und des Geist-
Seins «drei vollkommen gleich wesentliche Iche, wahre hyposta-
tische Antlitze des einen absoluten Subjekts, von dem jedes von
sich spricht: Ich, und von anderen: Du und Wir. Drei Sonnen
sind es, die sich in der einen Sonne vereinen, und von denen jede
die eine und selbe Sonne ist.» — Es ist aber klar, dass, wenn in
dieser Weise die Herleitung der Verschiedenheit der drei Hypostasen
aus den Ausgingen und Relationen abgelehnt und die Dreiheit
gleichsam als apriorische Gegebenheit vorausgesetzt wird, sofort
jene Gefahr akut wird, die fiir das morgenlindische Trinitits-

Geist nur in der essentiellen Einheit und nicht in ihrer hypostatischen
Unterschiedenheit. Mit anderen Worten: die Unterscheidungslinie zwischen
der dritten Hypostase und der Gesamtheit der beiden ersten liegt auf einer
anderen Ilbene als auf der der wechselseitigen Unterschiedenheit der ersten
und der zweiten Hypostase. Auf diese Weise zerstort die Relationentheorie
und der auf sie sich stitzende Filioquismus die Lehre von der Dreieinigkeit,
indem sie an Stelle der Dreieinigkeit die Zwei-Einheit zweier Wochsel-
beziehungen (I) und (II) in dem Einen gottlichen Wesen lehrt. Dabei bleibt
die grundlegende Frage vollkommen ungelsst: auf welche Weise Relationen
hypostasiert werden und was sie zu Hypostasen macht ?




e B8 =

denken von jeher charakteristisch war, nidmlich die Gefahr des
Tritheismus, einer Dreigotterlehre 1), die, die Dreiheit in Gott als
apriorische (regebenheit voraussetzend, sie nicht mehr unter die
Einheit Gottes zu subsumieren weiss.

Dieser Gefahr des Tritheismus begegnet nun die morgen-
lindische Theologie durch die Lehre, dass im dreieinigen Gott
der Vater allein die air/a, Sohn und Geist die afriarol seien, durch
die Lehre von der sogenannten «Allein-Urspriinglichkeit» des
Vaters. Darnach ist die ganze Trinitit nichts anderes als der sich
in der Zeugung des Sohnes und der Ausgiessung des Heiligen Geistes
erschliessende Vater. Im Vater als der ersten Person des dreieinigen
Gottes ruht die ganze Fiille der Gottheit: der Vater ist es, der
dem Sohn das gottliche Wesen mitteilt, und der Vater ist es,
der dem Heiligen Geist das gottliche Wesen mitteilt. Das Wesen
wird also nicht bloss mitgeteilt durch den Vater — wie eine un-
personliche Substanz, in der dann die Hypostasen entstehen —
sondern der Vater bleibt in seiner Selbsterschliessung Subjekt des
gottlichen Wesens, personhaftes Sein. Erginzt aber wird diese
Lehre — und das ist etwas, was im Westen oft iibersehen wird —
durch die Betonung der Dreifachheit der aus dieser Allein-Urspriing-
lichkeit des Vaters sich ergebenden Relationen. Gerade der abend-
lindischen Auffassung gegeniiber, in der es seit Augustin immer
um Zweiheiten geht, um zwei Ausgiinge und um zwei Relationen-
paare, wird betont, dass die Dreieinigkeit als drei-einer Akt zu
verstehen ist und dass darum alle Bestimmungen iiber die Personen
der Dreieinigkeit als dreifache aufgefasst werden miissen. Das
heisst: Der Vater ist Vater nicht nur fiir den Sohn, der von ihm
gezeugt wird, sondern er ist auch der Vater fiir den Geist, der
von ihm ausgeht. Der Vater ist nicht ausserhalb seiner Vaterschaft
noch spirator oder moofoievs des Geistes, wie es ja Joh. 15, 26
ausdriicklich heisst, dass der Geist vom Vater ausgeht. Aber auch
der Sohn ist Sohn nicht nur fiir den Vater, sondern auch fiir den
Geist, trotzdem er nicht von ihm gezeugt wird. Die Sohnschaft
umschliesst nicht nur das Gezeugt-Sein vom Vater, sondern auch
das Sein des viiterlichen Sohnes fiir den Geist. Und endlich ist
der Heilige Geist der Geist, der vom Vater ausgeht und der dem
Sohne eigen (idwy) ist, trotzdem er nicht von diesem ausgeht;
der Geist ist also beiden, dem Vater und dem Sohne, korrelativ.

) A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschicht II, S. 301.
?) Gegen diesen Vorwurf verteidigen sich schon die grossen Kappadozier.



— 16 —

Das alles bedeutet, dass die Beziehung des Ursprungs eben nicht
die einzige Beziehung ist, die es in Gott gibt. Die Dreieinigkeit
muss vielmehr verstanden werden als konkretes Vater-Sein, Sohn-
Sein und Geist-Sein in einem Akte dreifach-gegenseitiger Durch-
dringung und Einwohnung (nach der Darstellung Bulgakoffs).

Nur kurz kénnen wir auf die Problematik hinweisen, von der
auch diese bedeutend einfachere morgenlindische Doktrin erfiillt
ist. Im wesentlichen sind es zwei Einwinde, die von der abend-
lindischen Theologie gegen diese Doktrin erhoben werden; sie
sind allerdings in der Form, in der sie gewohnlich gemacht werden,
nicht stichhaltig. Einmal ist es unrichtig, der Lehre von der Allein-
Urspriinglichkeit des Vaters Subordinationismus vorzuwerfen, als
ob in dieser Lehre der Vater als airia, als Grund der Gottheit,
den von ihm Begriindeten, dem Sohn und dem Heiligen Geiste,
tibergeordnet resp. diese dem Vater untergeordnet wiirden. Wohl
ist nach Joh. 14, 28 der Vater grosser als der Sohn, aber nicht
im Sinne einer Leugnung der Gleichwesentlichkeit, sondern nur
in seiner Bezogenheit auf die gegenseitige Erschliessung: d. h. der
Vater erschliesst sich im Sohne, aber nicht umgekehrt. Sodann
ist es nicht richtig, in der Weise zu argumentieren, wie das H. Schell?)
und neuerdings K. Barth?) tun, dass man sagt: Wenn die morgen-
lindische Doktrin den ewigen Ausgang aus dem Sohne leugne,
aber andrerseits doch zugebe, dass der Geist dem Sohne «eigen»
sei, ja, dass in der zeitlichen Sendung, im opus ad extra der Offen-
barung, der Geist auch vom Sohne gesandt werde resp. «ausgehey,
so stelle sie damit ein anderes Gesetz auf fiir das, was Gott in
sich selbst ist, und fiir das, was er in der Offenbarung tut. Dieser
Einwand ist darum nicht stichhaltig, weil die morgenlindische
Lehre, wie wir gesehen haben, in keiner Weise sagen will, dass der
Geist ohne jede Beziehung zum Sohne sei, sondern nur bestreitet,
dass der Geist zum Sohne in einer Ursprungsbeziehung stehe, welch
letztere in der westlichen Theologie filschlicherweise als einzige
innergottliche Beziehung betrachtet wird. Und doch meinen diese
beiden Einwénde etwas Richtiges, nur miissen sie anders begriindet
werden.

Es steht nimlich ganz ausser Zweifel, dass der Vaterbegriff,
vom biblischen Offenbarungszeugnis her gesehen, nur als Wechsel-
begriff zum Begriffe des Sohnes zu realisieren ist: «Vater» wird

1) Katholische Dogmatik II, S. 53.
%) Christliche Dogmatik I, 1, S. 503.



R .

Gott genannt als der Vater Jesu Christil). In dem Masse aber,
als von der morgenlindischen Doktrin die Allein-Urspriinglichkeit
des Vaters behauptet wird, um damit der Gefahr jenes apriorischen
Tritheismus zu begegnen, muss der dabei verwendete Vaterbegriff
selber apriorisch werden. Damit aber nihert sich der Vaterbegriff
jenem aus der Religionsgeschichte bekannten Begriff des « Urheber»-
Gottes, der mit dem Vater-Begriff des Neuen Testamentes nichts
mehr zu tun hat. Nahegelegt wird diese Annahme unter anderem
durch die sprachlichen Mittel, deren sich die morgenlindische
Theologie mit Vorliebe bedient, um die Allein-Urspriinglichkeit
des Vaters darzutun, so etwa, wenn der Vater bezeichnet wird
als Quelle, als Sonne oder Licht, von dem der Sohn und der Geist
ihr Licht-Sein haben. Wie immer diese Ausdriicke im einzelnen
zu verstehen sind, jedenfalls kann die ernste und besorgte Frage
nicht unterdriickt werden, ob, wenn die Allein-Urspriinglichkeit
des Vaters verdeutlicht wird mit derartigen oder dhnlichen Bild-
reden, die in dermorgenlindischen Theologie geradezu die Bedeutung
eigentlicher Begriffe erlangt haben, die Gefahr einer mythologisch-
naturalistischen Umdeutung des Vater-Gottes der Offenbarung
nicht unvermeidlich wird ? So viel scheint uns ausser allem Zweifel
zu stehen, dass nach den uns vorliegenden Zeugnissen die morgen-
lindische Theologie mit ihren Denk- und Begriffsmitteln nicht in
der Lage 1st, diesem Missverstindnis wirkungsvoll entgegen-
zutreten. Wenn sie das aber nicht kann, dann vermag die Lehre
von der Allein-Urspriinglichkeit des Vaters und die damit ver-
bundene Ablehnung des Filioque jene Erkenntnis, um deren Rein-
erhaltung es im Trinitédtsglauben geht, auch nicht geniigend sicher-
zustellen, niimlich die Erkenntnis, dass Gott in sich selbst in keinem
anderen Sinne der Vater ist als er in der Offenbarung der Vater
ist, nimlich der Vater seines eingeborenen Sohnes Jesu Christi. Mag
also die morgenlindische Doktrin das erstgenannte der beiden
Glaubensanliegen, nidmlich die Herausstellung der Personalitdt
Glottes besser wahren als die westliche Theologie, so sieht sie sich
doch ausserstande, dem zweiten Glaubensanliegen, niimlich der Fest-
legung des Satzes von der Identitit dessen, was Gott in sich selber
ist und was er fiir uns ist, in vollem Umfange gerecht zu werden.

Welches ist somit das Ergebnis unserer Untersuchung? Es
ist kurz gesagt folgendes: Wenn die Trinititstheologie mit der
Lehrtradition des Westens das Filioque im Sinne des unum prin-

1) R. G. G. V, 1444 f.

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 1/2, 1943, 2



cipium lehrt und es — was unumgiinglich ist — mit der Theorie
von den beiden Ausgingen und den vier Relationen zu stiitzen
sucht, so verfillt ihr ganzer Gottesbegriff unweigerlich dem Im-
personalismus; lehnt sie aber mit dem Osten das Filioque ab
unter Berufung auf die Allein-Urspriinglichkeit des Vaters, so
verfillt sie ebenso unweigerlich einem mythologischen Naturalismus.
Da es aber eine dritte Moglichkeit nicht gibt, so kann das offenbar
nur heissen, dass wir durch den Filioque-Streit vor eine letzte
und unauflosliche Aporie im Gottesgedanken selbst gefiihrt werden.
Was diese Aporie grundsitzlich bedeutet und was sich aus ihr
fiir eine erneute systematische Durchdringung des Trinitdtsdogmas
ergibt, das kann zum Schluss nur noch angedeutet werden.

Als in den Jahren 1874/75 unter Leitung Déllingers zwischen
den Theologen des Westens und des Ostens erstmals wieder nach
Jahrhunderten Unionsverhandlungen ') gerade im Hinblick auf
das Filioque stattfanden, da haben jene Theologen bewusst von
unserer heutigen Fragestellung, d.h. von der Einbeziehung der
spiiteren trinitarischen Spekulation, abgesehen und nur feststellen
wollen, welches der Glaube der alten Kirche vor dem eigentlichen
Filioque-Streit war 2). Dabei liessen sich speziell die altkatholischen
Theologen von dem Grundsatz leiten, dass Dogma der Kirche
nur sein koénne «der Sohn geht vom Vater aus», wihrend das
Filioque des Westens und die morgenlindische Lehre von der
Allein-Urspriinglichkeit des Vaters blosse «Theologumena», d. h.
fiir die Kirche unverbindliche Lehrmeinungen seien. Das war
keine Losung im dogmatisch-spekulativen Sinne, sondern der
bewusste Verzicht auf eine solche. Aber gerade die in diesem
Verzicht zum Ausdruck kommende Zuriickhaltung scheint uns auch
der spiiteren trinitarischen Spekulation gegeniiber nicht nur ge-
boten, sondern von jener Aporie im Qottesgedanken her gesehen
geradezu unerlisslich zu sein. Und zwar wird es sich bei dieser
«Zuriickhaltung» nicht bloss um eine Sache theologischer Skepsis
oder Kompromifsucht 3), sondern um das bewusste und unermiid-
liche Geltendmachen einer in jener Aporie zutage tretenden,
uniiberschreitbaren Grenze des theologischen Denkens iiberhaupt

') Bericht tiber die Bonner Unionskonferenzen, herausgegeben von
H. Reusch, Bonn, 1874.

%) Bericht der Rotterdamer Kommission, Revue internationale de
théologie, 1899, S. 2.

%) «Schwiichlicher Vermittlungsversuch der Altkatholiken» urteilt
B. Bartmann I, S. 205.



— 19 —

handeln miissen, nimlich um das Geltendmachen der Erkenntnis,
dass der eigentliche Gegenstand der Dogmatik, d. h. Gott in seinem
Herr-und-Person-Sein, allen Denkkategorien, deren sich die Trini-
tatstheologie zur Sicherung der Erkenntnis des Person-und-Herr-
Seins Gottes bedient, widerstreitet. Als Herr und Person begegnet
uns Gott nur in der Wirklichkeit des Glaubens und des praktischen
Glaubensgehorsams; da aber — wenn anders Gottes Offenbarungs-
wort in Jesus Christus gilt — diese Begegnung nicht auf dem Boden
einer direkten Konfrontation von Gott und Mensch erfolgen kann,
sondern nur im Glauben, dass Jesus der Christ ist, so wird, da
das Bekenntnis zur Dreieinigkeit nichts anderes ist als die Ent-
faltung des Glaubens an Jesus Christus (vgl. das Wort Harnacks),
unserem Denken immer wieder eine Trinitéitstheologie abgefordert.
Aber im Wissen um jene Grenze, d. h. in Erfiillung ihrer urspriing-
lichen Funktion, das géttliche Offenbarungsgeschehen vor mensch-
lichen Verfiilschungen zu schiitzen, wird die Trinitédtstheologie sich
genotigt sehen, zuriickzukehren auf den Boden jener negativ-
begrenzenden Trinititslehre der alten Kirche, auf dem es einen
Filioque-Streit nicht gibt und nicht geben kann. In diesem Sinne
eine Losung der dem Filioque-Streit zugrunde liegenden Proble-
matik gibt es nur durch die Riickkehr zu den Urspringen.

Urs Kiiry.




	Die Bedeutung des Filioque-Streites für den Gottesbegriff der abendländischen und der morgenländischen Kirche

