
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


194

Bibliographie.

F. Siegmund-Schultze: Ekklesia, eine
Sammlung von Selbstdarstellungen
der christlichen Kirchen,
herausgegeben von—.Bd.X: Dieorthodoxe
Kirche auf dem Balkan und in
Vorderasien. Orthodoxe Patriarchate.

(46. Lieferung des Gesamtwerkes.)

Verlag L. Klotz, Leipzig
C 1. Rm. 6.—.

Es ist erfreulich, dass dieses Werk
trotz Schwierigkeiten langsam
vorwärts schreitet. Begrüssenswert ist die
vorliegende Lieferung, die auf 129 S.

kurz und knapp die orthodoxen
Patriarchate von Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien, Jerusalem und
das Erzbistum von Cypern behandelt.
Es sind berufene Männer, die über
die Geschichte, die Verfassung und
die heutige Lage dieser östlichen
Kirchen berichten — die Geschichte, so
skizzenhaft sie notgedrungen jeweilen
ausfallen musste, lässt doch erkennen,
welches Martyrium den einst so
berühmten Patriarchaten bis in die
jüngste Zeit beschieden war. Es erfüllt
den Leser mit Bewunderung, dass sie
allen Bedrückungen und Verfolgungen
standhalten und ihren christlichen
Glauben behaupten konnten. Wenn
sie zahlenmässig stark zurückgegangen
sind, ihre glorreiche Vergangenheit
und ihr Martyrium verleiht ihnen
unvergänglichen Ruhm. Das gibt ihnen
nicht nur Ansehen, sondern auch Kraft
zu neuen Anstrengungen, mit
Ausdauer und Eifer ihre hohe Mission zu
erfüllen. Tatsächlich bezeugen die
Aufsätze, dass überall auf dem Gebiet
des wissenschaftlichen, kirchlichen,
pädagogischen und charitativen
Lebens ein Aufstieg festzustellen ist.
Anregend wirkte auch ihr reges Interesse

an der ökumenischen Bewegung.
Ein Vorzug der Aufsätze sind die
genauen statistischen Angaben. Den
einzelnen Teilen geht jeweilen ein
Grusswort der jetzigen Inhaber der

Patriarchate voraus und am Schluss
sind Literaturangaben über die
betreffenden Abschnitte beigefügt, die sehr
brauchbar sind. Besonders sei noch auf
die Einleitung des Herausgebers
hingewiesen. Sie enthält in einer feinen
Charakteristik der einzelnen Patriarchate

allerlei begrüssenswerte Mitteilungen

und Ergänzungen, um zwischen
den so verschiedenartigen Aufsätzen
eino Verbindung zu schaffen. Staunens -

wert ist, welch grosses Verständnis
der Herausgeber für die Eigenart
dieser Kirchen hat und mit welch
feinem Gefühl er dem Abendländer
kirchliche Lebensäusserungen
nahebringt, die ihn sonst fremd anmuten.
Man spürt die reife Erfahrung und
Kenntnis des Ostens aus den wiederholton

Studienbesuchen und den
ökumenischen Konferenzen. A. K.

Östliche und westliehe Mystik.
Herausgegeben von F. Heiler. Verlag
E. Reinhard, München. Rm. 5.80.

Diese Sondernummer der Zeitschrift
«Eine heilige Kirche» enthält eine
Reihe von Aufsätzen von Gelehrten
der verschiedenen Fachgebiete und
religiösen Richtungen. Prof. Arseniew
schreibt im Aufsatz «Eingetretene
Fülle» über die christliche Mystik,
Prof. M. Dibelius über «Paulus und
die Mystik». Behandelt wird in
verschiedenen Aufsätzen die orthodoxe,
die mittelalterliche, die anglikanische,
die protestantische Mystik in ihrer
verschiedenartigen Ausgestaltung.
Auch Beiträge zur ausserchristlichen
Mystik finden sich. Unter dem Titel
«Eine Perle altindischer Mystik» ist
eine Übersetzung der vedischen «Kä-
thaka-Upanishad» aufgenommen. Der
Herausgeber beschäftigt sich im A\if-
satz «Weltabkehr und Weltrückkehr
ausserchristlicher Mystiker» mit Lao-
tse's Tao-teh-king und der indischen
Bhagavadgîtâ. In einer umfangreichen



195 —

Bibliographie werden alle Neuerscheinungen,

die die Mystik berühren,
besprochen. So bietet der 279 S. starke
Band viel Anregung und Bereicherung
des Wissens auf dem Gebiet der
Mystik.

Spuler, B. Die Aussenpolitik der
goldenen Horde. Sonderdruck
Jahrbücher für Geschichte
Osteuropas. Jahrgang 1940, Heft 1/2
und Heft 3/4. Verlag Priebatsch,
Breslau.

Der Sonderdruck ist nicht im
Buchhandel erschienen. Wir möchten aber
trotzdem nicht versäumen, auf diese
Aufsätze unseres geschätzten
Mitarbeiters hinzuweisen. Sie beschränken

sich ausschliesslich auf eine
Darstellung des Ablaufs der politischen
und militärischen Geschichte der
Tatarenherrschaft im Osten. Der
Verfasser hofft, alle religiösen, kulturellen
und wirtschaftlichen Fragen später
behandeln zu können. Es ist wohl
überflüssig zu bemerken, dass die
Arbeit des sprachenkundigen
Verfassers gut fundiert und ein weit-
schichtiges Material gründlich
bearbeitet ist. Von Interesse ist die
Arbeit gerade jetzt, da der Blick der
ganzen Welt auf den Osten gerichtet
ist. A. K.

Hessen, Dr. J., Platonismus und
Prophetismus. Die antike und die
biblische Geisteswelt in
strukturvergleichender Betrachtung. Verlag

Ernst Reinhardt in München.
Leinen RM. 6.50.
Der Verfasser vorliegender Schrift

unternimmt den grossangelegten
Versuch, «Platonismus und Prophetismus»,

d. h. die griechisch-antike Ideenwelt

und die biblische Offenbarungswirklichkeit,

diese beiden «geistigen
Höchstwerte der Menschheit », in ihrer
Eigenart gegeneinander abzugrenzen
und ihre Verschiedenheit an der
Gottesidee, dem Weltbild und dem
Menschenverständnis aufzuzeigen. Im
zweiten Teil wird an Augustin, Thomas

von Aquin, Luther, an Beispielen

aus der katholischen Theologie des
19. Jahrhunderts (Hirscher, Tyrell),
aus dem deutschen Idealismus (Fichte,
Hegel), aus der dialektischen Theologie

(Brunner) und endlich aus der
Phänomenologie (N. Hartmann) und
Existenzialphilosophie (M. Heidegger),
der Kampf der beiden Geistesmächte
um die Vorherrschaft dargestellt. Der
Verfasser kommt zum Ergebnis, dass
der Platonismus wie der Prophetismus
eine Fülle von Ewigkeitswerten
enthalten, dass aber auch der Gedanke
ihrer Synthese eine ewig gültige Idee
sei.

Hessens Buch weist grosse Vorzüge
auf, vor allem zeichnet es sich durch
eine klare Sprache, einleuchtende
Zusammenfassungen und prägnante
Formulierungen aus. Verdienstvoll ist
vor allem auch die eingehende
Behandlung der Theologie Hirschers. Bei
der Fülle des Stoffes, die in dem
gedrängten Räume des nicht sehr
umfangreichen Buches zu bewältigen
war, konnten allerdings gewisse
Verkürzungen und Vereinfachungen, auch
eine gewisse Willkür in der Auswahl
der Beispiele nicht vermieden werden.
Schliesslich hätte auch die Grundthese

des Buches, dass nämlich eine
Synthese zwischen Prophetismus und
Platonismus, was bei Hessen soviel
heisst wie zwischen Theologie und
Philosophie, wünschbar und notwendig

sei, einer sehr viel eingehenderen
systematischen Begründung bedurft.

U.K.
Pater Zacharias van Haarlem, O. F. M.

Cap.: Na de scheidinjj. Over de
geschiedenis der oostersche kerken
vanaf den val van het byzantijnsche
rijk. (Heomstede) 1941. Uitgeverij
de Toorts. 80 S. (Hot Christelijke
Oosten IV.)
In dem vorliegenden vierten Bande

der hier in ihrer Grundhaltung schon
gewürdigton Buchreihe des
römischkatholischen «Apostolats der
Vereinigung» über die Ostkirchen
bespricht der Verfasser in ganz kurzen,
recht übersichtlichen Skizzen alle



196

Kirchen des Ostens, die nestorianische,
monophysitische und orthodoxe, mit
all ihren Verzweigungen. (Die der
römischen Kirche angeschlossene,
ursprünglich monotheletische Kirche der
Maroniten fehlt auffälligerweise.) Ohne
auf die innere Problematik der
Kirchenspaltungen des Ostens einzugehen,
ja ohne die theologische Leistung und
nationalkulturello Bedeutung der
Ostkirchen näher zu beleuchten, gibt Pater
Zacharias nur einige Daten aus dem
äusseren Loben der kirchlichen
Gemeinschaften. Er hebt dabei alles
hervor, was für die Beziehungen der
Kirchen zur Kurie von Belang ist,
beurteilt die Haltung der Gläubigen
lediglich nach ihrer Einstellung zur
römischen «Mutterkirche» und gibt
abschliessend jeweils eine Statistik
der unierten und (wesentlich kürzer)
der selbständigen kirchlichen
Organisationen. Bei der verwirrenden
Mannigfaltigkeit, die das Leben der
Ostkirchen — leider — angenommen hat,
wird das Buch als erste Orientierung
von Nutzen sein. Mit seiner Tendenz
wird sich jeder Christ von seinem
eigenen Standpunkte aus selbst
auseinanderzusetzen haben.

Bertold Spuler.

Der neutestamentliche Kirchenbegriff
und unsere Kirchen. Uitgevers-
maatschappij-Holland 1941.

Soweit die Verhältnisse es
gestatten, setzt der niederländische
Lausanne-Ausschuss auch während
des Krieges seine ökumenische Arbeit
fort. Seit fünf Jahren pflegt er während

der Winterszeit monatlich seine
Zusammenkünfte abzuhalten, in denen
die aktuellen ökumenischen Fragen
zur Erörterung kommen. Im
Wintersemester 1936/37 befasste er sich mit
den Themata, die auf der Weltkonferenz

in Edinburgh in Behandlung
kommen sollten, nämlich: die Gnade,
die Kirche und die Heilige Schrift,
Amt und Sakrament und die Einheit
der Kirche. In den beiden
darauffolgenden Jahren wurden die
inzwischen erschienenen Rapporte der
Edinburgher Tagung durchgenommen.
Gemäss den Vorschlägen von
Montreux wurde 1939/40 ein
Winterprogramm entworfen mit dem Haupt-
thema: «Was lehrt die Heilige Schrift
über die Kirche ?» In acht Vorträgen,

welche von fünf Protostanten, einem
Taufgesinnten und zwei Altkatholiken
gehalten wurden, wurde diese Frage
beantwortet aus den Synoptikern, der
Apostelgeschichte, den paulinischen
Briefen und den johanneischen Schriften.

Diese Konferenzen zeigten einerseits,

dass die Exegese eine grosse
Bereicherung erfährt, wenn die Heilige
Schrift von Vertretern verschiedener
Kirchen interpretiert wird; anderseits
aber stellte sich heraus, dass jede
Kirche mehr oder weniger unter dem
Einfluss gewisser exegetischer
Traditionen steht, von denen sie sich
schwerlich loslösen kann. Darum
kann es nicht wunder nehmen, dass
Einstimmigkeit über die biblische
Lehre über die Kirche in dieser
Konferenz nicht erreicht werden konnte.

Im Winter 1940/41 richtete die
Konferenz ihr Interesse den mehr
praktisch-konkreten Fragen zu. Sie
legte den Kirchen die Fragen vor:
«Wie steht Ihre Kirche dem
neutestamentlichen Kirchenbegriff gegenüber
Ist der neutestamentliche Kirchenbegriff

für sie massgebend Wie
formuliert Ihre Kirche diesen Kirchen-
begriff? Wie bekommt dieser Begriff
Gestaltung in Ihrer konstituierten
Kirche Inwieweit ändert Ihre Kirche
den neutestamentlichen Kirchenbegriff

Inwieweit verwirft sie ihn
Inwieweit besteht in Ihrer Kirche
theoretisch und praktisch Gebundenheit

oder Freiheit bezüglich der
Kirchenordnung Welche Strömungen
sind am Werk, um Ihre Kirchenordnung

zu reformieren in der Richtung
des neutestamentlichen Kirchenbegriffs

»

Diese Fragen wurden von sieben
Vertretern der mitwirkenden Kirchen
beantwortet: von den Altkatholiken
(P. J. van Harderwijk) ; der
evangelisch-lutherischen Kirche (Dr. P.Boen-
dermaker); der niederländisch-refor-
mierten Kirche (Pfr. H. C. J. Deelen);
von der Bruderschaft der
Taufgesinnten (Pfr. N. v. d. Zijpp) ; von
der reformierten (calvinistischen)
Kirche (Prof. Dr. F. W. Grosheid) von
der reformierten Kirche in
wiederhergestelltem Verband (Pfr. E. L. Sme-
lik) und von den Remonstranten
(N. Blokker).

Mit Ausnahme des Referates des
Prof. Grosheid, der sich zur
Veröffentlichung seines Beitrags nicht



197

bereit erklären konnte, liegen diese
Vorträge in dem angekündigten Werke
jetzt gedruckt vor. Prof. Dr. S. F.
H. J. Berkelbach van der Sprenkel
schrieb das Vorwort.

Die scharfe Fragestellung hat den
grossen Nutzen gehabt, dass die
Referenten sich nicht in theoretischen,
akademischen Bespiegelungen
verloren haben, sondern sich vor die
Aufgabe gestellt sahen, möglichst direkt
und konkret diesen Fragen zu Leibe
zu gehen. Darum muss diese Arbeit
freudig begrüsst werden, weil sie uns
einen klaren Einblick in die heutige
kirchliche Situation in Holland
verschafft.

Pfr. van Harderwijk vertritt den
streng traditionellen Standpunkt der
niederländischen altkatholischen Kirche.

Der neutestamentliche Kirchenbegriff

ist massgebend. Die spätere
Entwicklung der Kirche mit den drei
Ämtern, gipfelnd in dem
monarchischen Episkopat, findet ihre Wurzel
im Neuen Testament und ist somit als
eine organische Entwicklung
anzusehen. In Theorie und Praxis herrscht
Gebundenheit; Einflüsse zur Änderung

sind nicht vorhanden, wie das
in einer «katholischen» Kirche auch
nicht zu erwarten ist.

Dieser Standpunkt wird von keiner
der anderen Kirchen geteilt. Der
Referent der evangelisch-lutherischen
Kirche stellt in seiner Kirche eine
grosse Meinungsverschiedenheit über
den Kirchenbegriff fest. Die
neutestamentliche Formgebung hat für diese
Kirche keine Autorität und kann
ebensowenig als eine immer bindende Norm
für eine bleibende Kirchenorganisation

betrachtet werden. Eine ganz
andere Kirchenform wäre denkbar,
wenn der Geist Gottes dazu treiben
würde. Die Kirchenform ist darum
gleichgültig, weil die Kirche nie aus
formulierton Begriffen lebt, sondern
aus dem, was aus der Geschichte und
der Tradition herauswächst. Das
Lehramt ist das eigentliche. Die
synodale Kirchenordmmg hat keine
prinzipielle Bedeutung. Eschatolo-
gisches Interesse kennt die Kirche
nicht. Sie lebt «in der Ruhe der
Bürgerlichkoit». Gebundenheit an
eine Kirchenordnung wird verworfen.
Kirchliche Vorschriften sind minimal.
Eine liturgische Bewegung ist im
Gang, die neben der Predigt auch der

Anbetung Platz einräumen will. Dazu
sind neue Formulare, Liturgien und
Lektionarien entworfen.

Die niederländisch reformierte Kirche

will auf dem Boden des
neutestamentlichen Kirchenbegriffs stehen ;

stellt aber fest, dass in bezug auf
diesen Kirchenbegriff keine Meinungseinheit

vorhanden ist. Seit 1816
(Einführung des Kirchenreglements)
ist die Kontinuität mit der Vergangenheit

unterbrochen und der Mittelpunkt

des Bekenntnisses unsicher
geworden. Seitdem ist grosse Freiheit
bezüglich der Kirchenlehre
eingeschlichen. Auch die örtlichen
Gemeinden haben grosse Freiheit; dass
die Kirche «die Mutter aller» ist,
wird aus dem Auge verloren. Die
höhere (synodale) Kirchenordnung
trägt das Gepräge eines Regenten-
systems, das aber nicht organisch mit
dem Unterbau der Kirchenräte und
der Gemeindeversammlung zusammenhängt.

Das eschatologische Bewusstsein

ist schwach. Theoretisch und
praktisch herrscht grösste Freiheit.
Die bestehende Ordnung geht lediglich
auf Gewohnheit und Gebräuche
zurück. Eine Strömung macht sich
geltend, die einem kräftigeren Kirchen-
bewusstsein nachstrebt, die Kirche
reorganisieren und die Liturgie
ausbauen und bereichern will.

Die Bruderschaft der Taufgesinnten
erklärt prinzipiell undogmatisch zu
sein und allen Nachdruck auf persönliche

Glaubonsauffassung und
Glaubenserfahrung zu legen. Darum spricht
sie weder über die Form noch über das
Wesen der Kirche. Es besteht aber
ein starkes Gemeindebewusstsein.
Offizielle Formulierung fehlt. Die
Taufgesinnten bilden «eine Freiwilligkeits-
kirche mit ethischer Tendenz». Es
herrscht absolute Freiheit bis zur
Anarchie. Jede Gemeinde ist autonom.

Nur die geschichtliche Tradition
hat eine gewisse Ordnung geschaffen.
Strömungen, die Kirche in der Richtung

des Neuen Testamentes
umzugestalten, sind nicht zu bemerken.

Die reformierte Kirche (calvinist-
isch) bestimmt den Kirchencharakter
in ihrem Gegensatz zur Synagoge. Der
neutestamentliche Kirchonbegriff hat
normativen Wert. Die Kirchenordnung

ist nur von nebensächlicher
Bedeutung. Beschlüsse einer Synode
können von einer folgenden abge-



198

ändert oder abgeschafft werden.
Gehorsam der Kirchen der Kirchenordnung

gegenüber beschränkt sich
nur auf die Lehre der Heiligen Schrift.
Örtliche Gemeinden haben eine
gewisse Autonomie. Jede Kirchenordnung

soll abgeändert werden, wenn
deutlich wird, dass die Angaben der
Heiligen Schrift darin nicht richtig
verarbeitet sind.

Die kleine reformierte Kirche (in
wiederhergestelltem Verband) zeigt
in ihrer Auffassung den kirchlichen
Boden, aus dem sie hervorgegangen
ist, der reformierten Kirche. Auch
sie akzeptiert den neutestamentlichen
Kirchenbegriff als massgebend und
anerkennt die Autonomie der
örtlichen Gemeinden. Sie strebt aber
nach Erneuerimg des kirchlichen
Lebens; Stimmrecht der Frau,
weiblicher Diakonat und Aktivierung der
Gemeinden. Ihre Isolierung wird als
ein vorübergehender Zustand
betrachtet. Sie strebt nach Wiedervereinigung.

Die Bruderschaft der Remonstran-
ten ist spiritualistisch eingestellt. Die
Kirche ist ihr zwar eine «Institution
providentieller Art», aber sie legt
allen Nachdruck auf die ecclesia
invisibilis. Ihr Kirchenbegriff stimmt
überein mit dem der Reformierten.
Sie behauptet aber ihren unkonfessionellen

Charakter. Unter dem Einfluss
der «modernen» Theologie wurde die
Kirche mehr und mehr säkularisiert.
Auch in ihrer Mitte ist eine liturgische
Bewegung im Gang. Ihrem Prinzip
und ihrer Geschichte gemäss ist die
Kirche ökumenisch orientiert.

Das Buch ist ein treuer Spiegel von
dem heutigen kirchlichen Leben in
Holland, soweit es in der ökumenischen
Bewegung vertreten ist. Es ist in
erster Linie für die breiten Schichten
des Kirchenvolks bestimmt und kann
dazu beitragen, die Kirchen und ihre
Stellung gegenseitig näher bekannt
zu machen. Zu gleicher Zeit aber
zeigt die grosse Meinungsverschiedenheit

in der Frage der «Kirche», dass
noch sehr viel Wasser dem Meere
wird zuströmen müssen, bevor auch
nur eine Annäherung in dieser Frage
erreicht werden kann.

Leider beging der Drucker einen
unangenehmen Schnitzer. Er stellte
die Herausgabe des Werkes in das Jahr
MCMLI(1951)! v.K.

MastyVak, Joannes: Fuitne Vladi-
mirus Soloviev catholieus? Rom
1942. Sant'Alfonso. 45 S.

Der Verfasser untersucht die
verschiedenen, sich teilweise stark
widersprechenden Angaben über die
Glaubenshaltung des bekannten russischen
Philosophen Vladimir Sergëevic
Solov'ëv (1853—1900). Trotz verschiedener

gegenseitiger Angaben und trotz
der Tatsache, dass Solov'ëv aus
orthodoxer Hand das heilige
Sterbesakrament erhielt, glaubt M., sich auf
Grund der Angaben des übergetretenen

russischen Geistlichen Nikolaj
Tolstoj zu dem Schlüsse berechtigt,
dass Solov'ëv am 1. März 1896 (n. St.)
offiziell zur römischen Kirche
übergetreten ist und ihr bis an sein Ende
treu blieb. Er folgt dabei der Meinung
der römischen Theologen Michael
d'Herbigny und Kardinal Marian
Rampolla. Die Haltung Solov'ëvs auf
dem Sterbebette glaubt er mit dem
Hinweis auf den Kanon 882 des
Corpus iuris canonici rechtfertigen
zu können, der in Todesnot auch die
Absolution durch « dissidentische »

Geistliche bei gewissen Sünden
zulässt (S. 37). Bertold Spuler.

Wijnhoven,F. : GroeiendWantrouwcn.
Over de geschiedenis der oostersche
kerken vanaf den beoldonstrijd
tot den val van Konstantinopel.
(Wachsendes Misstrauen. Die
Geschichte der östlichen Kirchen vom
Bilderstreit bis zum Fall
Konstantinopels.) O. O. 1941. Uitgeve-
rij de Toorts. 96 S. (Het Christe-
lijke Oosten. Verhandelingen over
de geschiedenis en het godsdienstig
leven van de oostersche kerken,
Teil III).
Der Dritte Teil der vom «Apostolat

der Vereinigung» herausgegebenen
Geschichte der östlichen Kirchen (vgl.
IKZ XXXII, 1942, S. 93) behandelt
vor allem die Entwicklung der
byzantinischen Kirche unter besonderer
Hervorhebung der Auseinandersetzung
mit Rom und der inneren Streitigkeiten.

Natürlich ist für den
Verfasser das Verhalten der Päpste immer
richtig, und die inneren Kämpfe sind
ein Zeichen des Verfalls der
byzantinischen Kirche! Von den Streitigkeiten

innerhalb der lateinischen
Kirche wird dabei so gut wie gar nicht
gesprochen,



199

Inhaltlich bietet der Band nichts,
was über das bisher Bekannte hinausginge.

Die römischen Thesen
hinsichtlich der Patriarchen Photios und
Michael Caerularius worden in vollem
Umfange aufrechterhalten. Immerhin

wird zugestanden, dass das
Verhalten der Abendländer während der
Kreuzzüge, insbesondere des 4. Kreuzzuges

mit der Eroberung Konstantinopels

1204, viel zur Vertiefung der
Gegensätze beitrug (S. 66). Nur kurz
gestreift wird die Entwicklung der
orthodoxen Theologie (S. 68—81) und
Strömungen wie der Paulikianismus
und der Hesychasmus. Ganz knappe
Skizzen der russischen, bulgarischen,
serbischen, persischen, georgischen und
(klein)armenischen Kirche beschliessen
das gut gedruckte und vorzüglich
bebilderte Werk. Bertold Spuler.

Wuyts, A.: Le patriarcat russe au
eoneile de Moscou de 1917—1918.
Rom 1941. Pont, institutum orien-
talium studiorum. XVI, 244 S.
(Orientalia Christiana Analecta 129).

Die Revolution des Jahres 1917
stellte die russische orthodoxe Kirche
vor schwierige Probleme. Peter der
Grosse hatte im Jahre 1700 das
Patriarchat abgeschafft und es 1721
durch den heiligen dirigierenden
Synod ersetzt, während dem Zaren selbst
die Oberleitung der Kirche verblieb.
Der Sturz des Zarenregimes fachte
die schon seit längerer Zeit, insbesondere

seit den Unruhen des Jahres
1905 vorhandenen Strömungen auf
eine Reform der Kirche wieder an und
hatte kurz nach Ausbruch der
Revolution 1917 den Zusammentritt eines
russischen Nationalkonzils zur Folge,
dem als wichtigste Aufgabe die
Neuordnung der Leitimg der Kirche
oblag. Die Versammlung, die aus
Geistlichen und Laien bestand, beschloss
nach längeren Diskussionen (S. 33 ff.)
die Wiederherstellung des Patriarchats,
als dessen Inhaber nach einigen
Wahlgängen schliesslich durch Auslosung
der Moskauer Metropolit Tychon
bestimmt wurde. Anlass zu besonderen
Auseinandersetzungen zwischen der
konservativen und der liberal-demokratischen

Gruppe (die damals den
Zeitgeist für sich hatte) gab die
Frage nach der Stellung des Patriarchen,

aber das Konzil verstand es,
die Gegensätze weitgehend zu
überbrücken und überstürzte Neuerungen

zu vermeiden. Man hielt am episkopalen

Grundsatz fest: Der Patriarch
sollte der erste Bischof unter
seinesgleichen sein (S. 64) und war den
Entscheidungen eines Konzils unterstellt
(S. 61). Dadurch war das konziliare
Prinzip der altchristlichen Kirche, wie
es im Abendlande noch die Konzilien
von Konstanz und Basel festgestellt
hatten, in der russischen Kirche
gewahrt, und dem Verfasser als
Jesuiten obliegt, es nun, der Anschauung
seiner Kirche gemäss dieses Prinzip
der Konziliarität (sobornost') zu
kritisieren und als verderblich
hinzustellen (S. 70 ff.), obwohl es während
des russischen Konzils 1917/18 eigentlich

gerade eine Bewährungsprobe
bestanden hatte "¦).

In den anschliessenden Abschnitten
behandelt der Verfasser die verschiedenen

Argumente 2), die auf dem Konzil
für und wider die Erneuerung des

Patriarchats vorgebracht wurden, das
theologische, kanonische, geschichtliche

und psychologische (S. 67—120).
Der zweite Teil der Arbeit befasst sich
mit den Rechten und Pflichten des
Patriarchen, die der altchristlichen
Stellung eines Kirchenoberhauptes
weitgehend entsprechen. Wuyts
behandelt den Titel und die liturgischen
Rechte des Patriarchen, seine
Aufgaben auf dem Gebiete der Moral,
seine Vollmachten, seine Stellung
gegenüber den Konzilien, den
Bischöfen und den weltlichen Gewalten
sowie den Verkehr mit den übrigen
Patriarchaten und den andern
Kirchen. Das Patriarchatsgesetz sah
auch die Möglichkeit eines Einschreitens

gegenüber Amtsüberschreitungen
des Patriarchen vor, die mit dem kon-
ziliaren Prinzip begründet wurde.

Den Beschluss des Buches bilden
einige Abdrucke von Urkunden und
eine zusammenfassende Betrachtung,
die in dem Satze gipfelt: Si
l'usurpation des pouvoirs par le monarque
— le césaropapisme — était un abus,
l'usurpation du pouvoir par les laïques
— la conciliarité —, entendue dans
le sens de Khomiakov et de ses
disciples, devenait une corruption du
dogme lui-même (S. 220). Ein Per-

1) Die Untersuchungen über das Verhältnis
der Wörter «sobornyj» und vxaftolixóg* haben
mit der altkirchlichen Begründung dieses Prinzips
eigentlich nichts zu tun (zu S. 70 ff.).

2) Soweit das Aktenmaterial dem Verfasser
vorlag (vgl. S. VII—IX).



— 200 —

sonen- und ein Sachregister erleichtern
die Benützung des auf gediegener
Quellenbenützung aufgebauten und
im wesentlichen zurückhaltend
urteilenden Werkes, das eine wenig
bekannte und schwer zugängliche, aber
hochbedeutende Periode der neuesten
Geschichte der russischen orthodoxen
Kirche zugänglich macht1).

Bertold Spuler.

Sesan, Milan P. Cruciadele ?i bise-
rica ortodoxa (Die Kreuzzüge und
die orthodoxe Kirche). Tscherno-
witz 1938. Tiparul Glasul Buco-
vinei. 48 S. (Sonderdruck aus:
«Candela», Jahrg. XLVIII, 1937.)

Die Kreuzzüge sind bekanntlich in
ihrer speziellen Zielsetzung ein rein
abendländisches Unternehmen ; es

konnte deshalb nicht ausbleiben, dass
die morgenländische Christenheit darin

bald mehr eine Belastung als eine
Förderung erblickte. Schon ganz zu
Anfang wurde das byzantinische Reich,
das geglaubt hatte, dass die von den
Muslimen zurückeroberten Gebiete
selbstverständlich ihm wieder zufallen
würden, enttäuscht, indem die
abendländischen Barone sich eigene Herzogtümer

mit einem ausgedehnten Feudalsystem

französischen Musters errichteten,

das der byzantinischen
Herrschaft starken Abbruch tat, ohne auf
die Dauer genügenden Rückhalt für
eine Besetzung des Heiligen Landes
zu bieten 2).

Ebenso schwierig war die Lage der
einheimischen orthodoxen Kirche in
den unter «fränkische» Herrschaft
gekommenen Gebieten. Hiermit
beschäftigt sich der Verfasser in seiner
Abhandlung — einer Antrittsvorlesung
an der theologischen Fakultät in
Tschernowitz — vor allem. Die
östliche Geistlichkeit wurde von den

Auf zwei Druckfehler sei hingewiesen: S. 43
und 44 1st Tambov statt TamboK zu lesen.
8. 214 muss es MozajsH statt Mozajs — bzw.
in französischer Umschrift Mojaïs — heissen.

2) Über diesen Zwiespalt unterrichtet sehr gut das
von einem Orthodoxen verfasste Buch von Georg
Ostrogorsky: Geschichte des byzantinischen Staates,

München 1939, S. 254 ff. (Byzantinisches Handbuch

im Rahmen des Handbuchs der
Altertumswissenschaft I, 2 Handbuch der Altertumswissenschaft,

herausgegeben von Walter Otto, XII, 1, 2).

«Lateinern» als schismatisch
angesehen, und dementsprechend das
Patriarchat Antiochien sogleich nach der
Eroberung der Stadt durch die Kreuzfahrer

1098 in ein dem Papste
unterstehendes Patriarchat verwandelt. Die
orthodoxen Patriarchen sahen sich
gezwungen, zeitwoise in Konstantinopel
zu residieren und 1228 ihren Sitz in
das von den Mohammedanern
beherrschte Damaskus zu verlegen, nur
um den «Lateinern» zu entgehen
(S. 33). Ganz ähnlich lagen die
Verhältnisse in Jerusalem, wo erst die
Wiedereinnahme der Stadt durch die
Muslime, die den verschiedenen christlichen

Konfessionen gleichgültig
gegenüberstanden, die Wiederherstellung
des orthodoxen Patriarchats ermöglichte

(S. 34). Besonders lang lag der
Druck des Abendlandes auf der orthodoxen

Bevölkerung Kyperns, die sich
aber trotz aller Versuche nicht dauernd
für die Union gewinnen liess. Die
Krönung der abendländischen Erfolge
während der Kreuzzüge war die
Errichtung des Lateinischen Kaiserreiches

Konstantinopel 1204, die zwar
das Weiterbestehen zweier getrennter
oströmischer Reiche (in Epirus und
Kleinasien) nicht verhindern konnte,
aber doch die Möglichkeit bot, das
Konstantinopler Patriarchat in seiner
eigentlichen Residenz auszuschalten.
Dadurch ist dem Byzantinertum ein
schwerer Schlag versetzt und letztlich
der gesamten Oikumene ein grosser
Nachteil zugefügt worden. Ebenso
abträglich war auf die Dauer die
starke Vergrössorung der Kluft, die
Ost- und Westkirche trennte und die
auch in der geistlichen und weltlichen
Literatur ihren Niederschlag gefunden
hat. Hierauf geht Çesan, der in einer
verhältnismässig ausführlichen
Einleitung (S. 8—31) eine allgemeine
Übersicht über die Kreuzzüge gibt,
leider nicht ein, und doch ist die
Nachwirkung dieser im Mittelalter
gewonnenen starken Reserve, die sich
die Ostkirche auch heute noch allen
päpstlichen Bemühungen gegenüber
auferlegt, deutlich spürbar.

Bertold Spuler.

Gedruckt bei Stampili & Cie., Bern


	Bibliographie

