Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)
Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

194 —

Bibliographie.

F. Siegmund-Schulize: Ekklesia, eine
Sammlung von Selbstdarstellungen
der christlichen Kirchen, heraus-
gegebenvon—. Bd. X: Dieorthodoxe
Kirche auf dem Balkan und in
Vorderasien. Orthodoxe Patriar-
chate. (46. Lieferung des Gesamt-
werkes.) Verlag L. Klotz, Leipzig
Cl. Rm. 6.—.

Es ist erfreulich, dass dieses Werk
trotz Schwierigkeiten langsam vor-
wirts schreitet. Begriissenswert ist die
vorliegende Lieferung, die auf 129 S.
kurz und knapp die orthodoxen Pa-
triarchate von Konstantinopel, Ale-
xandrien, Antiochien, Jerusalem und
das Erzbistum von Cypern behandelt.
Es sind berufene Minner, die {iiber
die Geschichte, die Verfassung und
die heutige Lage dieser 6stlichen Kir-
chen berichten — die Geschichte, so
skizzenhaft sie notgedrungen jeweilen
ausfallen musste, ldsst doch erkennen,
welches Martyrium den einst so be-
rithmten Patriarchaten bis in die
jlingste Zeit beschieden war. Es erfiillt
den Leser mit Bewunderung, dass sie
allen Bedriickungen und Verfolgungen
standhalten und ihren -christlichen
Glauben behaupten konnten. Wenn
sie zahlenméssig stark zuriickgegangen
sind, ihre glorreiche Vergangenheit
und ihr Martyrium verleiht ihnen un-
vergidnglichen Ruhm. Das gibt ihnen
nicht nur Ansehen, sondern auch Kraft
zu neuen Anstrengungen, mit Aus-
dauer und Eifer ihrve hohe Mission zu
erfiullen. Tatséichlich bezeugen die
Aufsétze, dass uberall auf dem Gebiet
des wissenschaftlichen, kirchlichen,
pédagogischen und charitativen Le-
bens ein Aufstieg festzustellen ist.
Anregend wirkte auch ihr reges Inter-
esse an der 6kumenischen Bewegung.
Ein Vorzug der Aufsitze sind die
genauen statistischen Angaben. Den
einzelnen Teilen geht jeweilen ein
Grusswort der jetzigen Inhaber der

Patriarchate voraus und am Schluss
sind Literaturangaben iiber die betref-
fenden Abschnitte beigefiigt, die sehr
brauchbar sind. Besonders sei noch auf
die Einleitung des Herausgebers hin-
gewiesen. Sie enthilt in einer feinen
Charakteristik der einzelnen Patriar-
chate allerlei begriissenswerte Mittei-
lungen und Ergénzungen, um zwischen
den so verschiedenartigen Aufsidtzen
eine Verbindung zu schaffen. Staunens-
wert ist, welch grosses Verstidndnis
der Herausgeber fiir die KEigenart
dieser Kirchen hat und mit welch
feinem Gefiihl er dem Abendléander
kirchliche Lebensidusserungen mnahe-
bringt, die ihn sonst fremd anmuten.
Man spurt die reife Erfahrung und
Kenntnis des Ostens aus den wieder-
holten Studienbesuchen und den éku-
menischen Konferenzen. #Aa. K

Ostliche und westliche Mystik. Her-
ausgegeben von F. Heiler. Verlag
E. Reinhard, Miinchen. Rm. 5.80.

Diese Sondernummer der Zeitschrift
«Eine heilige Kircher enthilt eine
Reihe von Aufsidtzen von Gelehrten
der verschiedenen Fachgebiete und
religiosen Richtungen. Prof. Arseniew
schreibt i1m Aufsatz «Eingetretene
Fiille» tber die christliche Mystik,
Prof. M. Dibelius tber «Paulus und
die Mystik». Behandelt wird in ver-
schiedenen Aufsitzen die orthodoxe,
die mittelalterliche, die anglikanische,
die protestantische Mystik in ihrer
verschiedenartigen Ausgestaltung.
Auch Beitrage zur ausserchristlichen
Mystik finden sich. Unter dem Titel
«Eine Perle altindischer Mystik» ist
eine Ubersetzung der vedischen «Ka-
thaka-Upanishad» aufgenommen. Der
Herausgeber beschiftigt sich im Auf-
satz «Weltabkehr und Weltriickkehr
ausserchristlicher Mystiker» mit Lao-
tse’s Tao-teh-king und der indischen
Bhagavadgitd. In einer umfangreichen



— 195 —

Bibliographie werden alle Neuerschei-
nungen, die die Mystik beriihren,
besprochen. So bietet der 279 S. starke
Band viel Anregung und Bereicherung
des Wissens auf dem Gebiet der
Mystik.

B. Die Aussenpolitik der
goldenen Horde. Sonderdruck
Jahrbiicher fiir Geschichte Ost-
europas. Jahrgang 1940, Heft 1/2
und Heft 3/4. Verlag Priebatsch,
Breslau.

Spuler,

Der Sonderdruck ist nicht im Buch-
‘handel erschienen. Wir méchten aber
trotzdem nicht versdumen, auf diese
Aufséitze unseres geschitzten Mit-
arbeiters hinzuweisen. Sie beschrin-
ken sich ausschliesslich auf eine Dar-
stellung des Ablaufs der politischen
und militdrischen Geschichte der Ta-
tarenherrschaft im Osten. Der Ver-
fasser hofft, alle religiésen, kulturellen
und wirtschaftlichen Fragen spéter
behandeln zu konnen. Es ist wohl
tiberfliissig zu bemerken, dass die
Arbeit des sprachenkundigen Ver-
fassers gut fundiert und ein weit-
schichtiges Material griindlich be-
arbeitet, ist. Von Interesse ist die
Arbeit gerade jetzt, da der Blick der
ganzen Welt auf den Osten gerichtet
ist. A K.

Hessen, Dr. J., Platonismus und Pro~
phetismus. Die antike und die bi-
blische Geisteswelt in struktur-
vergleichender Betrachtung. Ver-
lag Ernst Reinhardt in Miinchen.
Leinen RM. 6.50.

Der Verfasser vorliegender Schrift
unternimmt den grossangelegten Ver-
such, «Platonismus und Prophetis-
mus», d. h. die griechisch-antike Ideen-
welt und die biblische Offenbarungs-
wirklichkeit, diese beiden «geistigen
Hochstwerte der Menschheit», in ihrer
Eigenart gegeneinander abzugrenzen
und ihre Verschiedenheit an der
Gottesidee, dem Weltbild und dem
Menschenverstindnis aufzuzeigen. Im
zweiten Teil wird an Augustin, Tho-
mas von Aquin, Luther, an Beispielen

aus der katholischen Theologie des
19. Jahrhunderts (Hirscher, Tyrell),
aus dem deutschen Idealismus (Fichte,
Hegel), aus der dialektischen Theo-
logie (Brunner) und endlich aus der
Phénomenologie (N. Hartmann) und
Existenzialphilosophie (M. Heidegger),
der Kampf der beiden Geistesmiichte
um die Vorherrschaft dargestellt. Der
Verfasser kommt zum Ergebnis, dass
der Platonismus wie der Prophetismus
eine Fiille von Ewigkeitswerten ent-
halten, dass aber auch der Gedanke
threr Synthese eine ewig giiltige Idee
sei.

Hessens Buch weist grosse Vorziige
auf, vor allem zeichnet es sich durch
eine klare Sprache, einleuchtende Zu-
sammenfassungen und prignante For-
mulierungen aus. Verdienstvoll ist
vor allem auch die eingehende Be-
handlung der Theologie Hirschers. Bei
der Fiille des Stoffes, die in dem
gedringten Raume des nicht sehr
umfangreichen Buches zu bewéltigen
war, konnten allerdings gewisse Ver-
kiirzungen und Vereinfachungen, auch
eine gewisse Willkiir in der Auswahl
der Beispiele nicht vermieden werden.
Schliesslich hitte auch die Grund-
these des Buches, dass nédmlich eine
Synthese zwischen Prophetismus und
Platonismus, was bei Hessen soviel
heisst wie zwischen Theologie und
Philosophie, wiinschbar und notwen-
dig sei, einer sehr viel eingehenderen
systematischen Begriindung bedurft.

U, K.

Pater Zacharias van Haarlem, O. F. M.
Cap.: Na de scheiding. Over de
geschiedenis der oostersche kerken
vanaf den val van het byzantijnsche
rijk. (Heemstede) 1941. Uitgeverij
de Toorts. 80 S. (Het Christelijke
Oosten 1V.)

In dem vorliegenden vierten Bande
der hier in ihrer Grundhaltung schon
gewiirdigten Buchreihe des rémisch-
katholischen «Apostolats der Ver-
einigung» tiiber die Ostkirchen be-
spricht der Verfasser in ganz kurzen,
recht tibersichtlichen Skizzen alle



— 196 —

Kirchen des Ostens, die nestorianische,
monophysitische und orthodoxe, mit
all ihren Verzweigungen. (Die der
romischen Kirche angeschlossene, ur-
springlich monotheletische Kirche der
Maroniten fehlt auffalligerweise.) Ohne
auf die innere Problematik der Kir-
chenspaltungen des Ostens einzugehen,
ja ohne die theologische Leistung und
nationalkulturelle Bedeutung der Ost-
kirchen naher zu beleuchten, gibt Pater
Zacharias nur einige Daten aus dem
dusseren Leben der kirchlichen Ge-
meinschaften. KEr hebt dabei alles
hervor, was fiir die Beziehungen der
Kirchen zur Kurie von Belang ist,
beurteilt die Haltung der Glaubigen
lediglich nach ihrer Einstellung zur
romischen «Mutterkirche» und gibt
‘abschliessend jeweils eine Statistik
der unierten und (wesentlich kirzer)
der selbsténdigen kirchlichen Organi-
sationen. Bei der verwirrenden Man-
nigfaltigkeit, die das Leben der Ost-
kirchen — leider — angenommen hat,
wird das Buch als erste Orientierung
von Nutzen sein. Mit seiner Tendenz
wird sich jeder Christ von seinem
eigenen Standpunkte aus selbst aus-
einanderzusetzen haben.

Bertold Spuler.

Derneutestamentliche Kirchenbegriff
und unsere Kirchen. Uitgevers-
maatschappij-Holland 1941.

Soweit die Verhiltnisse es ge-
statten, setzt der mniederldndische
Lausanne-Ausschuss auch wéhrend
des Krieges seine 6kumenische Arbeit
fort. Seit finf Jahren pflegt er wéh-
rend der Winterszeit monatlich seine
Zusammenkiunfte abzuhalten, in denen
die aktuellen o6kumenischen Fragen
zur Erorterung kommen. Im Winter-
semester 1936/37 befasste er sich mit
den Themata, die auf der Weltkonfe-
renz in Hdinburgh in Behandlung
kommen sollten, nimlich: die Gnade,
die Kirche und die Heilige Schrift,
Amt und Sakrament und die Einheit
der Kirche. In den beiden darauf-
folgenden Jahren wurden die in-
zwischen erschienenen Rapporte der
Edinburgher Tagung durchgenommen.
Geméss den Vorschligen von Mon-
treux wurde 1939/40 ein Winter-
programm entworfen mit dem Haupt-
thema: « Was lehrt die Heilige Schrift
tiber die Kirche ?» In acht Vortriigen,

welche von funf Protestanten, einem
Taufgesinnten und zwei Altkatholiken
gehalten wurden, wurde diese Frage
beantwortet aus den Synoptikern, der
Apostelgeschichte, den paulinischen
Briefen und den johanneischen Schrif-
ten. Diese Konferenzen zeigten einer-
seits, dass die Hxegese eine grosse
Bereicherung erfiihrt, wenn die Heilige
Schrift von Vertretern verschiedener
Kirchen interpretiert wird; anderseits
aber stellte sich heraus, dass jede
Kirche mehr oder weniger unter dem
Einfluss gewisser exegetischer Tra-
ditionen steht, von denen sie sich
schwerlich loslésen kann. Darum
kann es nicht wunder nehmen, dass
Einstimmigkeit tber die biblische
Lehre tiber die Kirche in dieser Kon-
ferenz nicht erreicht werden konnte.

Im Winter 1940/41 richtete die
Konferenz ihr Interesse den mehr
praktisch-konkreten Fragen zu. Sie
legte den Kirchen die Fragen vor:
«Wie steht Ihre Kirche dem neutesta-
mentlichen Kirchenbegriff gegeniiber ?
Ist der neutestamentliche Kirchen-
begriff fiir sie massgebend ? Wie for-
muliert Thre Kirche diesen Kirchen-
begriff ? Wie bekommt dieser Begriff
Gestaltung in Threr konstituierten
Kirche ? Inwieweit é&ndert Ihre Kirche
den neutestamentlichen Kirchenbe-
griff 7 Inwieweit verwirft sie ihn?
Inwieweit besteht in Threr Kirche
theoretisch und praktisch Gebunden-
heit oder Freiheit beziiglich der
Kirchenordnung ? Welche Stréomungen
sind am Werk, um Ihre Kirchenord-
nung zu reformieren in der Richtung
des neutestamentlichen Kirchenbe-
griffs ?»

Diese Fragen wurden von sieben
Vertretern der mitwirkenden Kirchen
beantwortet: von den Altkatholiken
(P. J.van Harderwijk); der evange-
lisch-lutherischen Kirche (Dr. P. Boen-
dermaker); der niederlindisch-refor-
mierten Kirche (Pfr. H. C. J. Deelen);
von der Bruderschaft der Tauf-
gesinnten (Pfr. N. v. d. Zijpp); von
der reformierten  (calvinistischen)
Kirche (Prof. Dr. F. W. Grosheid) von
der reformierten Kirche in wieder-
hergestelltem Verband (Pfr. E. L. Sme-
lik) und von den Remonstranten
(N. Blokker).

Mit Ausnahme des Referates des
Prof. Grosheid; der sich zur Ver-
offentlichung seines Beitrags nicht



— 197 —

bereit erkldren konnte, liegen diese
Vortrige in dem angekiindigten Werke
jetzt gedruckt wvor. Prof. Dr. S.F.
H. J. Berkelbach van der Sprenkel
schrieb das Vorwort.

Die scharfe Fragestellung hat den
grossen Nutzen gehabt, dass die Refe-
renten sich nicht in theoretischen,
akademischen Bespiegelungen ver-
loren haben, sondern sich vor die Auf-
gabe gestellt sahen, moglichst direkt
und konkret diesen Fragen zu Leibe
zu gehen. Darum muss diese Arbeit
freudig begriisst werden, weil sie uns
einen klaren KEinblick in die heutige
kirchliche Situation in Holland wver-
schafft.

Pfr. van Harderwijk vertritt den
streng traditionellen Standpunkt der
niederliindischen altkatholischen Kir-
che. Der neutestamentliche Kirchen-
begriff ist massgebend. Die spitere
Entwicklung der Kirche mit den drei
Amtern, gipfelnd in dem monar-
chischen Episkopat, findet ihre Wurzel
im Neuen Testament und ist somit als
eine organische Entwicklung anzu-
sehen. In Theorie und Praxis herrscht
Gebundenheit; HKinfliisse zur Ande-
rung sind nicht vorhanden, wie das
in einer «katholischen» Kirche auch
nicht zu erwarten ist.

Dieser Standpunkt wird von keiner
der anderen Kirchen geteilt. Der
Referent der evangelisch-lutherischen
Kirche stellt in seiner Kirche eine
grosse Meinungsverschiedenheit {iber
den Kirchenbegriff fest. Die neutesta-
mentliche Formgebung hat fiir diese
Kirche keine Autoritdt und kann eben-
sowenig als eine immer bindende Norm
flir eine bleibende Kirchenorgani-
sation betrachtet werden. KEine ganz
andere Kirchenform wire denkbar,
wenn der Geist Gottes dazu treiben
wiirde. Die Kirchenform ist darum
gleichgtiltig, weil die Kirche nie aus
formulierten Begriffen lebt, sondern
aus dem, was aus der Geschichte und
der Tradition herauswichst. Das
Lehramt ist das eigentliche. Die
synodale Kirchenordnung hat keine
prinzipielle Bedeutung. IKschatolo-
gisches Interesse kennt die Kirche
nicht. Sie lebt «in der Ruhe der
Biirgerlichkeit». ~ Gebundenheit —an
eine Kirchenordnung wird verworfen.
Kirchliche Vorschriften sind minimal.
Eine liturgische Bewegung ist im
Gang, die neben der Predigt auch der

Anbetung Platz einrdumen will. Dazu
sind neue Formulare, Liturgien und
Lektionarien entworfen.

Die niederléndisch reformierte Kir-
che will auf dem Boden des neutesta-
mentlichen Kirchenbegriffs stehen;
stellt aber fest, dass in bezug auf
diesen Klrchenbegrlff keine Meinungs-
einheit vorhanden ist. Seit 1816
(Einfithrung des Kirchenreglements)
ist die Kontinuitdt mit der Vergan-
genheit unterbrochen und der Mittel-
punkt des DBekenntnisses unsicher
geworden. Seitdem ist grosse Freiheit
beziiglich der Kirchenlehre einge-
schlichen. Auch die 6rtlichen Ge-
meinden haben grosse Freiheit; dass
die Kirche «die Mutter aller» ist,
wird aus dem Auge verloren. Die
héhere (synodale) Kirchenordnung
tragt das Geprédge eines Regenten-
systems, das aber nicht organisch mit
dem Unterbau der Kirchenrdte und
der Gemeindeversammlung zusammen-
héingt. Das eschatologische Bewusst-
sein ist schwach. Theoretisch und
praktisch herrscht grosste Freiheit.
Die bestehende Ordnung geht lediglich
auf Gewohnheit und Gebrauche zu-
rick. KEine Stromung macht sich
geltend, die einem kréaftigeren Kirchen-
bewusstsein nachstrebt, die XKirche
reorganisieren und die Liturgie aus-
bauen und bereichern will.

Die Bruderschaft der Taufgesinnten
erkldrt prinzipiell undogmatisch zu
sein und allen Nachdruck auf persén-
liche Glaubensauffassung und Glau-
benserfahrung zu legen. Darum spricht
sie weder tiber die Form noch uiber das
Wesen der Kirche. Es besteht aber
ein starkes Gemeindebewusstsein. Offi-
zielle Formulierung fehlt. Die Tauf-
gesinnten bilden «eine Freiwilligkeits-
kirche mit ethischer Tendenz». s
herrscht absolute Freiheit bis zur
Anarchie. Jede Gemeinde ist auto-
nom. Nur die geschichtliche Tradition
hat eine gewisse Ordnung geschaffen.
Stromungen, die Kirche in der Rich-
tung des Neuen Testamentes umzu-
gestalten, sind nicht zu bemerken.

Die reformierte Kirche (calvinist-
isch) bestimmt den Kirchencharakter
in ihrem Gegensatz zur Synagoge. Der
neutestamentliche Kirchenbegriff hat
normativen Wert. Die Kirchenord-
nung ist nur von nebensichlicher Be-
deutung. Beschliisse einer Synode
kénnen von einer folgenden abge-



— 198 —

andert oder abgeschafft werden. Ge-
horsam der Kirchen der Xirchen-
ordnung gegeniiber beschrinkt sich
nur auf die Lehre der Heiligen Schrift.
Ortliche Gemeinden haben eine ge-
wisse Autonomie. Jede Kirchen-
ordnung soll abgeéindert werden, wenn
deutlich wird, dass die Angaben der
Heiligen Schrift darin nicht richtig
verarbeitet sind.

Die kleine reformierte Kirche (in
wiederhergestelltemm Verband) zeigt
in ihrer Auffassung den Kkirchlichen
Boden, aus dem sie hervorgegangen
ist, der reformierten Kirche. Auch
sie akzeptiert den neutestamentlichen
Kirchenbegriff als massgebend und
anerkennt die Autonomie der ort-
lichen Gemeinden. Sie strebt aber
nach Erneuerung des kirchlichen Le-
bens:; Stimmrecht der Frau, weib-
licher Diakonat und Aktivierung der
Gemeinden. Thre Isolierung wird als
ein vorubergehender Zustand be-
trachtet. Sie strebt nach Wiederver-
eini :

Die Bruderschaft der Remonstran-
ten ist spiritualistisch eingestellt. Die
Kirche ist ihr zwar eine «Institution
providentieller Art», aber sie legt
allen Nachdruck auf die ecclesia
invisibilis. Thr Kirchenbegriff stimmt
tiberein mit dem der Reformierten.
Sie behauptet aber ihren unkonfessio-
nellen Charakter. Unter dem Einfluss
der «modernen» Theologie wurde die
Kirche mehr und mehr sédkularisiert.
Auch in ihrer Mitte ist eine liturgische
Bewegung im Gang. Ihrem Prinzip
und ihrer Geschichte gemiss ist die
Kirche 6kumenisch orientiert.

Das Buch ist ein treuer Spiegel von
dem heutigen kirchlichen Leben in
Holland, soweit es in der 6kumenischen
Bewegung vertreten ist. KEs ist in
erster Linie fiir die breiten Schichten
des Kirchenvolks bestimmt und kann
dazu beitragen, die Kirchen und ihre
Stellung gegenseitig néher bekannt
zu machen. Zu gleicher Zeit aber
zeigt die grosse Meinungsverschieden-
heit in der Frage der «Kirche», dass
noch sehr viel Wasser dem Meere
wird zustromen miissen, bevor auch
nur eine Annéherung in dieser Frage
erreicht werden kann.

Leider beging der Drucker einen
unangenehmen Schnitzer. Er stellte
die Herausgabe des Werkes in das Jahr
MCMLI (1951)! v. K,

Mastyl'ak, Joannes: Fuitne Vliadi~
mirus Soloviev catholicus? Rom
1942. Sant’ Alfonso. 45 S.

Der Verfasser untersucht die ver-
schiedenen, sich teilweise stark wider-
sprechenden Angaben iiber die Glau-
benshaltung des bekannten russischen
Philosophen Vladimir Serggevié So-
lov’év (1853—1900). Trotz verschie-
dener gegenseitiger Angaben und trotz
der Tatsache, dass Solov’év aus
orthodoxer Hand das heilige Sterbe-
sakrament erhielt, glaubt M., sich auf
Grund der Angaben des iibergetrete-
nen russischen Geistlichen Nikolaj
Tolstoj zu dem Schlusse berechtigt,
dass Solov’év am 1. Mérz 1896 (n. St.)
offiziell zur romischen Kirche tiber-
getreten ist und ihr bis an sein Ende
treu blieb. Er folgt dabei der Meinung
der romischen Theologen Michael
d’Herbigny und Kardinal Marian
Rampolla. Die Haltung Solov’évs auf
dem Sterbebette glaubt er mit dem
Hinweis auf den Kanon 882 des
Corpus iuris canonici rechtfertigen
zu konnen, der in Todesnot auch die
Absolution  durch  «dissidentische»
Geistliche bei gewissen Sinden zu-
lasst (S. 37). Bertold Spuler.

Wignhoven, I, : Groeiend Wantrouwen.
Over de geschiedenis der oostersche
kerken vanaf den beeldenstrijd
tot den wval van Konstantinopel.
(Wachsendes Misstrauen. Die Ge-
schichte der ostlichen Kirchen vom
Bilderstreit bis zum Fall Kon-
stantinopels.) O. 0. 1941. Ulitgeve-
rij de Toorts. 96 S. (Het Christe-
lijke Oosten. Verhandelingen over
de geschiedenis en het godsdienstig
leven van de oostersche kerken,
Teil ITT).

Der Dritte Teil der vom «Apostolat
der Vereinigung» herausgegebenen Ge-
schichte der 6stlichen Kirchen (vgl.
IKZ XXXII, 1942, S. 93) behandelt
vor allem die Entwicklung),r der by-
zantinischen Kirche unter besonderer
Hervorhebung der Auseinandersetzung
mit Rom und der inneren Streitig-
keiten. Natiirlich ist fiir den Ver-
fasser das Verhalten der Péapste immer
richtig, und die inneren Kémpfe sind
ein Zeichen des Verfalls der byzan-
tinischen Kirche! Von den Streitig-
keiten innerhalb der lateimnischen
Kirche wird dabei so gut wie gar nicht
gesprochen,

-
=



Inhaltlich bietet der Band nichts,
was liber das bisher Bekannte hinaus-
ginge. Die romischen Thesen hin-
sichtlich der Patriarchen Photios und
Michael Caerularius werden in vollem
Umfange aufrechterhalten. Immer-
hin wird zugestanden, dass das Ver-
halten der Abendlénder wéhrend der
Kreuzziige, insbesondere des 4. Kreuz-
zuges mit der KEroberung Konstanti-
nopels 1204, viel zur Vertlefung der
Gegensitze beit-rug (S. 66). Nur kurz
gestreift wird die Entwicklung der
orthodoxen Theologie (S. 68—81) und
Stromungen wie der Paulikianismus
und der Hesychasmus. Ganz knappe
Skizzen der russischen, bulgarischen,
serbischen, persischen, georgischen und
(klein)armenischen Kirche beschliessen
das gut gedruckte und vorziiglich be-
bilderte Werk. Bertold Spuler.

Wuyts, A.: Le patriarcat russe au
coneile de Moscou de 1917—1918.
Rom 1941. Pont. institutum orien-
talilum studiorum. XVI, 244 8.
(Orientalia Christiana Analecta 129).

Die Revolution des Jahres 1917
stellte die russische orthodoxe Kirche
vor schwierige Probleme. Peter der
Grosse hatte im Jahre 1700 das Pa-
triarchat abgeschafft und es 1721
durch den heiligen dirigierenden Sy-
nod ersetzt, withrend dem Zaren selbst
die Oberleltung der Kirche verblieb.
Der Sturz des Zarenregimes fachte
die schon seit lingerer Zeit, insbeson-
dere seit den Unruhen des Jahres
1905 wvorhandenen Stromungen auf
eine Reform der Kirche wieder an und
hatte kurz nach Ausbruch der Revo-
lution 1917 den Zusammentritt eines
russischen Nationalkonzils zur Folge,
dem als wichtigste Aufgabe die Neu-
ordnung der Leitung der Kirche ob-
lag. Die Versammlung, die aus Geist-
lichen und Laien bestand, beschloss
nach lingeren Diskussionen (S. 33 ff.)
die Wiederherstellung des Patriarchats,
als dessen Inhaber nach einigen Wahl-
giingen schliesslich durch Auslosung
der Moskauer Metropolit Tychon be-
stimmt wurde. Anlass zu besonderen
Auseinandersetzungen zwischen der
konservativen und der liberal-demo-
kratischen Gruppe (die damals den
Zeitgeist fiir sich hatte) gab die
Frage nach der Stellung des Patriar-
chen, aber das Konzil verstand es
die Gegensiitze weitgehend zu {iber-
briicken und iiberstiirzte Neuerungen

199 —

zu vermeiden. Man hielt am episko-
palen Grundsatz fest: Der Patriarch
sollte der erste Bischof unter seines-
gleichen sein (8. 64) und war den Ent-
scheidungen eines Konzils unterstellt
(S. 61). Dadurch war das konziliare
Prinzip der altchristlichen Kirche, wie
es im Abendlande noch die Konzilien
von Konstanz und Basel festgestellt
hatten, in der russischen Kirche ge-
wahrt, und dem Verfasser als Je-
suiten obliegt es nun, der Anschauung
seiner Kirche geméss dieses Prinzip
der Konziliaritat (sobornost’) zu kri-
tisieren und als verderblich hinzu-
stellen (S. 70 ff.), obwohl es wiahrend
des russischen Konzils 1917/18 eigent-
lich gerade eine Bew#dhrungsprobe be-
standen hatte 1).

In den anschliessenden Abschnitten
behandelt der Verfasser die verschie-
denen Argumente 2), die auf dem Kon-
zil fiir und wider die Erneuerung des
Patriarchats vorgebracht wurden, das
theologische, kanonische, geschicht-
liche und psychologische (8. 67—120).
Der zweite Teil der Arbeit befasst sich
mit den Rechten und Pflichten des
Patriarchen, die der altchristlichen
Stellung eines Kirchenoberhauptes
weitgehend entsprechen. Wuyts be-
handelt den Titel und die liturgischen
Rechte des Patriarchen, seine Auf-
gaben auf dem Gebiete der Moral,
seine Vollmachten, seine Stellung
gegeniiber den Konzilien, den Bi-
schofen und den weltlichen Gewalten
sowie den Verkehr mit den tibrigen
Patriarchaten und den andern Kir-
chen. Das Patriarchatsgesetz sah
auch die Moglichkeit eines Einschrei-
tens gegeniiber Amtsiiberschreitungen
des Patriarchen vor, die mit dem kon-
ziliaren Prinzip begriindet wurde.

Den Beschluss des Buches bilden
einige Abdrucke von Urkunden und
eine zusammenfassende Betrachtung,
die in dem Satze gipfelt: Si 'usur-
pation des pouvoirs par le monarque
— le césaropapisme — était un abus,
Pusurpation du pouvoir par les laiques
— la coneciliarité —, entendue dans
le sens de Khomiakov et de ses dis-
ciples, devenait une corruption du
dogme lui-méme (8. 220). Ein Per-

1) Die Untersuchungen iiber das Verhiltnis
der Worter ¢sobornyj» und «xaoleds». haben
mit der altkirchlichen Begriindung dieses Prinzips
eigentlich nichts zu tun (zu S. 70 ff.).

2) Soweit das Aktenmaterial dem Verfasser
vorlag (vgl. S. VII—IX).



— 200 —

sonen- und ein Sachregisﬁer erleichtern
die Beniitzung des auf gediegener
Quellenbeniitzung aufgebauten und
im wesentlichen zurtickhaltend ur-
teilenden Werkes, das eine wenig be-
kannte und schwer zugingliche, aber
hochbedeutende Periode der neuesten
Geschichte der russischen orthodoxen
Kirche zugiinglich macht?).
Bertold Spuler.

Sesan, Milan P. Cruciadele si bise-
riea ortodoxi (Die Kreuzziige und
die orthodoxe Kirche). Tscherno-
witz 1938. Tiparul Glasul Buco-
vinei. 48 S. (Sonderdruck aus:
«Candela», Jahrg. XLVIII, 1937.)

Die Kreuzziige sind bekanntlich in
ihrer speziellen Zielsetzung ein rein
abendliandisches Unternehmen; es
konnte deshalb nicht ausbleiben, dass
die morgenlandische Christenheit dar-
in bald mehr eine Belastung als eine
Forderung erblickte. Schon ganz zu
Anfangwurde dasbyzantinische Reich,
das geglaubt hatte, dass die von den
Muslimen zuriickeroberten Gebiete
selbstverstandlich ithm wieder zufallen
wiirden, enttduscht, indem die abend-
lindischen Barone sich eigene Herzog-
tiimer mit einem ausgedehnten Feudal-
system franzosischen Musters errich-
teten, das der byzantinischen Herr-
schaft starken Abbruch tat, ohne auf
die Dauer geniigenden Riickhalt fiir
eine Besetzung des Heiligen Landes
zu bieten 2%).

Ebenso schwierig war die Lage der
einheimischen orthodoxen Kirche in
den unter «frinkische» Herrschaft ge-
kommenen Gebieten, Hiermit be-
schiiftigt sich der Verfasser in seiner
Abhandlung — einer Antrittsvorlesung
an der theologischen Fakultidt in
Tschernowitz — vor allem. Die 6st-
liche Geistlichkeit wurde wvon den

1y Auf zwei Druckfehler sei hingewiesen: S, 43
und 44 ist Tambov statt Tambolk zu lesen.
8. 214 muss es MoZajsk statt MozZajs — bzw.
in franzosischer Umschrift Mojais — heissen.

2) Uber diesen Zwiespalt unterrichtet sehr gut das
von einem Orthodoxen verfasste Buch von Georg
Ostrogorsky: Geschichte des byzantinischen Staa-
tes, Miinchen 1939, 8. 254 f{f. (Byzantinisches Hand-
buch im Rahmen des Handbuchs der Altertums-
wissenschaft I, 2 = Handbuch der Altertumswissen-
schaft, herausgegeben von Walter Otto, XII, 1, 2).

«Lateinern» als schismatisch ange-
sehen, und dementsprechend das Pa-
triarchat Antiochien sogleich nach der
Eroberung der Stadt durch die Kreuz-
fahrer 1098 in ein dem Papste unter-
stehendes Patriarchat verwandelt. Die
orthodoxen Patriarchen sahen sich ge-
zwungen, zeitweise in Konstantinopel
zu residieren und 1228 ihren Sitz in
das von den Mohammedanern be-
herrschte Damaskus zu verlegen, nur
um den «Lateinern» zu entgehen
(S. 33). Ganz ahnlich lagen die Ver-
hédltnisse in Jerusalem, wo erst die
Wiedereinnahme der Stadt durch die
Muslime, die den verschiedenen christ-
lichen Konfessionen gleichgiiltig gegen-
iiberstanden, die Wiederherstellung
des orthodoxen Patriarchats ermog-
lichte (S. 34). Besonders lang lag der
Druck des Abendlandes auf der ortho-
doxen Bevoélkerung Kyperns, die sich
aber trotz aller Versuche nicht dauernd
fir die Union gewinnen liess. Die
Krénung der abendléandischen Erfolge
wihrend der Kreuzziige war die Er-
richtung des Lateinischen Kaiser-
reiches Konstantinopel 1204, die zwar
das Weiterbestehen zweier getrennter
ostromischer Reiche (in Epirus und
Kleinasien) nicht verhindern konnte,
aber doch die Moglichkeit bot, das
Konstantinopler Patriarchat in seiner
eigentlichen Residenz auszuschalten.
Dadurch ist dem Byzantinertum ein
schwerer Schlag versetzt und letztlich
der gesamten Oikumene ein grosser
Nachteil zugefiigt worden. Ebenso
abtriglich war auf die Dauer die
starke Vergrosserung der Kluft, die
Ost- und Westkirche trennte und die
auch in der geistlichen und weltlichen
Literatur ihren Niederschlag gefunden
hat. Hierauf geht Sesan, der in einer
verhdltnismiéssig ausfiihrlichen Ein-
leitung (S. 8—31) eine allgemeine
Ubersicht iiber die Kreuzziige gibt,
leider nicht ein, und doch ist die
Nachwirkung dieser im Mittelalter ge-
wonnenen starken Reserve, die sich
die Ostkirche auch heute noch allen
pipstlichen Bemithungen gegeniiber
auferlegt, deutlich spiirbar.
Bertold Spuler.

Gedruckt bei Stémpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

