
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 3-4

Artikel: Zur Primatsfrage in den Briefen des Ignatius von Antiochia

Autor: Katzenmeyer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 186 —

Zur Primatsfrage in den Briefen des Ignatius von Antiochia.

Die folgenden Ausführungen knüpfen an die Abhandlung
an, welche ich IKZ 1942, S. 28 ff., zur Primatsfrage im sogenannten
1. Klemensbrief vorgelegt habe. Als Ergebnis hat sich dort
herausgestellt, dass um die Wende vom 1. zum 2. Jahrhundert weder von
einem Primat des Bischofs der römischen Christengemeinde noch
von einem Primat der Kirche Gottes in Rom die Rede sein kann.
Vielmehr wurde die Gemeinde der Reichshauptstadt wie auch
andere christliche Gemeinden in jenen Jahren, z. B. die von
Korinth und Philippi, von einem Kollegium von Presbytern, welchen
Diakone helfend zur Seite standen, geleitet. Wohl findet sich
schon zur selben Zeit der monarchische Episkopat einwandfrei
bezeugt in der Osthälfte des Imperiums, nämlich in Syrien und
Kleinasien. Von dort aus und nicht von Rom, wo er später
sozusagen in Reinkultur erscheint, ist er ausgegangen. Die Umstände,
unter denen er in den alten Gebieten des Christentums entstanden
ist, sind uns trotz allem Scharfsinn, der auf die Klarstellung dieser

Frage verwendet worden ist, bis heute nicht genau bekannt x).

Soviel steht aber fest, dass der monarchische Episkopat sich in der
Westhälfte des Reiches erst im Verlauf des 2. Jahrhunderts
durchgesetzt hat. Wie hat sich nun diese Entwicklung in der Kirche
Gottes in Rom abgespielt Ì

Es ist nicht möglich, sie in den einzelnen Phasen zu
verfolgen, weil uns die Quellen im Stich lassen. Wie bekannt, ist der
grösste Teil der hierher gehörigen Literatur des 2. Jahrhunderts
verlorengegangen. Eine so bedeutende Schrift, wie der sogenannte
1. Klemensbrief, fehlt. Zwischen den Briefen des Märtyrerbischofs
Ignatius von Antiochia am Anfang und dem Werk des Irenäus
gegen die Häresien am Ende des Jahrhunderts klafft eine für unsere
Erkenntnis verhängnisvolle Lücke. Was erhalten ist, geht auf die
verfassungsmässigen Zustände in den Gemeinden nur nebenher ein.

Von den Ignatiusbriefen 2) gehört hierher der Brief an die
Römer, an «die Kirche, welche... auch im Gebiet der Römer
den Vorsitz führt. und mit dem Vorrang in der Liebe aus-

*) Vgl. dazu etwa Hans Lietzmann, Geschichte der alten Kirche,
Bd. II, 1936, S. 37 ff., und Eduard Meyer, Ursprung und Anfänge des
Christentums, Bd. III, 1923, S. 566 ff.

2) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt-Harnack-Zahn
19206, S. 87 ff., dazu die mit gutem Kommentar versehene Übersetzung von
Walter Bauer Hdb. z. N. T., Ergbd. 4/5, 1920.



— 187 —

gestattet ist. » Diese Worte aus dem Eingang des bischöflichen

Sendschreibens sind oft erklärt und immer wieder angezogen
worden, um die Lehre vom römischen Primat zu stützen. So

führt, um einige neuere Beispiele namhaft zu machen, Berthold
Altaner x) sie unter den «Zeugnissen zur Geschichte des Primats
der römischen Bischöfe» an. Ludwig Kösters 2) schliesst aus jenen
Worten auf «einen Regierungsvorrang der römischen Kirche über
alle anderen». Nach Franz Zeller3) wird «der Römerbrief wegen
der beiden Stellen in der Überschrift von katholischer Seite stets
als Beweis für den Primat der römischen Kirche in Anspruch
genommen werden». Friedrich Heiler 4) spricht auf Grund von
unserer Stelle von dem «Primat der römischen Gemeinde», und
Michael Schmaus 5) meint, «eine Vorrangstellung der römischen
Gemeinde werde deutlich spürbar». Es handelt sich also zunächst
darum festzustellen, was die fraglichen Worte besagen.

Zweifellos übertrifft der Eingang des Römerbriefes an Umfang
die Eingänge der Schreiben an die anderen Gemeinden. Mitten
unter den fünfzehn lobenden Prädikaten, mit welchen Ignatius
die Kirche von Rom bedenkt, stehen auch die fraglichen Worte.
Jene Prädikate enthalten sittliche Auszeichnungen, wie z. B.
«gottwürdig», «der Heiligung würdig», «Christi Gesetz haltend» usw.
Mehrere dieser Epitheta werden von dem bischöflichen Schreiber
aber auch den anderen Kirchen beigelegt. Dazu kommt der

persönliche Charakter des Briefes. Während in den sechs anderen
Schreiben das Thema die in Einheit, Liebe und Gehorsam um den

Bischof versammelte Einzelkirche mit ihrer hierarchischen Gliederung

ist, beherrscht im Römerbrief Zeile um Zeile den Schreiber
die immer wiederholte und mit inständigen Worten — 20mal

werden die römischen Christen in imperativischer Form
angesprochen — vorgetragene Bitte, ihn «eine Speise der wilden
Tiere werden zu lassen» und nicht daran zu hindern, «von der Welt
unterzugehen zu Gott, um bei ihm aufzuerstehen». Offenbar

hatten die «Brüder» in Rom Schritte zugunsten des Verhafteten
bereits unternommen oder beabsichtigt, solche zu unternehmen.

x) Schöninghs Sammlung kirchengeschichtlicher Quellen und
Darstellungen, 18. Heft: Der päpstliche Primat bis auf Leo den Grossen o. J.,
S. 14.

2) Die Kirche unseres Glaubens 1935, S. 120.

3) Bibl. der Kirchenväter, hrsg. von Bardenhewer-Weyman-Zellinger,
Bd. 35: Die apostolischen Väter o. J., S. 110 f.

4) Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus 1941, S. 192.

5) Kath. Dogmatik, Bd. III, 1, 1940, S. 96.



— 188 —

Darauf weist 1, 2 deutlich hin. Bei ihrem Eifer und Einfluss hatte
Ignatius Grund, «ihre Bruderliebe zu fürchten». Daher ist es nicht
gerechtfertigt, in der umfangreichen und überladenen Briefeinleitung

etwas anderes zu erblicken als eine betonte captatio bene-
volentiae.

Gehen wir über zur Einzelerklärung. Gleich der Satz rjxig

xal nQoxó&Tjxai èv rónco1) %wqìov 'Pcojuaiœv bietet dem Verständnis
mehrere Schwierigkeiten. Was ist unter dem icogiov 'Pco/uaicov

zu verstehen Wörtlich übersetzt, bedeutet es «Gebiet der Römer».
Was für einen Umfang Ignatius diesem Gebiet zugeteilt wissen will,
lässt sich daraus nicht erschliessen. Nur das eine ist sicher und
wird durch mehrere Stellen des Briefes erhärtet, dass er sich
ausschliesslich an die Christen der Stadt Rom wendet. Dort sollte
seine Hinrichtung stattfinden, dort hatten die 4, 3 erwähnten
Apostel Petrus und Paulus gewirkt und den Tod gefunden.
Deutungen, welche in jenen Worten Italien oder das Abendland oder
das imperium Romanum erblicken, sind dazu noch aus dem
Grunde hinfällig, weil sie eine Verbreitung und Organisation der
christlichen Kirche in jenen Jahren voraussetzen, die den
Tatsachen nicht entspricht. So ist nur die Vermutung gerechtfertigt,
in dem iiogiov 'Pcofialmv eine Umschreibung für 'Pchfxg 2) zu sehen.
Das Wort xónog wird, wie nóXig und im Lateinischen oppidum,
urbs und locus, pleonastisch in Verbindung mit Städtenamen
gebraucht. Ein für unsere Stelle besonders anschauliches
Beispiel bietet Eusebius hist, eccles. I, 13, 6: «Aßyagog .'Itjoov
omxfjQi âyad-tp âvacpavévxi èv xónco 'IegoooXvjumv %aiQEiv. »

Darnach sind die Worte èv xóncg %o>qìov cPco/uaicov gleichzusetzen mit
èv xóncg 'Pcófigg èv 'Pcójurj. Das Verbum ngoxad-rjoûai findet
sich ausser in der Anschrift des Römerbriefes noch im Brief an die
Kirche von Magnesia 6, 1, wo es von der Tätigkeit des Bischofs
gebraucht wird, und 6, 2, wo mit ol ngoxa-d-gfievoi die übrigen
Gemeindebeamten bezeichnet werden. Nach dem Lexikon wird
es absolut, beim Genetiv und bei Präpositionen gebraucht. Die
genannten Stellen bieten Beispiele für den absoluten Gebrauch:
Mg. 6, 1—6, 2; Röm. Einl. 5 f. und für die Verbindung mit dem
Genitiv: Röm. Einl. 6 f. An den Stellen Mg. 6, 1—6, 2 kann es,
wie der Zusammenhang deutlich zeigt, nichts anderes bedeuten

x) Theodor Zahns Konjektur èv xvncg ist hinfällig geworden.
2) Walter Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament 1937 3, Sp. 1473,

umschreibt xeogiov richtig mit «Stadtgebiet, d.h. die wirtschaftlich und
politisch eng mit ihr verbundene Umgebung einer Stadt».



— 189 —

als «die Leitung, den Vorsitz haben». Dasselbe, was hier von
dem Einzelbischof und den Presbytern ausgesagt wird, sagt Ignatius

Röm. Einl. 5 f. von der Kirche in Rom : « Sie hat auch die
Leitung im Gebiet der Stadt Rom.» Verständlich wird das erst,
wenn man bedenkt, dass Rom zu Beginn des 2. Jahrhunderts
eine Großstadt war, die sich nach allen Richtungen weit über die
sieben Hügel ausgedehnt hatte. Betrug doch schon zur Zeit des

princeps Augustus der Umfang der Vierzehnregionenstadt etwa
20 km. Schon Paulus spricht in seinem Römerbrief von mehreren
christlichen Hausgemeinden. In der neronischen Verfolgung hat
nach dem sogenannten 1. Klemensbrief (6, 1) «eine grosse Menge
Auserwählter», nach Tacitus (Ann. XV, 44) eine «ungeheure Menge»
Christen den gewaltsamen Tod gefunden. Durch die Grabinschriften
der jüdischen Katakomben haben wir ferner von der Existenz
mehrerer jüdischer Einzelgemeinden Kenntnis erhalten. Wir sind
demnach berechtigt, für das ausgedehnte Gebiet der Hauptstadt
eine Anzahl von christlichen Gemeinden anzunehmen. Alle diese
machten zusammen die Kirche Gottes in Rom aus und erforderten
eine zentrale Leitung. Mehr kann aber die Stelle Röm. Einl. 5 f.
nicht besagen. Wichtiger als diese Stelle ist Röm. Einl. 6 f., wo
Ignatius der Kirche in Rom das Prädikat ngoxad-gfiivg xfjg âyângg

beilegt. Das Verständnis der Stelle hängt davon ab, was man
unter fj àyàmq zu verstehen hat. Die Verteidiger der Lehre vom
Primat übersetzen es mit «Liebesbund» und verstehen darunter
die Gesamtkirche. Zur Begründung weisen sie auf die Stellen
Röm. 9, 3; Trail. 3, 2—13, 1; Philad. 11, 2 und Smyrn. 12, 1 hin,
an denen das Wort im Sinne von Gemeinde gebraucht sei. Das

Substantiv àyâng findet sich in den Ignatiusbriefen an 43 Stellen.
6 davon entfallen auf den Römerbrief. Der Bedeutung nach

erscheint es als «Bruderliebe» (an 17 Stellen, wie z. B. Röm. 1, 2

bis 9, 1), «Liebe zu Gott und Christus» (an 2 Stellen), «Liebe Christi

zu den Menschen» (an 2 Stellen), «Liebe» (ohne Angabe, auf wen
sie sich bezieht, an 7 Stellen), «Liebe» (in der stehenden Verbindung
mit «Glauben», an 13 Stellen), endlich als «Liebesmahl» (nur
Röm. 7, 3 und Smyrn. 8, 2). Dagegen findet es sich nirgends in
der Bedeutung «Gemeinde». An den oben genannten Stellen

Röm. 9, 3; Trail. 3, 2—13, 1; Philad. 11, 2; Smyrn. 12, 1 hat es,

wie jedesmal der Zusammenhang lehrt, den Sinn von «Bruderliebe».

Damit haben jene Stellen die ihnen zugeschriebene Beweiskraft

verloren. Zugleich fällt aber auch die Wiedergabe von

âydnrj Rom. Einl. 6f. durch «Liebesbund». Auch hier ist das Wort



— 190 —

mit «Bruderliebe» zu übersetzen. Die Worte ngoxae-gfiévg xfjg àyângg
bedeuten also soviel wie «hervorragend (vor den anderen) an
Bruderliebe» und passen durchaus zu den lobenden Epitheta,
unter denen sie stehen *). Um zusammenzufassen, die
Interpretation von Röm. Einl. 5 f.—6 f. hat ergeben, dass weder die
eine noch die andere Stelle einen Beleg für den Primat der Kirche
Gottes in Rom, gleichwie ob man ihn weiter oder enger fasst,
darstellen kann. Eine Bestätigung dafür bietet Röm. 9, 1, wo Ignatius

auf die «Kirche in Syrien» zu sprechen kommt. Durch seinen

Abtransport ist sie führerlos geworden, aber nicht verlassen.
Denn «an seiner Stelle ist Gott ihr Hirte» und, wie er gleich darauf
schreibt, «wird allein Jesus Christus ihr Bischof sein». Deshalb

appelliert er nicht an die Kirche in Rom als die Stelle, von der
aus die Gesamtkirche geleitet wird, sondern empfiehlt seine Kirche
«dem Gebet» und «der tätigen Liebe» der Glaubensbrüder dort.

Noch eine andere Stelle des Briefes wird von den Verteidigern
der Lehre vom Primat als Beweisstück angezogen. Röm. 3, 1

schreibt Ignatius: «Noch nie seid ihr auf jemanden missgünstig
gewesen, andere habt ihr belehrt. Ich aber will, dass auch das

Bestand habe, was ihr, Jünger werbend, einschärft.» Wovon ist
hier die Rede Die Stelle ist, wie nicht wenige in den sieben

Briefen, nicht klar genug. Man hat an den 1. Klemensbrief
gedacht, welcher etwa 15 Jahre früher erschienen war. Hat ihn
Ignatius gekannt Oder hat es noch andere Mahnschreiben der
römischen Christengemeinde gegeben, die uns nicht erhalten sind
Auch solche könnten, wie das Schreiben an die Kirche in Korinth,
nichts anderes beweisen, als dass die Christen Roms im Bewusstsein,

mitverantwortlich zu sein für das, was bei den Brüdern
geschieht, ihre belehrende und ermahnende Stimme erhoben haben.
Von der Geltendmachung irgendwelcher Autoritätsansprüche kann
aber hier genau so wenig wie dort die Rede sein 2).

Wie oben schon angedeutet worden ist, unterscheidet sich
der Römerbrief von den anderen Briefen dadurch, dass er mit
keinem Wort auf die verfassungsmässigen Zustände in der
hauptstädtischen Gemeinde eingeht. So ist auch nirgends die Rede von
dem Bischof der Kirche Gottes in Rom. Das fällt um so mehr auf,

1) Zum gleichen Ergebnis kommt Michael Schmaus a.a.O., S. 96:
«Die vielfache übliche Übersetzung des griechischen Ausdrucks ngoxa&gfiévg
xfjg àyóngg mit „Vorsteherin des Liebesbundes" der Gesamtkirche)
dürfte nicht richtig sein».

2) Vgl. IKZ 1942, S. 28/7.



— 191 —

als Ignatius an zwei Stellen — 2, 2 und 9, 1 — von sich als dem
Bischof der Kirche von Syrien spricht und in den anderen Schreiben
nicht genug Worte finden kann, um die Stellung des Bischofs als
des unbeschränkten Führers der ihm anvertrauten Einzelkirche
hervorzuheben und zu befestigen. Vgl. dazu etwa Eph. 6, 1 ;

Magn. 3, 1 f.; Trail. 2, If.; Smyrn. 9, 1. Was liegt näher als der
Schluss, dass es zur Zeit der Abfassung des Briefes — das
Martyrium des Ignatius fand um 110 statt — in Rom noch nicht zur
Bildung des monarchischen Episkopats gekommen war Dieses

argumentum ex silentio ist anfechtbar; denn ebensowenig wie
der Bischof werden im Römerbrief das sonst mit ihm zusammen
genannte Presbyterium und das Amt der Diakone erwähnt. Mit
Hilfe des Römerbriefes lässt sich demnach nicht feststellen, ob es

zu Beginn des 2. Jahrhunderts in Rom einen Bischof gegeben hat
oder nicht. Wohl aber hilft folgende Feststellung weiter. Die
Ignatiusbriefe liegen der Zeit nach zwischen dem sogenannten
I. Klemensbrief und dem Hirt des Hermas. Durch beide Schriften
— die entscheidenden Stellen sind 1. Klem. 21, 6 und Herrn, vis.

II, 4, 2 f. — ist aber, wie ich in der eingangs genannten Abhandlung

gezeigt habe, erwiesen, dass die Kirche Gottes in Rom von
einem Kollegium von Presbytern geleitet wurde. Es kann also

zur Zeit, als Ignatius sich an die römischen Christen wandte, nicht
anders gewesen sein, mit anderen Worten, die Bischofsverfassung
hatte sich im Westen des Imperiums noch nicht durchgesetzt.

Lehrreich ist es, in diesem Zusammenhang festzustellen, was
sich aus den Briefen des Ignatius für die Organisation der damaligen
Kirche ergibt. Das Wort êxxX-gola kommt an 35 Stellen vor. Es

wird in zweifacher Bedeutung gebraucht. Erstens bezeichnet es

die Einzelkirche (an 27 Stellen). So erscheint es in den Anschriften
der Briefe mit dem Ortsnamen verbunden, wie z. B. Eph. Einl. 4 f. :

77 èxxXgoia fj ovorj èv'Ecpêoœ xfjgAoiag; andere Beispiele: Magn. 1, 5

ai Xomal èxxXgoiai; Philad. 10, 2: al eyyioxai êxxXyoiai; Röm. 4, 1:

näoai al èxxX-goiai ; Smyrn. 8, 1 : ai ëfingooêev èxxXrjoiai. Zweitens dient

es dazu, um die Gesamtkirche zu bezeichnen (an 8 Stellen), wie z. B.

Eph. 5, 1—17, 1; Trail. 2, 3; Smyrn. 8, 2 und Pol. 5, 1. Schon

das Zahlenverhältnis, in welchem die beiden Bedeutungen von

èxxXgoia gebraucht sind, zeigt, auf welcher Seite in jenen Jahren

das Übergewicht lag, nämlich bei der Einzelkirche. Sie kannte

Ignatius von der eigenen bischöflichen Praxis her genau. Von ihr

erhalten wir daher durch seine Feder ein fassbares Bild. Was er

dagegen von der Gesamtkirche schreibt, zeigt, dass es damals



— 192 —

noch keine einheitlich organisierte Gemeinschaft aller Bekenner
des christlichen Glaubens gab. Wohl kennt Ignatius den
Ausdruck èxxXrjoia xa&oXixfj (Smyrn. 8, 2). Das Wort xad-oXixóg ist
hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinn von «allgemein»
gebraucht. Verdeutlicht wird das durch martyr. Pol. 19, 2 g xaxà

xrjv oixovfiévYjv xa&oXixij èxxXrjoia. Sie wird Trail. 2, 3 èxxXgoia d-eov

genannt, eine Bezeichnung, die auch Paulus oft in seinen Briefen
gebraucht hat. Als wunderbares, schöpferisches Werk Gottes hat
sie kein menschliches Oberhaupt. Nirgends in den Briefen findet
sich auch nur die geringste Andeutung dafür, dass ein Bischof,
z. B. der Bischof von Rom, den Summepiskopat innehat und in
seiner Person die Gesamtkirche verkörpert. Vielmehr ist das
«unsichtbare» (Magn. 3, 2) Oberhaupt «Gott, der Vater Jesu Christi,
der Bischof aller» (Magn. 3, 1) oder Jesus Christus (Röm. 9, 1;
Pol. Einl.). Die menschlichen Oberhäupter, «die Bischöfe im
Fleisch» (Eph. 1, 3), welche mit Namen genannt werden, sind die
inioxonoi der Einzelkirchen. Ihre absolute Stellung begründet
Ignatius nicht damit, dass er das Bischofsamt auf die Apostel
zurückführt — die Lehre von der successio apostolica gehört in
die zweite Hälfte des 2. Jahrhunderts — sondern der Bischof ist
«vom Herrn gesandt» (Eph. 6, 1), er ist ein «Gnadengeschenk
Gottes» (Magn. 2), er führt «den Vorsitz an Gottes Stelle» (Magn.
6, 1), seine Sache ist Gottes Sache (Smyrn. 9, 1), er ist ein «Abbild

des Vaters» (Trail. 3, 1). «Wie der Herr selbst muss er
angesehen werden» (Eph. 6, 1). Als Repräsentant Christi Jesu ist
der Bischof der Sammelpunkt der von ihm geleiteten Gläubigen:
«Wo der Bischof sich zeigt, da soll auch die Gemeinde sein»

(Smyrn. 8, 2). Da jeder Bischof dieselbe einzigartige Stellung in
der Kirche einnimmt, stehen alle gleichberechtigt nebeneinander.
Die Leitung einer Lokalkirche «sub auctoritate» eines den anderen
rechtlich übergeordneten Oberbischofs, wie codex i. c, can. 329,
§ 1, lehrt, ist damit von vorneherein ausgeschlossen. Wie der Bischof
Jesus Christus, den unsichtbaren «Hirten der katholischen Kirche
auf dem weiten Erdkreis» (martyr. Pol. 19, 2) repräsentiert, so

sind die Presbyter die Repräsentanten der unsichtbaren Apostel
(Magn. 6, 1; Trail. 2, 2). So ist jede Einzelkirche das «sichtbare
und greifbare Bild» der Gesamtkirche. Der Sammelpunkt aber
des gesamten Christenvolkes ist allein Jesus Christus : « Wo Christus
Jesus ist, ist auch die allgemeine Kirche» (Smyrn. 8, 2). Dieser
kurze Überblick ergänzt das Ergebnis der vorhergehenden
Ausführungen dahin, dass in den ersten Jahrzehnten des 2. Jahr-



— 193 —

hunderts in der Kirche Christi kein Platz für den Primat weder
eines Bischofs noch einer der Ortskirchen war.

Wie unsere Untersuchung gezeigt hat, scheiden die Ignatiusbriefe

als Beweisstück für die Lehre vom römischen Primat aus.
Aber auch die in der neueren Literatur seit Adolf von Harnack
vertretene Ansicht von einem Primat der Kirche in Rom findet darin
keine Stütze. Dagegen machen die Briefe deutlich, wie es in den
östlichen Einzelkirchen zur Bildung des monarchischen Episkopats

gekommen ist. Im Kampf gegen die Häresie (Eph. 6, 2;
Trail. 6, 1), vor welcher schon Paulus die Kolosser in seinem
Brief (2, 8 ff.) warnte und welche Ignatius wiederholt mit
kräftigen Ausdrücken geisselt (z. B. Eph. 7, 1 ; Magn. 10, 2; Trail. 6, 2),

war es nötig, die innere Geschlossenheit in den bedrohten Kirchen
zu festigen. Das geschah, wie die Erfahrungen des täglichen Lebens
lehrten, am besten dadurch, dass die Leitung in eine Hand gelegt
wurde. Der Vorsteher des Presbyterkollegiums, bis dahin der
primus inter pares, wurde nunmehr Episkopus mit eigener
Regierungsgewalt. Die anderen Presbyter traten ihm gegenüber
zurück und mussten sich unterordnen. So entstand eine absolute
Autorität nach innen und aussen. Vor allem aber wurde die
Garantie dafür geschaffen, das depositum fidei rein und unverfälscht
zu bewahren und weiterzugeben. Für das Aufkommen von
«Irrlehren » war der Osten des imperium Romanum ein besonders

günstiger Boden. Hier mischten sich Religions- und Weltanschauungen.

Das hat neuerdings Herbert Preisker x) anschaulich
dargelegt. Anders lagen die Verhältnisse im Abendland, in Italien
und Rom. Hier fand der Gnostizismus erst in den vierziger und
fünfziger Jahren des 2. Jahrhunderts eine stärkere Anhängerschaft,
so dass er die kirchliche Einheit ernstlich gefährdete. Das hat
dann dazu geführt, dass auch in der hauptstädtischen Kirche die

kollegiale Presbyterialverfassung durch den monarchischen
Episkopat abgelöst wurde. Wie diese Entwicklung sich im einzelnen

abgespielt hat, entzieht sich unserer Erkenntnis. Wohl aber sind
wir berechtigt, mit Anicetus, dessen Regierungszeit nach der
Überlieferung in die Jahre 154—165 fällt, die Reihe der episcopi Romani
zu beginnen.

Hamburg 22. Studienrat Hans Katzenmeyer.

1) Neutestamentliche Zeitgeschichte (Sammlung Töpelmann, 2. Reihe:
Theol. Hilfsbücher, Band 2), 1937.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942. 13


	Zur Primatsfrage in den Briefen des Ignatius von Antiochia

