Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 3-4

Artikel: Zur Primatsfrage in den Briefen des Ignatius von Antiochia
Autor: Katzenmeyer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 186 —

Lur Primatsirage in den Briefen des Ignafius von Antiochia.

Die folgenden Ausfithrungen kniipfen an die Abhandlung
an, welche ich IKZ 1942, S. 28 {f., zur Primatsfrage im sogenannten
1. Klemensbrief vorgelegt habe. Als Ergebnis hat sich dort heraus-
gestellt, dass um die Wende vom 1. zum 2. Jahrhundert weder von
einem Primat des Bischofs der romischen Christengemeinde noch
von einem Primat der Kirche Gottes in Rom die Rede sein kann.
Vielmehr wurde die Gemeinde der Reichshauptstadt wie auch
andere christliche Gemeinden in jenen Jahren, z. B. die von Ko-
rinth und Philippi, von einem Kollegium von Presbytern, welchen
Diakone helfend zur Seite standen, geleitet. Wohl findet sich
schon zur selben Zeit der monarchische Episkopat einwandfrei
bezeugt in der Osthélfte des Imperiums, nédmlich in Syrien und
Kleinasien. Von dort aus und nicht von Rom, wo er spiter sozu-
sagen in Reinkultur erscheint, ist er ausgegangen. Die Umsténde,
unter denen er in den alten Gebieten des Christentums entstanden
ist, sind uns trotz allem Scharfsinn, der auf die Klarstellung dieser
Frage verwendet worden ist, bis heute nicht genau bekannt 1).
Soviel steht aber fest, dass der monarchische Episkopat sich in der
Westhilfte des Reiches erst im Verlauf des 2. Jahrhunderts durch-
gesetzt hat. Wie hat sich nun diese Entwicklung in der Kirche
Gottes in Rom abgespielt ?

Es ist nicht moglich, sie in den einzelnen Phasen zu ver-
folgen, weil uns die Quellen im Stich lassen. Wie bekannt, ist der
grosste Teil der hierher gehoérigen Literatur des 2. Jahrhunderts
verlorengegangen. Hine so bedeutende Schrift, wie der sogenannte
1. Klemensbrief, fehlt. Zwischen den Briefen des Mirtyrerbischofs
Ignatius von Antiochia am Anfang und dem Werk des Irenéus
gegen die Héresien am Ende des Jahrhunderts klafft eine fiir unsere
Erkenntnis verhingnisvolle Liicke. Was erhalten ist, geht auf die
verfassungsmiissigen Zustinde in den Gemeinden nur nebenher ein.

Von den Ignatiusbriefen %) gehort hierher der Brief an die
Roémer, an «die Kirche, welche... auch im Gebiet der Roémer
den Vorsitz fiithrt... und mit dem Vorrang in der Liebe aus-

1) Vgl. dazu etwa Hans Lietzmann, Geschichte der alten Kirche,
Bd. II, 1936, S.37 ff., und Eduard Meyer, Ursprung und Anfinge des
Christentums, Bd. ITII, 1923, S. 566 ff.

?) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt-Harnack-Zahn
19208, S. 87 ff., dazu die mit gutem Kommentar versehene Ubersetzung von
Walter Bauer = Hdb. z. N.T., Ergbd. 4/5, 1920.



— 187 —

gestattet ist...» Diese Worte aus dem Eingang des bischof-
lichen Sendschreibens sind oft erklirt und immer wieder angezogen
worden, um die Lehre vom romischen Primat zu stiitzen. So
fithrt, um einige neuere Beispiele namhaft zu machen, Berthold
Altaner 1) sie unter den «Zeugnissen zur Geschichte des Primats
der romischen Bischofe» an. Ludwig Kosters 2) schliesst aus jenen
Worten auf ¢einen Regierungsvorrang der rémischen Kirche iiber
alle anderen». Nach Franz Zeller 3) wird «der Rémerbrief wegen
der beiden Stellen in der Uberschrift von katholischer Seite stets
als Beweis fiir den Primat der romischen Kirche in Anspruch ge-
nommen werdeny. Friedrich Heiler ¢) spricht auf Grund von
unserer Stelle von dem «Primat der rémischen Gemeinde», und
Michael Schmaus %) meint, «eine Vorrangstellung der roémischen
Gemeinde werde deutlich spiirbar». Es handelt sich also zunichst
darum festzustellen, was die fraglichen Worte besagen.
Zweifellos iibertrifft der Eingang des Romerbriefes an Umfang
die Finginge der Schreiben an die anderen Gemeinden. Mitten
unter den fiinfzehn lobenden Pridikaten, mit welchen Ignatius
die Kirche von Rom bedenkt, stehen auch die fraglichen Worte.
Jene Pridikate enthalten sittliche Auszeichnungen, wie z. B. «gott-
wiirdig», «der Heiligung wiirdig», «Christi Gesetz haltend» usw.
Mehrere dieser Epitheta werden von dem bischoflichen Schreiber
aber auch den anderen Kirchen beigelegt. Dazu kommt der
personliche Charakter des Briefes. Wihrend in den sechs anderen
Schreiben das Thema die in Einheit, Liebe und Gehorsam um den
Bischof versammelte Einzelkirche mit ihrer hierarchischen Gliede-
rung ist, beherrscht im Romerbrief Zeile um Zeile den Schreiber

die immer wiederholte und mit insténdigen Worten — 20mal
werden die roémischen Christen in imperativischer Form an-
gesprochen — vorgetragene Bitte, ihn «eine Speise der wilden

Tiere werden zu lassen» und nicht daran zu hindern, «von der Welt
unterzugehen zu Gott, um bei ihm aufzuerstehen». Offenbar
hatten die «Briider» in Rom Schritte zugunsten des Verhafteten
bereits unternommen oder beabsichtigt, solche zu unternehmen.

1) Schéninghs Sammlung kirchengeschichtlicher Quellen und Dar-
stellungen, 18. Heft: Der pépstliche Primat bis auf Leo den Grossen o.J.,
S. 14.

?) Die Kirche unseres Glaubens 1935, 5. 120. _

3) Bibl. der Kirchenviter, hrsg. von Bardenhewer- Weyman-Zellinger,
Bd. 35: Die apostolischen Viiter o. J., S.110 f. .

1) Altkirchliche Autonomie und pépstlicher Zentralismus 1941, S. 192,

5) Kath. Dogmatik, Bd. ILI, 1, 1940, S. 96.



— 188 —

Darauf weist 1, 2 deutlich hin. Bei ihrem Eifer und Einfluss hatte
Ignatius Grund, «ihre Bruderliebe zu fiirchten». Daher ist es nicht
gerechtfertigt, in der umfangreichen und iiberladenen Briefeinlei-
tung etwas anderes zu erblicken als eine betonte captatio bene-
volentiae.

Gehen wir iiber zur Einzelerklirung. Gleich der Satz #jus
xal mooxddnrar &y tomw?) ywoeliov ‘Pouaiwy bietet dem Verstidndnis
mehrere Schwierigkeiten. Was ist unter dem ywoior Pwuaiwy
zu verstehen ? Wortlich tibersetzt, bedeutet es « Gebiet der Romer».
Was fiir einen Umfang Ignatius diesem Gebiet zugeteilt wissen will,
ldsst sich daraus nicht erschliessen. Nur das eine ist sicher und
wird durch mehrere Stellen des Briefes erhirtet, dass er sich
ausschliesslich an die Christen der Stadt Rom wendet. Dort sollte
seine Hinrichtung stattfinden, dort hatten die 4, 3 erwihnten
Apostel Petrus und Paulus gewirkt und den Tod gefunden. Deu-
tungen, welche in jenen Worten Italien oder das Abendland oder
das imperium Romanum erblicken, sind dazu noch aus dem
Grunde hinfillig, weil sie eine Verbreitung und Organisation der
christlichen Kirche in jenen Jahren voraussetzen, die den Tat-
sachen nicht entspricht. So ist nur die Vermutung gerechtfertigt,
in dem ywpiov ‘Pouaiov eine Umschreibung fiir ‘Poun ?) zu sehen.
Das Wort témos wird, wie méds und im Lateinischen oppidum,
urbs und locus, pleonastisch in Verbindung mit Stadtenamen
gebraucht. Ein fiir unsere Stelle besonders anschauliches Bei-
spiel bietet Eusebius hist. eccles. I, 13, 6: «dpyagos ... Inood
owtijor  ayad® avapavévt &y tome lepocolducwy  yaipew.» Dar-
nach sind die Worte & téne ywoiov Pwuaiwy gleichzusetzen mit
& tomw Pouns = & Poduy. Das Verbum mpoxajoda findet
sich ausser in der Anschrift des Romerbriefes noch im Brief an die
Kirche von Magnesia 6, 1, wo es von der Titigkeit des Bischofs
gebraucht wird, und 6, 2, wo mit oi mooxadjuevor die iibrigen
Gemeindebeamten bezeichnet werden. Nach dem Lexikon wird
es absolut, beim Genetiv und bei Pripositionen gebraucht. Die
genannten Stellen bieten Beispiele fiir den absoluten Gebrauch:
Mg. 6, 1-—6, 2; Rom. Einl. 5 f. und fiir die Verbindung mit dem
Genitiv: Rom. Einl. 6 f. An den Stellen Mg. 6, 1—6, 2 kann es,
wie der Zusammenhang deutlich zeigt, nichts anderes bedeuten

') Theodor Zahns Konjektur év 7dmm ist hinfillig geworden.

2) Walter Bauer, Worterbuch zum Neuen Testament 1937 2, Sp. 1473,
umschreibt ywpioy richtig mit «Stadtgebiet, d.h. die ertschafthch und
politisch eng mit ihr verbundene Umgebung einer Stadt».



— 189 —

als «die Leitung, den Vorsitz haben». Dasselbe, was hier von
dem Einzelbischof und den Presbytern ausgesagt wird, sagt Igna-
tius Rom. Kinl. 5 f. von der Kirche in Rom: «Sie hat auch die
Leitung im Gebiet der Stadt Rom.» Verstindlich wird das erst,
wenn man bedenkt, dass Rom zu Beginn des 2. Jahrhunderts
eine Grofstadt war, die sich nach allen Richtungen weit iiber die
sieben Hiigel ausgedehnt hatte. Betrug doch schon zur Zeit des
princeps Augustus der Umfang der Vierzehnregionenstadt etwa
20 km. Schon Paulus spricht in seinem Rémerbrief von mehreren
christlichen Hausgemeinden. In der neronischen Verfolgung hat
nach dem sogenannten 1. Klemensbrief (6, 1) «eine grosse Menge
Auserwihlter», nach Tacitus (Ann. XV, 44) eine «ungeheure Menge»
Christen den gewaltsamen Tod gefunden. Durch die Grabinschriften
der jiidischen Katakomben haben wir ferner von der Existenz
mehrerer jiidischer Einzelgemeinden Kenntnis erhalten. Wir sind
demnach berechtigt, fiir das ausgedehnte Gebiet der Hauptstadt
eine Anzahl von christlichen Gemeinden anzunehmen. Alle diese
machten zusammen die Kirche Gottes in Rom aus und erforderten
eine zentrale Leitung. Mehr kann aber die Stelle Rém. Einl. 5 f.
nicht besagen. Wichtiger als diese Stelle ist Rom. Einl. 6 f., wo
Ignatius der Kirche in Rom das Priadikat npoxadmuévy tijc aydnns
beilegt. Das Verstindnis der Stelle hingt davon ab, was man
unter % dyasnm zu verstehen hat. Die Verteidiger der Lehre vom
Primat iibersetzen es mit «Liebesbund» und verstehen darunter
die Gesamtkirche. Zur Begriindung weisen sie auf die Stellen
Roém. 9, 3; Trall. 3, 2—13, 1; Philad. 11, 2 und Smyrn. 12, 1 hin,
an denen das Wort im Sinne von (Gemeinde gebraucht sei. Das
Substantiv dydny findet sich in den Ignatiusbriefen an 43 Stellen.
6 davon entfallen auf den Romerbrief. Der Bedeutung nach
erscheint es als «Bruderliebe» (an 17 Stellen, wie z. B. Rém. 1, 2
bis 9, 1), «Liebe zu Gott und Christus» (an 2 Stellen), «Liebe Christi
zu den Menschen» (an 2 Stellen), «Liebe» (ohne Angabe, auf wen
sie sich bezieht, an 7 Stellen), «Liebe» (in der stehenden Verbindung
mit «Glauben», an 13 Stellen), endlich als «Liebesmahly (nur
Rém. 7, 3 und Smyrn. 8, 2). Dagegen findet es sich nirgends in
der Bedeutung «Gemeinde». An den oben genannten Stellen
Roém. 9, 3; Trall. 3, 2—13, 1; Philad. 11, 2; Smyrn. 12, 1 hat es,
wie jedesmal der Zusammenhang lehrt, den Sinn von «Bruder-
liebe». Damit haben jene Stellen die ihnen zugeschriebene Beweis-
kraft verloren. Zugleich fillt aber auch die Wiedergabe von
aydrmy Rom. Einl. 6 f. durch «Liebesbund. Auch hier ist das Wort



— 190 —

mit «Bruderliebe» zu tibersetzen. Die Worte npoxadnuévy tijs dydans
bedeuten also soviel wie «hervorragend (vor den anderen) an
Bruderliebe» und passen durchaus zu den lobenden Epitheta,
unter denen sie stehen !). Um zusammenzufassen, die Inter-
pretation von Rom. Einl. 5 f.—6 f. hat ergeben, dass weder die
eine noch die andere Stelle einen Beleg fiir den Primat der Kirche
Gottes in Rom, gleichwie ob man ihn weiter oder enger fasst, dar-
stellen kann. Eine Bestédtigung dafiir bietet Rém. 9, 1, wo Igna-
tius auf die «Kirche in Syrien» zu sprechen kommt. Durch seinen
Abtransport ist sie fiihrerlos geworden, aber nicht verlassen.
Denn «an seiner Stelle ist Gott ihr Hirte» und, wie er gleich darauf
schreibt, «wird allein Jesus Christus ihr Bischof sein». Deshalb
appelliert er nicht an die Kirche in Rom als die Stelle, von der
aus die Gesamtkirche geleitet wird, sondern empfiehlt seine Kirche
«dem Gebet» und «der titigen Liebe» der Glaubensbriider dort.

Noch eine andere Stelle des Briefes wird von den Verteidigern
der Lehre vom Primat als Beweisstiick angezogen. Roém. 3, 1
schreibt Ignatius: «Noch nie seid ihr auf jemanden missgiinstig
gewesen, andere habt ihr belehrt. Ich aber will, dass auch das
Bestand habe, was ihr, Jiinger werbend, einschirft.» Wovon ist
hier die Rede? Die Stelle ist, wie nicht wenige in den sieben
Briefen, nicht klar genug. Man hat an den 1. Klemensbrief ge-
dacht, welcher etwa 15 Jahre frither erschienen war. Hat ihn
Ignatius gekannt? Oder hat es noch andere Mahnschreiben der
romischen Christengemeinde gegeben, die uns nicht erhalten sind ?
Auch solche konnten, wie das Schreiben an die Kirche in Korinth,
nichts anderes beweisen, als dass die Christen Roms im Bewusst-
sein, mitverantwortlich zu sein fiir das, was bei den Briidern ge-
schieht, ihre belehrende und ermahnende Stimme erhoben haben.
Von der Geltendmachung irgendwelcher Autorititsanspriiche kann
aber hier genau so wenig wie dort die Rede sein 2).

Wie oben schon angedeutet worden ist, unterscheidet sich
der Romerbrief von den anderen Briefen dadurch, dass er mit
keinem Wort auf die verfassungsméssigen Zustinde in der haupt-
stidtischen Gemeinde eingeht. So ist auch nirgends die Rede von
dem Bischof der Kirche Gottes in Rom. Das fillt um so mehr auf,

') Zum gleichen Ergebnis kommt Michael Schmaus a.a. O., S.96:
«Die vielfache iibliche Ubersetzung des griechischen Ausdrucks Toox a0 UEYN
(4718 (i;fdmyg mit ,, Vorsteherin des Liebesbundes (= der Gesamtkirche)
dirfte nicht richtig seinv.

?) Vgl. IKZ 1942, S. 28/7.



— 191 —

als Ignatius an zwei Stellen — 2, 2 und 9, 1 — von sich als dem
Bischof der Kirche von Syrien spricht und in den anderen Schreiben
nicht genug Worte finden kann, um die Stellung des Bischofs als
des unbeschrinkten Fiihrers der ihm anvertrauten Einzelkirche
hervorzuheben und zu befestigen. Vgl. dazu etwa Eph.6, 1;
Magn. 3, 1 f.; Trall. 2, 1 f.; Smyrn. 9, 1. Was liegt niiher als der
Schluss, dass es zur Zeit der Abfassung des Briefes — das Mar-
tyrium des Ignatius fand um 110 statt — in Rom noch nicht zur
Bildung des monarchischen Episkopats gekommen war? Dieses
argumentum ex silentio ist anfechtbar; denn ebensowenig wie
der Bischof werden im Roémerbrief das sonst mit ihm zusammen
genannte Presbyterium und das Amt der Diakone erwiahnt. Mit
Hilfe des Romerbriefes ldsst sich demnach nicht feststellen, ob es
zu Beginn des 2. Jahrhunderts in Rom einen Bischof gegeben hat
oder nicht. Wohl aber hilft folgende Feststellung weiter. Die
Ignatiusbriefe liegen der Zeit nach zwischen dem sogenannten
1. Klemensbrief und dem Hirt des Hermas. Durch beide Schriften
— die entscheidenden Stellen sind 1. Klem. 21, 6 und Herm. vis.
II, 4, 2 f. — ist aber, wie ich in der eingangs genannten Abhand-
lung gezeigt habe, erwiesen, dass die Kirche Gottes in Rom von
einem Kollegium von Presbytern geleitet wurde. Ks kann also
zur Zeit, als Ignatius sich an die romischen Christen wandte, nicht
anders gewesen sein, mit anderen Worten, die Bischofsverfassung
hatte sich im Westen des Imperiums noch nicht durchgesetzt.
Lehrreich ist es, in diesem Zusammenhang festzustellen, was
sich aus den Briefen des Ignatius fiir die Organisation der damaligen
Kirche ergibt. Das Wort éxxincic kommt an 35 Stellen vor. Es
wird in zweifacher Bedeutung gebraucht. Krstens bezeichnet es
die Einzelkirche (an 27 Stellen). So erscheint es in den Anschriften
der Briefe mit dem Ortsnamen verbunden, wie z. B. Eph. Einl. 4 {.:
5 dundnoia 7 obon & Egpéoe tijc Acias; andere Beispiele: Magn. 1, 5
al lowal xximoion; Philad. 10, 2: ai &yiorar &exdnotar; Rom. 4, 1:
néoa ai &xxdnotar; Smyrn. 8, 1: ai Eungoodey Enxnlnotar. Zweitens dient
es dazu, um die Gesamtkirche zu bezeichnen (an 8 Stellen), wie z. B.
Eph. 5, 1—17, 1; Trall. 2, 3; Smyrn. 8, 2 und Pol. 5, 1. Schon
das Zahlenverhiltnis, in welchem die beiden Bedeutungen von
&xximoia gebraucht sind, zeigt, auf welcher Seite in jenen Jahren
das Ubergewicht lag, nidmlich bei der Einzelkirche. Sie kannte
Ignatius von der eigenen bischoflichen Praxis her genau. Von ihr
erhalten wir daher durch seine Feder ein fassbares Bild. Was er
dagegen von der Cesamtkirche schreibt, zeigt, dass es damals



— 192 —

noch keine einheitlich organisierte Gemeinschaft aller Bekenner
des christlichen Glaubens gab. Wohl kennt Ignatius den Aus-
druck éxxlnoia xadoluey (Smyrn. 8, 2). Das Wort xadolixds ist
hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinn von «allgemein» ge-
braucht. Verdeutlicht wird das durch martyr. Pol. 19, 2 # xara
my olxovuévny xadolue) Exxinoia. Sie wird Trall. 2, 3 &dnoia Deov
genannt, eine Bezeichnung, die auch Paulus oft in seinen Briefen
gebraucht hat. Als wunderbares, schopferisches Werk Gottes hat
sie kein menschliches Oberhaupt. Nirgends in den Briefen findet
sich auch nur die geringste Andeutung dafiir, dass ein Bischof,
z. B. der Bischof von Rom, den Summepiskopat innehat und in
seiner Person die Gesamtkirche verkorpert. Vielmehr ist das
«unsichtbare» (Magn. 3, 2) Oberhaupt « Gott, der Vater Jesu Christi,
der Bischof aller» (Magn. 3, 1) oder Jesus Christus (Roém. 9, 1;
Pol. Einl.). Die menschlichen Oberhidupter, «die Bischéfe im
Fleisch» (Eph. 1, 3), welche mit Namen genannt werden, sind die
éniononor der Einzelkirchen. Ihre absolute Stellung begriindet
Ignatius nicht damit, dass er das Bischofsamt auf die Apostel
zuriickfithrt — die Lehre von der successio apostolica gehért in
die zweite Hilfte des 2. Jahrhunderts — sondern der Bischof ist
«vom Herrn gesandt» (Eph. 6, 1), er ist ein «Gnadengeschenk
Gottes» (Magn. 2), er fithrt «den Vorsitz an Gottes Stelle» (Magn.
6, 1), seine Sache ist Gottes Sache (Smyrn. 9, 1), er ist ein «Ab-
bild des Vaters» (Trall. 3, 1). «Wie der Herr selbst muss er an-
gesehen werden» (Eph. 6, 1). Als Reprisentant Christi Jesu ist
der Bischof der Sammelpunkt der von ihm geleiteten Glédubigen:
«Wo der Bischof sich zeigt, da soll auch die Gemeinde sein»
(Smyrn. 8, 2). Da jeder Bischof dieselbe einzigartige Stellung in
der Kirche einnimmt, stehen alle gleichberechtigt nebeneinander.
Die Leitung einer Lokalkirche «sub auctoritate» eines den anderen
rechtlich iibergeordneten Oberbischofs, wie codex i. c., can. 329,
§ 1, lehrt, ist damit von vorneherein ausgeschlossen. Wie der Bischof
Jesus Christus, den unsichtbaren «Hirten der katholischen Kirche
auf dem weiten Erdkreis» (martyr. Pol. 19, 2) reprisentiert, so
sind die Presbyter die Reprisentanten der unsichtbaren Apostel
(Magn. 6, 1; Trall. 2, 2). So ist jede Einzelkirche das «sichtbare
und greifbare Bild» der Gesamtkirche. Der Sammelpunkt aber
des gesamten Christenvolkes ist allein Jesus Christus: « Wo Christus
Jesus ist, ist auch die allgemeine Kirche» (Smyrn. 8, 2). Dieser
kurze Uberblick erginzt das Ergebnis der vorhergehenden Aus-
fiihrungen dahin, dass in den ersten Jahrzehnten des 2. Jahr-



— 193 —

hunderts in der Kirche Christi kein Platz fiir den Primat weder
eines Bischofs noch einer der Ortskirchen war.

Wie unsere Untersuchung gezeigt hat, scheiden die Ignatius-
briefe als Beweisstiick fiir die Lehre vom rémischen Primat aus.
Aber auch die in der neueren Literatur seit Adolf von Harnack ver-
tretene Ansicht von einem Primat der Kirche in Rom findet darin
keine Stiitze. Dagegen machen die Briefe deutlich, wie es in den
ostlichen Kinzelkirchen zur Bildung des monarchischen Episko-
pats gekommen ist. Im Kampf gegen die Hiresie (Eph. 6, 2;
Trall. 6, 1), vor welcher schon Paulus die Kolosser in seinem
Brief (2, 8 ff.) warnte und welche Ignatius wiederholt mit krif-
tigen Ausdriicken geisselt (z. B. Eph. 7, 1; Magn. 10, 2; Trall. 6, 2),
war es notig, die innere Geschlossenheit in den bedrohten Kirchen
zu festigen. Das geschah, wie die Erfahrungen des tédglichen Lebens
lehrten, am besten dadurch, dass die Leitung in eine Hand gelegt
wurde. Der Vorsteher des Presbyterkollegiums, bis dahin der
primus inter pares, wurde nunmehr Episkopus mit eigener Re-
gierungsgewalt. Die anderen Presbyter traten ihm gegeniiber
zuriick und mussten sich unterordnen. So entstand eine absolute
Autoritdt nach innen und aussen. Vor allem aber wurde die Ga-
rantie dafiir geschaffen, das depositum fidei rein und unverfélscht
zu bewahren und weiterzugeben. Fiir das Aufkommen von «Irr-
lehren » war der Osten des imperium Romanum ein besonders
giinstiger Boden. Hier mischten sich Religions- und Weltanschau-
ungen. Das hat neuerdings Herbert Preisker ') anschaulich dar-
gelegt. Anders lagen die Verhéltnisse im Abendland, in Italien
und Rom. Hier fand der Gnostizismus erst in den vierziger und
fiinfziger Jahren des 2. Jahrhunderts eine stirkere Anhingerschaft,
so dass er die kirchliche Einheit ernstlich gefihrdete. Das hat
dann dazu gefiihrt, dass auch in der hauptstiadtischen Kirche die
kollegiale Presbyterialverfassung durch den monarchischen Epis-
kopat abgelost wurde. Wie diese Entwicklung sich im einzelnen
abgespielt hat, entzieht sich unserer Erkenntnis. Wohl aber sind
wir berechtigt, mit Anicetus, dessen Regierungszeit nach der Uber-
lieferung in die Jahre 154—165 fillt, die Reihe der episcopi Romani
zu beginnen.

Hamburg 22. Studienrat Hans Katzenmeyer.

1) Neutestamentliche Zeitgeschichte (Sammlung Tépelmann, 2. Reihe:
Theol. Hilfsbiicher, Band 2), 1937.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1942, 13



	Zur Primatsfrage in den Briefen des Ignatius von Antiochia

