
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 3-4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


165

Die orthodoxen Kirchen.
Die Verbindung1) Englands mit dem Rätebunde im jetzigen

Weltkriege findet ihren Ausdruck auch in dem Interesse, auf das
das kirchliche Leben Russlands bei den Briten stösst. Die
Religionspolitik der Sowjetunion erregte lange Zeit Anstoss in
Grossbritannien. Der anglikanische Bischof von Fulham bemüht sich
in der Zeitschrift «Christendom», Anzeichen für eine Änderung
des Verhaltens der Sowjetunion festzustellen 2). Er zählt dabei
verschiedene Punkte auf, wie die Wiederherstellung der
staatlichen Rechte der Geistlichkeit, den Verzicht auf eine Verunglimpfung

der Priester, die Wiedereinführung der Siebentagewoche 3),

die Neuaufstellung des Ikons der iberischen heiligen Mutter
Gottes in Moskau, die Erlaubnis für die polnischen Regimenter,
sich römisch-katholische Gottesdienste halten zu lassen, sowie
die Entlassung einiger Geistlicher aus der Gefangenschaft 4).

Allerdings muss der Bischof zugeben, dass offiziell noch keinerlei
Änderung der Politik des Staates erfolgt ist und dass die religiöse
Erziehung der Jugend strafrechtlich verfolgt wird. Das Wochenblatt

der schweizerischen Christ-(Alt-)Katholiken, «Der Katholik»
in Bern 5) bemerkt dazu: «Natürlich können wir solche Darstellungen

nicht auf ihre Richtigkeit prüfen. Jedenfalls haben sich
die Bolschewisten bei der Eroberung und Verwaltung der
Randstaaten sowie der besetzten Teile Finnlands nicht als besonders

harmlose Menschen gegenüber der Religion ausgewiesen.»

In der Tat wurden während der russischen Besatzungszeit
die Kirchen in Estland besonders hoch besteuert, die Einziehung
von Kirchensteuern war verboten, nur freiwillige Beiträge wurden

gestattet. Religiöser Unterricht an die Jugend unter 18 Jahren,
kirchliche Zeitschriften, kirchliche Literatur, Bibeln usw. waren

Die Daten werden, auch bei Zitaten, im neuen Stil gegeben. Bei
Zitaten aus Zeitschriften ist hinter den Tages- und Monatsdaten stets die
Jahreszahl 1942 zu ergänzen.

2) Christendom Nr. 45, März.
3) Vgl. IKZ XXX (1940), S. 156.

") Church Times 25. III., danach «Der Katholik» 6. VI., S. 178. —
Ähnliche Feststellungen trifft auch der in England lebende russische Priester
Serge Bolshakoff (Sergej Bol'Sakov) in seinem Buche: The Christian
Church and the Soviet State, London 1942, vgl. die Anzeige in Church
Times 19. VI., S. 345.

5) 1. VIII., S. 243.



— 166 —

untersagt. Die lutherischen Geistlichen Estlands hatten angesichts
dieses Verhaltens an die Öffentlichkeit Englands und Amerikas
einen Aufruf gerichtet, sich nicht teilnahmslos von diesem
Geschehen abzuwenden 6).

In den rückeroberten Gebieten Finnlands waren von 42

evangelischen Kirchen 35 gänzlich zerstört, von 40 orthodoxen waren
18 vollkommen, die übrigen grösstenteils vernichtet 7).

Eine der Haltung des Bischofs von Fulham ähnliche
Einstellung legt auch der Bischof von Derby an den Tag, indem er
als Vorsitzender der Gesellschaft des heiligen Alban und des heiligen
Sergius (zur Pflege anglikanisch-orthodoxer Beziehungen) für den
ersten Jahrestag des Kriegsausbruches zwischen Deutschland und
Russland, den 22. Juni 1942, ein gemeinsames Kirchengebet
für die russische Kirche in Russland selbst und im Auslande sowie
für die Wiedererweckung des Glaubens an Gott unter den Russen,
für die Glaubensfreiheit in vollkommenem Masse und für die
Wiederherstellung des organisierten und durch Leiden geläuterten
kirchlichen Lebens, soweit es Gottes Willen gemäss ist, empfiehlt8).

Um dieser freundlichen Stimmung in Grossbritannien
entgegenzukommen, hat die rätebündische Regierung einige ins Auge
fallende kirchliche Festlichkeiten erlaubt. In der Osternacht

konnte im zeitweiligen Regierungssitz der UdSSR, Kuj-
bysev (früher Samara), wo sich auch das diplomatische Korps
aufhält, öffentlich die Auferstehungsmesse gefeiert werden, an der
5000 Menschen teilnahmen. Die Kathedrale war so überfüllt,
dass die Menschen noch auf dem Platze vor dem Gebäude standen 9).

Ausserdem durfte der Verweser des russischen Patriarchats, Metropolit

Sergius (Starogorodskij) von Moskau und Kolomna, am
7. Januar 1942 25. Dezember alten Stils) eine Weihnachtsbotschaft

an den Patriarchen Alexander III. (Tahhän) von Antiochien

senden, für die dieser dankte 10).

Darüber hinaus hat sich die Sowjetbotschaft in London zur
Veröffentlichung von Angaben über die orthodoxe Kirche
in Russland entschlossen. Danach gibt es zwei Richtungen, die
«alte» und die «neue». An der Spitze der «alten» steht Metropolit
Sergius, an der Spitze der «neuen» Metropolit Vitalis. Die Mittel-

6) Der Katholik 2. V., S. 138.
7) Das Evangelische Deutschland 25. L, S. 33.
8) Der Katholik 29. Vili., S. 266.
9) Ebd. LVIII., S.242.

10) Pantainos 11. IL, S. 82, nach «Alif-Bä» in Damaskus.



— 167 —

punkte beider Richtungen befinden sich in Moskau. Ferner gibt
es 28 Erzbistümer und Bistümer, als wichtigste Leningrad (Metropolit

Alexis Simanskij) und Kiev (Metropolit Nikolaus Jarusevic)11).
Das Moskauer Patriarchat (alter Richtung) erstreckt seine
Rechtszuständigkeit auch über einige Auslandskirchen und die Kirche
in den Vereinigten Staaten von Nordamerika, wo als Exarch
Benjamin Fedcenko weilt.

In der UdSSR bestehen 4225 Kirchen, 37 Klöster, 5665
Priester und 3000 Diakonen. Im Bezirk Oblast') JaroslavF 364

Kirchen, im Bezirk Moskau 225 und im Bezirk Ivanovo 187
Kirchen 12). Auch die Altgläubigen und die Sekten haben ihren Mittelpunkt

in Moskau. Oberhaupt der armenischen Kirche ist
Erzbischof Georg (Kevork) Carekcian 13), Gehilfe des Katholikos.
Daneben regiert ein endgültig im April 1941 gewählter P^at. Es gibt
neun armenisch-gregorianische (monophysitische) Kirchen, die
geöffnet sind 14). — Eine Ergänzung dieser Angaben (deren objektive
Richtigkeit nicht nachzuprüfen ist) bilden Ausführungen, die die
schweizerische Zeitschrift «Der Katholik» wiedergibt. Danach kann
mit etwa 60 Millionen gläubigen orthodoxen Christen gerechnet
werden. 1941 habe es etwa 30 000 religiöse Gemeinden, aber nur
8383 gottesdienstliche Gebäude (einschliesslich der nichtchristlichen

Bekenntnisse) 15) gegeben (1914: 57 173 Kirchen und 23 503

Kapellen allein für die Orthodoxen). — Die orthodoxe Kirche Russlands

habe zu einem Drittel ihre Gläubigen, zu drei Vierteln ihre
Bischöfe, etwa 90 v. H. der Geistlichen, 90 v. H. der Kirchengebäude

und 97 v. H. der Klöster verloren. Etwa 10 000 orthodoxe
Priester gehen bürgerlichen Berufen nach und stehen also für ihr
geistliches Amt nur beschränkt zur Verfügung (1914 gab es 112 500

kirchliche Ämter, 51 000 Priester, 61 500 Diakonen und daneben

noch 91 000 Mönchspriester) 16).

Schon diese Schilderung zeigt, wie es mit dem kirchlichen
Leben im Rätebunde in Wirklichkeit bestellt ist, und eine der

führenden Persönlichkeiten der (antikommunistischen) portugie-

") Dieser amtiert jetzt nicht mehr an Ort und Stelle, vgl. unten S. 171.

12) Zahlen für andere Bezirke werden merkwürdigerweise nicht ge-

15) So ist das griechische Toaosxxoiv wohl gemeint.
24) Orthodoxia Januar, S. 24.
16) Der sich aus der oben genannten Zahl von 4225 Kirchen ergebende

Rest von 4158 Kultgebäuden muss demnach auf Moscheen, Synagoge.-.,

buddhistische Tempel usw. entfallen.
11 Der Katholik 6. VI., S. 178 f., nach Christendom.



— 168 —

sischen Legion, Dr. Coelho da Rocha, hat in einem Vortrage «Die
bolschewistische Heuchelei und die Katholiken» im portugiesischen
Rundfunk am 10. Oktober 1942 ausgeführt, die religiösen
Verfolgungen hätten unter der Regierung Iosif Visarionovic Stalins
(eigentlich DZugasvili) seit 1928 zwar eine andere Form angenommen,

sie hätten aber nicht nachgelassen, sich vielmehr verdoppelt
und nichts von ihrer Blutrünstigkeit eingebüsst 17). Hiermit
decken sich die Erhebungen der römisch-katholischen Kirchenkanzlei

in Kiev, nach denen die Mehrzahl der 610 römisch-katholischen

Kirchen in der UdSSR zerstört oder in Schuppen oder
Läden verwandelt ist. Von 810 Geistlichen wurden 703 getötet,
verschickt oder mussten fliehen. Das Schicksal der übrigen 107

ist noch unbekannt. Offensichtlich ist ein grosser Teil auch von
ihnen nach Sibirien verschickt worden. Es ist möglich, dass einige
infolge des polnisch-russischen Abkommens freigelassen wurden 18).

Über die verschiedenen Frömmigkeitstypen im
heutigen Russland unterrichtet ein Aufsatz 19) des russischen
Geschichtsforschers Fedotov 20), in dem drei besonders
hervorstechende Grundhaltungen unterschieden werden. Die erste Gruppe
lässt sich im wesentlichen als mystisch-asketisch bestimmen.
Sie weist in ihren Reihen junge Menschen auf, die das Mönchsgelübde

abgelegt haben, aber weiterhin in weltlichen Berufen leben.
Als Quellen ihrer Frömmigkeit sind die Liturgien und die Philo-
kalia, eine Sammlung asketischer Schriften griechischer Kirchenväter,

anzusehen. Die Anhänger dieser Richtung leben in völliger
Abkehr von der Welt und werden von eschatologischen Erwartungen

beherrscht. Zu ihnen gehören vor allem die am Christentum
festhaltenden jüngeren Angehörigen der Intelligenz.

Das Gegenstück dazu bilden die sozial bestimmten Priester,

besonders unter der Landgeistlichkeit, die an den
Sowjetmenschen heranzukommen suchen. Sie sind nicht weitabgewandt,
sondern sozialen Problemen gegenüber in besonderem Masse auf-

17) Völkischer Beobachter 12. X., S. 2.
18) Pravoslavnaja Rué 24. V., S. 8.
19) «Die Aussichten des Christentums in Russland», in: «Christianity

and Crisis» (Neuyork) 6. IV., danach Ökumenischer Pressedienst (hinfort
Ök. P. D.) Nr. 25, Juli. — Vgl. hierzu auch die Ausführungen Dr. N. Zernovs
in der Zeitschrift «Sobornost'» (Juni 1942), Ök. P. D. Nr. 29, September.

20) Früher in St. Petersburg und Saratov, 1925—1940 am orthodoxen
theologischen Institut in Paris, gegenwärtig an der amerikanischen Yale-
Universität tätig.



— 169 —

geschlossen. Sie sind geradezu bemüht, treue Staatsbürger zu sein,
und wollen sich beim Aufbau der neuen Gesellschafts- und
Wirtschaftsordnung nützlich erweisen.

Ausserhalb der orthodoxen Kirche macht sich eine stärkere
religiöse Bewegung vor allem deutschen Ursprungs geltend, die
Baptisten oder «Evangeliums-Christen». Ihnen gehören jetzt
etwa 5 Millionen Menschen an. Sie erreichen trotz ihrer Engherzigkeit

und Unduldsamkeit grosse Erfolge : eine wirkliche Bekehrung,
ein vertieftes Bewusstsein der christlichen Sendung und einen
Bekenntniseifer. Sie predigen ein schlichtes, unverkürztes Evangelium

der Sündenvergebung, und zwar Menschen gegenüber, die
bisher noch nichts vom Christentum gehört hatten. Ihre
Anhänger finden sie besonders unter den Mitgliedern der Komsomol
(kommunistischen Jugendbewegung).

Angesichts der sowjetischen Einstellung zur Religion erwies
es sich in dem Ende 1941 errichteten deutschen Generalkomissa-
riat Ostland (mit den Gebietskommissariaten Estland, Lettland,
Litauen und Weissruthenien) als notwendig, eine neue
Kirchenorganisation aufzubauen. Für das Baltikum besteht die Metropolitie

Riga unter Leitung des Metropoliten Sergius, der zur Zeit
der russischen Besetzung als Vertreter des Moskauer Patriarchatsverwesers

Sergius dorthin kam und dem sich auch die früheren
Oberhäupter der orthodoxen Kirche in Estland, Erzbischof
Alexander, und Lettland, Metropolit Augustin, untergeordnet
haben. Dem Metropoliten Sergius untersteht auch der orthodoxe
Geistliche Kyrill Seitz (Zajc), der in Pleskau als Leiter der russischen
orthodoxen Missionszentrale für die von den Deutschen besetzten
Gebiete lebt. Unter seiner Führung sind 60 Geistliche in 400
Gemeinden tätig. In Pleskau selbst sind schon drei Kirchen ihrem

Bestimmungszwecke zurückgegeben worden 21).

In Weissruthenien untersteht die orthodoxe Kirche der

Leitung des Metropoliten Panteleimon von Minsk, der in polnischer
Zeit in einem Kloster interniert war. Ihm sind die Bistümer Minsk

(unter Leitung des Metropoliten selbst), Mogilëv unter dem Bischof
Philotheos (Nerko), Vitebsk unter dem Bischof Athanasios (Martos),
Smolensk unter dem Bischof Stefan (dem ehemaligen Erzpriester
Sevbo) und Novogrodek-Baranovici (derzeit unbesetzt) unterstellt.

Alle diese Geistlichen entstammen der Warschauer Diözese.

2l) Pravoslavnaja Rué 24. V., S. 7; Der Katholik LVIII., S. 242,

nach dem Ök. P. D.



— 170 —

Das Bistum Bialystok-Garten (Grodno), dessen Gebiet als Bezirk
Ostpreussen (oder dem General-Gouvernement angegliedert
worden ist, bildet einen autonomen Kirchenbezirk unter dem
Erzbischof Benedikt, dem ehemaligen Leiter des Klosters Zyrowice,
mit der Residenz wahlweise in Garten oder Bialystok 22). — Metropolit

Panteleimon hat in einem Aufrufe seiner Freude darüber
Ausdruck verliehen, dass die weissruthenische Kirche sich frei
entwickeln kann. Er forderte zur Mitarbeit am Aufbau auf und
verurteilte die Partisanen 23). Die in Smolensk unter dem Erzpriester
Nikolaus Silovskij eingerichtete vorläufige Bistumsverwaltung,
wünscht mit der auslandsrussischen Kirche in Berlin, nicht aber
mit der weissruthenischen Kirche in Verbindung zu treten. Das

gleiche gilt von der orthodoxen Kirche in Orel unter der Führung
des Erzpriesters Alexander Kutepov 23a).

In der Ukraine ist die Spaltung der orthodoxen Kirche
wieder aufgelebt, die sich bald nach der bolschewistischen
Revolution von 1917 herausgebildet hatte, die aber infolge der
sowjetischen Kirchenverfolgungen zurückgetreten war. Zur Zeit der
Eroberung der Ukraine durch deutsche und rumänische Truppen
hing die Masse der Bevölkerung der «alten» Kirche an, die an der
kirchenslawischen Sprache im Gottesdienste festhielt und den

Zusammenhang mit Moskau bewahrt hatte. Nur etwa 20 v. H.
der Gemeinden hielten die heilige Messe in ukrainischer Sprache.
Grösser waren die Spaltungen in der Organisation. Von 9900
Gemeinden standen 1500 unter «selbsternannten» Priestern (Samos-

vjatcy), 600 waren Anhänger des Bischofs Paul Pohorilko 24).

4300 Gemeinden bekannten sich zur «Lebenden Kirche» und der

Erneuerungsbewegung; 3500 hingen der alten Kirche (der Richtung
des 1925 gestorbenen Patriarchen Tychon) an 25).

Auf dieser Grundlage haben sich nach der deutschen
Besetzung zwei Kirchenleitungen herausgebildet, die «vorläufige

22) Pravoslavnaja Rué 28. VI., S. 8.
23) Das Evangelische Deutschland 4. VI., S. 137.
23*) Pravoslavnaja Rus 28. IX., S. 8.
24) Gründete 1924 (nach seiner Weihe in Moskau) zu Vinnica (Podo-

lien) die «Bratstvo ob-edinenija pravoslavnoj apostol'skoj cerkvi» (Bruderschaft

der Vereinigung der orthodoxen apostolischen Kirche), die aber
infolge des Einschreitens der russischen Behörden nicht zu grosser
Wirksamkeit gelangte.

25) P. Gordzievskij : Ocerk iz istorii Pravoslavnoj Cerkvi na Ukraine
(Skizze aus der Geschichte der orthodoxen Kirche in der L'kraine), in
Pravoslavnaja Ruä 28. VIL, S. 6/7, wo sich eine längere geschichtliehe
Schilderung der Entstehung dieser Richtungen findet.



— 171 —

Leitung der ukrainischen autokephalen Kirche» und die
«vorläufige Leitung der altslawischen (staroslavjanskij) Kirche». Die
«altslawische Kirche» untersteht der Leitung des Erzbischofs
Alexis (Hromadskyj), der die Verbindungen zur gesamtrussischen
Kirche aufrechterhält und die heilige Messe in kirchenslawischer
Sprache feiert, während man sich bei den Predigten und der
Korrespondenz der ukrainischen Sprache bedient. Die Mehrzahl
der Anhängerschaft dieser Kirche befindet sich in den Städten.
Hierzu halten sich der ernannte Erzbischof Simeon von Cernigov,
der sich mit Zustimmung der deutschen Behörden in seine Diözese
begeben konnte 26), ferner Bischof Leontios von Zitomir (schon
unter der Sowjetherrschaft tätig), Bischof Panteleimon (Rudik),
der in einem Kiever Kloster lebt, Bischof Benjamin (Novickyj), der
sich in der Poèaevskaja Lavra aufhält, sowie Bischof Anton (Mar-
cenko). Nach unbestätigten Gerüchten sollen sich auch
Erzbischof Hilarion (Ohijenko) und Vydybida Rudenko aus dem
Generalgouvernement dieser Richtung angeschlossen haben.

Ihnen stehen die Anhänger der autokephalen ukrainischen

Kirche gegenüber, die sich nach der Ablehnung der
Kandidatur des Erzbischofs Alexis für den Posten eines Oberhauptes
der ukrainischen Kirche gebildet hat und dem Erzbischof Polykarp

27) untersteht, der früher ebenfalls der Warschauer Diözese

angehörte. Ihm hat sich Erzbischof Alexander, früher von Polesien,

angeschlossen. Von diesen beiden Hierarchen wurden am
9. und 10. Februar 1942 die früher ausgeschlossenen Geistlichen
Johann Huba als Bischof von Umari (unter dem Namen Igof)
und Nikanor Abramovyc (unter Beibehaltung seines Namens) zum
Bischof von Cernigov geweiht. Polykarp amtiert zurzeit offenbar
in der Vladimir-Kathedrale in Kiev. In dieser Kirche wird auch die

heilige Messe in galizisch-ukrainischer Sprache gelesen. Die
autokephale ukrainische Kirche hat sich übrigens entschlossen, die

Geistlichen der Kirche des «Metropoliten» Vasilij Lipkovskij als

solche in ihre Reihen aufzunehmen. Lipkovskij, aus der «Lebenden

Kirche» hervorgegangen, hatte sich 1921 auf einer Synode seiner

Anhänger selbst zum Bischof erhoben, ohne die apostolische Nachfolge

zu besitzen. Indem die ukrainische Kirche von ihm geweihte
Geistliche aufnimmt, gibt sie den Grundsatz der unbedingten
apostoüschen Sukzession preis. Die rumänische Kirche dagegen nimmt

26) Pravoslavnaja Rus 28. VIL, S. 8.

27) Vgl. IKZ XXXII (1942), S. 44.



— 172 —

die aus dieser Richtung hervorgegangenen Geistlichen nur als
Laien in ihre Reihen auf. — Diejenigen Orthodoxen, die den
Moskauer Patriarchatsverweser Sergius nicht anerkennen, sondern
sich ganz an die alten Auffassungen (des Patriarchen Tychon)
halten, leben im Verborgenen und werden deshalb als «Katakomben-
Christen» bezeichnet 28).

Da die Anhänger der «altslawischen» und der «autokephalen»
Richtung sich bekämpfen und Metropolit Polykarp und Erzbischof
Alexis sich gegenseitig mit dem Bann belegten, sahen sich die
deutschen Behörden zum Eingreifen veranlasst. In Rovno
(ukrainisch Rivne, polnisch Równe) fanden am 4. Mai 1942

Verhandlungen mit Vertretern beider Richtungen statt. Daraufhin
wurde erklärt, die deutsche Regierung wolle sich nicht in kirchliche

Angelegenheiten einmischen. Sie erkenne beide Richtungen
an, verbiete aber eine öffentliche Auseinandersetzung, um die
Verwirrung im Volke nicht noch grösser werden zu lassen. Auch dürften
Geistliche nicht unberechtigt aus ihrer Gemeinde entfernt werden,
die Gemeinden mussten vielmehr selbst entscheiden, welcher Richtung

sie angehören wollten. — Nach dem Grundsatze, dass der
Boden nur denjenigen gegeben wird, die ihn bearbeiten, ist die
Kirche von der Bodenverteilung ausgeschlossen. Sie darf keine
Steuern und Gebühren erheben und muss ihre Geistlichen aus
freiwilligen Zuwendungen der Gläubigen erhalten. Die Geistlichen
haben nicht das Recht, religiösen Unterricht in der Schule zu
geben, müssen vielmehr die Kirchen dazu verwenden. Dagegen
können orthodoxe Lehrer in der Schule Religionsunterricht
erteilen 29). — In einer Verordnung des Reichskommissars für die
Ukraine, des Gauleiters Erich Koch, und des Reichskommissars
für das Ostland, des Gauleiters Dr. Alfred Meyer, werden die
bestehenden Kirchen anerkannt; Neubildungen bedürfen der
Genehmigung der Reichskommissare 30). — In einem Hirtenbrief
hat Bischof Piaton von Rovno auf die Befreiung des Landes
durch die Deutschen hingewiesen, die allein seine Amtstätigkeit

28) Pravoslavnaja Rué 28. VI., S. 8; ebd. 28. VIL, S. 7, nach der
ukrainischen Zeitung «Nastup» vom 26. IV. — Über Lipkovskij und die
andern Richtungen der orthodoxen Kirche der Ukraine, vgl. auch Pater
Zacharias von Haarlem : Na de Scheiding, S. 72 f. (Het Christelijke Oosten IV).

20) Pravoslavnaja Rus 28. VIL, S. 8; Ök. P. D. Nr. 24, Juni; Der
Katholik 1. VIII., S. 242. — Auch die ukrainische Zeitung Ukraïnéka
Dijnist' v. 1. VII. setzt sich für die Wiederherstellung der alten Kirche ein:
Ök. P.D.Nr. 26/27, Juli.

30) Das Evangelische Deutschland 19. VIL, S. 170.



— 173 —

ermögliche 31), und im Sinne dieser Einstellung hat Bischof Alexis
von Kremenec die Bevölkerung zur Bekämpfung des
Bandenunwesens aufgefordert 32). Die Erzbischöfe Polykarp und
Alexander von Polesien setzten sich in einem Aufruf für die Arbeit der
ukrainischen Bevölkerung in Deutschland ein 33).

Die verworrene Lage der ukrainischen Kirche hat zwei Seiten
Anlass zu Einmischungsversuchen gegeben. Der Patriarchatsverweser

Sergius in Moskau hat einen Hirtenbrief an die
ukrainische Kirche erlassen, in dem er sie auffordert, «der Mutterkirche
in Moskau treu zu bleiben». Alle «rechtdenkenden» Bischöfe in
der Ukraine sollten unerschütterlich auf ihrem Posten verharren ;

der Metropolit (Polykarp) von Kiev habe sich eigenmächtig zum
Oberhaupte der orthodoxen Kirche der Ukraine ausgerufen, was
«einer staatsverräterischen Handlung gleichkomme» 34). Polykarp
wies diesen Angriff mit dem Hinweis darauf zurück, dass Sergius
nur ein Werkzeug des Bolschewismus sei. «Während die Kirche
im Rätebunde nur ,Opium für das Volk' ist, kann sie sich in der
Ukraine ganz frei entwickeln 35) 35a).»

Ferner hat der grieehisch-katholisehe (unierte) Metropolit von
Lemberg, Andreas, Graf Septyckyj, erneut 36) einen Anruf an
die ukrainische orthodoxe Kirche erlassen, sich mit der römischen
zu verbinden. Er selbst erstrebe dadurch keine persönlichen
Vorteile; vielmehr könne das Oberhaupt der ukrainischen Kirche
nur ein (bisher) orthodoxer Bischof sein, dem er (Septyckyj) sich
selbstverständlich mit Freuden unterstellen werde. Die orthodoxe

Kirche werde ihre Liturgie und ihr kirchliches Brauchtum
unverändert behalten können. Wenn das Ziel (die Union) nicht
erreicht werde, so müsse eine Zusammenarbeit beider Kirchen
Platz greifen. Die Einigungsbestrebungen mussten um des

ukrainischen Patriotismus willen gefördert werden 37). Der Erzbischof

von Krakau hat hierauf zustimmend geantwortet, während Metropolit

Hilarion (Ohijenko) von Cholm erklärte, er sei der Ansicht,
dass eine Antwort hierauf nur durch ein allorthodoxes Konzil
gegeben werden könne 38).

3i) Ebd. 13. IX., S. 208. 32) Ebd. 27. IX., S. 221.

33) Ebd. 21. VI., S. 149. 34) Der Katholik LVIII., S. 242.

36) Das Evangelische Deutschland 22. III., S. 71.

35a) Nach der Usrainski Visnik (Berlin) vom 15. Nov. haben sieh die

beiden Kirchen am 8. Okt. in der vereinigten «Ukrainischen orthodoxen und

autokephalen Kirche» zusammengeschlossen. Oek.P.D.Nr.41,Nov. A.K.
36) Vgl. IKZ XXXII (1942), S.45.
»') Der Katholik 2. V., S. 139. 38) Ebd. 1. VIII., S. 242.



— 174 —

Trotz dieser heftigen Auseinandersetzungen nimmt das kirchliche

Leben in der Ukraine einen regen Aufschwung. In
Podolien sind 470 Kirchen wiederhergestellt worden; 120 weitere
sollen demnächst eröffnet werden. In Simferopol' auf der Krim
sind drei Kirchen zugänglich gemacht worden; eine ukrainische
orthodoxe Kirche wird demnächst eröffnet werden. Auf der

ganzen Krim sind 25 Kirchen wiederhergestellt worden 39). In
Dnepropetrovsk (früher Elisavetgrad) und Luck sind Seminare
für Geistliche eingerichtet worden, die auch von schon geweihten
Priestern aufgesucht werden, die noch keine wissenschaftliche
Ausbildung erhalten konnten 40). Im Tichvin-Kloster bei Dnepropetrovsk

befinden sich schon wieder 40 Mönche 41). und der Bischof
von Umari hat bei 133 Kindern die Taufe nachgeholt 42). Um die
Verluste an Chorleitern auszugleichen, ist durch den ukrainischen
Bildungsverein Prosvita im Frühjahr in LjubomP ein Kursus zur
Schulung von Dorfchorleitern eröffnet worden, an dem etwa
30 Personen aus der Umgegend von Ljuboml' teilnahmen 43). —
Der 77jährige Metropolit Theophil von Char'kov, der in einem
wieder eingerichteten Kloster lebt, liess dem Staatspräsidenten
der Slowakischen Republik, Dr. Josef Tiso, am 4. August 1942

durch den Kommandeur der slowakischen Truppen in Char'kov
eine aus dem 17. Jahrhundert stammende Kopie des Bildes der
heiligen Mutter Gottes von Kazan überreichen 44).

Durch Beschluss der auslandsrussischen Kirche ist ein
Metropolitanbezirk Mitteleuropa gegründet worden, an dessen

Spitze der Berliner Erzbischof Seraphim (Lade) trat, der zum
Metropoliten erhoben wurde. Diese Regelung wurde von der
deutschen Regierung anerkannt. Gleichzeitig wurde ein zweites
Vikariat der mitteleuropäischen Metropolitie eingerichtet, zu
dessen Leiter Archimandrit Philipp (von Gardner) mit dem
Titel eines Bischofs von Potsdam berufen wurde. Seine Weihe
fand am 14. Juni 1942 in der russischen Himmelfahrts-Kathedrale
in Berlin statt 45). Dabei waren Erzbischof Sergius von Prag,

39/40) Pravoslavnaja Rué 28. VIII., S. 8.
41) Ebd. 24. V., S. 8.

") Das Evangelische Deutschland 30. Vili., S. 196.

") Ebd. 5. IV., S. S3.

") Pravoslavnaja Rué 28. VIII., S. 8, nach der Zeitung «Slovak»
in Pressburg.

") Ebd. 28. VI., S. 1, 8; Ök. P. D. Nr. 26/27, Juli.



— 175 —

Bischof Gorazd von Böhmen und Mähren sowie Bischof Vasilij
von Wien anwesend 46).

Archimandrit Seraphim aus dem Kloster des heiligen Hiob
Pocaevskij in Ladomirovâ bei Vysni Svidnik in der Slowakei
erhielt kurz vor Pfingsten die Einreiseerlaubnis nach Deutschland
und konnte durch eine Vorsprache bei den deutschen
Behörden erreichen, dass die Verbreitung der Zeitschrift «Pravoslavnaja

Rué» (Orthodoxes Russland) sowie anderer Druckerzeugnisse
der Brüderschaft des heiligen Hiob Pocaevskij in Deutschland
genehmigt wird. Ausserdem konnte er die Verbindung mit deutschen

Regierungsstellen aufnehmen und sie mit der russischen Kirchenleitung

in Deutschland vertiefen. Er teilte dabei mit, dass die

bulgarische heilige Synode einen namhaften Betrag zum Druck
religiöser Bücher zur Verfügung gestellt habe, und erhielt von der
Berliner orthodoxen Kirchenleitung den Druck von Evangelien
nach Johannes und andern Büchern zur Verteilung an die

Kriegsgefangenen übertragen 47). - - Die slowakische Regierung hat die

baldige Genehmigung der Verfassung der orthodoxen Kirche in
der Slowakei in Aussicht gestellt 47a).

Nach einer amtlichen Mitteilung wurden am 3. September 1942

der Bischof der tschechischen orthodoxen Kirche im
Reichsprotektorat Böhmen-Mähren, Gorazd (Matthäus Pavlik), der
Kirchenälteste der tschechisch-orthodoxen Gemeinde in Prag, Jan

Sonnevend, sowie die beiden Geistlichen Dr. Vladimir Petfek

und Vaclav Cikl zum Tode durch Erschiessen verurteilt. Das

Urteil ist vollstreckt worden. Die genannten Personen hatten die

Mörder des (am 4. Juni 1942 in Prag gestorbenen) stellvertretenden

Reichsprotektors in Böhmen und Mähren, des SS-Obergruppenführers

Reinhard Heydrich, und fünf weitere Fallschirmagenten

in der orthodoxen Karl-Borromäus-Kirche in Prag bis zum 18. Juni

verborgen gehalten und versorgt 48). Die deutschen Behörden

<8) Pravoslavnaja Rué 28. VIL, S. 3 f. (Rede Seraphims bei der

Inthronisation).
47) Pravoslavnaja Rué 28. VI., S. 8.

47a) Pravoslavnaja Rué 28. IX., S. 8.

») Frankfurter Zeitung 6. IX., S. 2. -- Vgl. Der Katholik 12. IX.,
g 232. Über Gorazd vgl. Rudolf Urban: Die slavisch -nationalkirchlichen

Bestrebungen in der Tschechoslowakei, Leipzig 1938, S. 103 (Slawisch-

Baltische Forschungen 9). Bischof Gorazd wurde am 26. Mai 1879 zu Gross-

Wrbka in Mähren als Sohn eines Landwirts geboren, besuchte 1898—1902

die theologische Fakultät in Olmütz, war dann Kooperator einer mährischen



— 176 —

haben daraufhin die orthodoxe Kirche serbischer und byzantinischer
Rechtszugehörigkeit in Böhmen und Mähren verboten 48a).

Auch der Patriarch (seit 1928) der tschechischen Nationalkirche,

Gustav A. Prochâzka, ist am 9. Februar 1942 in Prag
gestorben.

Die Hauptaufgabe der rumänischen Kirche besteht nach wie

vor in der Missionsarbeit in Transnistrien. Hierüber werden

offizielle ViertelJahresberichte veröffentlicht, denen sich entnehmen

lässt, dass die Tätigkeit zur Wiederherstellung der orthodoxen
Kirche in Transnistrien gute Fortschritte macht. Der orthodoxe
Glaube hat sich überall gut erhalten; dagegen waren — mit einer

Ausnahme in Odessa — alle Kirchen geschlossen und teilweise
zerstört. Die Wiedereröffnung der Gottesdienststellen und die

Verbreitung religiösen Schrifttums wird eifrig betrieben. Fünf Männer-

und ein Frauenkloster sind wieder eröffnet worden; sie beteiligen
sich teilweise schon lebhaft an der Mission. Zu Beginn dieses Jahres

arbeiteten 84 Missionare sowie 150 Geistliche, die den Verfolgungen
der Bolschewisten entgangen sind, in Transnistrien. Das
Erzbistum Chisinäu wird weitere Kräfte zur Verfügung stellen. 377

geistliche Bücher in rumänischer und russischer Sprache sowie

46 Ausgaben von Evangelien und weiterem religiösem Schrifttum
sind eingetroffen, die auch bei der Bekämpfung der Sekten gute
Dienste tun 49). — Infolge der sprachlichen Schwierigkeiten konnten
bisher nur die moldauischen (d. h. rumänisch sprechenden)
Gemeinden ausreichend mit Geistlichen versorgt werden. Durch
ihre Kenntnis des Russischen bzw. Ukrainischen sind besonders

Geistliche aus Bessarabien und dem Buchenlande erwünscht.
Um die Tätigkeit der Altgläubigen und Baptisten einzudämmen,
sind in Odessa die theologische Fakultät und in Dubosary ein

Seminar gegründet worden. Von den Geistlichen werden mit

grossem Eifer religiöse Veranstaltungen durchgeführt und
Religionsunterricht erteilt. In Odessa wurde ein Lehrstuhl für christ-

Landgemeinde vind 15 Jahre Geistlicher für die Irrenanstalt in Kremsier.
Am 15. Juli 1920 trat er der tschechoslowakischen Kirche bei und wurde
nach deren Brach mit der orthodoxen Kirche Südslawiens Führer der
orthodoxen Richtung und 1921 Bischof.

48>) Der Katholik 3. X., S. 310.
49) Pravoslavnaja Rué 24. V., S. 5; übersetzt aus «Misionarul». —

Transnistrien zählt nach den auf der Ausstellung in Bukarest im
Oktober 1942 bekanntgegebenen Zahlen jetzt 2 236 226 Einwohner auf rund
40 000 km2. Vor dem Kriege waren es 3 492 552 Bewohner: Berliner
Lokal-Anzeiger 20. X., abends, S. 1.



— 177 —

liehe Moral errichtet. Neben Broschüren und Kalendern erscheint
die Zeitschrift «Transnistria Cristiana» unter Leitung des Hieromo-
nachen Varlaam Kirica (in rumänischer und russischer Sprache).
Ausserdem wurde ein Geistlicher beauftragt, in der Zeitung «Golos
Dnëstra» (Die Stimme des Dnestrs) in Odessa religiöse Aufsätze
zu veröffentlichen. Die Geistlichen versammeln sich in gewissen
Zeitabschnitten regelmässig zum Austausche von Erfahrungen. —
In Odessa sind Anfang des Jahres 15 (später 20) Kirchen geöffnet
gewesen 50) ; zur Wiederherstellung der dortigen Kirchenbilder
hat sich eine Vereinigung von Kunstmalern bereit erklärt 51).

Im zweiten Vierteljahr 1942 wirkten in Transnistrien 411

Geistliche (287 Priester, 18 Diakonen und 106 Psalmodisten). Der
Mangel an Geistlichen, besonders in den ukrainischen Gemeinden,
ist nach wie vor gross. Doch bemühen sie sich in aufopfernder
Weise um die religiöse Bildung der Bevölkerung mit allen zur
Verfügung stehenden Mitteln. Taufen und Trauungen werden laufend

nachgeholt. Die Bemühungen um die Jugend beginnen die ersten
Früchte zu tragen, doch ist der Mangel an Unterrichtsmaterial sehr

hinderlich. Dem Priestermangel sucht man dadurch abzuhelfen,
dass die rumänische heilige Synode sich entschlossen hat, Russen im
Falle ausreichender Bildung zu Geistlichen zu weihen. Auch soll

versucht werden, den häufigen Wechsel der Priester in Zukunft zu

vermeiden. --In Transnistrien arbeitet jetzt auch eine

römischkatholische Mission unter Markus Glasser und eine evangelische

unter einem Missionar Schlosser 52). — Aus den einzelnen Kreisen

des Landes wird im allgemeinen rege Kirchlichkeit, aber auch die

Tätigkeit der Altgläubigen und der neuen Sekte der Bogomol'cy

gemeldet 53). Doch haben in verschiedenen Dörfern baptistische

Familien sich zur Rückkehr zur Orthodoxie bereit gefunden 54).

Überdies untersagt eine Verordnung des rumänischen Kultus-

so) Ebd. 28. VI., S. 5 f., übersetzt aus dem Rumänischen in «Transnistria

Cristiana». Vgl. auch ebd. 24. V., S. 8, und Der Katholik LVIII.,
S. 242.

51) Das Evangelische Deutschland 28. VI., S. 155.

52) Pravoslavnaja Rué 28. VIIL, S. 7; russische Übersetzung des

Berichtes des Archimandriten Anthemios, Gehilfen des Leiters der

rumänischen orthodoxen Mission. — Ungarische Truppen errichten an allen

Orten, die sie auf ihrem Feldzuge durchziehen, Mahnmale mit dem

apostolischen Doppelkreuz. An der Feierlichkeit sind jeweils ungarische

Feldgeistliche beteiligt: Ök. P. D. Nr. 29, September.
63) Ebd. 28. VI., S. 6/7; Übersetzung aus dem Rumänischen.

64) Raza 7. VI., S.3; 28. VI., S. 4; 5. VIL, S. 4.

12
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942.



— 178 —

ministeriums die Tätigkeit aller Sekten in den befreiten Gebieten,
auch diejenige anerkannter Religionsgemeinschaften. Die
Bistümer werden aufgefordert, genaue Aufstellungen über die Tätigkeit
der Sekten und religiösen Vereinigungen einzureichen 55).

Auch unter den russischen Kriegsgefangenen betätigen sich
rumänische Geistliche in missionarischem Sinne 56). — In
Bessarabien, dem Buchenlande und Transnistrien wird von einer
Schauspielgruppe eine Rundreise veranstaltet, die zum Zwecke
der Mission das christliche Stück «Der Weg des Kreuzes» von
I. Frumuçani aufführt 57). — Auch in der zeitweise von den Russen
besetzten Provinz Bessarabien ist der Wiederaufbau des
kirchlichen Lebens noch nicht ganz abgeschlossen. Am 16./17. Mai 1942

fand die jährliche Synode des Erzbistums Chisinäu (Kisinëv) statt,
die sich nach einem allgemeinen Bericht über die Lage mit der
Regelung des Haushalts für 1942/43 zu befassen hatte. Sie

beschäftigte sich auch mit der Rückverlegung der theologischen
Fakultät nach Chisinäu und der Wiederherstellung der Kirchen 58).

Am 19. Juli fand die Wiedereinweihung der von den Russen im
Juli 1941 zerstörten Kathedrale in Chisinäu statt 59). Allerdings
ist die Restauration der Malereien noch nicht abgeschlossen, so dass

die Gottesdienste vom 28. August 1942 ab einstweilen in der

Gymnasialkirche abgehalten werden müssen. Am 31. Oktober
1942 fand in Anwesenheit des Königs Michael und des
stellvertretenden Ministerpräsidenten Michael Antonescu die feierliche
Neueinweihung der Kathedrale statt 60). Am 27. Mai wurde
auf einer Versammlung der Erzpriester der Diözese Chisinäu unter
dem Vorsitze des Pfarrers Paul Guciujna, Vizepräsidenten der
allgemeinen Priestervereinigung Rumäniens, die Gründung von
Priestervereinen für die einzelnen Verwaltungskreise beschlossen,
die das Erzbistum Chisinäu umfasst 61). Der Erzbistumsverweser
Ephraem Tighineanu hat in Begleitung des geistlichen Rates
Vladimir Burjacovschi (Burzakovskij) seine Visitationsreise fort-

65) Das Evangelische Deutschland 24. V., S. 125.

66) Pravoslavnaja Rué 28. VIL, S. 7/8.
") Raza 7. VI., S. 4.
58) Raza 10. V., S. 4; 31. V., S. 3.

69) Raza 28. VI., S. 4. — Über den Bischof Alexis von Tula (der die
bessarabische Kirche während der russischen Besetzungszeit leitete) als
bolschewistischen Agenten handelt Sabiu Verican in Raza 5. VIL, S. 3.

eo) Raza 30. VIII., S. 2; Berliner Lokal-Anzeiger LXI., S. 2.
61) Raza 31. V., S. 4.



— 179 —

gesetzt 62). Auf Vorschlag des Geistlichen Johann Silvestrovici
hat er die Gründung einer Vereinigung zur gegenseitigen
Unterstützung der Geistlichen gebilligt 63). — Nach einem Beschlüsse
der Regierung sind die Güter der Kirche in Bessarabien gemeinsam
zugunsten der Priester, der Sänger und der Kirchen zu verwalten64).
— Eine in Jassy unter dem Vorsitze des Metropoliten der Moldau,
Irenäus Mihälcescu, tagende Synode hat am 30. Mai beschlossen,
die Gebeine des bekannten Metropoliten Peter Mogila (rumänisch
Movila, ukrainisch Mohyla) von Kiev anlässlich der 300-Jahr-Feier
der Synode von Jassy (1642) aus Kiev nach Rumänien zu
überführen 65). — Am 24. September 1942 fand in Tschernowitz die
Tagung des Hauptverbandes der rumänischen orthodoxen
Geistlichkeit statt 65a).

Im April 1942 fand in Pise, Kreis Bräila, eine Synode der
altgläubigen («lippowanischen») Gemeinden Rumäniens statt.
Dabei wurde Bischof Tychon zum Nachfolger des verstorbenen
Metropoliten Innozenz 66) gewählt. Bischof Arsen von Ismail
wurde einstweilen zum Bischof von Chisinäu ernannt. Als Bischof
von Grupna Veche (Kreis Hotin) wurde der Erzpriester Benedikt
Bubikov, für Vaslui der Geistliche Sabbas Anf.inov von Climäuji
(Kreis Radautz) vorgeschlagen. Das Bistum Fântâna Alba (Bc-
lokrinica) im Buchenlande wird vom Metropoliten Tychon
verwaltet 67).

Im Juli 1942 veranstaltete die auslandsrussische Kolonie
in Bukarest einen Trauergottesdienst anlässlich des Jahrestags
der Ermordung des Kaisers Nikolaus IL und seiner Familie durch
die Bolschewisten am 17. Juli 1918 ••).

Die bulgarische69) heilige Synode hat beschlossen, den

byzantinischen Musikstil weitgehend aufzugeben und im
Gottesdienste auch westliche Melodien zu verwenden 70). Sie hat

«2) Raza 10. V., S. 3; 12. VIL, S. 4; 20. IX., S. 3.

63) Raza 12. VIL, S. 4.

") Raza 24. V., S. 4.

") Raza 5. VIL, S. 4.

65*) Raza 13. IX., S. 4; 20. IX., S. 4 (Ankündigung); 27. IX., S. 4.

66) Vgl. IKZ XXIX (1939), S. 238 f.

") Raza 19. IV., S. 4.

88) Brüsseler Zeitung 2. VIII., S. 2.

69) Da die bulgarischen kirchlichen Zeitschriften nicht eingetroffen
sind, wird über die bulgarische orthodoxe Kirche erst im nächsten Bericht
ausführlicher gehandelt werden.

70) Brüsseler Zeitung 10. VII, S. 8.



— 180 —

damit eine etwas andere Haltung eingenommen als die griechische
orthodoxe Kirche, die sich dem gleichen Problem gegenüber vor
einigen Jahren ablehnend verhielt 71). Es war wohl derselbe Kongress

der Geistlichkeit in Sofia, der sich auch mit Forderungen
der Öffentlichkeit auf Abschaffung der altslawischen (aus dem

Altbulgarischen hervorgegangenen) Kirchensprache und Einführung
des neuen (gregorianischen) Kalenders auch in der Kirche sowie

mit «verschiedenen sonstigen innerkirchlichen Fragen» zu befassen

hatte 72).

Gerüchte über eine Bedrückung der muslinischen Bewohner
Bulgariens, d. h. der etwa 350 000 in der Gegend von Sumen
lebenden «Pomaken», sind vom Mufti von Sumen, Mustafa Sabrï
Mehmed Alîjev, sowie vom Rektor der islamischen Akademie
dementiert worden 73). — An Stelle des verstorbenen römisch -

katholischen Bischofs von Bulgarien, Msgr. Vicenti-Peev, ist
Msgr. Ivan Romanov ernannt worden. Zum Metropoliten der
ostkatholischen Eparchie wurde Msgr. Ivan Grufalov bestellt 74).

Der serbische Patriarch Gabriel (Dosié), der sich im Kloster
Rakovica aufhält und sein Amt nicht ausübt, hat im Frühjahr den
Besuch von vier Bischöfen, Irenäus von der Batschka, Emil von
Timok, Johann von Nisch und Nektarios von Zvornik-Tuzla,
empfangen. Im Anschluss hieran fand mit Zustimmung der
deutschen Behörden eine Versammlung der Geistlichkeit statt,
die sich zum Ziele setzte, die Einheitlichkeit der serbischen Kirche
zu erhalten, und die deshalb beschloss, für den Fall der Verhinderung
des Patriarchen die Leitung der Kirche dem rangältesten Mitgliede
der heiligen Synode zu übertragen. Die Bischöfe haben ein
Rundschreiben entsprechenden Inhalts veröffentlicht, in dem
unterstrichen wird, dass die serbische Kirche sich nie vom Schicksale
des serbischen Volkes getrennt habe und deshalb auch jetzt sein
schweres Los teile. Die Synode bemühe sich auf jede Weise, das

Schicksal des Volkes und des Klerus zu lindern und die Möglichkeit
eines gottesdienstlichen Lebens zu gewährleisten. Die heilige
Synode werde die Anordnungen der Besatzungsbehörden loyal
einhalten und durch ihre Organe für die Aufrechterhaltung der

") Vgl. IKZ XXIX (1939), S. 240.
72) Das Evangelische Deutschland 23. VIII., S. 190.
73) Tevere (Rom) 7. VIII., danach Oriente Moderno August, S. 323. —

Vgl. IKZ XXXII (1942), S. 54.
74) Das Evangelische Deutschland 30. Vili., S. 196.



— 181 —

Ordnung und des Friedens Sorge tragen. Das Volk möge sich
scharf gegen alle kirchenfeindlichen Strömungen wenden 75).

Die orthodoxe Fakultät in Belgrad ist nach wie vor
geschlossen. Die Nachrichten über das Schicksal einzelner Bischöfe
sind verschiedenartig; doch ist bekannt, dass Bischof Nikolaus
Velimirovic von Zica, der früher auch an der (christ-)katholischen
theologischen Fakultät in Bern studierte, sein Bischofsamt nicht
ausübt, vielmehr in einem Kloster in Altserbien lebt 76). — In
Belgrad hat sich (wohl unter den dortigen Russen) ein «Ausschuss

zur Sammlung von Opfergaben zur Linderung der Not der befreiten
Gebiete Russlands» gebildet 77).

In Kroatien haben die Verhältnisse der orthodoxen Kirche
eine weitgehende Klärung erfahren. Nachdem die orthodoxe
Kirche in diesen Gebieten zahlreiche Bischöfe und Priester
verloren hatte 78) und dabei auch der Sitz des russischen Patriarchats
zu Karlowitz in Syrmien beraubt und die Bibliothek geplündert
worden war 79), sahen die römisch-katholischen Kirchenführer sich

veranlasst, auf einer öffentlichen Kundgebung in Agram zu
erklären, zur Aufnahme in die römisch-katholische Kirche sei nur
der zuständige Klerus befugt. Alles, was ohne seine Zustimmung
geschehe, müsse zurückgewiesen werden. Die kirchliche Leitung
verurteile die «Missionare», die ihren Bekehrungsauftrag von
staatlicher Seite erhalten hätten. Wie eine weltliche Macht kein Recht
habe, endgültige Bekehrungen umzustossen, so stehe es ihr auch

nicht an, Kirchenübertritte zu erzwingen. Ein Ausschuss von
Bischöfen und führenden Theologen wurde eingesetzt, um die

Einhaltung dieser Grundsätze zu überwachen. Auch der Vatikan
soll sich nach einer Mitteilung der «Semaine Catholique» (Freiburg

im Üchtland) gegen die Beschlagnahme orthodoxen Eigentums

aus Gründen der politischen Zweckmässigkeit ausgesprochen

haben 80).

Nach diesen Kundgebungen ist eine grosse Beruhigung
eingetreten. Der Geistliche gurian 81) konnte seine Bestrebungen fort-

") Pravoslavnaja Rué 28. VIL, S. 8.

'«) Der Katholik 6. VI., S. 182; Church Times 12. VI., S. 337; 7. VIIL,
S. 435.

77) Pravoslavnaja Rué 28. VIL, S. 7.

«) Der Katholik 6. VI., S. 182; vgl. IKZ XXXII (1942), S. 56.

79) Der Katholik 2. V., S. 138.

80) Ök. P. D. Nr. 29, September.
81) Vgl. IKZ XXXII (1942), S. 56.



— 182 —

setzen, eine eigene kroatische orthodoxe Synode zu schaffen 82).

In Orten, wo über 400 orthodoxe Familien leben, ist die Gründung
von Pfarreien erlaubt worden. Kirchensprache ist kroatisch. Die
neue Kirche steht auf dem Boden der Heiligen Schrift und der
orthodoxen Kirchenüberlieferung. Sie erkennt alle Konzilien an,
die für die orthodoxe Kirche bindend sind. Der Patriarch, die
Bischöfe und die Geistlichen werden vom Staatsführer (Poglavnik)
Ante Pavelic ernannt. Neben dem Patriarchen steht ein Kirchenkonzil

und das oberste Kirchengericht83). Zum Patriarchen
wurde Bischof Hermogenes von Agram bestimmt84), der im
September 1942 feierlich in sein neues Amt eingeführt wurde. Die
kroatische orthodoxe Kirche zählt 1 800 000 Seelen und hat vier
Bistümer in Agram, Bosnisch-Brod, Petrowitz in Bosnien und
Sarajewo85). Die Ausbildung der kroatischen orthodoxen Geistlichkeit
ist von der bulgarischen Kirche übernommen worden. Die dortige
hl. Synode hat die Aufnahme von 30 kroatischen Jünglingen in
die theologische Lehranstalt von Cerepis gebilligt85a).

Die theologische Fakultät der griechischen Kirche in Athen
ist wieder geöffnet. Die jetzige Lage des Landes wird von
römischkatholischen Kreisen zu Propagandazwecken ausgenützt, während

die orthodoxe Kirche ohne grosse Mittel dasteht und deshalb
ziemlich machtlos ist86). — Der Metropolit von Kreta, Timotheos,

ist Ende 1941 im Kloster Ankarathos gestorben 87).

Der Ökumenische Patriarch von Konstantinopel, Benjamin
(Christodulos), hat am 17. Februar 1942 an den (zum 31. März
1942) zurückgetretenen Erz bisch of von Canterbury, D. Cosmo
Gordon Lang, dessen bevorstehende Amtsniederlegung am 26.

Januar durch den Metropoliten Germanos mitgeteilt worden war, ein
Schreiben gerichtet, in dem er dessen Verdienste um die orthodox-

82) Pravoslavnaja Rué 24. V., S. 8.
83) Das Evangelische Deutschland 21. VI., S. 148.
84) Ebd. S. 149.
85) Ebd. 4. X., S. 226. — Nach neuesten Berichten handelt es sich um

eine Kirche, die vom Kanzleitisch aus organisiert worden ist, ohne innere
Verbindung mit der bisherigen orthodoxen Kirche. Ihr Oberhaupt ist ein
russischer Geistlicher der Emigration. A. K.

85») Bulgarische Wochenschau (Sofia) 22. IX., S. 4.
86) Der Katholik 6. VI., S. 182. — Über die näheren Umstände der

Wahl des Athener Erzbischofs 1938 (vgl. IKZ XXIX, 1939, S. 101, und
XXXII, 1942, S. 57) siehe «Echos d'Orient» XXXVIII (1939), S. 183—187.

87) Pantainos 1. L, S. 19.



— 183 —

anglikanische Freundschaft unterstrich 88). Der neue (seit 1. April
1942) Erzbischof von Canterbury, Dr. William Temple, teilte dem
Ökumenischen Patriarchen am 23. April offiziell seine Thronbesteigung

mit und bat ihn um Fortsetzung der freundschaftlichen
Beziehungen zwischen beiden Kirchen 89). Benjamin antwortete mit
einem Glückwunschtelegramm 90). — Ein weiteres Zeugnis für die
engen Beziehungen zwischen beiden Kirchen war die Teilnahme
des Metropoliten Germanos (Gregor Strinopulos) von Thyatira,
Exarchen des Ökumenischen Patriarchen für Mittel- und
Westeuropa mit dem Sitze in London, an der Beisetzung des im Februar
69jährig verstorbenen Bischofs von Lincoln (seit 1933), Dr. F. Cyril
Nugent Hicks, der sich besonders als Bischof von Gibraltar (1927
bis 1933) eifrig um die Pflege der Beziehungen zur orthodoxen
Kirche bemüht hatte und seit 1933 wiederholt auf ökumenischen
Tagungen erschienen war 91). Metropolit Germanos erhielt deshalb
auch anlässlich der 20jährigen Wiederkehr seiner Ernennung zum
Exarchen (28. Juni 1922) «wegen seiner dauernden Bemühungen
um die Annäherung der orthodoxen und anglikanischen Kirche»
am 16. Juni vom Erzbischof von Canterbury das erste verliehene
Lambeth-Kreuz überreicht92). Im Oktober hat der Erzbischof
sich in einem Schreiben an die Patriarchen und Bischöfe des

Ostens gewandt und sie zu enger Zusammenarbeit aufgefordert93).
Dem H.H. Bischof der schweizerischen Christkatholiken,

Universitätsprofessor Dr. Adolf Küry, hat Patriarch Benjamin
zum Osterfest 1942 ein Schreiben gesandt, in dem er seiner Hoffnung

auf Überwindung der Leiden des Krieges im Hinblick auf die

siegreiche Überwindung des Leidens durch Jesus Christus

ausspricht 94). — Mit den Patriarchen von Alexandrien und Antiochien

ist Patriarch Benjamin «wegen kirchlicher Belange» in
Verbindung getreten 95).

Vielleicht hat es sich hierbei darum gehandelt, dass

im März 1942 ein Geistlicher des Patriarchats Antiochien die

Betreuung der orthodoxen Gemeinden im Gebiete von Hatay
88) Orthodoxia Februar/März, S. 47—51.
»») Church Times 24. VIL, S. 411.

9°) Orthodoxia Juni, S. 119 f., 127.

"i) Der Katholik 9. V., S. 151.

92) Orthodoxia Juni, S. 125, 127; Der Katholik 29. VIII., S. 266;

Church Times 12. VI., S. 334; 19. VI., S. 349.

93) Deutsche Allgemeine Zeitung (Berlin) 23. X., morgens, S. 1.

94) Der Katholik 9. V., S. 148.

95) Orthodoxia Februar/März, S. 54.



— 184 —

(Alexandrette) übernommen hat96). — Der maronitische Patriarch,
A. P. Arida, hat alle Geistlichen aufgefordert, für die hingerichteten

französischen Geiseln eine Messe zu lesen. An der von ihm
selbst im November 1941 gefeierten Gedächtnismesse in Aleppo
nahmen auch griechisch-katholische (unierte), syrianische (uniert-
jakobitische) und chaldäische sowie jesuitische und franziskanische
Geistliche teil97). — Das am 1. Dezember 1941 gebildete libanesische

Ministerium, an dessen Spitze ein Muslim steht, zählt
zwei maronitische, einen orthodoxen, einen griechisch-katholischen
und einen armenischen Minister98). — Im neuen syrischen Kabinett

(seit 18. Mai 1942) ist der Aussen- und Finanzminister Fä'iz
al-Chürl, Professor der Rechte an der Universität Damaskus,
orthodox ").

Die «orthodoxen Syrer» in Indien (gemeint sind wohl die

monophysitischen Syrer in Südindien?) haben dort den Versuch
gemacht, gemeinsam mit den Anglikanern Gottesdienst
zu feiern, ohne dass dabei das heilige Altarsakrament an die
Angehörigen der andern Konfession verteilt worden wäre (was bei
ihnen nicht erlaubt ist) 10°).

Vertreter des Inspektorats für das Schulwesen beim
orthodoxen Patriarchat in Jerusalem haben die orthodoxen Schulen
in Trans Jordanien besucht und Prüfungen in Arabisch, Englisch
und andern Fächern beigewohnt. Sie hielten gleichzeitig
kirchengeschichtliche Vorträge 101). — Der bisherige griechische König
Georg IL wohnte am 25. März, dem griechischen Nationalfeiertage,
einer vom Patriarchen Timotheos (Themélis) gefeierten Messe in
Jerusalem bei102).

Der anglikanische Bischof von Pretoria hat anlässlich eines
Besuches des autonomen Katherinen-Klosters auf dem Sinai zum
ersten Male das heilige Abendmahl nach anglikanischem Ritus
in der alten Klosterkirche gefeiert. Verschiedene orthodoxe Mönche

96) Ebd. Juni, S. 126.
97) Le Jour (Beirut) 19. XI. 1941, danach Oriente Moderno Januar,

S. 11.
98) Al-Ahräm 3. u. 4. XII. 1941, danach Oriente Moderno März,

S. 116.

") Alif-Bä 19. V., danach Oriente Moderno Juni, S. 244. —
Lebensbeschreibung al-Chüris im Oriente Moderno XVII, 1937, S. 482.

10°) Church Times 10. VIL, S. 385, nach dem Bericht im «Star of the
East», der Zeitung der «syrischen Kirche in Indien».

101) Filastîn 16. V., danach Oriente Moderno August, S. 329.
102) La Syrie 28. III., danach Oriente Moderno Mai, S. 201.



— 185 —

wohnten der Feier bei, und fünf anwesende Anglikaner empfingen
das heilige Altarsakrament. Der Bischof besuchte alle Einrichtungen

des Klosters, auch die neue Bibliothek, die von einem
reichen griechischen Kaufmann in Kairo gestiitet wurde und in
der nun die bekannten wertvollen Schätze des Klosters aufbewahrt
werden 103).

Der Geistliche der Orthodoxen in Tanganyika, Archimandrit

Nikodemos Sarikas, der dem Patriarchat Alexandrien
unterstand, ist nach 25jähriger Tätigkeit am 30. Dezember 1941 zu
Tanga gestorben 104).

Am 22. Juni 1942 ist in Kairo der koptische Patriarch (seit
1928), Amba Johannes XIX., entschlafen. Der Verblichene
wurde 1857 zu Dair Tasa in der Provinz Asjüt geboren, war Novize
im Kloster al-Muharraq, später Mönch im Kloster Baramüs,
schlug 31 jährig ein Bistum in Abessinien aus und wurde bald darauf
Bischof von al-Buhaira und Alexandrien. Durch die Ernennung
zum Bischof von al-Manüfijja und Vikar des Sitzes des heiligen
Markus wurde er später tatsächlich stellvertretender Patriarch.
Sein lebhaftes Interesse galt den koptischen Schulen und Kirchen;
er machte zahlreiche Stiftungen, gründete die koptische theologische

Schule von Halwän (Hélouan) und legte den alten Streit
zwischen dem Patriarchat und dem Maglis Milli (der
Nationalvertretung) wegen der Besitzungen (Waqf) der Klöster bei. Er
war Mitglied der ägyptischen Gesetzgebenden Versammlung und
des Ausschusses, der die ägyptische Verfassung von 1923 ausarbeitete

105).

Oktober 1942. Bertold Spuler.

103) Vgl. den Aufsatz des Bischofs: An English Eucharist on Sinai.
The mountain of the Law, in: Church Times 31. VIL, S. 420.

*M) Pantainos LI., S. 16.
105) Times (London) 23. VI., danach Oriente Moderno August, S. 335. —

Zur Wahl Johanns XIX. vgl. Oriente Moderno, Indices der Bände VII—X,
1927—1930, ferner Rudolf Strothmann: Die koptische Kirche in der Neuzeit,

Tübingen 1932, S. 137 ff. (Beiträge zur Historischen Theologie 8).


	Die orthodoxen Kirchen

