Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 3-4

Artikel: Das Abendmahl im Neuen Testament
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Abendmahl im Neuen Testament.

Wer die innern Vorginge, die sich in der Kirche abspielen,
aufmerksam verfolgt, dem kann es nicht entgehen, dass ihr der
Sinn des heiligen Mahles eine ernste Schwierigkeit bereitet. Man
spricht heute geradezu von einer «Abendmahlsnot»!). Nur
scheinbar sind die gesicherten Traditionskirchen dieser «Not» ent-
hoben. Wenn man sie nur darin erkennen wollte, dass in manchen
Teilen der Kirche bedenklich wenige Géste am «Tisch des Herrn»
erscheinen, so wire es wohl méglich, dass nur bestimmte kirchliche
Gruppen von einer solchen sprechen miissten. Aber, wenn dieser
schwache Kommunionbesuch auch wirklich ein Ausdruck der
Abendmahlsnot sein kann, so ist ein eucharistischer Massenbetrieb
noch keine Gewdahr dafiir, dass diese Massen wirklich die Intention
Jesu erfiillen.

Niher an die wirkliche Abendmahlsnot heran fiihrt die be-
sonders erschreckende Tatsache, dass nicht nur die verschiedenen
Konfessionskirchen in der Deutung des Abendmahles stark aus-
einandergehen, sondern noch mehr, dass sie sich weithin gegen-
seitig von der Abendmahlsfeier ausschliessen. Das eben, was die
Gemeinde Jesu vereinigen sollte, hat sie entzweit oder ist wenig-
stens sichtbarster Ausdruck ihres Streites.

Aber auch darin ist noch nicht die tiefste Abendmahlsnot
erkannt. Es konnte ja sein, dass diese Trennung, wenigstens teil-
weise, auf blossen Missverstindnissen beruhte, die bei gutem
Willen behoben werden konnten. Es wire umgekehrt auch denkbar,

1) Die untuibersehbare kirchliche Literatur, die sich mit der Abendmahls-
not beschéftigt, kann natiirlich hier nicht aufgezéhlt werden. Ich nenne
als Beispiele nur die aus der besondern Lage der deutschen Kirche erwach-
senen Besinnungsschriften: Karl Bernhard Ritter, Sakrament und Gottes-
dienst, Friedrich Bahn, Schwerin, 1930. «A4bendmahlsgemeinschaft?» von
Hans Asmussen, Helmut Gollwitzer, Friedrich Wilhelm Hopf, Ernst Kéise-
mann, Wilhelm Niesel, Ernst Wolf. Beiheft 3 zur « Evangelischen Theologien,
Chr. Kaiser, Verlag, Minchen, 2. Auflage, 1938. Walther von Loewenich,
Vom Abendmahl Christi. Eine historisch-systematische Untersuchung zum
Abendmahlsproblem der Gegenwart. Furche-Verlag, Berlin, 1938. Vom
Sakrament des Altars. Lutherische Beitridge zur Frage des heiligen Abend-
mahls. Unter Mitarbeit von Richard Frolich, Friedrich Wilhelm Hopf,
Theodor Knolle, Hans Preuss, Otto Procksch, Ernst Sommerlath, Ernst
Strasser, herausgegeben von Hermann Sasse. Verlag von Dérffling und

Franke, Leipzig, 1941.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942. 7



— 098 —

dass solche Gegensétze trotz des Qualvollen, das sie in sich tragen,
besser, weil reinlicher, wiren als eine leichthin zusammengeflickte
Abendmahlsunion. So wiinschbar jede ehrlich mdgliche Inter-
kommunion ist, sie behobe die tiefste Abendmahlsnot noch nicht
automatisch.

Worin besteht diese ? Es wire ja auch denkbar, und dass dem
so sei, ist auch wirklich meine Meinung, dass die Kirche in allen
Kirchen noch weithin an der Sache vorbeilebt, die im Abendmahl
gemeint, zum mindesten mitgemeint ist. KEs wird sich im Laufe
unserer Untersuchung, wenn auch erst gegen den Schluss hin, mit
immer deutlicherer Schirfe ergeben, dass wesentliche Ziige des
letzten Mahles Jesu in der heutigen kirchlichen Haltung kaum jenes
Gewicht haben, das ihnen zukommt. Das ist aber nicht ein blosser
Mangel, das ist eine Entstellung der Grundhaltung der &ltesten
Gemeinde iiberhaupt.

Wir bilden uns nun allerdings nicht ein, durch unsere Riick-
besinnung den «Schaden Josephs» selbst beheben zu kénnen. Es
wire vermessen, von einer exegetischen Untersuchung so viel zu
erwarten. Wir meinen nur, dass diese Untersuchung unerliss-
lich sei, dass sie das erste Glied jenes Dienstes sei, den die theolo-
gische Wissenschaft der Kirche je und je zu leisten habe, und dass
auch das kirchliche Handeln nicht ungestraft iiber diese wissen-
schaftliche Vorarbeit hinweggehen konne. Aber allerdings: die
kirchliche Entscheidung, die Entscheidung des Glaubens, faillt
an einem andern Ort. Und sie wird auch kaum durch unsre For-
schung ausgelost, sie fallt unter jener Begegnung, die der Mensch
nicht in der Hand hat, der er nur antworten kann, die geschieht,
wenn das iiberlieferte Wort wieder gegenwiirtig wird und uns an-
spricht.

Wenn wir uns nun der bescheidenen Vorarbeit der wissen-
schaftlichen Untersuchung der mneutestamentlichen
Uberlieferung vom Abendmahl zuwenden, so stossen wir
allerdings sofort auf neue Schwierigkeiten. Nicht nur sind diese
Quellen von einer bedriickenden Kargheit und einer daraus sich
ergebenden Vieldeutigkeit. Es kommt hinzu, dass wir als Glieder
der durch Jahrhunderte gewachsenen Kirche und als Menschen
unserer Zeit keine unvoreingenommenen Leser dieser Texte mehr
sind. Wir treten an sie heran mit Fragestellungen, die erst in der
patristischen, scholastischen, reformatorischen oder gar modernen
Theologie aufkamen, und sind so stindig in der Gefahr, nicht nur



sy P s

neue, sondern auch fremde Fragen an sie zu stellen und so auch
fremde Antworten zu finden, d. h. solche, die sie gar nicht geben
wollen. Von dieser Gefahr ist aber nicht nur die dogmatistische
Betrachtungsweise belastet, die sich auch in der Deutung der neu-
testamentlichen Texte von den konfessionellen Traditionen allein
leiten ldsst. Auch die liturgiegeschichtliche Untersuchung, die von
den spitern liturgischen Formen zuriickschliesst, und ebenso die
religionsgeschichtliche Forschung, die sie aus verwandten Er-
scheinungen, aus sogenannten «Parallelen», erkldren will, stehen
besténdig in der Gefahr, einzulegen statt auszulegen. Aber ebenso-
wenig ist eine vermeintlich rein historische Methode, die von der
Tradition resolut absieht und die Texte ganz aus sich heraus
grammatisch-logisch erkliren will, in ihren Resultaten gesichert.
Denn, wer gibt ihr die Gewiihr, dass sie nicht andere, sdkulare
Voreingenommenheiten an den ihr vorerst fremden Gegenstand
herantrigt ? Woher nimmt sie die Gewissheit, dass sie das Material
nicht willkiirlich zusammenordnet, dass ihre Rekonstruktion nicht
nur «Konstruktion» bleibt ?

Es gehort zur Erfassung dieses Gegenstandes weder nur das
«Leben und Weben» in der Tradition, noch nur die ehrfurchtslose
Ehrlichkeit des angeblich vorurteilslosen Forschers, sondern ein
Mehr nach beiden Richtungen. Mit dem wissenschaftlichen For-
scher hat der theologische Exeget gemeinsam den Willen zur
niichternen Feststellung dessen, «was da steht». Aber er weiss,
dass er dieses nicht feststellen kann ohne jene ehrfurchtsvolle
Distanz, die zugleich weiss, dass sich dieser Gegenstand nur dem
erschliesst, der in diesem Worte nicht weniger erkennt als ein
Handeln Gottes, das auch ihn immer neu vor die Entscheidung des
Glaubens stellen will. Mit der traditionsgebundenen Betrachtungs-
weise hat der theologische Ausleger deshalb gemein, dass er diese
Texte nicht «viterlos», nicht ohne kirchliche Verantwortung liest.
Er liest sie als Glied der Gemeinde, als ein Zeugnis von jenem
Offenbarungsgeschehen, das im Alten und Neuen Testament zu
dieser spricht. Er kann sie also nur aus diesem Zusammenhang
heraus verstehen, nicht durch rein sikulare Reflexion oder aus
Fremdparallelen erkliren wollen. Diese kirchlich-verantwortliche
Haltung ist nicht unkritisch. Sie ist vielmehr eminent kritisch
gegeniiber beiden Kurzschliissigkeiten, derjenigen, die glaubt,
von vorneherein iiber das Verstéindnis auch dieser Texte zu verfiigen,
und derjenigen, die eine bestimmte, geschichtlich gewordene Deu-



— 100 —

tungssituation unbesehen iiber das eigene Erkennen verfiigen lisst.
Sie ist aber eben darum auch peinlich kritisch gegeniiber jeder
eigenen Kinzelbeobachtung, weil sie bestéindig die eigene Vor-
eingenommenheit beargwohnt und in jedem Augenblick bereit ist,
“den ihr wesentlich iiberlegenen Gegenstand neu zu sich sprechen,
das heisst aber, bereits bezogene Losungspositionen neu in Frage
stellen zu lassen. Sie ist wesentlich nicht «infallibel», sondern dem
Gegenstand gegeniiber zu steter Umkehr im Urteil bereit. Sie
will deshalb die Texte weder vereinfachen, noch auffiillen, sondern
sie grundsétzlich nicht mehr, aber auch nicht weniger, sagen lassen,
als sie selbst eroffnen.

Es ist allerdings zu vermuten, dass bei der Unzuldnglichkeit
menschlicher Erkenntnis immer ein Weniger nur erfasst werden
kann, als in ihnen steht. Aber diese Grenze unseres Verstehens ist
weder durch Vorsatz noch durch Anstrengung legitim iiberschreit-
bar. Die Offenbarung selbst setzt uns diese Grenze, weil sie die
Souverinitit des Offenbarers nie preisgibt. In diesem und dem
ganz schlichten Sinne, dass die Forschung nie zum Abschluss
kommt, ist nicht zu verhehlen, dass unsere Deutung an vielen
Stellen nicht tiiber ein « vermutlich» oder «wahrscheinlich» hinaus-
kommen kann.

Unter diesen wesentlichen Vorbehalten treten wir hier an
eines der schwersten Probleme der kirchlichen Uberlieferung heran.
Wir beschrinken uns zugleich streng auf das im Titel genannte
Thema, das Abendmahl im Neuen Testament, dogmengeschicht-
liche, liturgiegeschichtliche Deutungsversuche nur beildufig be-
rithrend.

Dass die dlteste Kirche — wir sagen vorerst vorsichtig: in
irgendeiner Form — eine feierliche Mahlzeit je und je wiederholt
hat, kann nach dem Uberlieferungsbestand, der im Neuen Testa-
ment eingefangen ist, nicht bestritten werden. Aber gleich der
nidchste Schritt einer Prézisierung dieser Feststellung ist sofort
von einer beklemmenden Problematik umlagert. Wir sind ge-
wohnt, vom Abendmahl als einem «Sakrament» zu sprechen, ja,
alle drei Hauptgruppen kirchlicher Gemeindebildung, die alt-
katholisch-orthodoxe, die romisch-katholische und die Kirchen
der Reformation, begreifen das Abendmahl neben der Taufe als
eines der beiden «Haupt-Sakramentepy.

Aber gleich dieser Begriff — «Sakrament» — ist fiir den
Erforscher des neutestamentlichen Zeugnisses nicht eine selbst-



— 101 —

verstindliche Gegebenheit wie fiir die spitere Lehrgestaltung.
Damit ist nicht gesagt, dass die kirchliche Dogmatik den neu-
testamentlichen Text von vorneherein falsch deute. Es wiire ja
denkbar, dass eben die ausgereiftere Deutesituation der kirch-
lichen Theologie dem Zeugnis der Schrift gerechter wiirde als der
von vorne beginnende Erklirer des biblischen Textes, dem vielleicht
die Uberschau, die die kirchliche Entwicklung in sich birgt,
abgeht.

Aber, wenn diese Moglichkeit auch durchaus eingeriumt
werden muss, so kann der neutestamentliche Forscher dennoch
an der Tatsache nicht einfach vorbeisehen, dass im ganzen Neuen
Testament ein Begriff fehlt, der geeignet wiire, als Generalnenner
fir jene Handlungen zu dienen, die die spitere Gemeinde unter
dem Terminus «Sakramente» zusammenzufassen anfing.

Die zwei Vokabeln, die sich auf ein erstes Hinhoéren hin als
Grundworte fiir diesen Begriff zu empfehlen scheinen, weil sie tat-
sichlich in der spitern Sakramentsterminologie eine grosse Rolle
spielten, finden sich zwar wirklich im Neuen Testament vor, be-
zeichnen aber beide fatalerweise etwas ganz anderes.

Muvarioov, Mysterium, « Geheimnisy 1), bedeutet hier, so nahe
das in einer Zeit lidge, in der eine Reihe von bedeutsamen Fremd-
kulten unter diesem Namen zusammengefasst werden, gerade nicht
eine kultische Handlung, einen Ritus. Der Ausdruck wird, was
uns zuerst fast bestiirzen konnte, nirgends auf Taufe oder Abend-
mahl angewandt 2). Dagegen wird er sehr hiufig gebraucht zur
Bezeichnung der «(Geheimnisse» der eschatologischen Zukunft 3).

1) Um auch dem der biblischen Grundsprachen nicht méchtigen Leser
die Lektiire zu ermdoglichen, flige ich bei unvermeidbaren fremdsprachlichen
Anfithrungen die Ubersetzung an.

?) Helmut Gollwitzer, Coena Domini. Die altlutherische Abendmahls-
lehre in ihrer Auseinandersetzung mit dem Calvinismus, dargestellt an der
lutherischen Frithorthodoxie. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen, 1937, 1. (Die
Zahlen neben den aufgefiihrten Buchtiteln bezeichnen immer die Seiten.)

3) Uber den Sprachgebrauch orientieren: Johannes Schneider,
«Mysterion» im neuen Testament. Neutestamentliche Forschungen,
I1. Sonderheft der Theologischen Studien und Kritiken, 104. Band, 3./4. Heft.
Klotz, Gotha 1932, 256 ff., speziell 261 ff. Gunther Bornkamm, Artikel
1vorr ooy im Theologischen Worterbuch zum Neuen Testament, IV. Band,
809 ff., speziell zum N. T. 823 ff. Bornkamm gibt Seite 809 auch eine Uber-
sicht iiber die neuere Literatur. — Den spiteren Sprachgebrauch der Kirche
behandelt H. von Soden, MvGtyoior und sacramentum in den ersten zwei
Jahrhunderten der Kirche. Zeitschrift fiir neutestamentliche Wissenschaft



— 102 —

So kann in den Evangelien gesprochen werden von den wvorrow
17s favidelac Tov Ye0v, den « Geheimnissen des Reiches Gottes» (der
zukiinftigen Gottesherrschaft) (Mk. 4, 11; Mt. 13, 11; Lk. 8, 10),
bei Paulus von den pvorroie Gottes und des Christus (1. Kor. 4, 1),
von der Gogie ds0 &v uvornely, von der « Gottesweisheit im Ge-
heimnis», die einzig «den Gereiften in Christus» zuginglich ist
(I. Kor. 2, 7). Im Kolosser- und Epheserbriefe wird der Sprach-
gebrauch noch christologisch spezialisiert im Sinne der Vorstellung
von der Kirche als dem Leib des Christus !). Wir kénnen das hier
nicht weiter verfolgen. Aber, fest steht jedenfalls, dass der Begriff
wvoriotor im Neuen Testament immer ein Geheimnis der gottlichen
Offenbarung, vorab der eschatologischen Weissagung meint, nie
aber das, was bis heute die ostliche Kirche ein Mysterium und wir
ein Sakrament nennen.

Dasselbe gilt aber peinlicherweise auch von dem andern Ter-
minus, der nach spiterem Sprachgebrauch moglicherweise den
Sakramentsbegriff decken konnte, vom Begriff onueior, «Zeicheny.
Auch onusior, das von augustinischen Gedankengingen her be-
sonders den reformatorischen Sakramentstheologen als General-
begriff fiir die Sakramente nahe lag, ist im Neuen Testament nir-
gends terminus technicus fiir die Sakramente. Auch dieses Wort
bezeichnet nirgends Taufe oder Abendmahl, sondern immer ein
Geschehnis, das den Einbruch des gottlichen Handelns ganz all-
gemein manifest macht. Charakteristisch ist besonders der Sprach-
gebrauch des Johannesevangeliums. Die onusie sind die « Wunder»,
die eine bestimmte Seite der Offenbarung aufhellen. Der Ursinn
«Zeichen» ist also bei Johannes durchaus lebendig. Aber, es ist
wichtig, festzuhalten, dass die «Zeichen» wie die Worte Jesu hin-
weisendes Symbol, «Ereignis der Anrede» sind 2), dass aber nir-

XII, 1911, 188 ff., und Bornkamm, a. a. O. IV, 831 ff. Zum Zusammenhang
der antik-heidnischen Mysterien mit dem angeblichen «christlichen Kult-
mysterium» sind zu vergleichen die Arbeiten des Benediktiner Forschers
Odo Casel. Eine Ubersicht iiber sein Schrifttum und die daran ankniipfende
Diskussion gibt Gottlieb Séhngen, Symbol und Wirklichkeit im Kult-
mysterium. Grenzfragen zwischen Theologie und Philosophie, herausge-
geben von Arnold Rademacher und Gottlieb Séhngen IV, 2. Auflage, 1940, 37f.

1) Schneider, a.a. Q. 269 ff.

. ®) Rudolf Bultmann, Das Evangelium des Johannes. Kritisch-exe-
getischer Kommentar iiber das Neue Testament, begrindet von Heinr.

Aug. Wilh. Meyer. Zweite Abteilung, 10. Auflage, Goettingen, Vandenhoek
& Ruprecht, 1941, 79.



— 103 —

gends, wiewohl Johannes deutlich sakramentale Vorginge in die
Verkiindigung einbezieht, diese als onusic bezeichnet werden.

Es geht deshalb, das ist das Ergebnis dieser Voruntersuchung,
nicht an, von einem allgemeinen neutestamentlichen Sakraments-
begriff, einer Art «Definitiony, auszugehen und die besondern
Ziige des einzelnen Sakraments einfach von da aus zu deuten. Die
katholische und reformierte Sakramentstheologie ist von jeher
diesen Weg gegangen. Iiir eine reinliche Entfaltung der Lehre von
den Sakramenten ist aber der lutherische Weg grundsitzlich vor-
zuziehen, der von der exegetischen Untersuchung der einzelnen
Sakramente aus bestimmen will, was ein Sakrament ist 1). Jeden-
falls spricht fiir diesen Weg die exegetische Sachlage im Neuen
Testament selbst. Solange aber die Kirche gewillt ist, ihre dogma-
tischen Entscheidungen je und je vom Zeugnis der Schrift richten
und neu begriinden zu lassen, ist dieser Weg nicht nur methodisch
richtiger, sondern der allein gehorsame.

Wir versuchen also vorerst, den Sinn des christlichen Abend-
mahls aus der neutestamentlichen Uberlieferung selbst zu erheben.
Dieses Vorgehen, das bewusst nicht von dem systematischen
Sakramentsbegriff der nachaugustinischen Theologie ausgeht, im-
pliziert aber dennoch kein «Vor-Urteily. Es sagt nicht, was die
spiritualistische Exegese der Schwérmer immer wieder triumphie-
rend aus dem geschilderten Tatbestand erschlossen hat, dass es im
Neuen Testamente keine Sakramente gebe oder, was die kritische
Forschung vielfach glaubte feststellen zu miissen, dass das Abend-
mahl der christlichen Gemeinde urspriinglich kein Sakrament war.
Unser Vorgehen lisst allerdings diese Frage vorerst noch offen.
Es ermoglicht aber allein, unbefangen an die Texte heranzutreten.
Eine blosse «Einordnung» in vorgefasste Schemata wiirde diese
Unbefangenheit sofort griindlich zerstoren.

Ich gehe so vor, dass ich zuerst die sogenannten Kin-
setzungsberichte kurz durchleuchte, um von da aus, unter Ver-
gleichung der Berichte miteinander, die historisch-theologischen
Probleme aufzurollen 2).

Y Gollwitzer, a. a. O. 4.

2) Fiir diese Textvergleichung beniitzte ich in stiller Auseinandersetzung
dankbar Ausfithrungen eines ungedruckten Referates von Dr. Max Walther,
Gymnasiallehrer in Bern, dem ich auch fir seine wertvolle Unterstiitzung
bei der Korrektur dieser Arbeit herzlich danken mdchte.



— 104 —

1. Der Markusbericht, Mark. 14, 22—25:

92 UND ALS SIE ASSEN,
NAHM ER BROT,
SPRACH DEN SEGEN,
BRACH (ES) UND GAB (ES) IHNEN UND SPRACH:
«(NEHMET !
DIES IST MEIN LEIB.»

23 UND ER NAHM EINEN KELCH,
SPRACH DAS DANKGEBET
(UND) GAB (IHN) IHNEN, UND SIE TRANKEN ALLE
DARAUS,

24 UND ER SPRACH ZU IHNEN:
«DIES IST MEIN BUNDESBLUT,
DAS FUR VIELE VERGOSSEN WIRD.»

25 «WAHRLICH, ICH SAGE EUCH:
ICH WERDE NICHT MEHR TRINKEN VOM GEWACHS
DES WEINSTOCKS,
BIS ZU JENEM TAGE,
WANN ICH ES NEU TRINKE
IN DER GOTTESHERRSCHAEFT.»

Der Markusbericht zeichnet sich aus durch eine kaum mehr
iiberbietbare Schlichtheit. Kein Wort ist unnétig, keines wirkt
als blosse Stilisierung. Es scheint ebensoviel verhalten, wie gesagt
zu sein. Nur das Allernctigste wird vermerkt. Dennoch scheint
alles wirklich Wichtige erwiahnt zu sein. Eben dadurch wohl ist der
Aufbau von jener grossen Kunst, die nur bei so geschlossener
Sachlichkeit moglich ist. Er zeigt folgendes Schema:

Die Handlung Jesu mit dem Brot.
Das Deutewort zu diesem.

Die Handlung Jesu mit dem Kelch.
Das Deutewort zu diesem.

Der eschatologische Ausblick.

Die einzelnen Teile sind aber noch nicht kiinstlich paralleli-
siert. Das Ganze zeigt nach Wort- und Sinnumfang gegen das
Ende zu ein deutliches Anschwellen, weil zum Kelchwort der
Hinweis auf den «Bund» und die Beziehung des Geschehens auf
die «Vielen» hinzutritt. Ist schon dadurch die spiitere, vielleicht



— 105 —

durch die liturgische Verwendung veranlasste Gleichformung der
beiden Deuteworte vermieden, so wird diese noch stossender da-
durch verhindert, dass in Vers 22 nur 1éfste, «nehmet!» steht,
dem in Vers 25 kein solches, auch kein es etwa ersetzendes riere,
«trinket !» folgt, sondern das bloss berichtende Sitzlein: xei Zmiov
& avrov mdvreg, «und sie tranken alle darausy.

Der ganze Text zeigt eine gewisse Sprodigkeit. Man braucht
aus ihr zwar kaum schon zu erschliessen, dass sie gewollt sei,
um Jesus von seinen Jiingern in Distanz zu halten. Sie ist wohl
einfach dem naiv-sachlichen Erzihlungsstil zuzuschreiben. Aber
richtig ist, dass alles Gemiithafte fehlt und nur das sachlich Wesent-
liche gesagt wird. Beim Brotwort verbindet Segnung und Spendung
nur das knappe Ad¢pere, «nehmet!», beim Kelchwort ist offenbar
vorausgesetzt, dass Jesus den Becher wortlos herumreichte. Nur
in dem Beiwort zum Wein erscheint etwas wie eine Erklirung,
nimlich, dass dieser auf den «Bund» und das ihn begriindende
«Blutopfer» fiir die «Vielen» hinweise.

Das Ganze miindet aus in den eschatologischen Ausblick, der
sich der kritischen Situation vor dem Hingang Jesu in den Tod sehr
wohl einfiigt.

Die Knappheit, das gewissermassen noch Unliturgische der
Erzidhlung, die betonte Beziehung auf das eschatologische Reichs-
mahl, das Fehlen jeglicher Anordnung zu einer Wiederholung des
Vorgangs machen den Eindruck unreflektierter Wiedergabe, histo-
rischer Treue 1).

2. Der Matthausbericht, Matthdus 26, 26—29 2):

26 Als sie ABER assen,
nahm JESUS Brot
UND sprach den Segen,

1) Martin Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 2. Auflage.
Verlag J. C. B. Mohr, Tibingen 1933, 207, will zwar auch diesen Bericht
als «itiologische Kultiiberlieferung» verstanden sehen. Und K. @. Goetz,
Der Einfluss des kirchlichen Brauches auf die Abendmahlstexte des Neuen
Testaments, in «Vom Wesen und Wandel der Kirche», zum siebzigsten
Geburtstage von Eberhard Vischer. Basel, 1935, 24 f., sucht solchen Ein-
fluss auch bei Markus nachzuweisen. Eine leichte Beeinflussung kann kaum
bestritten werden. Doch geht sie kaum schon so weit, wie diese beiden For-
scher annehmen, und das Charakteristische ist gerade, dass die liturgische
Schematisierung noch nicht konsequent durchgefiihrt ist.

2) Ich hebe hier nur die Worte durch Majuskeln hervor, in denen
Matthidus von Markus abweicht.



— 106 —

brach es,

UND DA ER ES DEN JUNGERN GAB,
sprach er:
«Nehmet, ESSET!

Dies ist mein Leib.»

27 Und er nahm einen Kelch
UND sprach das Dankgebet
(und) gab ihn ihnen MIT DEN WORTEN:
«TRINKET alle daraus!

28 DENN dies ist mein Bundesblut,
das fiir viele vergossen wird,

ZUR VERGEBUNG DER SUNDEN.

29 — Ich sage euch ABER;
Nicht mehr trinke ich VON NUN AN
von DIESEM Gewichs des Weinstocks
bis zu jenem Tage,
wann ich es neu trinke MIT EUCH
in der Herrschaft MEINES VATERS».

Der Matthidusbericht ist deutlich von Markus abhingig. Er
hat iiber diesen hinaus — ich erwihne bloss die wichtigen Abwei-
chungen — nur Zusitze, die sich leicht als Erweiterung und Stili-
sierung des sproden marcinischen Traditionsstiickes erkldren lagsen:

In der Einfiithrung setzt er o Tnoode, «Jesus» ein und lockert
dadurch den gedringten Satzbau mit den unverbundenen Parti-
zipien (Aefar, svdoyroac, «nehmend», «den Segen sprechend») auf.

Die knappe Aufforderung: Adfere, «nehmet!» erweitert er
durch ein gdysre, «esset!y, das aber seine Entstehung kaum dieser
belebenden Absicht verdankt, sondern noétig wurde, weil Matthius
beim Weinwort den erzihlenden Bericht «Und sie tranken alle
daraus» in die imperativische Aufforderung misze, «trinket!» um-
wandelte und so durch den liturgischen Parallelismus gendtigt
wurde, beim Brotwort ein entsprechendes ¢dyere, «esset!» an-
zufiigen. mepi moldddy, «fiir viele», statt v7rdo modld@y ist nur Uber-
setzungsvariante und als solche bedeutungslos.

Zum schon bei Markus viel reichern Kelchwort fiigt Matthius
noch erklirend hinzu: sis dgsow dueconidy, «zur Vergebung der

Stnden», was dem Sinn des Opferwortes durchaus entsprechen
diirfte. ‘



— 107 —

Zur Erweichung der sproden Form der Jesusworte gehort
auch die Beiftigung des us¥’ vuév, «mit euchy, in dem eschatolo-
gischen Ausblick.

So erweist sich die matthéische Form der Abendmahlsperikope
durchwegs als sinngemiisse Ausgestaltung der marcinischen, sie
notigt uns nirgends zu einer gesonderten Auslegung.

Anders liegen die Dinge bei Lukas und Paulus. Wir besprechen
des letztern Bericht zuerst, da die Moglichkeit besteht, dass der
lukanische auch von ihm abhingt:

3. Der Paulusbericht, I. Kor. 11, 23—261):

23 DENN ICH HABE ES VON DEM HERRN EMPFANGEN,
WAS ICH EUCH AUCH UBERLIEFERT HABE:
DER HERR JESUS,
IN DER NACHT, IN DER ER AUSGELIEFERT WURDE,
NAHM ER BROT,

24 UND DA ER DAS DANKGEBET GESPROCHEN, brach
er (es) und sprach:
«Dies ist mein Leib, DER %) FUR EUCH.
DIES TUT ZU MEINEM GEDACHTNIS!»

25 IN GLEICHER WEISE AUCH DEN KELCH NACH DEM
MAHLE MIT DEN WORTEN:
«DIESER KELCH IST DER NEUE BUND IN MEINEM
BLUT.
DIES TUT, SO OFT IHR TRINKET, ZU MEINEM
GEDACHTNIS!»

26 DENN SO OFT IHR DIESES BROT ESSET
UND DEN KELCH TRINKET,
VERKUNDIGT ITHR DEN TOD DES HERRN,
BIS DASS ER KOMMT.

1) Auch hier werden die Abweichungen vom Markusbericht durch
GroBschreibung hervorgehoben. Dabei kann leider nicht sichtbar gemacht
werden, inwieweit in verdnderter Form (z. B. beim Kelchwort) die Markus-
tradition auch dort vorauszusetzen ist, wo die einzelnen Worter nur noch
in neuen Wendungen erkennbar werden. Ebensowenig werden so die Kiir-
zungen sichtbar.

2) Das harte DER wiire in der deutschen Ubersetzung an sich un-
angebracht. Ich setze es hier nur auch, um die Hérte des griechischen
Textes anzudeuten.



— 108 —

Die paulinische Tradition ist viel reicher als die marcinisch-
matthiische, die wir bisher besprochen haben. Schon ein schema-
tischer Uberblick iiber den Aufbau kann uns dies zeigen:

Paulus beginnt mit zwei Prolegomena und ldsst erst dann
die eigentliche Stiftungsperikope folgen. So ergibt sich folgendes
Bild :

Prolegomena: @) Hinweis auf die kirchliche Tradition;
b) Datierung 1).

Die Handlung Jesu mit dem Brot.

Das Deutewort zu diesem.

Der Anamnesis-(Wiederholungs-)Befehl.

Die Handlung Jesu mit dem Kelch.

Das Deutewort zu diesem.

Der Anamnesis-(Wiederholungs-)Befehl.

Die Interpretation des Apostels («... ihr verkiindigt den Tod des
Herrn»).

Der eschatologische Ausblick (nicht mehr Herrenlogion, sondern
Hinweis des Apostels).

Zum Verstindnis dieses eigentiimlichen Ineinanders von
Herrenwort und Apostelwort ist vorerst festzustellen, dass Paulus
die Einsetzung des heiligen Mahles nicht um ihrer selbst willen
erzithlt, sondern gleichsam im Vorbeigehen auf sie zu sprechen
kommt, um einen Missbrauch der korinthischen Gemeinde zu
riigen und richtigzustellen. Der Akzent liegt auf der Heiligkeit,
dem «Herausgehobensein» der Handlung, nicht auf der historischen
Vollstindigkeit der Wiedergabe. Deshalb ist es durchaus wahr-
scheinlich, dass Paulus die Einsetzungsworte schon in einer Form
wiedergibt, die von der Kultiibung der Gemeinde beeinflusst und

1) Es durfte doch noch immer wahrscheinlicher sein, dass mit Vers 23
ein chronologisches Datum gegeben werden soll, eine Angabe, die an der
Perikope, in der Form, in der sie Paulus empfing, haftete, als dass, wie jetzt
Lohmeyer, Theol. Rundschau IX, 184 f., erklirt, das seschatologische Riitsel
Gottes, nach dem der Menschensohn iibergeben wird in die Hiinde der
Stinder» allein ins Auge gefasst wird. Richtig diirfte an der Beobachtung
Lohmeyers sein, dass das chronologische Datum fiir den Apostel in diesem
Zusammenhang zugleich ein ¢heilsgeschichtliches» wird, so dass der Text
nicht rein historisch gelesen sein will. Von hier aus reicht auch die Erklarung
von Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Vandenhoek & Rup-
recht, Gottingen, 1935, 36, Anm. 1, nicht aus, der in dem Vermerk bloss
einen Hinweis auf die Passion sehen will, der den MiBstiinden in Korinth
gegenuber den Ernst der Vorgiinge betonen soll.



— 109 —

gepriagt ist. KEr gibt die «kirchliche Tradition» weiter. Traditionen
in diesem Sinn sind nicht am historisch genauen Wortlaut, sondern
an der genauen Weitergabe von Intention und Inhalt der Ur-
worte interessiert. Die betonte Zuriickfithrung auf den xzdgpuoc,
den «Herrn», die der Einfiithrung das Gewicht gibt, will offensicht-
lich dieses sagen, kaum, wie moderne Exegeten annehmen, den
folgenden Bericht auf eine direkte Offenbarung an Paulus zuriick-
fihren ). Hegpalaufavew and, «empfangen von...», entspricht
genau dem rabbinischen terminus technicus gibbel min, der den
Traditionsempfang beschreibt, und meoadidivet, «iiberlieferns, mit
dem Dativ entspricht ebenso eindeutig dem rabbinischen terminus
technicus masar ¢, der die Traditionsweitergabe umschreibt 2). Aber
allerdings will Paulus mit dieser Formel und dem feierlichen, in
einer KErzdhlung besonders auffilligen, o =dgwg Inooig, «der
Herr Jesus», sagen, dass fiir ihn der im Abendmahlssaal Handelnde
nicht einfach «der historische Jesus» ist, sondern der xdowg, «der
Herr», dessen Tun jene eschatologische Beziehung und letzte Ver-
bindlichkeit hat, die man nicht ohne Gefahr profanieren kann.

Dass bei Paulus das «und er gab (es) ihnen» von Markus
und Lukas fehlt, dass ebenso kein Adfere, «nehmet!» (Mk., Mt.),
bzw. gayste, misve, «esset!», «trinket!y (Mt.) erscheint, konnte viel-
leicht einfach auf die freie Form der Wiedergabe zuriickzufiihren
sein, ja, es ist moglich, dass sogar eine so gewichtige Verengerung
wie das vmip vpwv, «fiir euch», statt des vwep molldv, «fiir vieley,
daraus zu erkliren ist.

Es wire jedenfalls verfehlt, aus der blossen Tatsache, dass
der I. Korintherbrief chronologisch vor den Synoptikern anzusetzen
ist, schon zu erschliessen, dass Paulus in all diesen Dingen noch
eine iltere Form der Uberlieferung festgehalten habe.

Er hat vielmehr an vielen Stellen deutlich die semitische
Tradition grizisiert. So kann eben das befremdliche o v72g vpdv,
«das fiir euch», beim Brotwort nicht urspriinglich sein, wie seine

1) Diese Deutung ist auch in der erweichten Form abzulehnen, in der
sie Lietzmann in seinem Kommentar zum 1. Kor. (Handbuch zum N.7T. 9),
3. Auflage, 57, vertritt, wenn er erklirt: «Die Erzihlung kennt Paulus aus
der Gemeindetradition, aber dds wesentliche Verstidndnis dieser Geschichte
hat ithm der Herr offenbart.»

2) Besonders oft in M. Pirke Aboth. Zum Problem: Joseph Ranft,
Der Ursprung des katholischen Traditionsprinzips, Wiirzburg, 1931, 264;
Joachim Jeremias, a.a. Q. 72. Daselbst ist in Anmerkung 4 auch weitere
Literatur genannt.



— 110 —

Kiirze nahelegen méchte, es erweist sich als eine griechische Formel,
deren Riickiibersetzung ins Araméische unmdoglich erscheint 1).

Auch die paraphrasierende Umwandlung des eschatologischen
Ausblicks in eine indikativisch feststellende Deutung des ganzen
Kultaktes ist sicher sekundir, aus dem parédnetischen Charakter
der ganzen Wiedergabe heraus zu verstehen.

Wihrend aber alle diese Varianten am inhaltlichen Bestand
der Tradition nichts dndern, stellen zwei weitere Beifiigungen in
dieser Richtung ein wirkliches Problem dar:

Beiden Deuteworten fiigt Paulus bei:
TODTO TTOLETE €S TLY ULV AVEUVEOW
«Tut dies zu meinem Gedichtnis!»

Dieser Befehl — das mowsire kann kaum indikativisch gemeint
sein — macht den Akt erst deutlich zu einer zu wiederholenden
Kultfeier im Sinn des kirchlichen Sakramentsbegriffs. Er erst
«stiftet» das Abendmahl explizit als «Sakramenty.

Wir koénnen hier, wo wir noch nicht die Deutung des Inhalts
geben wollen, die eigentliche Schwierigkeit, die in dem Worte liegt,
nicht durchbesprechen. Es ist vorerst einfach anzumerken, dass
dieser iiberschiessende Befehl nicht deshalb schon, weil ihn Markus
und Matthidus nicht haben und Lukas ihn offenbar erst unter dem
Einfluss des Paulus beim Brotwort, und nur bei diesem einfiigt,
spaterer Zusatz, gar eine willkiirliche Umdeutung des Paulus sein
muss. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass Paulus eine ihm zugéng-
liche Tradition so eingreifend abgewandelt habe. Man muss des-
halb zum mindesten voraussetzen, dass der Anamnesisbefehl,
dessen Fehlen bei Markus im Fall seiner Urspriinglichkeit wirklich
befremden muss, vor Paulus in die Abendmahlsiiberlieferung ein-
gedrungen wire, ja, man darf — auch wenn man alle apologetischen
Kiinste verabscheut — die Moglichkeit nicht von der Hand weisen,
dass eventuell auch die marcinische Linie die Tradition verkiirzt
hitte, weil die Wiederholung der Gemeinde selbstverstindlich ge-
worden war 2).

1) Gustaf Dalman, Jesus-Jeschua, 1922, 132; Joachim Jeremias,
a.a. 0. 58.

2) Die Wahrscheinlichkeit der Echtheit betont natiirlich die katho-
lische Exegese. Vgl. dazu August Arnold, Der Ursprung des christlichen
Abendmahls, Freiburg i. Br., Herder und Co., 2. Auflage, 1939, 186 ff.
Den sekundéren Charakter behaupten, mit Ausnahmen, die protestan-
tischen Ausleger. Siehe Jeremias, a.a. Q. 58, und Anmerkungen 4 und 5.



— 111 —

Auch die zweite Erweiterung, die bei Paulus in diesem Sinne
auffillt, kann erst spiter sachlich beurteilt werden. Paulus be-
zeichnet den Bund, der durch das Vergiessen des Blutes Christi
gestiftet wird, ausdriicklich als die xev)) diedixzy, den «neuen
Bund». Die auffillic umstindliche F_ogulierung JieIixn v T
fup cipery, «Bund in meinem Blute», die Lukas offenbar von
ihm tibernimmt, ist ihm sehr wahrscheinlich ebenfalls durch die
Beiftigung des xaw), «neuy, aufgenotigt, durch das er den Akzent
nicht auf das Blut, sondern die Bundschliessung legt. Man braucht
also kaum zu der umsténdlichern Erklirung, die Dalman und Jere-
mias fiir diese Wendung geben, zu greifen, ndmlich, dass Paulus so
schwerfillig formuliere, weil er das Missverstindnis abwehren
wolle, dass es sich beim christlichen Abendmahl um Blutgenuss
handle ). Wiire das xawi bei diedyxn urspriinglich, dann hitte
Jesus den «Bund», den er zu stiften im Begriffe steht, als die Er-
filllung der Jeremia 31, 31—34 geweissagten berith ch@daschah,
des «neuen Bundes» hingestellt. Ob das wahrscheinlich ist, ist
aber eben fraglich.

Die kurze Ubersicht iiber den paulinischen Bericht zeigt uns,
dass dieser ein viel reflektierteres, mehr liturgisches Geprige trigt,
als der des Markus. Aber selbst, wenn der Wiederholungsbefehl
ein Zusatz wire, was mir durchaus nicht bewiesen zu sein scheint,
und wenn das xawrn eine Deutung des Apostels ist, was ich fir
wahrscheinlich halte, so entfernt sich der paulinische Bericht nicht
so weit vom marcinischen, dags nicht beide auf die gleiche Urtradi-
tion zurilickgehen konnten.

4. Der Lukasbericht, Lukas 22, 15—20 2):

15 UND ER SPRACH ZU IHNEN:
«MIT (STARKEM) VERLANGEN VERLANGTE MICH,
DIES PASSA MIT EUCH ZU ESSEN,
EHE DENN ICH LEIDE.

16 DENN ICH SAGE EUCH:
ICH WERDE ES NICHT MEHR ESSEN,
BIS ES SEINE ERFULLUNG GEFUNDEN HAT IN DER

GOTTESHERRSCHAFT.»

1) Dalman, a.a. Q. 147. Jeremias, a.a. O. 60. . .
?) Hier ist nur das iitber Markus und Paulus Hinausschiessende in

Majuskeln gesetzt.



— 112 —

17 UND, DA ER EINEN KELCH ENTGEGENGENOMMEN,
(UND) DAS DANKGEBET GESPROCHEN,
SPRACH ER:
«NEHMET DIESEN UND VERTEILET (IHN)
UNTEREINANDER:

18 DENN ich sage euch:
Ich werde VON NUN AN nicht mehr trinken

vom Gewichs des Weinstocks,
bis dass die Gottesherrschaft KOMMT.

19 Und er nahm Brot,
sprach das Dankgebet,
brach (es) und gab (es) ihnen mit den Worten:
«Dies ist mein Leib, der fiir ench GEGEBEN WIRD.

Tut dies zu meinem Gedéchtnis!»

20 Und auch den Kelch in gleicher Weise nach dem Mahle mit
den Worten:
Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut,
das fiir euch vergossen wird.

Der Lukasbericht ist dadurch charakterisiert, dass er sich
sowohl mit Markus wie mit Paulus beriihrt, dariiber hinaus aber
noch ein Sondergeprige aufweist, das die Annahme verwehrt,
dass es sich bloss um eine ungeschickte Ineinanderarbeitung der
beiden bisher besprochenen Traditionstypen handle.

Wir vergegenwirtigen uns zuerst den Text der sogenannten
Hesychius-Rezension, der sich in allen griechischen Majuskeln
ausser D vorfindet. Es ist der Text, den wir eben in der Uber-
setzung wiedergaben.

Dieser Bericht trigt viel stirker emotionales Geprige als die
Uberlieferung bei Markus und Matthius. Das Intime des Meister-
Jiinger-Verhiltnisses, die innere Bewegtheit des Herrn kommen
sehr stark zum Ausdruck. Das auffillige Logion

«Mit (starkem) Verlangen verlangte mich,
dies Passa mit euch zu essen,
eh” denn ich leide»,

das durch die personliche Bindung zwischen Meister und Jiinger
geradezu geprigt ist, leitet die ganze Szene ein ). In Vers 16 folgt

') Der Dativ émidvuiee bei émedvunce verstirkt das Verbum wie
der hebrédische Infinitivus absolutus. Blass-Debrunner, § 198. Die For-
mulierung spricht fiir die Treue der Tradition. Franz Delitzsch tibersetzt
die Stelle in seinem hebréiischen Neuen Testament von 1880 mit nikhsoph
nikhsaphti.



— 113 —

ein Wort, das eine Parallele zu dem bei den andern nur ans Kelch-
wort angeschlossenen eschatologischen Ausblick darstellt. Der ge-
wohnte eschatologische Ausblick folgt schon Vers 18, nachdem ihm
ein Kelchwort vorangegangen, das sich nicht auf den eucharistischen
Kelch beziehen kann, im jetzigen Zusammenhang aber wie ein
Rudiment des gewohnten Deutewortes wirkt. Dann schliesst
Lukas erst die eigentliche Stiftungsperikope an, die der Erzihlung
bei Markus, Matthdus und Paulus einigermassen parallel geht.
Durch diese seltsame Anordnung entsteht nun aber eben die
fatale Komposition mit den zwei Kelchen, die vermutlich zu den
bedeutsamen Verdnderungen des sogenannten «westlichen» Textes
gefiihrt hat, die offensichtlich die Tendenz verfolgen, einen Text
mit nur einem Kelch zu erhalten. Es wiirde uns hier zu lange auf-
halten, die Varianten dieser Textform im einzelnen zu besprechen 1).
Nur so viel sei erwihnt, dass D und eine Reihe von Zeugen der
vetus latina (a d ff2 i 1) den zweiten Kelch, d. h. die Verse 19 b
und 20, nicht haben, ohne die Reihenfolge von 15—19 a zu ver-
andern, wihrend andere Altlateiner (b e) und die vetus syra die
Reihenfolge teils verdndern, teils den ersten Kelch (die Verse 17
und 18) beseitigen und Vers 20 in abgewandelter Form bezeugen
(Syr sin). Die Peschitta endlich, die natiirlich nicht als Zeuge
fiir den westlichen Text verwertet werden kann, scheidet einfach
die Verse 17 und 18 aus und bezeugt so nur mit die Tendenz,
das Peinliche des doppelten Kelches zu beseitigen. Seit Westcott-
Hort hiilt es eine grosse Zahl, auch konservativer Beurteiler 2) fiir
ausgemacht, dass der «westliche» Text, ohne die Verse 19 ¢ und 20
der urspriingliche Lukas-Text sei, der bloss spiter durch An-
leihen bei den andern erginzt worden sei?). Jeremias versteigt

1) Eine umfassende Ubersicht iiber das textgeschichtliche Material
gibt Adalbert Merx, Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem é&ltesten
bekannten Text. Zweiter Teil, zweite Hélfte: Markus und Lukas. Berlin,
Reimer, 1905, 432 ff. ‘

2) Die wichtigsten Namen vermerkt Jeremias, a. a. O. 44, Anmerkung 2.

3) Noch weiter gehen die Forscher Karl Ludwig Schmadt, Artikel
¢«Abendmahl» in «Religion in Geschichte und Gegenwart», 2. Auflage,
I. Band, 7—10, 1927; H. N. Bate, The «shorter text» of St.Luke XXII,
15—20, in Journal of Theol. Stud. XXVIII (1927), 367 f.; Hugo Huber,
Das Herrenmahl im Neuen Testament, Berner Diss., 1929, 68, und Rudolf
Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, 2. Auflage, 1931,
286, Anm. 1, die auch Vers 19 a als Zusatz streichen mﬁehten: Man kann
dieser Auffassung eine gewisse Folgerichtigkeit nicht abstreiten. Wenn
der kiirzere Lukas-Text aus textgeschichtlichen Griinden bevorzugt werden
miisste, dann befriedigte diese « Losung» mehr als die gewéhnliche. Dennoch
bestinde auch dann noch gegen sie das Bedenken, dass sie durch keine

Textzeugen getragen wird.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942, 3



— 114 —

sich sogar zu der abenteuerlichen Auskunft, dass das Deutewort
zum Wein von Lukas «aus Arkandisziplin» fortgelassen worden sei.
Es bleibt dann nur véllig unverstindlich, warum er das Brot-
Deutewort bringt, das doch kaum weniger «verriterisch» war.
Es ist aber iiberhaupt nicht sehr wahrscheinlich, dass die west-
liche Tradition als wirkliche Tradition anzusprechen ist. Die
Mannigfaltigkeit ihrer Textformen macht sie dusserst suspekt und
berechtigt nur zu sehr zu dem Argwohn, dass sie ihre Entstehung
der genannten Tendenz verdanke. Es ist deshalb dusserst wahr-
scheinlich, dass die Auffassung, dass der kiirzere Lukastext ur-
spriinglich sei, kurzschliissig, dass der urspriingliche Lukastext
vielmehr der der Hesychiusiiberlieferung sei ).

Aber, wie ist dieser Lukastext zu verstehen ?

Offenbar ist das Stiick aus einer Komposition verschiedener
Traditionsstiicke zusammengewachsen, die im jetzigen Zusammen-
hang nach vorn und hinten verkniipft sind. Vor 15 ndmlich und
nach 20 geht das Gesprich um das Schicksal des Verriters. Der
Abendmahlsbericht wirkt jetzt wie ein die Verridterszene spren-
gendes Zwischenstiick.

Der Hinweis auf den Verriter erklirt die stark gefiithlsbetonte
Einleitung von Vers 15, die neue Ankniipfung an dieses Motiv
ist wohl auch der Grund, weshalb der zweite Anamnesisbefehl
in 20 fortfiel. Von dem Hinweis auf die Selbsthingabe des Redenden
(Vers 20: «fiir euch») geht der Gedanke unmittelbar zu dem, der
diese Hingabe so schmihlich verkehrt.

Dass Lukas den eschatologischen Ausblick gleich als Ein-
leitung bringt und das Markus entsprechende eschatologische Ver-

1) Mit dieser Entscheidung ist auch unser Urteil tiber die Hypothese
Rudolf Ottos gegeben, die er in seinem Buche «Reich Gottes und Menschen-
sohn», Miinchen, 1934, 226 ff., entwickelt. Er héilt dafur, dass die urspriing-
liche Abendmahlsiiberlieferung in den Versen Lukas 22, 17.18.19 a.29
vorliege, die jetzt nur falsch eingeordnet seien. Aber, ganz abgesehen von
den oben erwiihnten Argumenten fiir die Urspriinglichkeit des #gyptischen
Textes, ist es sehr unwahrscheinlich, dass Vers 29 urspriinglich an 19«
anschloss. Der ganze Gedankengang héngt urspriinglich mit der Frage Petri
nach dem Lohne (Mt. 19, 27 f.) zusammen. Die Hypothese Ottos scheitert
schon an der Beobachtung, dass S«Gideier nicht, wie er voraussetzt, Ob-
jekt zu dieridsuct, sondern allein zu digdero ist. Cf. Johannes Behm,
Der Begriff der 4IA®@HKH im Neuen Testament, Leipzig 1912, 65 f.;
K. G. Goetz, Das Abendmahl eine Diatheke Jesu oder sein letztes Gleichnis ?
Untersuchungen zum N. T., herausgegeben von Hans Windisch, Heft 8,
Leipzig 1920, 35.



— 115 —

heissungswort zum Kelch an seinen ersten, nicht-eucharistischen
Kelch anfiigt, diirfte dagegen nicht einfach auf schwerfilliger Re-
konstruktion beruhen, sondern auf besserer historischer Nachricht.
Wir werden am Schluss unserer Ausfiihrungen auf diese Eigen-
tiimlichkeit noch zuriickkommen und dort begriinden, wie an-
gemessen die Anordnung des Lukas ist. Hier muss uns die Vor-
bemerkung geniigen, dass Lukas vermutlich in grosser Treue zwei
Uberlieferungen aufbewahrt hat, dass aber, was den eschatolo-
gischen Ausblick angeht, Markus sehr wahrscheinlich kiinstlicher
ordnete als Lukas, indem er aus dem ersten Traditionsstiick des
Lukas (natiirlich nicht aus Lukas selbst) nur diesen Zug iiber-
nahm, und, da er nur ein Kelchwort kennt, ihn diesem anfiigte.

So zeigt nur fiir den, der Markus von vorneherein den Vorzug
gibt, der Lukasbericht eine so iiberraschende Anordnung. Einer-
seits heben sich die beiden Traditionsstiicke bei ihm noch deutlich
voneinander ab, und andererseits hat er sie auch schon so kunst-
voll zusammengeordnet, dass nach seiner Manier eine neue geschlos-
sene Kinheit entsteht, die aber, wie wir noch sehen werden, den
urspriinglichen Vorgingen gerechter werden diirfte als die knappe
Darstellung des Markus.

Die Verse 15—18 schildern so die durch den nahen Abschied
bestimmte, letzte gemeinsame Passafeier mit dem Hinweis auf
das Leiden, woran sich sehr natiirlich der eschatologische Aus-
blick auf die Nihe der Gottesherrschaft und das sie symbolisierende
Messiasmahl anschliessen.

Die Verse 19/20 brichten dann erst den eigentlichen Abend-
mahlsbericht, der hier stark aus paulinischen Traditionselementen
aufgebaut ist und von daher auch die Mahnung {ibernimmt, sich
in der kultischen Wiederholung des Vorganges des Heilstodes Jesu
ZU erinnerny.

Damit ist allerdings die anschwellende Komposition des Mar-
kus, die schon Matthius durch seine stérkere Parallelisierung mil-
dert, die Paulus durch seine paraphrasierende Reflexion zersetzt,
ganz vermieden. Die eigentliche Abendmahlstradition ist vollig
dem grossern Zusammenhang der Abschiedsreden eingebaut.
Lukas wagt eine selbstindige Komposition, die schon zu dem Bild
der johanneischen Abschiedsreden hiniiberleitet.

Damit haben wir uns die eigentlichen «Stiftungsberichtey
vergegenwiirtigt. Was in I. Kor. 10 indirekt und in Joh. 6 viel-
leicht direkt zur Deutung der Intention Jesu gesagt wird, werden



— 116 —

wir besser bei der Erorterung des theologischen Sinnes des Abend-
mahles Jesu besprechen.

Hier ist, ehe wir auf diese eintreten koénnen, nur noch kurz
die Frage zu klidren, welches die urspriingliche Form des Be-
richtes sei, oder besser, da hier eine absolut sichere Antwort kaum
erreichbar ist, welche Traditionswiedergabe dem Urgeschehen ver-
mutlich am nichsten stehen diirfte. Man darf diese Frage weder
rein chronologisch noch rein philologisch l6sen wollen. Der
Paulus-Bericht ist, chronologisch besehen, sicher der élteste. Aber,
er ist, wie wir schon sahen, seiner Intention nach iiberhaupt kein
historisches Referat. Auch wenn unsere Deutung des einleitenden
«Ich habe es von dem Herrn empfangen» durchaus die Treue der
Wiedergabe betonen ldsst, so ist aus dem chronologischen prae
durchaus noch nicht auf grossere historische Zuverlissigkeit zu
schliessen 1). Man darf aber auch nicht einfach schematisch unter-
suchen, was alle wortlich gemeinsam haben, und dieses als den
urspriinglichen Text erkldren. So geht Jeremias %) vor und kommt
dadurch zu dem Schluss, dass, da das Gemeinsame ziemlich genau
dem Markus-Text entspreche und dieser ausserdem die meisten
Aramaismen enthalte, der Markus-Bericht der primére sein miisse.

Es ist aber doch zum mindesten voreilig, die Moglichkeit aus-
zuschliessen, dass ein anderer, wenn gleich nicht in der urspriing-
lichen Form, so doch grazisiert, einen urspriinglicheren Zug fest-
gehalten hitte. So ist es, wie wir schon anmerkten, moglich, dass
hinter dem Anamnesisbefehl eine zuverlidssige Tradition steht.
So ist es wahrscheinlich, dass Lukas in der Tradition iiber den
eschatologischen Ausblick die Urtradition richtiger wiedergibt
als der hier schon stilisierende Markus.

Es diirfte deshalb richtiger sein, als von Markus allein aus-
zugehen, zu erkliren, dass Markus wohl der Urtradition der Deute-
worte am niichsten kommt, dass aber auch seine Uberlieferung der
kritischen Ergéinzung bedarf, die fiir die eschatologische Verheissung
vor allem aus Lukas, fiir die Einreihung in den Passarahmen aber
aus diesem und vielleicht aus Paulus zu gewinnen ist.

Wir durchgehen von diesem kritisch gewonnenen Resultat
aus die Probleme, die der so gesichtete Text in sich birgt. Dabei

') Dem paulinischen Bericht geben — unter verschiedener Begriin-
dung — den Vorzug A. Seeberg, G. Loeschke, Loofs, Zahn, Huber, Behm
und andere.

%) Jeremias, a.a. 0. 42—74,



— 117 —

ist festzuhalten, dass wir in vielem nichts vollig Sicheres sagen
kénnen. Dem Exegeten ist Bescheidung auferlegt. Wollte er jene
konstruierende Unfehlbarkeit versuchen, die allerdings immer
wieder posiert wird, so erreichte er nur die Karikatur kirchlicher
Lehre, ndmlich «das Dogma der Professoren». Er ordnet, wo er
um seine Aufgabe weiss, seine Arbeit bewusst der letzten Ent-
scheidung, die nicht hier fallen kann, unter. Seine Forschung ist
Dienst, nicht Lehrsurrogat. Darum haftet ihr aber auch jene
Offenheit an, die je und je sowohl die Grenzen der Erkenntnis zu-
gesteht wie neuer Erkenntnis zuginglich bleibt.

Gleich bei dem ersten Problem, das uns die Abendmahls-
tiberlieferung vorlegt, ist kaum eine ganz sichere Entscheidung
moglich. Es ist nicht nur fiir die zeitliche Datierung, sondern auch
fiir die inhaltliche Deutung des Vorgangs nicht ohne grosse Be-
deutung, zu wissen, ob das erste Abendmahl im Rahmen des
Passamahles!) gefeiert wurde oder bei irgendeiner andern
letzten Mahlzeit Jesu mit seinen Jiingern. Hitten wir nur die
synoptischen Berichte, so wiire der Tatbestand eindeutig. Lukas
nennt das Passamahl ausdriicklich im Eingang seines Berichtes
(Luk. 22, 15—16), Markus und Matthéus setzen es durch die voran-
gestellte Perikope iiber seine Zuriistung voraus (Mk. 14, 12—16;
Matth. 26, 17—19). Aber schon die Angabe des Paulus: «In der
Nacht, da er verraten wurde» (I. Kor. 11, 28) ist in dieser Hinsicht
zweideutig, und vollends Johannes, der zwar iiberhaupt keinen
Stiftungsbericht iiberliefert, aber das Abendmahl selbst deutlich
voraussetzt, zeigt so bestimmt, dass Jesus am Riisttage selbst schon
hingerichtet wurde (Joh. 13, 1. 29; 18, 28; 19, 14), dass er die synop-
tische Darstellung geradezu in Frage stellt. Gemeinsam ist Jo-
hannes und den Synoptikern nur die Angabe, dass der Todestag
Jesu ein Freitag war.

Dazu bringen die Gegner der Passadeutung andere gewichtige
Griinde hinzu. Ich kann diese nicht im einzelnen durchgehen, da
dies eine griindlichere Untersuchung erforderte, als sie uns hier in
der knapp bemessenen Zeit moglich ist 2). Sie beziehen sich teils
auf die angebliche TFestruheverletzung bei der Annahme, dass
Jesus am 15. Nisan gekreuzigt wurde (Gang Jesu nach Gethse-
mane in der Passanacht, Waffentragen der Hischer, des Petrus

1) Zur Schreibweise «Passa» (ohne orthographisches h) siehe die Be-
grindung bei Procksch in «Vom Sakrament des Altars», 11, Anm. 1.
2) Jeremias, a.a. Q. 27—36, gibt eine sorgfiltige Zusammenstellung.



— 118 —

die Gerichtssitzung des Synedriums und die Verurteilung Jesu in
der Festnacht, die Teilnahme der Juden an der romischen Gerichts-
verhandlung am Morgen des 15. Nisan, dass Simon von Kyrene
an diesem Tage «vom Felde» kommt, die Hinrichtung Jesu selbst
am Feiertag, die Einkdufe des Joseph von Arimathia am Abend
dieses Tages, die Zubereitung der Spezereien durch die Frauen,
das Begribnis Jesu selbst, das das Abwiilzen des Steines erfordert),
teils betonen sie andere Unstimmigkeiten der Verkoppelung (so,
dass charakteristische und zentrale Ziige des Mahlritus fehlen, wie
die Verwendung der vier Becher, der Bitterkriuter, vor allem aber
des Passalammes selbst und des Passamidrasch, dass fiir die
ungesiuerten Mazzen der terminus «pzog, « Brot», gebraucht wird).
Diese Gegenargumente lassen sich zum Teil leicht widerlegen.
So bilden einige der «Arbeiten», die mit dem Begriabnis zusammen-
hingen, keine Schwierigkeit, denn auch der Talmudtraktat Schab-
bath bestimmt 23, 5 fiir den Sabbath ausdriicklich: «Man darf alle
Erfordernisse des Leichnams verrichten», was allerdings sogleich
auch wieder dahin eingeschrinkt wird, dass man ihn zwar «salben
und spiilen», aber «kein Glied an ihm rithren diirfe». Ferner ist
epro¢ durchaus auch fiir Ungeséuertes nachweisbar '), dass die
Bitterkrauter fehlen, dass nicht alle vier Becher erwihnt sind,
braucht nicht zu befremden. Der knappe Bericht will ja nicht
das Passa, sondern das neue «Sakrament» des christlichen Mahles
schildern. Auch besteht die Moglichkeit, dass bei Lukas der Passa-
charakter noch stirker durchschimmert. Wenn ndmlich der Kelch
von 22, 17 nicht als eucharistischer Kelch zu deuten ist, was ich
fiir sicher halte, so konnte dieser mit dem ersten Becher identisch
sein. Das Deutewort zum Brot finde dann seinen natiirlichen Ort
bei der Hauptmahlzeit, beim Tischgebet des Hausvaters iiber dem
ungesiuerten Brote, das Deutewort zum Wein wire gesprochen
iiber dem dritten Becher.

Aber, alle Schwierigkeiten lassen sich nicht beheben. Es ist
das Unscharfe an Jeremias’ Verteidigung der Passahypothese, dass
sie «die Ausnahmen», die auch an sabbathlichen Tagen erlaubt
waren, «zur Regel der Erklirung » macht 2). Die Gerichtssitzung
des Sanhedrin in der Passanacht, die Verurteilung und Hinrichtung
am ersten Festtag bleiben ein schwerer Anstoss, dessen Behebung

1) Jeremias, a.a. Q. 27.
) Lohmeyer, a.a. 0. 197.



— 119 —

die Uberlegungen von Dalman ) und Billerbeck 2), auf die sich
Jeremias 3) beruft, im besten Falle als Moglichkeit erscheinen
lassen. KEbenso sind manche Argumente, die Jeremias fiir die
Passaeinordnung vorbringt, zwar eine Bestitigung solcher Moglich-
keit, aber nicht von durchschlagender Beweiskraft, so, dass das
Mahl Jesu ein néichtliches ist 4), so, dass die Jiinger zu Tische liegen,
statt zu sitzen ®), dass sie Wein trinken ¢), dass das Mahl in Jeru-
salem stattfindet 7). Das alles konnte den Passacharakter des
Mahlrahmens unterstreichen, wenn er sonstwie gesichert wiire,
reicht aber nicht zum Beweise aus, wo so schwerwiegende Aporien
vorliegen 8).

Aber, gewichtiger noch als alle bisher beriihrten Einwinde
ist die Diskrepanz zwischen der Synopse und dem Johannesevange-
lium. Die Schwierigkeit wiire behoben, wenn man der Hypothese
von Paul Billerbeck, die er unter dem Einfluss und in sorgfiltiger
Auseinandersetzung mit Chwolson °) und Lichtenstein!®) vortrigti?),
zustimmen konnte. Darnach erkliarte sich die Diskrepanz der
Berichte aus der verschiedenen Festtagsansetzung, die in jenem
Jahre zwischen Pharisiat und Sadduzdern strittig war. Demnach
hétte Jesus wirklich noch mit den Phariséiern zusammen das Passa-
mahl gefeiert, wire aber nach der offiziellen Kalenderordnung der
Regierenden dennoch schon am 14. Nisan gestorben. Tatsichlich
deuten bei Johannes, wie Jeremias!?) zum Teil sehr richtig
beobachtet, allerlei Angaben darauf hin, dass auch dem Bericht,

1) Dalman, Jesus-Jeschua 86—98.

?2) Hermann Strack und Paul Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch IT, 815—834.

3) Jeremias, a.a. 0. 36. Vgl. dagegen Lietzmann, Messe und Herren-
mahl, 1926, 213.

4) Jeremias, a.a. 0. 16 f.

8) Jeremias, a.a. 0. 17 f.

8) Jeremias, a.a.O. 21f.

7) Jeremias, a.a. 0. 14 f.

8) Zur Diskussion iiber die neuesten Argumente siehe jetzt die Aus-
einandersetzung zwischen K. G. Goetz und Joachim Jeremias in den Theo-
logischen Studien und Kritiken, 108. Band, 1936, Neue Folge II1, 81 ff.
und 124 ff,

9) Chwolson, Das letzte Passamahl Christi und der Tag seines Todes.
Leipzig 1908.

10) Jechiel Lichtenstein, Kommentar zum Matthéus-Evangelium (hebr.),
Leipzig 1913.

1) Strack und Billerbeck, a.a. 0. II, 845—853.

12) Jeremias, a.a. 0. 38 f.




— 120 —

der der johanneischen Erzihlung zugrunde liegt, urspriinglich das
Passamahlgeprige anhaftete. Seine Darstellung zeigt dieselbe
Verkniipfung des letzten Mahles Jesu mit der Verriterszene wie
der synoptische Bericht (Joh. 13, 2 ff.), das Mahl ist wie in diesem
ein ndchtliches und festliches — Jesus liegt zu Tische —, und es
findet wie nach der synoptischen Tradition in Jerusalem statt.
Die Weisung Jesu an den Verriter, sein Vorhaben zaywov, «als-
bald, ohne Verzug» auszufiihren (13, 27), kénnen «etliche unter den
Jingern» nur darum in dem Sinne missverstehen, dass er ihm
befehle, die notigen Festeinkdufe zu machen, weil das Mahl am
Vorabend, wo solche Kile geboten war, stattfand.

Andererseits versteht der Evangelist selbst die chronologische
Situation sicher so, dass das Mahl am 13. und die Gerichtsverhand-
lung und Hinrichtung am 14. Nisan stattfanden. Denn 18, 28
setzt eindeutig voraus, dass die Juden zur Zeit der Aburteilung
Jesu noch nicht «Passa gegessen» hatten. Die Bemerkung ist
keineswegs eine «beildufige» 1) oder eine blosse « Nebenbemerkung»?),
die fiir die Auffassung des Johannes ohne Gewicht wire.

Warum liegt ihm so sehr daran, dass Jesus am 14. Nisan
stirbt ?

Kaum weil er aus Antijudaismus den Gedanken nicht ertrug,
dass Jesus noch selbst Passa gefeiert habe. Dann hitte er auch
die Teilnahme Jesu an den frithern Passafeiern und iiberhaupt die
Festreisen Jesu, die er so geflissentlich hervorhebt, unterdriicken
miissen.

Grosse Wahrscheinlichkeit besitzt dagegen die Vermutung,
dass Johannes Jesus bewusst als das wahre Passalamm kenn-
zeichnen wollte, in dem der jiidische Typus sich erfiillt und damit
aufgehoben wird. Zwar spricht davon ausdriicklich nur das Zitat
von 19, 36, wo die Anordnung fiir das Passalamm von Ex. 12, 46
und Num. 9, 12: «Thm soll kein Knochen gebrochen werden» auf
den Leichnam Jesu bezogen wird. KEs ist aber auch nicht aus-
geschlossen, dass der Evangelist schon 1, 29 und 36 durch das
Taduferwort: «Siehe, das ist Gottes Lamm, welches hinwegnimmt
die Siinde der Welt!» auf diese Erfiillung verweisen will. So deutet,

') Theodor Zahn, Das Evangelium des Johannes, 5. und 6. Auflage,
1921, 632.

®) Jeremias, a.a. 0. 39. Sie ist auch kein «Versehen» (Jeremias,
a.a. 0. 38).



— 121 —

die Stelle heute wieder Albert Schweitzer !). Gegen die Deutung
auf das Passalamm spricht allerdings, dass dieses zur Zeit Jesu
nicht als Siihnopfer galt 2). Aber Johannes reflektiert offenbar
nicht auf den zeitgenossischen Kultgebrauch, sondern auf die
biblische Uberlieferung und damit auf das Blut des Lammes, das
die israelitische Hausgemeinde beim Auszug aus Agypten schlach-
tete und an Oberschwelle und Tirpfosten sprengte, damit der
Wiirgengel schonend «voriiber gehe». Dieses Blut an der Tiir
hatte also deutlich sithnende Wirkung und stellvertretenden Cha-
rakter 3). Es ist sehr unwahrscheinlich, dass sich hinter dem «puvdc,
«Lammy», von 1, 29 und 36 als aramdiische Grundlage ein talja’
verbirgt, das sowohl «Knabe, Knecht» wie «Lammy bedeuten
konnte, so dass Jesaja 53, 7 anklinge 4). Wire so unsere Ver-
mutung, dass Johannes in Jesus das?®) Passalamm erkennt, ver-
tretbar, so ergébe sich eine schéne Kongruenz: Am Eingang seines
Kerygmas weist der Vorldaufer, als der der Taufer hier gezeichnet
ist, auf Jesus als das Passalamm hin, am Ende seines Berichtes
dagegen steht das Zitat von 19, 36, das Jesus geradezu mit dem
Passalamm identifiziert. Solche Verklammerungen sind fiir das
vierte Evangelium geradezu charakteristisch.

Es besteht somit eine gewisse Wahrscheinlichkeit, dass Jo-
hannes die Tradition, der auch die Synoptiker folgen, ganz harmlos
~ iibernimmt, ihr aber einen neuen Akzent verleiht dadurch, dass er
Jesus am Tag der Schlachtung des Passalammes sterben ldsst.
Er vertritt damit jene Deutung des Todes Jesu, die auch I. Kor. 5, 7
und I. Petri 1, 19 anklingt.

1) Albert Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, J. C. B. Mohr,
Tiibingen, 1930, 356, erklirt: «Wie fiir Justin, so hat auch fiir das Johannes-
evangelium alles Jiudische in letzter Linie nur die Bedeutung eines Hin-
weises auf den Logoschristus. Das Passalamm ist eine Weissagung auf ihn
als das Lamm, das der Welt Siinde trigt. Er erfiillt sie — darum verdringt
das Johannesevangelium die Nachricht, dass Jesus vor seinem Tode das
Passamahl mit den Jiingern gefeiert habe, durch die andere, dass er am
Tage der Schlachtung des Passalammes den Tod am Kreuze erlitt.» Ahnlich
deuten Lietzmann, Carpenter u. a. Es scheint mir aber vorsichtiger zu sein,
statt von einer Verdringung bloss von einer neuen Deutung zu sprechen.

2) Dalman, Jesus - Jeschua 114 f., 152 f. Lohmeyer, Theol. Rundschau
IX, 302.

3) Otto Procksch, Passa und Abendmahl, in «Vom Sakrament des
Altars», 13 ff. _

4) So Ball, Burney, Lohmeyer, Joachim Jeremias. Siehe dagegen
Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 1941, 66, Anmerkung 7.

5) Das god $sov in 1, 29 und 36 ergibt die gleiche Betonung der Ein-
zigkeit, wie sonst ein aAndwd¢ (Bultmann, a. a. O. 66, Anmerkung 7).




— 122 —

Man darf aber die so zwischen den beiden Berichterstattungen
entstandene Diskrepanz auch keineswegs bagatellisieren. Die Be-
merkung von 18, 28 ist, wie wir schon sahen, keine blosse «Neben-
bemerkung» 1), sondern Johannes im Gegenteil sehr wichtig.

Noch weniger ist wohl der Nachweis zu erbringen, dass indirekt
auch die Synopse fiir das johanneische Datum zeuge, wenn sie
Jesus Luk. 22, 15 nur vom «Verlangen» nach dem Passa reden
lasse, was noch anzeige, dass er es nicht mehr erreichte 2). Das ist
eine doch sehr gezwungene Erklirung eines sehr unmittelbaren
Ausspruchs. Der naive Leser hért hier anders.

Die Frage nach der Beziehung von Passamahl und Abend-
mahl ist insofern von grosser Tragweite, als sie mit iiber den Cha-
rakter des Abendmahls entscheidet.

Es ist kaum von ungefihr, dass sich mit der Loslésung vom
Passamahl weithin die Vorstellung verbindet, dass das Abendmahl
nicht schlechthin die Ausfiithrung einer in feierlicher « Einsetzung» —
iiber die Bedeutung dieser Formel ist noch zu reden — gegriindeten
kirchlichen Handlung sei, sondern in lockerer Weise aus dem letzten
Abendmahl Jesu abgeleitet oder gar einfach die Fortfithrung der
Mahlgemeinschaft Jesu mit den Jiingern sei. Um es kurz und klar
zu sagen: Die Frage beriihrt zum mindesten mit das Problem, ob
das Abendmahl ein «Sakrament» sei oder nicht. Denn so viel
diirfte schon a priori klar sein: Christliches Sakrament kann es
nicht einfach durch sogenanntes « Brauchtum» geben, sondern nur
durch Stiftung des Herrn. Wire das christliche Sakrament ein-
fach ein Analogon zu dem, was auf heidnischem Boden terminolo-
gisch als «Sakrament» bezeichnet zu werden pflegt, ein Ritus, mit
dem bestimmte iibersinnliche Wirkungen verkniipft werden, so
wire das gewiss fiir die religionsgeschichtliche Erklirung des Ur-
christentums sehr interessant, es wire aber theologisch nichts
anderes als der Ausdruck einer katastrophalen Verlegenheit. Theo-
logisch interessiert uns nicht, was antike Menschen, Juden oder
Heiden, auf einen sie ansprechenden «Christuskult» iibertrugen 3),
sondern allein, was sie im CGlehorsam gegen den sie bestimmenden
Herrn taten.

1) So Jeremaas, a.a. Q. 39.

®) So Lohmeyer, Theol. Rundschau IX, 194, in der Gefolgschaft von
Burkitt und Brooke.

%) Die Literatur zum religionsgeschichtlichen Problem ist sorgfaltig
besprochen bei Carl Clemen, Religionsgeschichtliche Erklirung des Neuen
Testaments, Tépelmann, Giessen, 1924, 174—191.



— 123 —

Die Einbettung in das Passamahl aber unterstreicht zum
mindesten die Wahrscheinlichkeit, dass Jesus das Mahl seiner Ge-
meinde als ein ganz bestimmtes dodpevoy, « Handeln», mit ganz be-
stimmten heilsgeschichtlichen Beziigen, «zum Gedéichtnis»y «ge-
stiftet» hat.

Der Wiederholungsbefehl bei Paulus hat nédmlich, wie wir
schon frither andeuteten — und hier diirfte der Ort sein, diese
Méoglichkeit noch etwas tiefer zu begriinden — insofern eine gewisse
historische Wahrscheinlichkeit fiir sich, als nach israelitischem
Denken die ganze Festtradition nichts anderes ist als ein solches
Feiern «lc evapvnow «zum Gedichtnisy (zur « Vergegenwiirtigung )
(Ex. 12, 24—27). Diese Grundauffassung wird in dem Lobspruch
iiber die Festtage (Berakhoth 49 a, 44) klar zum Ausdruck ge-
bracht. Er lautet:

« Gepriesen seist du,

JAHWEH, unser Gott,

Konig der Welt,

der seinem Volk Israel Festtage zur Freude
und zum Gedéchtnis

gegeben hat!

Gepriesen seist du,

JAHWEH, der Israel und die Zeiten heiligt 1).»

Dass Jesus moglicherweise auf diesen Ursinn jiidischer Fest-
begehung anspielt, wird noch wahrscheinlicher durch die Beobach-
tung, dass nach der Rekonstruktion von Billerbeck %) eben bei der
Passafeier dieser Festsegen unmittelbar dem Weinsegen folgte.

Schon Ex. 12, 14 heisst es vom Passageschehen: «Und der
Tag soll euch zum Gedichtnis» (1¢ zikkaron) werden! 3)»

Ich halte es deshalb, auch im Blick auf die stark jiidische
Prigung der eucharistischen Gebete der alten Kirche %) fiir viel
wahrscheinlicher, dass der Anamnesisbefehl so oder so, sei es direkt
von Jesus her, sei es in der von Paulus beniitzten Tradition, aus
dieser Festfeiertradition zu erklidren ist, als dass, wie heute viele
Forscher annehmen, die Formel auf das Vorbild der bekannten

1) Strack-Billerbeck, a.a.O. IV, 1, 62.

%)y Strack-Billerbeck, a.a. O. 1V, 1, 62 f.

3) Otto Procksch, a.a. Q. 23. Uber den ungemein realistischen Sinn
von zakhar orientiert jetzt am besten Johannes Pedersen, «Israel», Its
Life and Culture I—II, London und Copenhagen, 1926, 106 f.

4) W. O. E. Oesterley, The Jewish Background of the Christian Liturgy,
1925.



— 124 —

hellenistischen Totengedédchtnismahle zuriickgehe. Denn, was wire
das fiir ein eigentiimlicher Toter, dessen Heilstod die Gemeinde
in diesem Gedidchtnismahl verkiindigte, dessen machtvolle Le-
bendigkeit und Gegenwart sie voraussetzt! Was fiir eine heuch-
lerische Berufung auf die kirchliche Tradition aber wire es, wenn
der Apostel in einem Atemzug seinen consensus mit der iltesten
Gemeinde behauptete und die Feier dieser jiidisch-christlichen
Schar in ein hellenistisches Totengedidchtnismahl umdeutete! Da-
gegen musste es auch dem jiidisch erzogenen Paulus ein durchaus
vertrauter Gedanke sein, dass in einem kultischen Ritus ein heils-
geschichtliches Geschehen «erinnert», vergegenwirtigt und wirk-
sam gemacht werden konnte. Wie Israel in jedem Jahr in der
Passafeier das Volk des Auszugs war, das auf die Erfillung der
Freiheit wartete, so war die' Gemeinde Jesu in jeder Eucharistie-
feier wieder die mit dem Herrn versammelte Jiingerschar, die auf
die Erfillung im Messiasmahl harrte.

Aber, selbst, wenn Jesus sein letztes Mahl im Rahmen eines
sogenannten Sabbath-1!) oder Passakiddusch 2) oder eines Cha-
burah-Mahles 3) oder einer gewchnlichen Mahlzeit gehalten hiitte,
was ich alles fiir sehr fragwiirdig halte, so wire dennoch fest-
zuhalten, dass die zeitliche Ndhe der jiidischen Passafeier ihren
Schatten iiber das Abendmahl Jesu legte, so dass in ihm eine ent-
ferntere Parallele zu jenem gegeben wire. Die Parallele ist ja
ohnehin nicht eine vollstindige. Das Abendmahl ist von Anfang
an nicht ein Ritus, der nur einmal im Jahre gefeiert wird. Auch
haben die Judenchristen offenbar noch lange das Passa neben dem
Abendmahl weiter gefeiert. Nicht Ersatz des Passa ist das Abend-
mahl, sondern ein heilsgeschichtlich bedeutsamer Ritus wie das
Passa.

Diese strenge Beziehung wird radikal preisgegeben, wenn,
wie das die moderne Forschung weithin annehmen zu miissen

glaubt, das urchristliche Abendmahl nicht auf eine « Stiftung» Jesu
zuriickgefiithrt wird.

1) So F. Spitta, Zur Geschichte und Literatur des Urchristentums I,
1893, und G. H. Boxz, The Jewish antecedents to the Eucharist. Journal
of Theol. Stud. ITI, 1902.

) So R. H. Kennet, The Last Supper, its significance in the upper
Room, 1921, und W. O. E. Oesterley, a.a.O. 175. Zur Kritik cf. Jeremsas,
a.a. 0. 18 f.

%) So Lietzmann, Goetz und Otto. Zur Kritik cf. Jeremias, a.a. 0. 19 f.
Die Kritik von Jeremias geht aber darin zu weit, dass er die Moglichkeit
solcher Mahlzeiten tiberhaupt in Frage stellt.



W -

Ich kann hier nur in aller Eile auf zwei Versuche einer solchen
Erklirung hinweisen, von denen der jiingere die Vertiefung des
dlteren darstellt:

Hans Lietzmann hat in seiner beriihmt gewordenen Mono-
graphie «Messe und Herrenmahl» 1) durch Riickschluss aus dem
liturgiegeschichtlichen Material einen doppelten Abendmahlstypus
erschliessen wollen, einen jerusalemitischen und einen paulinischen.
Der erstere wiirde dargestellt durch das sogenannte « Brotbrecheny,
die AG 2, 42—46 erwahnte Abendmahlsfeier der Urgemeinde.
Dieses schlichte Gemeinschaftsmahl wiire nach Lietzmann einfach
die Fortsetzung der altgewohnten Gemeinschaftsmahle, die der
historische Jesus zuvor mit seinen Jiingern abzuhalten pflegte.
Jesus hétte sich danach mit diesen zu einer Chaburah, einem
Freundschaftsbund, zusammengeschlossen, wie solche die jiidische
Gemeinde viele kannte. Der Hausvater eréffnete bei diesen durch
den streng religiosen Gesprichscharakter ausgezeichneten Bund-
mahlen die Feier dadurch, dass er Brot brach und segnete. In der
Urgemeinde trat einfach an die Stelle der xowwvie, der « Gemein-
schaft» mit dem leiblich gegenwirtigen Herrn, die Gemeinschaft
mit dem Erhohten. Aus AG 2 erschliesst Lietzmann, dass bei dem
Mahl nur «Brot gebrochen», kein Wein getrunken wurde, dass es
freudigen Charakter trug, — man nahm die Speise zu sich «unter
Frohlocken und in Einfalt des Herzens» (AG 2, 46) —, und dass es
ausgerichtet war auf die nahe Wiederkunft des Herrn, ja diese durch
den doppeldeutigen Maranatha-Ruf geradezu antizipierte. Diesen
Grundtyp der Mahlfeier will Lietzmann in den apokryphen Apostel-
akten, in den pseudoclementinischen Homilien, der Didache, vor
allem aber im Kuchologion des Serapion, also in der #dgyptischen
Tradition, wiederfinden.

Neben diesem urgemeindlichen Typus, der allein die Mahl-
feier Jesu fortsetzen soll, will Lietzmann einen hellenistischen
Typus erkennen kénnen, dem frith Opfervorstellungen zugewachsen
seien. Er findet ihn wieder in der Liturgie Hippolyts. Schon bei
Paulus sei aber das Mahl Opfermahl und die im urgemeindlichen
Mahl schlichte Speise «heilige Speise pneumatischer Art» ge-
worden. Das Opfer sei Ausdruck des Siindenbewusstseins, und die
Speise, zu der inzwischen der Kelch hinzugekommen, Sthnemittel,
d. h. «die Elemente», die diese Betonung erst jetzt erhalten, ver-

1) Arbeiten zur Kirchengeschichte 8, Bonn, 1926.



— 126 —

mitteln die Vergebung der Siinden, in ihnen wohnt der «Name»
und die «Krafty des Herrn, so dass diese beim Genuss in den tiber-
gehen, der sie empfingt und in ihm Unverweslichkeit, Unsterblich-
keit, ewiges Leben erzeugen.

Wir konnen die Richtigkeit der Textausdeutung hier noch
nicht iiberpriifen. Bloss die Frage muss vorab geklirt werden,
ob im Neuen Testament wirklich diese beiden Abendmahlstypen
nebeneinander stehen.

Die Antwort auf diese Frage ist aus den bisher besprochenen
Abendmahlstexten noch nicht zu erheben. Sie kann exegetisch
nur durch eine Untersuchung der knappen Berichte der Apostel-
geschichte iiber das urgemeindliche « Brotbrechen» gewonnen wer-
den. Lietzmann legt den Akzent darauf, dass in AG 2, 42—46
kein Wort vom Wein falle. Heisst das also, dass der terminus
«Brotbrechen» an dieser Stelle eine Feier kennzeichne, die nichts
mit dem Abendmahl sub utraque (unter beiden Gestalten) der
Synopse, des Paulus und der johanneischen Hinweise zu tun habe ?
Das wiire der Fall, wenn sich nachweisen liesse, dass der Sprach-
gebrauch unserer Stelle streng dem jiidischen Sprachgebrauch folgt.
Das ist aber gerade nicht der Fall. Wihrend néimlich Brotbrechen im
judischen Sprachgebrauch und noch in den synoptischen Stiftungs-
berichten einfach den die Mahlzeit einleitenden Akt des Zerreissens
der Brotfladen durch den Hausvater meint 1), ist 1 xAd0ic vo0 aprov
resp. x¥A@v agrvor, «Brotbrecheny, erst im Sprachgebrauch der Ur-
gemeinde (AG 2, 42. 46) zur Bezeichnung fiir das ganze Mahl ge-
worden. Das eben ist das Neue an dieser christlichen Formel.
Man darf aber eben deshalb diese Stelle nicht zu einem unbegriin-
deten Riickschluss beniitzen und erkliren: Weil hier « Brotbrechen»
die ganze Mahlfeier kennzeichnet, ist « Brotbrechen auch im Juden-
tum Ausdruck fiir Mahlzeit halten» schlechthin 2). Wenn aber
hier plotzlich und ungewohnterweise «Brotbrechen» diesen um-
fassenden Sinn erhilt, so ist zum mindesten mit dem Ausdruck
noch nicht bewiesen, dass es nur eine Mahlfeier sub una (unter einer
Gestalt) bezeichnen kann. Dass aber unter dem AG 2, 42 genannten
«Brotbrechen» die Eucharistie gemeint sei, ist nahegelegt durch

1) Rudolf Otto macht a. a. O. 264 ff. darauf aufmerksam, dass der Aus-
druck nirgends einfach «Mahlzeit halten» bedeutet, was irrtiimlicherweise
sogar ein so umsichtiger Forscher wie Billerbeck, a.a. O. I, 704; 11, 6, be-
hauptet.

?) Dazu gut Arnold, a.a. Q. 44 f.



— 127 —

die Art, wie es an dieser Stelle mitten zwischen den konstitutiven
Elementen des Gemeindelebens aufgefiihrt wird. Endlich erhilt
dieser Sprachgebrauch seine Bestitigung durch die gleiche Ver-
wendung bei Ignatius (Eph. 20, 2) und in der Didache (Kap. 14).

Es kann somit nicht mit absoluter Sicherheit erschlossen
werden, dass es in der Urgemeinde kein Abendmahl sub una gab,
aber es ist als &dusserst wahrscheinlich zu betrachten, dass in
AG 2, 42und 46, und, wie wir gleich beifiigen diirfen, in 20, 7 und 11
(Troasszene) nicht eine blosse Fortsetzung der Mahlgemeinschaft
Jesu gemeint sein kann, sondern das in der Nacht vor seiner
Hinrichtung «gestiftete» Abendmahl gemeint sein muss.

Die Lietzmannsche Hypothese wird von Ernst Lokmeyer ab-
gewandelt und zugleich vertieft, wenn er in seinem Forschungs-
bericht ) ebenfalls zwei Uberlieferungsstringe aufdecken will, eine
«galildische» Tradition, die an die Mahlgepflogenheiten des Hei-
landes und seine Wunderspeisungen ankniipft, die eben im «Brot-
brechen» der Urgemeinde und in der johanneischen Abendmahls-
reflexion ihren Ausdruck finde, bei der das Brot und «ein sozialer
Gesichtspunkt» eine hervorragende Rolle spielten, und eine «jerusa-
lemitische» Tradition, die sich enger an das letzte Mahl Jesu an-
schloss. Lohmeyer trennt diese beiden Typen allerdings nicht so
streng, sondern will nur von einem Uberwiegen des einen oder
des andern Vorbildes geredet wissen.

Das Fruchtbare an Lohmeyers Beobachtungen ist vor allem,
dass er durch seine Untersuchung dazu gefiihrt wird, den ganzen
Komplex der Mahlworte und der Mahliibung Jesu in die Betrach-
tung einzubeziehen. Er zeigt 2) mit grosser Umsicht auf, wie Mahl-
gedanken nicht erst dieses letzte, feierliche Mahl Jesu mit seinen
Jingern, sondern schon sein ganzes Wirken durchziehen. Nicht
nur stellen seine Gegner fest, dass er «isst und trinkt», weshalb sie
ihn einen «Fresser und Weinsiufer, der Zoéllner und der Siinder
Freund» schelten (Mt. 11, 19), er hat offenbar schon friih seine
Stellung als «Briutigam» an seiner Mahlgemeinschaft (Mk. 2, 18 f.)
illustriert und den eschatologischen Charakter seiner Sendung an
Gleichnisworten aus diesem Bereich erhellt (Mt. 22, 1 ff.). Es
ist darum nicht von ungefihr, dass sein Wirken in der Wunder-
speisung der 5000 aufgipfelt, die sowohl im synoptischen wie johan-

1) Theologische Rundschau IX, 280 ff. und in seinem, mir nicht zu-
ginglichen Aufsatze des Journal of biblical Literature, 1937.

2) A. a. O. 202 {f.



— 128 —

neischen Bericht an hervorragender Stelle erzahlt wird (Mk. 6, 32 ff.;
Mt. 14, 13 ff.; Lk. 9, 10 ff.; Joh. 6, 1 {ff. und die Dublette von der
Speisung der 4000 Mk. 8, 1 ff.; Mt. 15, 32 ff.). Nicht zu vergessen
ist dabei, dass Jesus auch das Anstdssige seiner Erscheinung in
Niedrigkeit, sein diexoveiv, sein «Dienen», das im Bilde als ein
«zu Tische dienen» gedeutet werden muss, durch Mahlworte er-
klirt: «Der Menschensohn ist nicht gekommen, um bedient zu
werden, sondern um zu dienen und sein Leben als Losegeld zu
geben fiir viele», wozu der Gottesknecht von Jes. 53, 10 das Vorbild
und die Fusswaschung (Joh. 13) die Demonstration ist.

Dennoch scheint es mir unrichtig zu sein, in den Speisungs-
berichten einfach die « Kucharistie» vorgebildet zu sehen. Es ldsst
sich zwar nicht bestreiten, dass die dltesten christlichen Abbildungen
des Abendmahls, die eucharistischen Katakombenbilder, dieses nur
in der Form der Wunderspeisungen wiedergeben ). Aber es ist
dennoch zweierlei, wenn die Kirche in diesen einen Typus des
spatern Mahles erkennt und demgeméss verwertet, und wenn der
heutige Abendmahlsforscher behauptet, das «Brotbrechen» der
Urgemeinde sei aus dieser Wunderspeisung zu erkliren. Mahltat,
Mahlbrauch und Mahlwort Jesu scheinen mir vielmehr nur eines
zu unterstreichen, worauf allerdings, wie wir noch sehen werden,
das Abendmahl selbst wesentlich hindeutet, nidmlich, dass das
Werk Jesu nur aus seiner eschatologischen Bezogenheit, bildlich
gesagt nur aus seiner Abzielung auf das «Messiasmahl», verstind-
lich ist.

Damit haben wir noch nicht bewiesen, dass Jesus das Abend-
mahl ¢als Sakrament gestiftet» hat, aber fiir diesen Nachweis
einen bedeutsamen Ausgangspunkt gewonnen.

Wir kénnen soviel zusammenfassend sagen:

1. Ob Jesus nun sein letztes Mahl im Rahmen eines Passa-
mahles gehalten hat, was ich immer noch fiir das Wahrscheinlichste
erachte, oder nur unmittelbar vor seinem Todespassa hielt, es ist
zu dem ¢«Gedenken» der Passafeier in sinnvolle Beziehung zu
setzen.

2. Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dass die spitere paulinische
und altkirchliche Form der Eucharistie sich aus irgendwelchen
Vorbildern entwickelt habe oder aus zwei Uberlieferungsstringen
zusammengewachsen sei, es ist vielmehr immer noch das Natiir-

') Die Literatur bei Lohmeyer, a.a. Q. IX, 310.




— 129 —

lichste, das «Brotbrechen» der Urgemeinde, die Abendmahlsfeier
der paulinischen Gemeinden und die Eucharistiefeier der altkatho-
lischen Kirche auf das Handeln Jesu bei jenem letzten Mahle Jesu
allein zuriickzufiihren.

Ehe wir aber die Frage nach der Stiftung wirklich beantworten
koénnen, ist noch das dringendste Problem der Abendmahlsiiber-
lieferung, die Frage nach dem Sinn der sogenannten «Ein-
setzungsworte», zu untersuchen.

Die auf jeden Fall deutlichste Beziehung der Abendmahls-
worte Jesu verbindet die geheimnisvolle Feier mit dem Tode Jesu.
Es scheint eine unausweichliche Schlussfolgerung zu sein, dass
Jesus mit seinen Deuteworten auf sein unmittelbar bevorstehendes
Sterben hinweist. Dieser Hinweis ist allerdings beim Weinwort
deutlicher als beim Brotwort. Das Weinwort wire in seiner pri-
miren Beziehung des Weines (denn dieser ist natiirlich auch bei
Paulus gemeint, obschon er nur vom Kelch, moz7gwov, spricht)
auf das im Tode vergossene Blut noch klarer, wenn man annehmen
diirfte, dass die Naherbestimmung: «das fiir viele vergossen wirdy
bei Markus (14, 24) nicht spédtere Deutung, sondern Original-
logion Jesu wire. Dies ist scheinbar durch Paulus verwehrt, der
beim Kelchwort diese Deuteworte nicht hat. Aber die Befiirch-
tung, dass er hier einen urspriinglichern Text habe, wird sofort be-
hoben, wenn man darauf achtet, dass er dieses «Fiir euch» in
freier Form auch hat, nur verschoben zum Brotwort, wo es Markus
und Matthius nicht bringen, und dazu in einer abrupten Form
— 70 vép vuwy —, «der fiir euch», die, wie wir schon sahen,
semitisch unméglich ist.

Es ist deshalb sehr wahrscheinlich, dass die Formel beim Brot-
wort ihre Entstehung der liturgischen Tendenz zur Parallelisierung
verdankt, dann aber von Paulus verkiirzt worden ist, weil das
Exyvyvdpsvov, «ausgegosseny, beim Brotwort nicht mehr pagste.
Lukas ist dann noch einen Schritt weiter gegangen und hat die
Parallelisierung vervollstindigt, indem er dem o vEéo vpey, cder
fiir euch», das naheliegende diddusvor, «gegeben wirdy, beifiigte.

Daraus ergibt sich aber, dass sehr wahrscheinlich die Naher-
bestimmung «das fiir viele vergossen wird» bei Markus urspriing-
lich ist. Denn auch das objektive «fiir wieley diirfte vor dem di-
rekten und persénlichen «fiir euch», das sich aus der liturgischen
Praxis sehr wohl erkliren lasst, den Vorzug verdienen.

Internat. Kirchl. Zeitachrift, Heft 3/4, 1042, 9



— 130 —

So ist vorerst klar, dass Jesus sagen will, sein Tod, die Ver-
giessung seines Blutes, sei nicht einfach ein individuelles Sterben,
ein Tod wie ein anderer Tod, sondern er sei ein Heilsgeschehen fiir
andere. Befremdlich ist fiir den deutschen Leser das «fiir wviele»
(Mk., Mt.). Die wortliche Ubersetzung: «fiir viele» muss der
schlichte Bibelleser im Sinn der Ausnahme verstehen: Fiir viele,
aber nicht fiir alle. oi molddol, «die vielen» entspricht jedoch dem
hebriischen ha-rabbim. Dieses bedeutet aber nach dem {iber-
einstimmenden Sprachgebrauch von Talmud, Damaskusschrift,
Josephus und Neuem Testament ') gerade «alle», «die Gesamtheit».
Das Wort kennzeichnet also die Heilstat Jesu als heilsam «fiir
alle», womit zum mindesten die Gesamtheit des wahren Israel,
der neuen Gemeinde, gemeint sein muss, wenn nicht sogar «alle»,
das heisst «alle Menschen», «die Volkerwelt», wie Jeremias aus
Jesaja 53 erschliessen will.

Aber auch das gxyvvvousvov, «vergossen», bedarf noch einer
Néherbestimmung. Es ist ein Partizipium des Prédsens, woraus
manche Forscher erschlossen haben, dass Jesus ein Ausgiessen
seines Blutes beim Abendmahl selbst, also nicht am Kreuze, meine.
Diese Deutung ist aber nicht haltbar. Hs lasst sich nachweisen,
dass das prisentische Partizip im Hebriischen und Araméischen
auch die nahe Zukunft, die noch unvollendete Handlung bezeichnen
kann. Man koénnte auch kaum ohne Vergewaltigung aufzeigen,
wie Jesus beim Abendmahl selbst «sein Blut vergiesst». Die knappe
Fassung spricht also durchaus von dem realen Sterben Jesu.

So ist jedenfalls dieses klar: Der Tod Jesu ist fiir die Gemeinde
des Herrn das heilswirkerische Opfer. Er geschieht sic egsow
epeorigy, «zur Vergebung der Siinden». Ist dieser Zusatz des
Matthéus auch sicher sekundér, so ist er doch eine primére Deutung
und die richtige Auslegung dieses Geschehens. Der Tod Jesu ist
der Tod des Gottesknechts, der nach Jesaja 53 «ob unserer Ver-
schuldung zermalmt ward» (Vers 5), «der ausgoss seine Seele in
den Tod, sich zu den Siindern zdhlen liess und die Schuld jener
vielen trug, fiir die Stinder ins Mittel trat» (Vers 12).

Aber der Stellvertretungsgedanke, von dem wir noch nicht
einmal sagen koénnen, ob ihn auch Jesus schon aus den Gottes-
knechtsworten des zweiten Jesaja auf sich iibertrug, machte, auch
wenn er in dieser Tiefe genommen werden miisste, doch noch kein

1) Die Belege bei Jeremias, a.a. Q. 68 f.



— 131 —

Sakrament aus. Noch wire der Hinweis auf sein Sterben nur ein
Hinweis, noch kénnte das Wort ein einmaliges Gileichniswort sein,
wenn so nur auf das zukiinftige Leiden verwiesen wiire.

Die ganze Tragweite des Vorgangs enthiillt erst die Niher-
bestimmung des Opfer-Blutes als des «Bundes-Blutes». Der
Ausdruck 7o eipd wov vijg die$xnc, ¢mein Bundesbluty, den Markus
und Matthius vollig tibereinstimmend gebrauchen, erweckt den
Eindruck eines terminus technicus. Die kompliziertere Form des
Paulus haben wir bei der allgemeinen Textanalyse schon besprochen.
Ist im urspriinglichen Text ein technischer Sprachgebrauch an-
zunehmen, dann ist vorerst zu fragen, wo sonst noch von einem
einen Bund begriindenden Blut gesprochen wird. Jeremias!) ver-
tritt auf Grund der Deutung des Abendmahls aus dem Passa-
rahmen neuerdings mit grosser Energie die Auffassung, dass hier
Jesus sein «Blut» mit dem «Blut» der beim Auszug aus Agypten
geschlachteten Passalimmer» vergleiche. Er kann auch tatsich-
lich zwei rabbinische Stellen beibringen, die dieses Passablut als
«Bundesblut» kennzeichnen:

Targum zu Sach. 9, 11 heisst es:
«Auch euch, fiir die iiber Blut ein Abkommen beschlossen wurde,
habe ich erlést aus der Unterjochung durch die Agypter.»

Die paraphrasierte Sacharja-Stelle lautet:
«Auch will ich dir um deines Bundesblutes willen
deine Gefangenen freilassen aus der Grube, darin kein Wasser ist.»

Auf sie zielt auch die zweite Stelle, die Jeremias anfiihrt:
Mekhiltha Ex. 12, 6:

«Und ihr sollt sie in Verwahrung haben» (Ex. 12, 6) (ndmlich:
die Passalimmer). Warum geht das Nehmen des Passalammes
(Ex. 12, 3) seiner Schlachtung um vier Tage voran? R. Matteja
ben Cheres (um 125) hat gesagt: «Und ich ging an dir vorbei und
sah dich, und siehe, deine Zeit war die Zeit der Liebe» (Ez. 16, 8).
(Die wichtige Fortsetzung der Stelle wird nicht ausdriicklich an-
gefithrt: «Da breitete ich meinen Mantelzipfel iiber dich aus und
bedeckte deine Blosse. Ich schwur dir auch Treue und machte
einen Bund mit dir, spricht der Herr Jahweh; und du wurdest
mein.») Herbeigekommen war der Schwur, den Gott Abraham
geschworen hatte, dass er seine Kinder erlosen werde (Gen. 15, 14).
Aber sie hatten keine (Pflicht-)Gebote in ihren Hénden, mit denen

1) A.a. O. 80 ff.



— 132 —

sie sich befassen konnten, damit sie (durch das Verdienst der
Gebotserfiillungen) erlost wiirden, wie es heisst : ¢« Die Briiste wolbten
sich und dein Haar sprosste, aber du warst nackt und bloss»
(Ez. 16, 7), nackt von Gebot(serfiilllungen). Da gab Gott ihnen
zwei Gebote: Das Blut des Passalammes und das Blut der Be-
schneidung, damit sie sich mit ihnen befassen sollten, um erlost
zu werden, wie es heisst: «Und ich ging an dir voriiber und sah
dich zappeln in deinen beiden Blutarten» (damajikh wird vom
Midrasch als Dual aufgefasst: Passablut und Beschneidungsblut
[Ez. 16, 6]). Ferner heisst es: «Auch will ich, was dich betrifft, um
deines Bundesblutes willen deine Gefangenen freilassen aus der
Grube, darin kein Wasser ist» (Sach. 9, 11).

Die beiden Zitate haben auf den ersten Blick etwas Be-
strickendes. Es ist aber doch zu beachten, dass hier das Passablut
wohl ganz ausnahmsweise als «Bundesblut» gedeutet wird, dass es
sich um eine typisch schriftgelehrte Reflexions- und Kombinations-
exegese handelt, die in ihrer Vereinzeltheit kaum beweisen kann,
dass das Blut der Passalaimmer allgemein als das Bundesblut galt.
Dazu kommt die Beobachtung, dass, was ja fiir die Erklarung des
Abendmahls aus dem Passarahmen gerade sehr erschwerend ist,
in den Worten Jesu jeder Hinweis auf das Passalamm als Typus
des Opfers Jesu fehlt.

So diirfte es sich wohl doch besser empfehlen, bei der tradi-
tionellen Ableitung zu verharren und den Terminus aus der Zentral-
stelle iiber die Bundschliessung am Sinai, Exod. 24, 8, zu erkliren:

«Da nahm Mose das Blut

und sprengte es auf das Volk

und sprach:

Sehet, das ist das Blut des Bundes,
den der Herr mit euch gemacht hat
tiber allen diesen Worten.»

Schon die LXX iibersetzen diese Stelle mit idor' 70 aipe #1¢
diedixng, «siehe, das ist das Bundesblut», und Hebr. 9, 20 zitiert
sie sogar in der Form: voivo 70 wipe vic diadians, «dies ist das
Bundesblut !»

Das macht doch sehr wahrscheinlich, dass man beim Terminus
«Bundesblut» an diesen urtiimlichen Vorgang und nicht an die
Passalimmer dachte.

Dann aber stellt, was bei dem Schweigen iiber das Passa-
lamm fast unausweichlich ist, Jesus sein (uov) «Bundesblut» dem
«Bundesblut» vom Sinai gegeniiber. Wie Hebr. 12, 26 ff. das «un-



— 133 —

bewegliche Reich», die Becideie doclevroe, dem beweglichen und
veréinderlichen, weil erschaffenen, vom Sinai gegeniibergestellt wird,
so weist Jesus hier hin auf den ewigen, unverinderlichen Bund,
den er in seinem Sterben an die Stelle des sinaitischen und vor-
laufigen setzt.

Die eben angefiihrte Hebrierbriefstelle und der Hinweis auf
das «Verméchtnis des Reiches» in Lukas 22, 29 machen es wahr-
scheinlich, dass fiir die Urgemeinde «Bund» und «Reich» sachlich
identisch waren. Fiir uns ist daran vor allem wichtig, dass damit
auch der « Bund» eine ausgesprochen eschatologische Grosse wird 1).

Schon im Bundwort ist also die durch und durch eschatolo-
gische Bedeutung des Abendmahls ausgesprochen.

Aber, inwiefern heisst der damit gestiftete Bund, wie es sich
einem formlich aufdringt, wie aber nur Paulus und Lukas schreiben:
«der newe Bund», 7 xewry diaedixn? Es ist, wie wir schon bei der
Textanalyse angedeutet haben, kaum wahrscheinlich, dass Paulus
diese Néherbestimmung einfach natiirlicherweise einfloss, wie es
uns geschehen mag, wenn wir auf den alttestamentlichen Typus
zuriickblicken. Es ist vielmehr fast sicher, dass ihm der terminus
technicus der berith ch%aschah von Jeremia 31, 31—34 vor-
schwebte.

Unsere Frage an den paulinisch-lukanischen Text lautet aber
nicht, ob Paulus den Terminus xewr diedijxy so verstanden habe,
sondern muss das tieferliegende Problem aufzuhellen suchen, ob
Jesus seine Bundstiftung als den von Jeremia verheissenen «neuen
Bund» verstand. Der Bejahung dieser Frage steht nicht entgegen,
dass Jer. 31, 31 ff. in der rabbinischen Literatur sehr selten zitiert
wird, ja, dass, wo die Stelle angefiihrt wird, die Beziehung auf den
«neuen Bund» geflissentlich vermieden erscheint. Das konnte sich
auch aus der Polemik gegen die christliche Kirche erkliren. Man
wollte dngstlich an dem einen Bund festhalten, um nicht zugeben
zu miissen, dass es einen zweiten gebe. Dass der Gedanke zur
Zeit Jesu dennoch lebendig war, zeigt die im ersten vorchristlichen

1) Noch deutlicher ligen diese Zusammenhiinge, wenn man der sprach-
lichen Herleitung des Terminus dieed1 %y folgen diirfte, die der niederlén-
dische Forscher D. Plooj in seiner Arbeit Novum Testamentum Regnum
aeternum im Anschluss an Dalman vortrigt. Er fithrt das Wort Jesu auf
g¢jama’ zuriick und gewinnt dadurch die Gleichung «Sohne der Auf-
erstehung» (Luk. 20, 36) — «Sohne des Reiches» (Mt. 8, 12; 13, 38) = «Sohne
des Bundes» (Selbstbezeichnung der syrischen Kirche). Siehe das Referat
bei Lohmeyer, Theol. Rundschau, 1X, 188. Diese Ableitung ist aber kaum
so gesichert, dass man sie zur Begriindung unserer These verwerten diirfte.




— 134 —

Jahrhundert gegriindete Sekte der « Gemeinde des neuen Bundes»
von Damaskus. In dieser Griindung zeigt sich auch, dass man
durchaus in jener Zeit schon die Jeremia-Verheissung eschatolo-
gisch verstand.

Dennoch ist es sehr unwahrscheinlich, dass Jesus seine Bund-
stiftung als Verwirklichung der Jeremia-Prophetie verstand. Da-
gegen spricht nicht nur das Fehlen von xawn? im Markus- und
Matthiustext, sondern auch der Grundzug der jeremianischen
Bundvorstellung.

Gemeinsam ist dem Propheten und Jesus, dass der «neue»
Bund gegriindet ist auf der Vergebung Gottes. Aber darauf liegt
nicht der Akzent. Das ist die gewissermassen selbstverstindliche
Voraussetzung jeder Bundschliessung. Der Akzent liegt bei Jeremia
vielmehr auf der Unmittelbarkeit der Gotteserkenntnis, die den
miihseligen Umweg iiber die «Lehre» ausschliesst. Vielleicht liegt
auch darin mit ein Grund der Scheu der Rabbinen, der Stelle be-
sonderes Gewicht zu geben.

Dazu macht sie zum mindesten den Eindruck, dass sie gerade
den Blut-Bund, d. h. den Opfergedanken, ausschliessen wolle.
Sie passt also denkbarst schlecht zu dem Deutewort Jesu.

Der Hauptgegensatz ist allerdings auch bei Jeremia kaum der
gegen den Blutgebrauch. Der Gegensatz ist der zwischen dusserem
und innerem Gesetz, dem Gesetz auf den «Tafeln» und dem Gesetz
im «Herzen». Aber auch dieser Gegensatz spielt im Worte Jesu
nicht die geringste Rolle. Es diirfte deshalb gesunde Exegese sein,
diese Beziehung fiir das Urwort Jesu radikal auszuschliessen und
erst fiir Paulus eine sehr lockere Beziehung zum Jeremia-Wort
anzunehmen. Was bei Jesus unwahrscheinlich ist, ist bei dem rab-
binisch geschulten Paulus gerade sehr naheliegend, ndmlich, dass
er aus dem Komplex des jeremianischen Textes nur eine, die ihm
wichtige Seite, einen Anklang, herausgreift, ohne sich um den
ganzen Kontext zu kiimmern.

Aber noch bleibt das Hauptproblem zu besprechen iibrig:
Was heisst denn «Bund» ? Der naive Bibelleser kann diese Frage
kaum begreifen. Er denkt bei dem Wort selbstverstindlich an
eine doppelseitige Vereinbarung. Wissenschaftlich liegt aber die
Frage durchaus nicht so einfach. Schon die Etymologie des alt-
testamentlichen b¢rith ist ungesichert. Ob es mit Eduard Meyer
und B. Luther von barak in der Bedeutung ¢essen» abzuleiten
ist, also auf ein Mahl hinweise, oder vom gleichen Stamm mit



— 136 —

Kénig in der Bedeutung «ersehen, bestimmeny, oder aus dem Akka-
dischen bard#d im Sinn von «fesselny», ist durchaus umstritten.
Auch die bekannte Wendung karath bérith, «einen Bund schneiden»,
hilft uns nicht weiter, denn sie unterdriickt das direkte Akkusativ-
objekt von karath und kann nur meinen: «etwas zerschneiden mit
dem Ergebnis, dass daraus eine b¢rith entsteht». Auch ist der
Bundgedanke im Alten Testament nicht so durchgehend zentrales
Bild der Beziehung von Gott und Gemeinde, wie das vielfach
angenommen wird. Er spielt vor allem beim Deuteronomisten,
im Priesterkodex und bei Ezechiel eine grosse Rolle, dagegen nicht
beim Jahwisten, Elohisten und den vorexilischen Propheten. Das
Bund-«Schema» entstammt spéterer theologischer Reflexion !). Das
braucht uns hier allerdings nicht anzufechten, denn die Sache kann
da sein ohne das Bild, und Jesus, der das Alte Testament nicht
wissenschaftlich las, kann den Gedanken dennoch zentral ge-
nommen haben. Wenn wir aber verstehen wollen, was er darunter
verstand, so konnen wir uns jedenfalls nicht auf eine gesicherte
«Definition» stiitzen, sondern miissen miihsam abtasten, was in
dem Worte liegen konnte.

Die neuere Forschung hat sich den Weg zum Verstindnis vor
allem durch Untersuchungen iiber das Ubersetzungswort zu bahnen
versucht. Sie wurde dadurch — wie ich glaube sagen zu miissen —
verfiithrt, im «Bund»-Wort des Stiftungsberichts entweder die Vor-
stellung « Testament» (Adolf Deissmann 2), Franz Dibelius ), Rudolf
Otto %)) oder, was der Sache sicher naher kommt, «Verfiigung»,
einseitige Anordnung oder Willenserklirung (Johannes Behm %),
Ernst Lohmeyer ¢)) zu erkennen?), das heisst, das Abendmahl

1) Siehe zu dem allem den Artikel diazi9np ete. von Quell und Behm
im Theol. Wérterbuch zum N. T. II, 105 ff.

2) Adolf Deissmann, Licht von Osten, 4. Auflage, 1923.

3) Franz Dibelius, Das Abendmahl, Eine Untersuchung iiber die An-
fange der christlichen Religion, J. C. Hinrichs, Leipzig 1911, 76 ff., be-
sonders 86 ff.

4) Rudolf Otto, a.a. 0. 248.

5) Johannes Behm, Der Begriff der /IA@HKH im Neuen Testament
Leipzig 1912.

¢) Ernst Lohmeyer, Diatheke, Ein Beitrag zur Erklirung des neu-
testamentlichen Begriffs, Leipzig 1913.

7) Die beste Auseinandersetzung mit dieser Forschung gibt auf knappem
Raum K. G. Goetz, Das Abendmahl eine Diatheke Jesu oder sein letztes
Gleichnis ? Eine Untersuchung zum Neuen Testament, 1920, 1 ff. Goetz
ist allerdings der Meinung, dass der duxd7jxn-Begriff Jesu Abendmahls-
worten nicht bloss in der unméglichen juridischen Bedeutung «Testament»



— 136 —

als «Vermichtnis» oder als feierliche, einseitige Anordnung go6tt-
licher Gnadenmitteilung zu deuten.

Ist der Schluss zwingend ? Ich glaube nicht. Jesus hat nicht
griechisch, sondern aramiisch — semitisch — gedacht. Die semi-
tische Vorstellung ist aber offenbar viel weniger durchsichtig als
der spitere technische, halbjuridische Gedanke einer diecdijx).

Schon der Umstand, dass im Alten Testament berith, «Bundy,
und schalém, «Friede», fiireinander eintreten und auch, wie etwa
bei Ezechiel (34, 25; 37, 26) verbunden auftreten kénnen (berith-
schalém) weist daraufhin, dass ein ganz anderer Gesichtspunkt in
der Mitte steht. Johannes Pedersen hat in seiner grossen Mono-
graphie iiber das alttestamentliche Denken, «Israel»!), an eben
diesen Begriffen seine Theorie von dem andersartigen, «totalitdren
Denken» Alt-Israels entwickelt. Es geht in jeder b¢rith eben um
die Herstellung jener «Ganzheit», die Pedersen als die Wesens-
form der israelitischen Gemeinschaft erkannt hat, jener Gemeinde,
in der eine nephesch, eine «Seele» 2), alle verbindet, die eben durch
den Begriff schalém nach ihrem innern Zustand, den der Aus-
druck «Harmonie» nur unzulinglich wiedergibt, charakterisiert ist.
Pedersen kennzeichnet die beiden Gesichtspunkte dahin: «scha-
l6m meint vor allem den Zustand, in dem sich das Gedeihen und
die volle Harmonie der Seele verbinden; bérith die Gemeinschaft
mit all ihren Privilegien und Pflichten, die in ihr inbegriffen sind 3).»
Zu dieser mehr religionsgeschichtlich-soziologischen Beobachtung
gehort aber fiir das Verstindnis der Abendmahlsterminologie noch
ein anderer Gesichtspunkt wesentlich hinzu, ndmlich das, was
Quell %) den «theologischen Bund» nennt. Von «Bund» im strengen
Sinn ist nur zu sprechen, wo nicht einfach allgemein-semitische
Vorstellungen weitergefithrt werden — diese sind gewissermassen
nur das Baumaterial fiir den Bau, um den es hier geht —, der
heilsgeschichtliche Bund ist nur da vorhanden, wo Gott der Vater

fernliege, sondern auch im Sinne von «Verfiigung» und «Bund» (32 ff.).
Die Schwierigkeit, dass Jesus den Begriff des Opfertodes und des Bundes
hier unvermittelt als verstdndlich voraussetzt, darf gewiss nicht bagatelli-
siert werden. Aber, es ist auch kaum sicherzustellen, dass ihm diese Vor-
stellungen schlechthin fernlagen. '

1) Johannes Pedersen, a.a. Q. 111, 285 ff., 296, 308.

?) Unser deutsches Wort « Seele» deckt aber, wie eben unser Zusammen-
hang zeigt, den Begriff nephesch nicht.

3) A.a.O. 285.
4) Theol. Wérterbuch zum N, T. II, 120.



— 137 —

einer Familie und zugleich als solcher ihr Kénig, ihr melekh ist 1);
also da, wo dieser Lebens (nephesch-) verband zugleich Gott um-
fasst und Gott in ihm zugleich der wiihlende, die Gemeinschaft
herstellende Gott ist.

Weil es aber um diese intensivste Gemeinschaft der nephesch-
Einheit geht, deshalb ist das Bundesblut nicht ein blosses Symbol,
sondern ein wesentlicher Faktor der Verwirklichung des Bundes,
Ausdruck eben solcher Einheit des Lebens.

Diese umstédndliche Ableitung ist fiir unsere Abendmahls-
deutung in einem zwiefachen Sinne bedeutsam: Es ist natiirlich
nicht daran zu denken, dass Jesus in diesem religionsgeschicht-
lichen Sinne die urtiimlichen Vorstellungen der «Bund»-Termino-
logie aufnahm. Aber, er meint sicher, dass sein eschatologischer
Bund ein Bund sei, der nicht weniger Realitit verwirklicht als der
Sinaibund. Er ist an diesem orientiert, nicht an der dixdvxy-
Vorstellung des griechischen Ubersetzungswortes. Das heisst aber,
dass der Bund wesentlich das meint und noch mehr enthiilt als
das, was der naive Bibelleser unter einem Bund versteht. Und
es bedeutet ferner, dass der Bundgedanke wesentlich mit dem
Gedanken des Gottesvolks, d. h. des gewéhlten Volks zusammen-
gehort. Von hier aus ist der Gedanke nicht abwegig, dass im
Abendmahl die Kirche, das neue Gottesvolk, «gestiftety worden
sei 2). Nur muss man, wenn man das behauptet, sofort den Be-
griff der Kirche streng neutestamentlich, d. h. aber eschatologisch
fagsen. Die Kirche ist das Volk, dem das Reich gehort, sie ist das
Gottesvolk der Endzeit. So gefasst liegt also in der Abendmahls-
stiftung weit mehr als die Zusicherung der Siindenvergebung,
gar bloss ihrer individuellen Zuteilung, wie eine epigonenhafte
Kirchlichkeit die Sakramente tiberhaupt zu interpretieren geneigt
ist. Das ganze Geschehen ist vielmehr ausgerichtet auf die An-
kunft des Reiches. Der Hinweis auf den «Bund» ist also der
Abendmahlsstiftung wesentlich 2).

1) Zum ganzen Vorstellungskreis vgl. Martin Buber, Kénigtum Gottes,
Schocken, Berlin, 2. Auflage, 1937.

2) Zu dieser These vgl. Ferdinand Kattenbusch, Der Quellort der
Kirchenidee. Festgabe fiir Adolf Harnack. Mohr, Tiibingen 1921, 143—172,
besonders 170 f.

3) Ich verkenne die Schwierigkeiten nicht, die in dem textgeschicht-
lichen Material vorliegen und die anzeigen, dass die Worte 7ijg di:H7jxng
bei Markus und Matthius nicht so gesichert sind, wie dies fiir unsere Deu-
tung wiinschenswert wire. K. G. Goetz hat a.a.O. 49 ff. das patristische
und liturgiegeschichtliche Material, das fiir ein urspriingliches Weindeute-



— 138 —

Aber zerschligt die Deutung des Blutes als «Bundes»-Blut
nicht radikal die Parallelitit mit dem Brotwort ? Wir haben bisher
alles am Weinwort erklirt. Dies scheint doch vorauszusetzen, dass
das Brotwort nur eine Parallele zu diesem darstelle. Dies steht
aber keineswegs von vorneherein fest. Schon, dass Markus die
Parallele zwischen den beiden Deuteworten, was offenbar ur-
spriinglich ist, nicht streng durchfithrt, ldsst hier aufmerken.
Nicht nur ist wohl die knappe marcinische Einfiihrungsformel
AcBsre, «nehmet!», die beim Weinwort fehlt, vermutlich urspriing-
lich, es fehlt umgekehrt, da Paulus mit seinem abrupten zo vép vuwy,
«der fiir euch», kaum die Urtradition festhilt, ein Beiwort, wie dies
beim Weinwort so kldrend und wichtig ist. Das Brotwort lautete
im Munde Jesu offenbar einfach:

AcBere, ToDTO 0Ty TO OBNE [0V,
«Nehmet! Dies ist mein Leib!»

Steht dies fest, so wird aber der Sinn des Wortes um so ritsel-
hafter. Wéare der Nachweis moglich, dass Jesus das Deutewort
zum Brot gesprochen hitte, als er das Brot, den Brotfladen zer-
brach, so dass dieses «Brotbrechen» der symbolische Akt wire,
auf den er hinwiese, so wire es naheliegend, zu sagen: Auch das
Brotwort weist hin auf den gewaltsamen Tod, den er zu erleiden
sich anschickt. Aber, das vorangestellte A¢gsrs macht deutlich,
dass er das Wort zur Austeilung, nicht zur Zerteilung sprach. Beim
Passa brach der Hausvater das ungeséuerte Brot im Anschluss an
das Tischgebet zu Beginn der Hauptmahlzeit. Dann verteilte er
die Stiicke und ass sein Stiick zuerst, zum Zeichen, dass die Mahl-
zeit begonnen habe. zodro, «dies», weist also nicht auf die Hand-
lung hin, sondern auf das Brot selbst. Noch deutlicher ist es beim
Becher, dass nicht das Ausgiessen des Weines aus dem Mischkrug
in den Segensbecher die symbolhafte Handlung darstellt, denn

wort ohne Bundbeziehung spricht, sorgfiltig besprochen. Es durfte aber doch
bedeutsam sein, dass handschriftliche Zeugnisse fiir ein Fehlen von ijg
dieedrxnc in Mk. 14, 24 und Mt. 26, 28 nicht beizubringen sind. Darf man
wirklich annehmen, dass sich in relativ spéiter Zeit, das heisst aber hier:
nach Clemens Alexandrinus und Cyrill von Jerusalem, der heutige kano-
nische Text gegen eine geschlossene liturgische Tradition- durchgesetzt
habe, die zudem so viel verstindlicher war als der befremdliche textus
receptus, ohne auch in den Handschriften Spuren einer soleh willkiirlichen
Verdnderung zu hinterlassen ? So schwer der Wegfall bei den von Goetz
beigebrachten Zeugen zu erkliiren ist, es ist doch wahrscheinlicher, dass man
spiter die beiden Deuteworte aneinander anglich, als dass man eine parallele
Form durch eine dann so ungeschickt anmutende Interpretation zerstérte.



— 139 —

zwischen dieser Ausgiessung und dem Deutewort liegt, wenn wir
den Passamahlrahmen voraussetzen diirfen, das ganze Schluss-
gebet (Dankgebet) mit der Elevation des Bechers und (zur Zeit
Jesu) zwei Benediktionen. Also: das Brot ist der Leib, der Wein
ist das Blut Jesu. Es ist verstéindlich, dass eine theologische Spe
kulation, die eine lange dogmengeschichtliche Entwicklung durch-
laufen hat und sich das vorliegende Geheimnis aus philosophischen
Kategorien einer spitern Zeit zu deuten suchte, aus dieser ritsel-
haften Rede bald sehr realistische, bald sehr sublime, symbolische
Schlussfolgerungen zog. Wir kénnen diese Erklirungsversuche hier
noch nicht griindlich abwigen. Wir miissen uns vorerst unter
Absehen von beiden Extremen einen Weg zu einer Deutung rein
aus dem Texte heraus bahnen. Was heisst: «Dies ist mein Leiby,
«Dies ist mein Blut»? Das ist noch immer unsere Frage, wobei
nun allerdings ihr Akzent wie in der mittelalterlich-reformatorischen
Abendmahlsdiskussion auf dieses so problematische foziv ver-
schoben wird. Hier wird nun vielleicht verstindlich, warum ich
vom Weinwort ausging. Ist ndmlich unsere Exegese des Weinwortes
richtig, dann bezieht sich dieses auf den Tod Jesu. Das «Blut»
ist nicht als Materie ins Auge gefasst, sondern als Symbolwort fiir
den Heilsvorgang des Sterbens Jesu am Kreuz. Was dort geschieht,
ist aber nicht einfach ein historisches Geschehnis, wie es etwa die
Hinrichtung Savonarolas war, sondern ein Ereignis, in dem Gott
an seiner Gemeinde handelte. Die Wirkung dieser Gottestat, die
Bundstiftung im Opfertod des Messias, die der Gemeinde die Siin-
denvergebung erwirkt und sie zur Heilsgemeinde der Endzeit
macht, diese Wirkung soll durch die glaubende Begehung dieser
Handlung der Gemeinde vermittelt werden.

Ist das aber beim Blut der Fall, meint Blut nicht das «Blut»
als Stoff, sondern das Opfer als Ereignis, so kann selbstverstidndlich
auch «Leib» nicht plétzlich den Leib als «Stoff», sondern auch
diesen nur als «Vorgang» meinen.

Mit andern Worten, es handelt sich wirklich um eine gleichnis-
hafte Rede, eine Art «Doppelgleichnis», das aber erst durch sein
zweites Bild ganz deutlich wird. Nur ist sofort beizufiigen: die
Kennzeichnung als «Gleichnisy ist ungenau und umfasst nicht
den ganzen Vorgang. Nicht nur fehlt jede Einleitungsformel, wie
sie sonst den Gleichnisreden Jesu eigentiimlich ist (z. B. opoie
gotiv, «... ist gleich...», worauf der verglichene Gegenstand im
Nominativ und das Bildwort im Dativ folgt), es fehlt auch ein



— 140 —

eigentlicher Vergleichsvorgang. Denn nicht das Zerbrechen des
Brotes wird gedeutet und nicht das Ausgiessen des Weines. Die-
jenigen, die das Abendmahl Jesu rein als Gleichnis verstehen
wollen, sind deshalb in etwelcher Verlegenheit, wenn sie sagen
sollen, wo der Vergleichspunkt liege. Die Auskunft Jiilichers, der
das tertium comparationis im Zerbrechen des Brotes und im Ver-
giessen des Weines, die das Schicksal Jesu abbilden sollen, erkennen
will 1), haben wir im Vorbeigehen schon abgelehnt. Dass diese
Deutung mehr eintrigt als auslegt, empfindet Lietzmann sehr
stark. Er sucht den Vergleichspunkt deshalb an anderer Stelle,
er sicht ihn in der Vorstellung vom Opfertier, dessen Blut fiir das
Volk vergossen wird 2). Dann wird aber wieder schwierig, das
Analogon beim Brot herauszufinden. Nur scheinbar ist die Aus-
kunft von Althaus eine Losung, wenn er eben in der Trennung von
Leib und Blut den Hinweis auf den Tod erkennen will 3). Denn
auf diese Scheidung, die allerdings nur im Tode erfolgt, ist in den
Texten nirgends angespielt. Dass die Vorginge des Zerbrechens
und Vergiessens als solche ausscheiden, erkennt Jeremias richtig.
Er sieht darum das Gleichnismiissige darin, dass das Brot zer-
brochen ist, beim Wein dagegen in der roten, auf das Blut hin-
deutenden Farbe. Das «Doppelgleichnis» sagt dann nur: «Ich
muss sterben» ?). Aber diese Ankiindigung wire nach den viel
stirkern Hinweisen der Leidensweissagungen zum mindesten blass
zu nennen, auch miisste man dann wenigstens den Zug des Auf-
nehmens von Speise und Trank mit einbeziehen und mit Althaus
deuten: «lhr lebt davon, dass ich sterbe °).» Alle diese Gleichnis-
deutungen befriedigen nicht ganz.

Wenn das Abendmahl nur eine Gleichnisrede ware, so wire
die sauberste und sorgfiltigste Losung wirklich die von Karl
Gerold Goetz %), die in den Deuteworten, die er nur in der kirzern

V) Adolf Juilicher, Zur Geschichte der Abendmahlsfeier in der dltesten
Kirehe. Theologische Abhandlungen Carl von Woeizsiicker gewidmet.
1892, 242 f,

?) Hans Leetzmann, Messe und Herrenmahl, 221 f.

¥) Paul Althaus, Die lutherische Abendmahlslehre in der Gegenwart,
Miinchen 1931, 39,

) Jeremnas, a.a. Q. 73 f.

%) Althaus, a.a. . 43.

#) Er hat ste vor allem in dem schon zitierten Werke « Das Abendmahl,
eine Diatheke Jesu oder sein letztes Gleichnis » 1920, entwickelt. Goetz
hat sich ein ganzes Leben lang mit einer Griindlichkeit und einer unbestech-
lichen Ehrlichkeit, die nicht nur von grosser Licbe zum Gegenstande zeugt,



— 141 —

Form, ohne die Beisiitze, wodurch eine strenge Parallelitit erreicht
wird, fiir urspriinglich hiilt, Leib und Blut Jesu einfach als Speise
und Trank bezeichnet sieht. Er vermutet - wohl richtig —,
dass dem owue, «Leiby, nicht ein gdph '), sondern das araméiische
bisra’, entsprechend dem hebriischen busar, zugrunde lag. Diese
Riickiibersetzung erklirte sehr gut, warum bei Johannes statt
vom oapa, dem «Leib», von der 6dgé, dem «Fleischy, gesprochen
wird, denn basar kann mit beiden Ubersetzungsworten wieder-
gegeben werden. Ja, Goetz geht noch einen Schritt weiter: Er
vermutet, dass hinter den beiden Deuteworten der spitjiidische
Ausdruck basar wadam, «Fleisch und Bluty, resp. ein aramiisches
Aquivalent stehe, das «Fleisch und Bluty fiir «die menschliche
Person» setzt. Jesus wiirde also, da Goetz weiter in zoizo, «diesy,
das Pridikat des Satzleins, nicht das Subjekt sieht, sagen: «Ich
bin dies», namlich «Brot und Wein», das heisst «Nahrung und
Trank». Goetz kann fiir diese Zusammenfassung der beiden
Symbolworte apokryphe und patristische Belege beibringen, die
nur «eine Eucharistie» kennen 2).

Diese Deutung des Ursinns des Abendmahls nétigt aber zu
einer radikalen Textkritik. Sie ist nur méglich, wenn die Uber-

sondern auch in ihrer Umsicht und in der Cewissenhaftigkeit der Einzel-
exegese vorbildlich genannt werden muss, mit der Abendmahlsfrage be-
schiftigt. Ich nenne nur seine wichtigsten Publikationen: 1. Die Abend-
mahlsfrage in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Ein Versuch ihrer Lésung,
J. C. Hinrichs, Leipzig, 1904. In der zweiten Auflage von 1907 mit emem
ausfithrlichen Register versehen. 2. Das oben genannte Werk von 1920,
3. Der Ursprung des kirchlichen Abendmahls, blosse Mahlgemeinschaft von
Jesus und seinen Jiingern oder eine besondere Handlung und Worte von
Jesus ? Rektoratsprogramm der Universitat Basel fir das Jahr 1929. Uni-
versitits-Buchdruckerei Friedrich Reinhardt A.-C., Basel 1929, in dem er
sich vor allem mit Lietzmanns oben genanntern Werk auseinandersetzs.
4. Der Einfluss des kirchlichen Brauches auf den Abendmahlstext des Neuen
Testaments. In «Werden und Wandel der Kirchey, Festachrift fir Eberhard
Vischer, 1935, 21—34. 5. Zur Lésung der Abendmahlsfrage. In Theologische
Studien und Kritiken 108, N. F. 3, 1937, 81— 107, sin Aufsatz, in dem er
Stellung zu der neuesten Forschung, vor allem von Joachim Jeremias,

bezieht. )
i) So iibersetzt Franz Delitzsch in seiner hebriischen Ubersetzung

des Neuen Testaments von 1880.
% K. (. Goetz, Das Abendmahl eine Diatheke Jesu oder sein lefztes

Gleichnis ? 64 f. Nur diese Ableitung erlaubte die Beziehung auf die Person
Jesus. Der Versuch, diese aus einern gophi beim Brotwort zu gewinnen,
nétigt sofort zu der Gegenfrage, wie s dennv zu erlldren sei, dass Jeaus
sin Kelchwort beifiige, das diese Deutung verwehrt. Rudolf O, 2. 3. O,
2. Auflage, 214 ff., tilgt deshalb, nm diese Erklérong 7 erméglichen, das
Kelehwort ganz.



— 142 —

lieferung vom Bundgedanken, wenn die lingere, iiberféllige Form
des Weinwortes, ja wenn die Trennung in zwei Deuteworte nicht
dem Worte Jesu angehoéren. Fiir alle diese Schlussfolgerungen
scheint mir, auch wenn man das Gewicht der angefiihrten Zeug-
nisse nicht unterschitzen darf, die Basis des Beweismaterials zu
schmal zu sein.

Dennoch ist die sorgfiltice Untersuchung des Gleichnissinnes
der Abendmahlsiiberlieferung, wie sie Goetz durchgefiihrt hat,
nicht ohne wesentliche Hilfe fiir das Verstéindnis des Abendmahles.
Wenn dem Abendmahl nicht nur, aber doch auch ein Bild zugrunde
liegt, dann kann es nur in dem liegen, was hier herausgearbeitet
ist: Leib und Blut Jesu sind fiir die Gemeinde Speise und Trank,
«Brot und Wein». Aber, wenn dies nicht einfach heissen kann:
Ich, der mit euch feiernde Jesus, bin euch dies, was heisst es
dann, was kann das sagen, dass «Leib und Blut» dieses seien?
Ist dann mit dem Wort nicht notwendig ein « Sakramentsrealismus»
gegeben, der iiberhaupt nicht mehr iiberinterpretiert werden kann *
Bekanntlich knipft sich an eben diese Gleichung die Lehre von
der sogenannten «Realpridsenzy», in der, wenigstens was das
«dass» angeht, wenn auch nicht {iber das «wie», so verschiedene
Kirchen wie die katholischen des Morgen- und Abendlandes und
die lutherische der altprotestantischen Orthodoxie einig sind. Ist
dieser Consensus ecclesiarum nicht schon an sich ein Beweis fiir
die wenigstens prinzipielle Richtigkeit dieser Deutung ?

Darauf kann nicht so leicht geantwortet werden, wie dies
der Laien-Exeget, der allein den deutschen Text vor sich hat, zu
glauben geneigt ist. Vor allem kann die Antwort nicht einfach
auf der Linie des Marburger Abendmahlsgespriches!) gesucht
werden, denn die Frage, ob in den Deuteworten das &oziv est,
«ist», oder bloss significat, «bedeutet», heisse, kann rein philologisch
gar nicht entschieden werden. Sprachlich wiiren beide Erginzungen
moglich, da die Kopula bekanntlich im Aramiischen fehlt. Man
kommt also durch eine reine Wortinterpretation der Deuteworte
nur in die Sackgasse der blossen Behauptung.

1) Siehe die Rekonstruktion des Gesprichs bei Walther Kéhler, Das
Marburger Religionsgespriich 1529. Leipzig, M. Heinsius’ Nachfolger, 1929,
und den Vortrag desselben Verfassers: Das Religionsgesprich zu Marburg
1629. Sammlung gemeinverstindlicher Vortrige und Schriften aus dem

Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte, Heft 140. Mohr, Tibingen,
1929,



— 143 —

Wir gehen deshalb, um diese Verlegenheit zu vermeiden,
besser nicht von diesen mehrdeutigen Grundworten aus, sondern
von jener Vorstellung, durch die der Apostel das Geheimnis des
Abendmahlsvorgangs, noch ehe er ausdriicklich von der Stiftung
Jesu spricht, in freier Umschreibung erliutert.

Um auszuschliessen, dass Glieder der Kirche gleichzeitig an
Gotzenopfermahlzeiten und am Herrenmahl teilnehmen kénnten,
sagt er I. Kor. 10, 16—22:

16 «Der Becher des Segens, den wir segnen,
ist er nicht die Gemeinschaft des Blutes Christi ?
Das Brot, das wir brechen,
18t es nicht die Gemeinschaft des Leibes Christi ?
17 Weil ein Brot,
sind wir, die Vielen, ein Leib,
denn alle haben wir teil an dem einen Brote.

18 Seht auf das Israel nach dem Fleisch!
Sind die, die die Opfer essen, nicht Genossen des Altars ?

19 Was sage ich nun?
Dass Gotzenopferfleisch etwas wiire ?
Oder, dass ein Gotze etwas sei?

20 Vielmehr (das will ich sagen):
Was sie (die Heiden) opfern, opfern sie den Diéimonen und
nicht Gotte.
Ich will aber nicht, dass ihr Genossen der Diamonen werdet.

21 Ihr koénnt nicht (gleichzeitig) den Kelch des Herrn trinken
und den Kelch der Déamonen.

Ihr kénnt nicht (gleichzeitig) am Tisch des Herrn teilhaben
und am Tisch der Démonen.

22 Oder wollen wir den Herrn (zur Eifersucht) reizen ?
Wir sind doch nicht stirker als er!
Die Stelle verbindet zwei Gedankengiinge: einmal den in
16 und 18 ff. gegebenen, dass das Abendmahl die « Gemeinschaft
mit Blut und Leib des Christus» verwirklicht, und den von Vers 17,
dass die Teilhabe an dem einen Brote auch die Einheit der Gemeinde
manifestiere.

Wir haben uns hier vorerst nur mit dem ersten Gesichts-
punkte auseinanderzusetzen. Die Stelle ist von so bedringender
Realitit, weil hier ein Motiv anzuklingen scheint, das in der spi-
tern kirchlichen Diskussion von entscheidender Bedeutung wurde.
Es scheint, dass der Blick hier zum erstenmal eindeutig auf die
«Elemente» gerichtet sei, dass diesen ein Gewicht, zum mindesten
eine Vermittlungsfunktion zugewiesen werde, die die Schlussfolge-
rung unausweichlich mache, dass die Wirkung an den Elementen
hafte, dass in ihnen die Gegenwart von Leib und Blut Christi
durch das segnende Handeln real gegenwiirtig werde. Dieser Hin-



— 144 —

druck wird durch die Beobachtung noch unterstrichen, dass xowwvie,
« Gemeinschaft», nicht, wie man frither annahm 1), in erster Linie
die «Genossenschaft» bezeichnet, sondern «das Anteilhaben an
etwas»2). Wenn deshalb der Begriff der xowwvie auf «Leib» und
«Blut» Christi angewandt wird, so muss vorerst wirklich der Ein-
druck entstehen, als ob diese wie Sachwerte, wie « Substanzen» be-
handelt wiirden, und als vermittelten Brot und Wein diese Gaben
in einer Weise, die die Erklirung als Transsubstantiation oder
Konsubst antiation notwendig mache. Dieser Eindruck wiirde noch
vertieft, wenn in Vers 18 der Altar nicht, wie jetzt Hauck wieder
in der Gefolgschaft Gressmanns annimmt, «Deckwort fiir Gott»
sein sollte 3), sondern, wie Lohmeyer nach Campbell erklirt ¢),
nur die Opferspeise umschriebe. Es ginge dann auch in diesem
Terminus um die Teilhabe an der Gabe, nicht ohne weiteres um
die Persongemeinschaft mit dem Herrn.

Ist also die Schlussfolgerung nicht unausweichlich geworden,
dass eben jene xowwvie von I.Kor. 10, die manche als eine Er-
weichung der reinen Substanzdeutung betrachten wollen, eine
solche Substanz-Teilhabe anzeige, dass also, wenigstens nach Paulus,
Jesus wirklich, wie die spétere kirchliche Terminologie sagt, im
Abendmahl den Kommunikanten seinen «wahren Leib» und sein
«wahres Blut» darreiche ? Ja, unterstreicht das richterliche Wort
vom unwiirdigen Genuss, durch den der Frevler «schuldig wird am
Leib und Blut des Herrn» (11, 27) nicht diese Deutung so, dass
man sie nur gegen das klare Wort des Apostels selbst in Frage
stellen kann ?

Es scheint so. Und doch ist diese Konsequenz ein Kurzschluss,
der sich den Texten gegeniiber nicht halten lisst.

Es muss dem aufmerksamen Leser schon auffallen, dass der
Apostel nirgends von einem «Essen des Leibes Christi» und einem
«Trinken des Blutes Christi» spricht, obschon diese Steigerung
sich aus der Riige von 11, 27 unweigerlich zu ergeben scheint.
Er redet von einem upsréyew, «Teilhaben» an dem einen Brote
(10, 17), von einem usréysry an dem Tisch des Herrn (10, 21),

1) Ernst von Dobschiitz, Theologische Studien und Kritiken, 78, 1905,
12 1,

%) H. Seesemann, Der Begriff xowwviee im Neuen Testament. Bei-
hefte zur Zeitschrift fiir neutestamentliche Wissenschaft X1V, 1933.

%) Theol. Worterbuch zum Neuen Testament 111, 805.

%) Theol. Rundschau IX, 288.



— 145 —

gebraucht aber diesen hirtern Ausdruck geflissentlich nicht vom
Leib und Blut des Herrn selbst 1).

Es ist auch nicht zu iibersehen, dass der Begriff der zowwvie
als «Teilhabe» in dem polemischen Vergleich mit der gétzen-
dienerischen Abirrung unvermerkt in den der « Gemeinschaft» iiber-
geht. Der Apostel will nicht, dass die Korinther xowwvoi réw
deguovio?, «Genossen der Dimonen» werden (10, 20), das schliesst
doch wohl ein, dass sie durch das heilige Mahl — nur vermeidet der
Apostel, wie es scheint aus Scheu, den direkten Ausdruck — xowwvoi
rov xvgiov, «Genossen des Herrn», geworden sind.

Dennoch ist mit der Substanzdeutung etwas Richtiges ins
Auge gefasst. Dadurch, dass die Deutung auf die Person als solche
abgewiesen wird, ist erkannt, dass «Leib» und «Blut» etwas Spe-
zielleres meinen als nur die Persongemeinschaft. Wenn die
Texte ndmlich nur dieses aussagen wollten, so wiire der Vorwurf,
dass sie etwas sehr Hinfaches unnotig dunkel sagten, nicht ganz
unberechtigt.

Es muss also ein sachlicher Grund vorliegen, der eben zu
dieser besondern Umschreibung notigt. Der «Leib» und das « Blut»
Christi sind weder einfach seine Person, noch einfach die Sub-
stanz seines Leibes und Blutes. Die erstere Annahme fiithrt zu
einer Vereinfachung, die das Sakrament iiberfliissig machte, die
zweite aber zu einem Wunder, das eigentlich kein solches mehr
ist, sondern notwendig zu gnostisch-theosophischen Spekulationen
verfiithrte 2). Man scheut sich schier, die banale Konsequenz aus-
zusprechen. Jesus hitte dann im Abendmahlssaal von Brot und
Wein, von denen er als «Hausvater» seiner Schar noch selbst ge-
noss, gesagt, dass sie sein zugleich gegenwirtiger Leib und sein
noch in ihm pulsierendes Blut seien oder dass sie Er seien ?).

1) Dies betont gerade Hermann Sasse, der in seinem Aufsatz «Das
Abendmahl im Neuen Testament» in «Vom Sakrament des Altars» 53 streng
der lutherischen Tradition folgt.

2) Die Gefahr dieser Abirrung deckt in besonders schéner, immer am
neutestamentlichen Text orientierender Weise der Aufsatz von Professor
G. Schrenk in Zirich auf: «Zwinglis Hauptmotive in der Abendmahlslehre
und das Neue Testament». Zwingliana 1930, Nr. 2, 177 f., 181. Der Luthera-
ner Althaus, der der Intention Luthers mit grosser Ehrfurcht nachgeht,
zeigt speziell auf, zu welchen unmoglichen Theosophismen die Deutung
auf die «Leiblichkeity Jesu die spétere lutherische Dogmatik nétigte
(a. a. O. 40).

3) Auch die Ausflucht, dass diese Substanzmitteilung erst nach seinem
Tode méglich war, ist nicht haltbar. Offenbar handelt Jesus auch im ersten
Abendmahl vollgiiltig an seinen Jungern. Cf. Schrenk, a. a. O. 177.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942, 10



— 146 —

Aber, wenn das Abendmahl nicht bloss ein Gleichnis, aber
auch nicht dieses «Mirakel» ist, was meint es dann?

Wieder kénnen wir vom Kelchwort aus einsichtiger reden als
vom Brotwort her. Das Kelchwort sagt, wie wir gehort, was mit
Christus geschieht: Er wird geopfert. Aber, nicht nur dies. Dies
Opfer geschieht «den Vielen zugut». Es redet also wirklich nicht
bloss von einer «Substanz», sondern von Christus. Es redet von
dem, was Er fir die «Vielen» durch seinen gottesknechtlichen
Messiastod wird, der Begriinder des « Bundes», der, wie Matthéius
den Gedanken richtig weiterfithrt, Bringer der Vergebung. Der
Wein ist also fiir den, der ihn nach der Intention Jesu empfingt, —
auf den heuchlerischen Empfang ist vorerst gar nicht reflektiert —
Christus in seinem Opferwirken. Also von dem, was an Christus,
durch Thn geschieht, redet das Wort. Und dieses, sein Leiden,
sein Opfer, die Wirkung seines Todes, vermittelt die Gabe.

Eben dasselbe muss aber auch das Brotwort sagen sollen.
So gewiss der Zusatz vo vrdp vudr bei Paulus und die weitere Bei-
figung diwdousror bei Lukas sekundédr sind, sie sind doch wohl
eine erste richtige Exegese der Intention Jesu. Das Brot ist der
fiir die Vielen dahingegebene Leib.

Es geht deshalb sicher nicht an, mit Albert Schweitzer !),
Ernst Kédsemann 2) und andern, in der Gefolgschaft Augustins,
unter dem «Leib» des Christus hier plétzlich die « Gemeinde», den
«Leib Christi» in diesem besondern, paulinischen Sinne verstehen
zu wollen. Das ist eine Deutung, die sich schon deshalb verbietet,
weil sie fir die Synopse unvollziehbar, fiir Johannes aber entlegen
wire und am Kelchwort keine Parallele hitte. Auch das Brotwort
sagt, was die Gemeinde Jesu an seiner Selbsthingabe hat, was er
ithr als Gekreuzigter ist.

Das Richtige an der Beziehung auf die Gemeinde ist, dass
Paulus I. Kor. 10, 17 aus der Teilhabe an dem Kinen Brot er-
schliesst, dass die Gemeinde Eine ist. Das Abendmahl ist nicht
ein individueller Frommigkeitsakt, in dem jeder fiir sich empfingt,
was Jesus gibt, sondern es ist wesentlich Gemeindemahl. Je und
je wird eben in ihm die Gemeinde erst, was sie ist: Gemeinschaft
Jesu und durch Thn Bruderschaft im Sinne der Verantwortung, die

1) Albert Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, J. C. B. Mohr,
Tibingen 1930, 262 ff.

*) Ernst Kdsemann, Das Abendmahl im Neuen Testament in «Abend-

mahlsgemeinschaft ?» Beiheft 3 zur «Evangelischen Theologie», 2. Auflage,
1938, 85 f.



s 4] ==

jede Vereinzelung, jede «private» Einzelgingerei zum «Raub» an
der Gemeinde macht 1).

Um einen «objektiven Gebeakt» Gottes an die Gemeinde geht
es also in dem wirklichen Abendmahl. Das ist das Richtige an der
Lehre der Realprisenz. Es vollzieht sich nicht bloss ein «Ge-
denken», es handelt sich nicht bloss um eine «Selbsthesinnung»
der Gemeinde, es geht wirklich um ein Mahl, bei dem Essen und
Trinken nicht zufillige Symbole sind. Es geht um die wirksame
Zuteilung der Todesfrucht des Herrn. Und dies nicht blogs im Sinn
der «erbaulichen» Zusprache an den Kinzelnen, sondern im Sinn
der Vorweggabe eschatologischer Gaben, eschatologischen Ge-
schehens zwischen Tod und Parusie Jesu an die Gemeinde des zu-
kiinftigen Herrn.

Denn nicht nur der heilswirkerische Tod Jesu ist so unter-
strichen, sondern auch die Parusie des Herrn ist grundlegend fiir
das Verstindnis der urchristlichen Eucharistie.

Ehe wir aber diesen letzten und entscheidenden Zug der ur-
christlichen Abendmahlslehre zu Ende verfolgen konnen, miissen
wir noch eine andere Grundfrage beantworten, die uns schon die
dlteste Kirche als ein wirkliches « Problem», das heisst als eine uns
vor die Fiisse geworfene Schwierigkeit, aufgibt.

Man spricht in der katholischen Eucharisticlehre, aber nicht
nur in ihr, sondern teilweise auch in der modernen protestantischen
Exegese vom Opfercharakter des Abendmahls. Nun hat es
das Abendmahl sicher mit einem Opfer zu tun, nimlich dem alle
andern Opfer erfiillenden und aufhebenden Opfer Christi am Kreuze.

Aber, und erst damit wird die eigentliche Problematik deut-
lich, ist nicht auch die Eucharistie als solche ein «Opfery, sind
nicht die «Elemente» des heiligen Mahles, Brot und Wein, in
irgendeinem Sinne selbst «Opfergabeny ?

Auch hier scheint wieder Paulus, vor allem in der Termino-
logie von I.Kor. 10 und 11, der spitern Sakramentstheologie recht
zu geben. Der Basler Neutestamentler K. G. Goetz, dessen Aus-
legung wir schon oben kurz besprachen, glaubt, obschon er das
urspriingliche Abendmahl als ein blosses Gleichnis Jesu versteht,
feststellen zu miissen, dass bei Paulus die Opfervorstellung ein-
deutig vorliege. Das schlichte Mahl Jesu, das ohne «Heilsbedeu-
tung» gemeint war, wird beim Apostel zum Opfergedichtnismahl,

1y Schrenk, a.a. 0. 184,



— 148 —

was nach Goetz die von Paulus gebrauchten technischen Wen-
dungen Aeufdaven (11, 23) = «weihend heben» im Sinn der alt-
testamentlichen terdmah; xdav (10, 16; 11, 24) = «segnend opfern,
svhoysiy (10, 16) = «segnend zum Opfer weihen» etc. beweisen
sollen 1).

Diese Deutung hat in ihrer konfessionellen Unvoreingenommen-
heit vorerst etwas Irappierendes. Sie lédsst sich aber bei schir-
ferer Untersuchung kaum halten. Denn der Becher heisst offenbar
traditionell zo mozrotov vijg svhoyies, «Becher des Segens», weil
Jesus das Deutewort iiber den Wein beim dritten Becher der Passa-
feier sprach, der kés schel berakhah, «Becher des Segens», genannt
wurde. Das svloyotusy, «wir segnen», ist von dieser Benennung
her zu erkliren und darum ganz unmoglich als Opferweihe zu
deuten; ebenso erkliren sich die termini Acu8dvery, «nehmeny,
xAa@v, «brechen», doch viel einfacher aus den jiidischen Vor-
bildern 2).

Aber, ist das Abendmahl nicht wenigstens eine Vergegen-
wirtigung des Opfers Christi, die mit Recht selbst ein sacrificium
genannt zu werden verdient ? Wir koénnen uns hier nicht mit den
dusserst komplizierten Opfertheorien der heutigen Dogmatik aus-
einandersetzen. Das erforderte eine eingehende Untersuchung fiir
sich 3). Wie vorsichtig sich aber selbst die bedeutendsten Tradi-
tionszeugen der spitern Zeit ausdriicken, moégen nur zwei Bei-
spiele anzeigen: Cyprian erklirt unter der Voraussetzung, dass
die Gemeinde ein Opfer feiert: Et quia passioniseius mentionem
in sacrificiis omnibus facimus — passio est enim Domini
sacrificium quod offerimus %), und selbst Thomas von Aquino
erklirt noch: Hoc sacramentum dicitur sacrificium, in-
quantum repraesentat ipsam passionem Christi®), ja er
kann sogar sagen: Hoc sacramentum est signum passionis
Christi, et non ipsa passio8). Diese Stellen deutet Posch-

1) Jetzt erneuert in der Auseinandersetzung mit Jeremias, Theol.
Studien und Kritiken, 108. Band, 95 ff.

2) Joachim Jeremias, Theol. Studien und Kritiken, 108. Band, 136 ff.
_®) Zur Literatur iiber die neuesten Messopfertheorien gibt eine gute
Ubersicht Bernhard Poschmann, Mysteriengegenwart im Lichte des hl.
Thomas, Tiibinger Theologische Quartalschrift 116, 1935, 56, Anm. 2.

1) Cyprian, Ep. LXIII.

5) Thomas v. Agquino, S.Th. III, qu. 73, 4 ad 3.

8) Thomas v. Aquino, Sentenzenkommentar, 4. Sent.. dist. 12, zitiert
bei Poschmann, a.a. Q. T7.



— 149 —

mann in seinem Aufsatz «Mysteriengegenwart im Lichte des hei-
ligen Thomas» ') dahin: «Das Mysterium vergegenwiirtigt durch
das Symbol nicht die Heilstat an sich, wohl aber in ihrer Wirk-
kraft.» Mag diese Interpretation des thomistischen Textes auch
problematisch sein, da Thomas vielleicht nur sagen will, dass
Christus in der Messe nicht erneut leidet, so liegt diese Erklirung
doch sicher auf der Linie des urchristlichen Opferbegriffs. Es kann
keine Rede davon sein, dass im Abendmahlsvorgang selbst eine
Opfermaterie vorlige, die ein zweites Opfer neben dem Opfer
Christi oder eine «Wiederholung» dieses Opfers ergibe. KEs kann
sich in dem sakramentalen Vorgang je und je nur um die Vergegen-
wirtigung des Kinen Opfers Christi am Kreuze handeln, um das,
was der Apostel in bewusstem Indikativ feststellt, wenn er sagt
(L. Ko¥. 11, 26):

«Denn, so oft ihr von diesem Brote esset

und aus diesem Kelche trinket,

verkiindigt ihr den Tod des Herrn.»

Wiirde der Apostel hier, wo ihm alles an der Tragweite des
Vorgangs liegt, diesen bloss ein xarayyéddear, ein «Verkiindigen» 2)
nennen, wenn er ihm selbst ein «Opfer», gar eine «Wiederholung
des Opfers Christi» wire, wenn er im Abendmahle ein neues Opfer
sihe, dessen «Opfermaterie» ausserhalb des Kinen Opfers Christi
lige? Und umgekehrt: Liegt das Gewicht dieses Geschehens nicht
eben darin, dass dieses alle vorldufigen Opfer aufhebende Eine
Opfer hier vergegenwirtigt ist, so dass sich der, «der unwiirdig isst
und trinkt», eben an der Heiligkeit dieses Opfers vergreift, so
dass ihn Gottes Strafgericht einholt? Kann es neben diesem
Opfer ein Opfer geben, das nicht von vorneherein geringer und
damit nichtig wire ?

Selbst wenn — was ich .nicht glaube — in den Ausdriicken,
die das Handeln Jesu und der Gemeinde mit den «Elementeny
wiedergeben, Opferterminologie vorlige, so kénnte diese doch nur
im uneigentlichen Sinne verstanden werden, als Hinweis auf das
Eine Opfer, das im eigentlichen Sinne nicht unser Opfer, die Eine
Gabe, die nicht unsere Gabe sein kann. Wenn wir auch keineswegs
Paulus durch den Hebrierbrief erkliren diirfen, so kann man

1) Poschmann, a.a.O. 111 f.
2) Wobei allerdings xareayyéAdewy nicht weniger bedeutet als «prokla-
mieren», «feierlich ankiindigen». Siehe Schniewind, Theol. Wérterbuch zum

N.T. I, 56 ff.



. 180 =

doch auch bei der Interpretation des Corpus Paulinum, und von
diesem Ganzen aus allein kann man seiner Abendmahlslehre ge-
recht werden, kaum hinter das égpdnaé (ephapax, «ein fir allemaly)
von Hebr. 9, 12 zuriickgehen, das jede Wiederholung des Opfers
ausschliesst1). Ubrigens gebraucht der Apostel dieses fpdmef in
anderm Zusammenhange (Rom. 6, 10) selbst.

Es ist auch ganz eindeutig, dass die Urkirche, soweit sie im
Neuen Testament erkennbar wird, kein anderes Opfern kannte
als das Lobopfer des Dankes in Gebet und Selbsthingabe. Dass
dieser «Anschluss» des Menschen an das Opfer Christi zu allem
christlichen Feiern wesentlich gehort, sollte kaum einer Erklirung
bediirfen. Dieses Lobopfer des Dankes ist aber eben der Aus-
druck dafiir, dass wir neben dem Einen Opfer Christi kein «eigenes»
Opfer mehr aufzubringen vermogen.

Aber, wenn wir uns hier mit aller Schérfe gegen jegliche Ver-
dinglichung der heiligen Vorginge wenden, so darf dennoch die
Wirklichkeit der «realen Gegenwart» nicht entleert werden,
als hitte man es unter den « Elementen» nur mit ¢« Hinweisen», nicht
mit Christus selbst zu tun.

Nochmals muss zuriickgefragt werden: Ist diese «Real-
priasenz» anders zu erreichen als dadurch, dass eben doch, wie nicht
nur die abendlindische Transsubstantiationslehre, sondern auch
die ostliche Verwandlungslehre es deutet, in den Elementen die

1) Diese Unwiederholbarkeit des Einen Opfers Christi wird von der
Utrechter Erklirung der Bischife der altkatholischen Kirche vom 24. Sep-
tember 1889 feierlich bezeugt.

Es ist deshalb auch von grosster Bedeutung und verdndert mit einem
Schlage alles, wenn die christkatholische Messliturgie mit diesem Schrift-
wort die Kanongebete einleitet. Christkath. Gebetbuch 1940, 46. Aber,
selbst in der romisch-katholischen Eucharistielehre wird diese Unwieder-
holbarkeit heute erkannt. Ludwig A. Winterswyl erklidrt in seiner Laien-
liturgik, Kevelaer, Butzon und Berger 1938, 1. Teil, 20: «...es gibt nur das
Eine Opfer Christi, das er ein fiir allemal und fiir immer geniigend am Kreuze
dargebracht hat... Jedes Opfer, welches selbstindig oder losgeldst von
diesem einen Opfer Christi bestehen wollte, hitte kein Recht und keinen
Ort im Christentum des Neuen Testaments.» Zu einer tiefern Einsicht in
das theologische Ringen um die Messopferlehre sind die genannten Arbeiten
vou Casel, Soehngen und Poschmann einzusehen. Zur frithern Diskussions-
lage ist zu vergleichen Franz Wieland, Mensa und Confessio, J. J. Lentner,
Mimchen 1906, und seine Antwort an Emil Dorsch, S.J., ebenda 1909.
Dazu die Auseinandersetzung mit seinem Werk in der Internationalen
kirchlichen Zeitschrift, 1. Jahrgang, 1911, 340—366: Referat von Bischof
Dr. Eduard Herzog: Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wieland

und die christkatholische Messliturgie. Professor Dr. Adolf Thiirlings: Zur
Diskussion.



— 151 —

Substanz von Leib und Blut des Christus real gegenwiirtig «ge-
macht» werden 1).

Hier, wo wir uns nicht mit den dogmatischen Definitionen
der spitern Lehrer, sondern mit dem Zeugnis des Neuen Testa-
ments zu befassen haben, ist es angezeigt, diese Frage aus den
Texten zu beantworten, bei denen sich diese Deutung geradezu auf-
zudringen scheint. Wir haben das eucharistische Problem noch
kurz an einer Stelle zu verfolgen, die wir bisher nicht einbezogen,
nimlich im Johannes-Evangelium.

Bekanntlich kennt das vierte Evangelium keinen Stif-
tungsbericht, obschon es von einem letzten Mahl Jesu mit seinen
Jiingern erzihlt. Es ist deshalb noch immer umstritten, ob iiber-
haupt in ihm auf sakramentale Zusammenhinge Bezug genommen
werde. Ks scheint mir aber, auch bei sorgfiiltigster Abwehr aller
Uberinterpretation, kaum moglich zu sein, die Partie 6, 51 o—58
anders als eucharistisch zu deuten. Rudolf Bultmann will das
Stiick eben deshalb als «eine sekundiire Deutung des Lebens-
brotes auf das Herrenmahl» beurteilt wissen, die vom Redaktor

1) Zur abendlandisch-katholischen Abendmahlslehre und speziell zur
Frage der Transsubstantiation gibt es natiirlich eine ungeheure Literatur.
Eine Darstellung, die einerseits sorgfaltig tiber die Lehre als solche orien-
tiert, zugleich aber den Versuch unternimmt, sie der rein statisch-philo-
sophischen Betrachtungsweise der aristotelisierenden Reflexion zu ent-
heben, gibt Matthias Joseph Scheeben in seinen «Mysterien des Christen-
tums», jetzt in sorgfiltiger, kritischer Neuausgabe herausgegeben in den
« Gesammelten Schriften», Band II, von Joseph Hdfer, Herder & Co.,
Freiburg im Breisgau, 1941, 385 ff. Diese Ausgabe gibt auch gleichzeitig
eine Ubersicht iiber die wichtigste, neuere Literatur zu unserm Problem:
Seite 408, Anmerkung 1. Uber die morgenlindisch-orthodoxe Wandlungs-
lehre orientiert kurz der Auszug aus der Schrift iiber die Eucharistie von
Vater Sergius Bulgakow, Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma
der orthodoxen Kirche des Morgenlandes in der «Internationalen kirch-
lichen Zeitschrifty, 22. Jahrgang, 1932, 3. Heft, 129—147. Griindlich wird
diese Lehre untersucht in Martin Jugie, Theologia dogmatica Christianorum
orientalium, Tomus III, 177—330. Eine kritische Wiirdigung gibt auch
Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, Ernst Reinhardt, Miinchen, 1937,
250—266.

Die exegetische Auseinandersetzung mit den beiden ‘FOrlmen <_ier Sl_lb-
stanzdeutung wird erschwert durch den Umstand, dass sie nicht e1gepthc.h
von den Texten ausgehen, sondern von einer spétern F ragestelh_mg in die
Texte zuriickblicken. Immerhin wire es ungerecht und verwirrend, zu
behaupten, dass die Transsubstantiationsdeutung das perso_nhafte.; Moment
in den Vorgiingen schlechthin iibersihe. Dass dem nicht so ist, zeigen IllC}‘.lt
nur Scheeben und seine Schule (siche jetzt: Hugo Rahner, Eine Theologie
der Verkiindigung, 2. Auflage, Herder & Co., Freiburg im Breisgau, 1939),
sondern vor allem auch die Mysteriendeutung Casels und seiner Schiiler.



«in Anlehnung an Sprache und Stil der Vorlage» an-, bzw. ein-
gefiigt worden sei. Da aber die Quellenscheidung Bultmanns selbst
der Kritik untersteht und es wohl eher «zu der Eigenart dieser
Schrift gehort, dass sie Stiicke, die einander zu widersprechen
scheinen, zu einem Ganzen zusammenfiigt»?!), diirfte es exegetisch
wenigstens vorsichtiger sein, mit der Urspriinglichkeit des Ab-
schnitts zu rechnen.

Die quellenkritischen Beobachtungen Bultmanns sind aber
auch in diesem Falle nicht einfach ohne Tragweite. Denn an seiner
Beurteilung des Stiickes ist richtig, dass es zu der allgemeinen
Brotrede einen neuen Gesichtspunkt hinzu bringt. Die Brotrede
an sich bezeichnet Jesus einfach als den, der «das Brot des Lebens»
ist, also das Leben gibt 2). Die unter dem Bild des Essens vergegen-
wirtigte Aufnahme des Offenbarers kénnte nach dem ganzen
Tenor des Evangeliums durchaus auch durch das Glauben oder
Erkennen interpretiert werden. Der unvoreingenommene Leser
der Brotrede kime kaum auf den Gedanken, dass der Erzihler
von dem Bilde des «Brotessens» iibergehen konnte zu dem
vollig andern Bild des «Bluttrinkens». Wenn also der Erzihler
selbst beide Formeln konzipiert hat, so kann ihn bei dieser Weiter-
fiihrung nur der Gesichtspunkt der sakramentalen Feier leiten,
die er als kirchliche Institution aus der Brotrede heraus erklirt.
Dann ist aber von vorneherein mit gegeben, dass der Sinn der
Brotrede den Sinn seiner Abendmahlsdeutung bestimmt und nicht
umgekehrt. Die Brotrede aber kann ihrerseits nicht anders inter-
pretiert werden als die andern Offenbarungsreden. Wenn Jesus
sich in paralleler Form als das Wasser des Lebens %), als das Licht
der Welt %) bezeichnet, so konnen im ersten Fall durchaus auch
Anklinge an das Sakrament der Taufe vorliegen, aber es ist den-
noch zu beachten, dass der primére Gesichtspunkt nicht der sakra-
mentale, sondern der der Offenbarungsrede ist ®), die sagt, dass
der Christus das wirkliche Wasser, das wirkliche Brot, der einzige

1) Sasse, a. a. O. 57.

?) Zum Problem der Offenbarungsreden ist jetzt vor allem die Arbeit
von Eduard Schweizer, EGO EIMI. .. Die religionsgeschichtliche Herkunft
und theologische Bedeutung der johanneischen Bildreden, zugleich ein
Beitrag zur Quellenfrage des vierten Evangeliums. Forschungen zur Reli-
gion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, herausgegeben von
Rud. Bultmann. Neue Folge, 38. Heft, 1939. Gottingen, Vandenhoek
& Ruprecht, zu vergleichen. Zur Brotrede speziell 151 ff.

3) Bultmann, a.a. Q. 131 ff.

1) Bultmann, a.a. 0. 260 ff. Schweizer, a.a. Q. 163 ff.

5) Schweizer, a.a. Q. 114 ff., 131 ff.



— 153 —

Lebensbaum ist, was er so fiir die Welt resp. fiir die Heilsgemeinde'
der Jiinger ist. Schon diese Uberlegung nétigt uns Zuriickhaltung
in der Ausdeutung der sakramentalen Hinweise auf. Dass Jesus
das Licht der Welt ist, sagt, dass er ihr die volle Offenbarung, die
wahre Gnosis bringt, dass er das Wasser oder das Brot des Lebens
ist, sagt, dass er ihr dieses neue Leben schenkt. Das heisst aber
doch offenbar, dass er in seiner Person diese entscheidenden Giiter
vermittelt, es kann gerade nicht heissen, dass es daneben noch in
dinglicher Vermittlung gesondert geschehe. «Sein Fleisch essenny,
resp. «zerkaueny (vodfysw), «sein Blut trinken» kann also gerade
nicht heissen, eine Substanz, die durch Verwandlung Christi Leib
und Blut geworden ist, aufnehmen, es kann nur bedeuten, dass
unter dem Vorgang des eucharistischen Mahls Er, Er selbst als der
an der Gemeinde Handelnde, als der Geber dieser Gaben auf-
genommen wird. Das Ereignishafte der Offenbarungsannahme
wird im Sakrament nicht plétzlich ein Dinghaftes, sondern das
Sakrament ist selbst jenes magedaufdavew eveér, jenes «Ihn auf-
nehmen», von dem der Prolog sagt, dass es vor der Menschwerdung
des Christus die idws, «die Seinen», die Geschopfe, mit wenigen
Ausnahmen verweigert hitten.

Ja, selbst der Zug, der in der Synopse und bei Paulus im Abend-
mahl so tief verankert ist, dass er aus seiner Erklirung nicht weg-
gedacht werden kann, fehlt nicht bei Johannes. Das «Fleischy»
ist das «fiir das Leben der Welt» gegebene (6, 51). Auch Bultmann
bezieht diese Formel auf «die Hingabe Jesu in den Tod, der ja
nach urchristlicher Anschauung ein Tod vmée («fir»)... ist»1).
Was aber so hier beim «Fleisch» schier deutlicher hervortritt als
in der Synopse, ist beim «Blut» wohl selbstverstindlich. So zeigt
sich auch bei Johannes eben jene «Genauigkeit» des Ausdrucks,
die die Gabe des Abendmahls nicht einfach in der Person als solcher
sieht, sondern als Gabe des Kreuzes konkretisiert.

Sollte diese «Realgegenwart» des an uns handelnden Christus
wirklich weniger sein als die dingliche Gegenwart der Substanzen
seines «Leibes und Blutes» ? Kénnte denn iiberhaupt stirker von
Seiner «Realpriisenz» gesprochen werden als so, dass die Kraft
seines Todes und seiner Auferstehung an uns wirksam wird in

Seinem Handeln ? 2)

1) Bultmann, a. a. 0. 175. '
2) s braucht wohl kaum noch eigens hervorgehoben zu werden, dass

wir keineswegs die eminent bewahrende und rettende Funktion der
Verwandlungs- und Transsubstantiationsdeutung verkennen. Sie hat, wenn




— 154 —

Und, wenn endlich Johannes diese Gabe, scheinbar Synopse
und Paulus iiberschreitend, als «das Leben der Welt» umschreibt,
so ist das niher besehen nur die johanneische Form fiir die escha-
tologische Zielsetzung der Feier. «Leben», ewiges Leben, ist bei
Johannes die streng eschatologische Grosse, die den «Anteil am
Reich» bei den Synoptikern vertritt. Auch dieser Lebensempfang
ist ausgerichtet auf die Teilnahme am kommenden Aon, nur ist
der eschatologische Ausblick in die typisch johanneische Spannungs-
formel gefasst (6, 54):

«Wer mein Fleisch isst

und mein Blut trinkt,

der hat das ewige Leben,

und ich werde ihn auferwecken
am jlungsten Tage.»

Damit fiithrt uns aber eben das Johannes-Evangelium zuriick
zu dem entscheidenden Gesichtspunkt, von dem aus allein das
neutestamentliche Sakrament verstanden werden kann.

Bei allen Synoptikern und in reflektierender Umschreibung
auch bei Paulus findet sich im Abendmahlsbericht der sogenannte

«eschatologische Ausblick».
Bei Markus (14, 25) lautet er:

« Wahrlich, ich sage euch:

Nicht mehr werde ich trinken vom Gewidchs des Weinstocks
bis zu jenem Tage,

da ich es neu trinken werde in der Gottesherrschaft.»

auch mit einseitiger Blickrichtung auf die « Substanzeny, in ihrer Intention
eben jene Gegenwart und Wirksamkeit des HERRN im Sakrament gegen-
liber einer es im falschen Sinne des Wortes «vergeistigenden» und damit
entleerenden Deutung geschiitzt, die wir in unsern Ausfithrungen exegetisch
in ihrem urspriinglichen Sinn herauszuarbeiten versuchten.

Nicht iibersehen ist ferner die ungeheure Tragweite, die in der Bezie-
hung von Inkarnation und Sakrament gegeben ist. Luther meinte eben den
Ernst dieser Wirklichkeit nur dadurch retten zu kénnen, dass er auch im
Sakrament von der leiblichen Gegenwart Christi sprach (S. Althaus,
a.a. 0. 21—30). Aber, wenn die Inkarnation das Sakrament selbstver-
stéindlich tiberhaupt erst erméglicht, und wenn das Sakrament so mit
Ausdruck der Tatsache ist, dass unser Heil nur durch diese reale «Fleisch-
werdung» mitteilbar wird, und wenn ferner auch fiir das Sakrament gilt,
dass «Leiblichkeit das Ende der Wege Gottes» mit dem Menschen sei, so
erfordert nach dem neutestamentlichen Zeugnis der christologische Rea-
lismus in der Sakramentsdeutung dennoch nicht, dass sich in den Elementen
die Inkarnation im substantiellen Sinne wiederhole. Die Menschwerdung
Christi ist genau so wie sein Kreuz und seine Auferstehung ein heils-
geschichtlicher Akt, der im Abendmahl kraft der in der Einsetzung
gegebenen Verheissung «sakramentaly und das heisst eben: in der Tat
Christi am Empfinger wirksam wird.

Es kann sich also keineswegs darum handeln, die Intentionen der
alten Deutungen zu verleugnen, es geht vielmehr gerade darum, diese bis
ms neutestamentliche Kerygma zuriickzuverfolgen und dort exegetisch
unvoremgenommen zu Ende zu denken.,



— 156 —

Matthaus 26, 29 erweitert das Wort nur leicht durch Hinzu-
fiigung von am’&gwr, «von nun an», rovrov, «diesem» und wed’
vu®y, «mit euchy.

Paulus bringt nur den knappen Hinweis, dass die Gemeinde

die Proklamation seines Todes im Abendmahl nur iiben werde
ayot ov &9y, «bis dass Er kommt» (I. Kor. 11, 26).

Lukas endlich erwidhnt den Ausblick auf das Mahl der Endzeit
auffilligerweise sogar zweimal (22, 16 und 18). Das scheint auf
das erste Horen hin einfach eine ungeschickte Dublette zu sein.
Ist aber unsere Auffassung, dass Jesus das Abendmahl im Rahmen
der Passafeier gestiftet habe, richtig, so ist es vielmehr wahr-
scheinlich, dass Lukas hier eine dltere Tradition festgehalten und
also moglicherweise das Urspriingliche bewahrt hat.

Nach der schammaitischen, der strengern pharisiischen Tradi-
tion, der Jesus auch sonst, z. B. in der Frage der Ehescheidung
(Matth. 19, 1—9), zu folgen scheint, wurde nidmlich die Passa-
feier durch den Festtagssegen erdffnet und durch den Becher-
segen iiber den ersten der vier Kelche fortgesetzt. Bewahrt nun
Lukas die Uberlieferung treuer, dann hitte Jesus vermutlich
das eine Ausblickswort zu diesem Becher gesprochen. Diese Ver-
mutung wird durch die Beobachtung noch bekriiftigt, dass die auf-
fillige Wendung ©o ysvmue tijs aunédov, «das Gewiichs des Wein-
stocks» fiir « Wein», im Passaritus gerade beim ersten Bechersegen
stehende Wendung war.

Wenn diese Beobachtungen, die Joachim Jeremias neu vor-
trigt 1), die seltsame Stellung des eschatologischen Wortes bei
Lukas erkliren, so ist zu vermuten, dass Markus (oder seine Tradi-
tionsquelle) die Verschiebung zum Weinwort vornahm, weil sein
Bericht den ersten Becher nicht mehr berithrt, und dass dann
lLukas zu seiner «Dublette» dadurch veranlasst wurde, dass er
beide Traditionen, die urspriingliche und die marcinische, ineinander
arbeitete, wobei allerdings, wie Jeremias iiberzeugend nachweist 2),
die Form des Logions bei Markus treuer erhalten sein diirfte.

Liisst aber so gerade Lukas die urspriingliche Tradition noch
erkennen, so wird auch deutlich, welche Wichtigkeit dem «eschato-
logischen Ausblick» zukommt. Er leitet dann das ganze Geschehen
ein. Er ist das Vorzeichen, unter dem alles Folgende steht. Er

1) Jeremias, a.a.O. 62f.
2) Jeremias, a.a. 0. 60 f.



156 —

gibt dem letzten Mahl Jesu und dem Abendmahl der Gemeinde
den Charakter.

Jesus sieht {iber die bedrohliche Situation des zunichst zu
erwartenden « Untergangs» hinaus, deutet das nahende gerichtliche
Geschehen als Heilsereignis und wendet den Blick seiner ihm zu-
gehorigen Schar auf das Mahl der Gottesherrschaft. Nur im Blick
auf dieses ist sein Tod Heilstod, und nur durch diesen wird seine
Gemeinde die Heilsgemeinde. Und nur im Blick auf die Erfiillung
im Reich hat diese Feier Sinn und vorwegschenkende Wirkkraft.
Wie die Taufe die Versiegelung der Tauflinge zur Teilnahme am
Reiche ist, so die eucharistische Feier die Vergegenwirtigung der
Lebensmitteilung an die ganz und gar durch die zukiinftige Auf-
erstehung bestimmte Gemeinde. Von hier aus werden die Vor-
ginge alle erst durchsichtig: Die Deuteworte sind ein Doppel-
gleichnis, aber das Herrenlogion erschépft sich nicht in dieser Be-
deutung. Sie weisen hin auf die Bedeutung des nahen Sterbens
Jesu, aber sie «erklidren» es nicht nur, sie fordern die Gemeinde
durch das sprechende Ad¢fere, «nehmet!» auf, sich die Wirkung
dieses lebenspendenden Todes zu eigen zu machen. Sie vermitteln
aber in diesem ragadaufdavaw, « Aufnehmeny, nicht nur die Wirkung,
sie verbinden so zugleich mit der Person des Menschensohnes,
der «das Brot» ist, «das vom Himmel herabkommt und der Welt
das Leben gibt» (Joh. 6, 33), so dass wirklich gilt:

«Wer mein Fleisch isst

und mein Blut trinkt,

der bleibt in Mir

und Ich in ihm (6, 56),

er hat das ewige Leben

und Ich werde ihn auferwecken
am jiungsten Tage (6, 54).»

Aber noch wire dieser «eschatologische Ausblick» unscharf
gesehen, wollten wir nicht genauer sagen, worin konkret die escha-
tologische Prigung des Abendmahles besteht.

Albert Schweitzer 1) hat die Einsicht, dass das ganze Kerygma
Jesu eschatologisch bestimmt sei, und dass speziell auch «die
Sakramente» nur aus der eschatologischen Grundkonzeption erfasst

1) Albert Schweitzer, Das Abendmahlsproblem auf Grund der wissen-
schaftlichen Forschung des 19. Jahrhunderts und der historischen Berichte.
J. C. B. Mohr, Tiibingen, 2. Auflage, 1929. Derselbe, Geschichte der Leben-
Jesu-Forschung, ebenda, 5. Auflage, 1933. Derselbe, Die Mystik des Apostels
Paulus, ebenda, 1930. Ich halte mich im folgenden an die zusammenfassende
Darstellung im letztgenannten Werke.



— 157 —

werden konnen, nicht einfach in dieser allgemeinen Form aus-
gesprochen, sondern im einzelnen aufzuzeigen versucht, was Jesus
und was die Gemeinde erwartete, wenn sie alles auf dieses « Letzte »
und «Néchste» ausrichtete. Wir sind deshalb genétigt, noch kurz
auf diese Rekounstruktion, wenigstens soweit sie das Abendmahl
beriihrt, einzugehen.

Jesus hat nach Schweitzer das Abendmahl nicht erst in der
Abschiedsstunde von Jerusalem gestiftet, er hat vielmehr den
sakramentalen Vorgang, den Schweitzer in Taufe und Abendmahl
als «Versiegelung» fiirs Reich deutet, schon im Danksagungsmahl
am See Genezareth vollzogen, indem er «der Menge der um ihn
gelagerten Gliubigen Speise von seiner Hand austeilte» und sie
so, allerdings «ohne dass ihnen die Bedeutung des Vorganges be-
wusst wurde, zu seinen Genossen beim messianischen Mahl weihte»?!).
Nichts anderes tut Jesus auch im Abendmahlssaal 2), nur spricht
er dariiber hinaus noch Worte, in denen er auf seinen bevorstehen-
den Tod Bezug nimmt und diesen zugleich zum Sinaibund von
Ex. 24, 8 in Beziehung setzt. Seltsamerweise verzichtet aber
Schweitzer gerade auf eine Erklirung der Deuteworte: « Warumny,
sagt er, «und in welchem Sinne aber Jesus das Brot, das sie essen,
und den Wein, den sie trinken, gerade als seinen Leib und sein
Blut bezeichnet, wird immer dunkel bleiben 3).»

Aber, so hilft sich Schweitzer iiber diese vermeintliche Aporie
hinweg, «fiir die erste Gemeinde wird das Wesen der Heier gar
nicht durch die geheimnisvollen Gleichnisse von Brot und Wein
als Leib und Blut Jesu bestimmt» %), sondern allein durch den
Ausblick auf das ganz nahe erwartete Messiasmahl mit dem Auf-
erstandenen. Urspriinglich sollte der Tod Jesu seine Parusie un-
mittelbar nach sich ziehen, dann aber, als dieses entscheidende
Ereignis sich verzogerte, wartete die Gemeinde téglich gespannt
darauf, dass der Auferstandene ihnen erscheine und ihnen voraus
nach Galilia ziehe (Mk. 14, 28; Mt. 26, 32), «<um dort in der Herr-
lichkeit des Menschensohnes offenbar zu werden und auf des
Himmels Wolken, von den Engeln umgeben, seine Herrschaft an-

zutreteny» ?).

1y Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus 231.
2) Schwestzer, a.a. 0. 237.
3) Schweitzer, a.a. 0. 237.
4) Schweitzer, a.a. 0. 237.
5) Schweitzer, a.a. 0. 239.



— 188 —

Diese Verheissung hat sich aber wieder nicht erfiillt, ebenso-
wenig wie die aus dem letzten Wort beim Abendmahle entstandene
Erwartung der Jinger, dass der Auferstandene mit ihnen alsbald
das messianische Mahl feiern werde.

Diese KErwartung aber erklirt uns das Verhalten der Jiinger.
Nicht, um seine « Einsetzungsworte» zu erfiillen, noch im Gehorsam
gegen einen «Wiederholungsbefehl» halten sie das gemeindliche
Mahl. Sie wiederholen iiberhaupt nicht, was Jesus tat, der allein
die «geweihte» Speise austeilen konnte, sondern sie feiern nur
«Danksagungsmahley, bei denen sie «auf das Reich Gottes und das
messianische Mahl hin» danksagen. « Grund der Wiederholung ist
— allein — das eschatologische Schlusswort von dem Neutrinken
des Weines mit den Jiingern in des Vaters Reich. Dieses wird fiir
die Jiinger zum Wiederholungsbefehl» t). Und «auf Grund dieses
Wortes erwarten sie, dass der auferstandene Jesus beim Mahle,
in demselben Gemach, wo er am letzten Abend mit ihnen zu-
sammen war, zu ihnen kommen und mit ihnen dann nach Galilda
ziehen wird» 2). Dieser Grundcharakter der Feier wird auch da-
durch bestitigt, dass «die Danksagung beim Mahle... mit dem
Worte ayaldieos (Frohlocken) bezeichnet wird (AG 2, 46), das
auch fiir den Jubel beim Anbruch des Reiches gebraucht wird
(I. Petri 4, 13; Jud. 24; Offbg. Joh. 19, 7). Sie ist also eine Vor-
wegnahme jenes kommenden Frohlockens 2).»

«Von dem Flehen um das Kommen Christi gibt der aramiiische
Ruf Maranatha! = Unser Herr, komme! Kunde %), der «aus der
Mahlfeier der Urgemeinde von Jerusalem stammt» ®).

Durch Pfingsten wird nur insofern etwas an dieser Haltung ge-
andert, als der Geist die nun anwachsende Gemeinde aus der
passiven Erwartung zur aktiven Predigt des Glaubens an Jesus
drangt ¢).

Auch Paulus versteht das « Herrenmahl», wie er es I. Kor. 11, 20
nennt, nicht wesentlich anders. Ja, er vertieft den Charakter der
gemeindlichen Existenz noch dadurch, dass er ihre eschatologische
Haltung und die aus ihr fliessenden Sakramente durch die alt-

1
2
3

) Schweitzer, a.a. Q. 238.

) Schweitzer, a.a. 0. 238 und 243 f.

) Schweitzer, a.a.O. 245.

1) Er wird auch I. Kor. 16, 22; Apok. Joh. 22, 20; Didache 10, 6 erwithnt.
5) Schweitzer, a. a. Q. 246.

8) Schweitzer, a.a. Q. 246.



— 159 —

testamentlichen Vorbilder des wandernden Gottesvolks erhellt 1).
Neu ist bei Paulus nur die ausschliessliche Beziehung auf die Ge-
meinde («fiir euch» statt «fiir Viele»), der Anamnesisbefehl, der
«den Herrn gebieten ldsst, sein eigentlich unwiederholbares Aus-
teilen zu wiederholen», und endlich, dass er den eschatologischen
Ausblick von der Erinnerung an den Tod Jesu ausgehen lisst:
«Ihr verkiindigt den Tod des Herrn, bis dass er kommt 2).»

Neu ist auch, dass Paulus das Mahl seiner «Mystik des Seins
in Christo» einordnet, «das Essen und Trinken wirkt die Gemein-
schaft mit dem Leibe Christi in derselben Weise wie die Taufe» 3).

Eine radikale Verwandlung der eucharistischen Feier, des
eschatologischen Danksagungsmahles in ein hellenistisches Sakra-
ment, wird erst sichtbar bei den Vertretern der griechischen Logos-
christologie: Ignatius, Justin und — das ist die Reihenfolge bei
Schweitzer 4) — im Johannesevangelium.

Jetzt werden Brot und Wein in der Eucharistie dadurch zu
Fleisch und Blut Jesu, dass der nach Jesu Tod von ihm in der
Welt zuriickbleibende und durch ihn der Verbindung mit der Ma-
terie fiahig gewordene Logosgeist mit diesem Brot und Wein in
derselben Weise «eins wird wie mit dem ¥Fleische Jesu». Auch
jetzt noch werden die Klemente «nicht irgendwie in Leib und Blut
des historischen Jesu verwandelt». Auch jetzt noch werden die
Abendmahlsworte «aus der Idee der Gemeinschaft mit Christo» ge-
deutet. Aber die paulinische «Mystik der Sterbens- und Auf-
erstehungsgemeinschaft mit Christo» ist ersetzt durch «die Mystik
des Einswerdens von Fleisch und Geist».

Beide, Paulus und Johannes, vergegenwirtigen diese Gemein-
schaft, aber erst die hellenistisch-johanneische Deutung bereitet die
endgiiltige Enteschatologisierung der sakramentalen Feier vor, die
ihren Ausdruck schon bei Ignatius in dem Stichwort von der
Fucharistie als der «Arznei der Unsterblichkeit» (Ign. Eph. 20)
findet.

Yy Schweitzer, a.a. 0. 251 f. Vgl jetzt zum Sinn des Wandervolk-
motivs auch die allerdings sehr problematische Studie von Ernst Kdsemann,
Das wandernde Gottesvolk. KEine Untersuchung zum Hebraerbrief. For-
schungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments,
herausgegeben von Rud. Bultmann, Neue Folge Heft 37. Vandenhoek
& Ruprecht, Gottingen 1939,

2) Schweitzer, a.a. Q. 258 f.

3) Schweitzer, a.a. 0. 262.

4 Schweitzer, a. a. 0. 266.



— 160 —

Was ist zu dieser kithnen Rekonstruktion der urchristlichen
Abendmahlsdeutung zu sagen ? Eine reinliche Kritik wére natiir-
lich nur moglich durch eine Auseinandersetzung mit dem ganzen
Lehrgebdude der «konsequenten Hschatologie»!). Wir miissen
uns hier auf das Notigste beschrinken. An der Schweitzerschen
Schau — denn um eine solche handelt es sich bei ihm viel mehr als
um eine griindliche Detailsexegese, die viel mehr Fragen offen
lassen wiirde! — ist sicher richtig, dass das Abendmahl nur aus dem
eschatologischen Verstindnis der Predigt Jesu und der eschatolo-
gischen Bedeutung der Kirche heraus verstidndlich ist. Richtig ist
ferner, dass speziell das Abendmahl ausgerichtet ist auf das Messias-
mahl. Ein grosser Vorzug seiner Exegese ist ferner, dass er Paulus

1) Eine umfassende Kritik der Schweitzerschen Konzeption ist immer
noch ein Postulat an die neutestamentliche Wissenschaft. Wichtige Einzel-
probleme sind allerdings schon besprochen worden in folgenden Werken
und Aufsitzen: Folke Holmstrom, Das eschatologische Denken der Gegen-
wart. C. Bertelsmann, Giitersloh, 1936. — Werner Georg Kriimmel, Die
Eschatologie der Evangelien. Theologische Blatter, 1936. Besonders ein-
gehend hat sich mit der Frage immer wieder Wilhelm Michaelis auseinander-
gesetzt. Schon seine Monographie «Téufer, Jesus, Urgemeinde», Neu-
testamentliche Forschungen, herausgegeben von Otto Schmitz, 3. Heft,
C. Bertelsmann, Giitersloh, 1928, gibt eine indirekte Korrektur der
Schweitzerschen Konstruktion. Mit der These von der angeblichen Helleni-
sierung des Christentums bei Johannes beschéftigt er sich in seiner Berner
Antrittsvorlesung: «Das Johannesevangelium und die Hellenisierung des
Christentums», Kirchenblatt fir die reformierte Schweiz, 86. Jahrgang,
1930, Nr. 17, 259—264. Weitere Beitrdge finden sich in folgenden Auf-
sitzen: «Reich Gottes und Reich Christi bei Paulus», Kirchenfreund,
65. Jahrgang, 1931, 164—172; «Das Sendungsbewusstsein Johannes des
Téaufers», Kirchenfreund, 66. Jahrgang, 1932, 52—56, 72—75, 83—86;
«Konsequente oder biblische Kschatologie ?», Kirchenfreund, 70. Jahrgang,
1936, 193—200, 213—217. Nachdem neuerdings Martin Werner in seiner
grossen Monographie iiber «Die Entstehung des christlichen Dogmas»,
Verlag Paul Haupt, Bern-Leipzig, 1941, die Schweitzersche These «noch
konsequenter» durchgefithrt hat, wendet sich Michaelis in drei sehr sorg-
fialtigen Untersuchungen speziell gegen die Wernerschen Aufstellungen,
wobei aber immer die Grundthese der konsequenten Eschatologie von der
alles verdindernden Verziégerung der Parusie Jesu selbst im Auge behalten
wird. Diese Arbeiten, von denen die erste und dritte die grossere zweite
nur ergidnzen, sind: «Die grosse Enttduschung», Kirchenfreund, 76. Jahr-
gang, 1942, 228 ff.; «Zur Engelchristologie im Urchristentum. Abbau
der Konstruktion Martin Werners», Gegenwartsfragen Biblischer Theo-
logie I, Verlag von Heinrich Majer, Basel, 1942; «Der Herr verzieht nicht
die Verheissungy, Buchhandlung der Evangelischen Gesellschaft, Bern,
1942. Zur Kritik des Wernerschen Buches ist ferner zu vergleichen: Oskar
Cullmann, Neutestamentliche Eschatologie und Entstehung des Dogmas»,
Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, 98. Jahrgang, 1942, Nrn. 11
und 12, 161—166 und 179—181.




— 161 —

und speziell seine Abendmahlsdeutung aus dem jiidischen Denken
heraus interpretiert, wenn er auch das hellenistische Gegeniiber,
mit dem Paulus sich auseinandersetzt, zu wenig ins Auge fasst.
Unmoglich ist dagegen die hellenistische Deutung des Johannes-
evangeliums !). Die Terminologie «Fleisch» statt «Leib» ist, wie
wir sahen, anders erklirbar. Die Spekulation iiber die Verbindung
von Logosgeist und «Materie» ist eingetragen. Wo steht das?
So ist nicht nur gegeniiber jeder gnostisch-theosophischen Er-
klirung, sondern auch gegeniiber Schweitzer zu fragen.

Aber auch die einseitige Deutung des Mahles der Urgemeinde
als «Danksagungsmahly ohne Beziehung auf die Deuteworte und
ohne KEinsetzungslegitimation ist nicht haltbar. Die Gemeinde-
feier ist nur erklirlich als wirkliche Wiederholung des letzten Mahles
Jesu selbst. Die Deuteworte sind von zentralem Gewicht und, wenn
fiir uns vorerst «dunkely, so doch nicht einfach unerhellbar, wie
wir glauben erwiesen zu haben 2).

Der entscheidende Punkt ist aber eben der Schweitzer so
zentrale der radikalen Naherwartung. Das Detail seiner Aus-
legung liesse sich nur halten, wenn die wichtigste Voraussetzung
zutrife, dass Jesus durch seinen Opfertod die Parusie herbeifiihren,
ja erzwingen wollte 3).

Die Wirkung seines Todes ist aber gerade in dem uns zuging-
lichen Uberlieferungsmaterial nicht so eindeutig umschrieben, wie
Schweitzer behauptet ). Dies bedeutet aber im Gesamtzusammen-
hang, dass das Ausbleiben der sofortigen Parusie nicht ohne weiteres
die grosse Enttduschung bringen muss, und dass das Abend-
mahl zum mindesten eine Zwischenzeit zwischen Tod und Parusie
voraussetzen koénnte, die eben in seiner «Stiftung als Sakrament»
ihren Ausdruck finde. KEs scheint mir von hier aus auch nicht
anzugehen, die Warnungen Jesu vor der Unberechenbarkeit der

1) Vgl. dazu Michaelis, Kirchenblatt 1930 (vorangehende Anmerkung).

2) Walther von Loewenich, Vom Abendmahl Christi, 114 f.: «Die Ge-
meindefeier blickt nicht nur vorwiérts, sondern auch rickwirts.»

3) Schweitzer, Das Messianitits- und Leidensgeheimnis. KEine Skizze
des Lebens Jesu. 2. Auflage, 1929. Derselbe, Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung. 5. Auflage, 1933, 432 ff. Derselbe, Die Mystik des Apostels
Paulus, 61 ff. Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, 73 f.

4)  Michaelis, Taufer, Jesus, Urgemeinde 88 f. Michaelis teilt mit
Schweitzer die Auffassung von der Nihe der Parusie, spricht aber iiber «die
Todes- und Parusiegewissheit» viel vorsichtiger und abgewogener_. Siehe
jetzt die noch umsichtigere Darstellung in «Der Herr verzieht nicht die
Verheissung»; zu der Frage der Bedeutung des Todes Jesu besonders 71.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1042, 11



— 162 —

«Stunde» Gottes (Matth. 24, 36.44; 25, 13; AG 1, 7) einfach in den
Wind zu schlagen, wie es ferner nicht angehen diirfte, den «Siihne-
tod» Jesu als Ersatz der «Endversuchung» zu interpretieren 1).
Das alles nétigt uns zu einer vorsichtigern, zuriickhaltenderen
Interpretierung des eschatologischen Problems. Die eschatolo-
gische Verheissung ist zentral, die Parusieverzogerung aber ist
wirklich nicht das «Aladinsche Zauberwort, dem sich gleich alle
Tiiren zu allen Geheimnissen oOffnen» 2). Das eben trennt den
Apokalyptiker Jesus von der durchschnittlichen Apokalyptik, dass
er die «aufgehende Rechnung» als Vermessenheit verwehrt. HErnst
Kisemann, der im wesentlichen die Deutung Schweitzers teilt 3),
wird dieser Tatsache durch die Scheidung zwischen der vorpfingst-
lichen und dernachpfingstlichen Situation nurunzulinglich gerecht?).
Was er erst nach Pfingsten erkennen will, dass schon in der Dia-
theke Jesu — die er aber zu einseitig als ein « Testament » des Meisters
erklirt — die Realitdt der neuen Gottesordnung gegeben sei, liegt
von Anfang an im Abendmahl. Hs ist Vorweggabe eschatologischer
Giiter, wie der Geist bei Paulus. Es klafft kein Bruch zwischen
zwei Abendmahlsauffassungen. Die Gemeinde ist nicht zuerst
«eschatologische Sekte» und erst nach Pfingsten «Kirchey. Sie
ist von Anfang an die Schar, an der Jesus im Abendmahl handelt,
und die dennoch mit ihm auf das Messiasmahl wartet. Seltsamer-
weise bejaht auch der katholische Forscher Robert Grosche diese
doppelte « Schau des Eschaton» %), aber er hat aus seiner kirchlichen
Tradition heraus ein besseres Sensorium fiir die innere Notwendig-
keit dieses Neben- und Ineinander von «Schon — Jetzt» und
«Erst — Danny, fiir den wesentlichen Spannungscharakter kirchlich-
eschatologischer Existenz ©).

Eben dies ist das Abendmahl, beides, Vorweggabe der Todes-
frucht Jesu, «Stiftung» der Gemeinde, des ewigen Bundes in
diesem «Opfer» und zugleich Ausrichtung der Gemeinde auf das
Messiasmahl, auf diese ihre wesentliche «Zukunfty.

1) Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 432 ff.
?) Karl Barth, Kirchliche Dogmatik II/1, 718.
3) Kdsemann, a.a. Q. 65.
1) Kdasemann, a.a. O. 72.
%) Robert Grosche, Pilgernde Kirche 60.

%) Grosche, a. a. O. 60 ff. Erkannt ist dieser eschatologische Spannungs-
charakter der Eucharistie auch in dem schon genannten Werke von Ludwig
A. Winterswyl, 1, 134. Wirklich liturgisch zum Ausdruck gebracht ist er

am reinsten in der Ordnung der «Deutschen Messe» des Berneuchener
Kreises, 32.



— 163 —

Bricht man das eine oder das andere heraus, so ist es nicht
mehr die Stiftung Jesu, ist es nicht mehr, was es ist, das Sakrament
des Neuen Bundes.

Jetzt konnen wir aber auch wirklich sagen, was ein Sakra-
ment ist. Sakrament gibt es nur zwischen Tod und Parusie Jesu.
Es ist der prignanteste Ausdruck fiir die Gegenwart Jesu bei
seiner Gemeinde. KEs ruht auf seiner Stiftung und bezeugt seiner
Schar, dass sie von der Frucht seines Opfers lebt. Das Sakrament
lebt aber zugleich davon, dass die Gemeinde in ihm hingewiesen ist
auf die Zukunft des Reiches. Es sagt ihr immerzu, was sie schon ist
und was sie noch nicht hat. Es stellt sie bestéindig in die gespannte
Erwartung, die durch das «Schon — Jetzt» des «Erst — Danny,
versichert.

Wir haben zu Anfang unserer Ausfithrungen auf die Abend-
mahlsnot unserer Zeit verwiesen. Diese Not besteht kaum nur
darin, dass mancherlei Gleichgiiltigkeit in der Kirche um sich
greift, sondern in einem katastrophalen Versagen der Kirche als
Kirche. Die Gemeinde weiss weithin nicht mehr, was sie ist, dass
sie die Schar der Anwirter des Reiches ist, die unter der Wirkkraft
des Todes und der Auferstehung Jesu sich von der Welt scheidet
und auf den Hereinbruch der zukiinftigen Welt wartet. Wiisste sie
das wieder, so wiisste sie auch, was ein Sakrament ist.

Ein Sakrament ist nicht bloss ein von Jesus eingesetztes
Zeichen, das eine unsichtbare Gnade vermittelt. An dieser Defini-
tion fehlt gerade das wichtigste Glied: der Blick auf das Ende, die
Ausrichtung aufs Reich.

Ein Sakrament ist auch nicht, was die Sakramente im Laufe
einer langen Entwicklung im Volksempfinden geworden sind:
eine individuelle Zuteilung von «Gnade», wobel ausserdem der
Gnadenbegriff vielfach in fatalster Weise verdinglicht wurde,
sondern Sakrament gibt es immer nur in der eschatologischen
Gemeinde des kommenden Messias und fiir diese Gemeinde.

Es ist nicht zu verkennen, dass deshalb die tiefste Abendmahls-
not darin besteht, dass unsere Volkskirchen nicht mehr dieses
sind, nicht mehr wirkliche, wartende, bekennende Kirche sein
wollen. So wird das heilige Mahl eine Sache fiir sich, eine «Ein-
richtung», ein Anachronismus, eine Verlegenheit.

Aber das Sakrament wird eben darum in unsern Gemeinden
auch nicht dadurch wieder lebendig werden, dass wir allein das
Frommigkeitsmissige des sakramentalen Lebens pflegen. Auch



— 164 —

gutgemeinte Kirchlichkeit, die dabei stehen bleibt, kann ein ver-
héngnisvolles Aufhalten sein. Ks ist allerdings auch nicht zu ver-
kennen, dass lebendiges Sakrament nur maglich ist, wo man es
«lebt». Die blosse «Diskussion» ist kaum viel niitze. Ansitze
dazu sind wohl in der angefochtenen Gemeinde dieser Zeit schon
da und dort zu erkennen. Aber, unter all dem ist die Erkenntnis
festzuhalten:

Das Sakrament des Neuen Bundes wird genau so weit lebendig,
als die Kirche sich wieder als Kirche, das heisst aber als die Schar
erkennt, die auf den Herrn wartet, die auf die von Ihm angesagte
Gottesherrschaft zu und jetzt schon von ihr her lebt. Vielleicht
sind zu solcher Verlebendigung Ereignisse notig, die wir uns selbst
kaum zu wiinschen wagen, vielleicht dienen ihr am tiefsten die
entschlossensten Feinde der Kirche, die sie in die Katakomben
zuriickdringen. Es war die kleine Schar, die niemand kannte,
die am lebendigsten um diese «eucharistische» Haltung wusste.

Alle Bedringnis soll gesegnet sein, wenn sie bewirken kann, dass
die Gemeinde Jesu wieder als eine, die weiss, was sie tut, zu beten
anhebt, was vermutlich die urchristliche Gemeinde als ihre Epi-
klese beim Abendmahl gebetet hat: «Marana-thaly «HERR,
komm !»

Literaturhinweis.

Da unsere Arbeit sich vor allem mit der Forschung tiber das Abend-
mahl auseinandersetzt, verweise ich hier noch kurz auf die wichtigsten
Forschungsberichte, die in den letzten Jahren erschienen sind:

Von katholischer Seite orientieren:
B. Frischkopf, Die neuesten Erérterungen iiber die Abendmahlsfrage. Neu-
testamentliche Abhandlungen IX, 4/5. Minster 1921.
W. Goossens, Les origines de I’Eucharistie. Sacrement et Sacrifice. Gembloux-
Paris 1931.
August Arnold, Der Ursprung des christlichen Abendmahls. Herder, Frei-
burg, 2. Auflage, 1937.

Von protestantischer Seite berichten:

A. Oepke, Ursprung und urspriinglicher Sinn des Abendmahls im Licht der
neuesten Forschung. Allgemeine evangelisch-lutherische Kirchenzeitung,
1926, Nr. 1—4.

Hugo Huber, Das Herrenmahl im Neuen Testament. Berner Dissertation,
1929.

Ernst Lohmeyer, Vom urchristlichen Abendmahl. Theologische Rundschau,
herausgegeben von Rudolf Bultmann und Hans von Soden. Mohr,
Tibingen, 9. Jahrgang, 1937, 168—194; 195—227; 273—312; 10. Jahr-
gang, 1938, 81—99.

Bern. Ernst Gaugler.




	Das Abendmahl im Neuen Testament

