
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 3-4

Artikel: Das Abendmahl im Neuen Testament

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Das Abendmahl im Neuen Testament.

Wer die innern Vorgänge, die sich in der Kirche abspielen,
aufmerksam verfolgt, dem kann es nicht entgehen, dass ihr der
Sinn des heiligen Mahles eine ernste Schwierigkeit bereitet. Man
spricht heute geradezu von einer «Abendmahlsnot»1). Nur
scheinbar sind die gesicherten Traditionskirchen dieser «Not»
enthoben. Wenn man sie nur darin erkennen wollte, dass in manchen
Teilen der Kirche bedenklich wenige Gäste am «Tisch des Herrn»
erscheinen, so wäre es wohl möglich, dass nur bestimmte kirchliche
Gruppen von einer solchen sprechen mussten. Aber, wenn dieser
schwache Kommunionbesuch auch wirklich ein Ausdruck der
Abendmahlsnot sein kann, so ist ein eucharistischer Massenbetrieb
noch keine Gewähr dafür, dass diese Massen wirklich die Intention
Jesu erfüllen.

Näher an die wirkliche Abendmahlsnot heran führt die
besonders erschreckende Tatsache, dass nicht nur die verschiedenen
Konfessionskirchen in der Deutung des Abendmahles stark
auseinandergehen, sondern noch mehr, dass sie sich weithin gegenseitig

von der Abendmahlsfeier ausschliessen. Das eben, was die
Gemeinde Jesu vereinigen sollte, hat sie entzweit oder ist wenigstens

sichtbarster Ausdruck ihres Streites.
Aber auch darin ist noch nicht die tiefste Abendmahlsnot

erkannt. Es könnte ja sein, dass diese Trennung, wenigstens
teilweise, auf blossen Missverständnissen beruhte, die bei gutem
Willen behoben werden könnten. Es wäre umgekehrt auch denkbar,

x) Die unübersehbare kirchliche Literatur, die sich mit der Abendmahlsnot

beschäftigt, kann natürlich hier nicht aufgezählt werden. Ich nenne
als Beispiele nur die aus der besondern Lage der deutschen Kirche erwachsenen

Besinmmgsschriften : Karl Bernhard Ritter, Sakrament und Gottesdienst,

Friedrich Bahn, Schwerin, 1930. <t Abendmahlsgemeinschaft ?» von
Hans Asmussen, Helmut Gollwitzer, Friedrich Wilhelm Hopf, Ernst
Käsemann, Wilhelm Niosel, Ernst Wolf. Beiheft 3 zur «Evangelischen Theologie»,
Chr. Kaiser, Verlag, München, 2. Auflage, 1938. Walther von Loewenich,
Vom Abendmahl Christi. Eine historisch-systematische Untersuchung zum
Abendmahlsproblem der Gegenwart. Furche-Verlag, Berlin, 1938. Vom
Sakrament des Altars. Lutherische Beiträge zur Frage des heiligen Abendmahls.

Unter Mitarbeit von Richard Frölich, Friedrich Wilhelm Hopf,
Theodor Knolle, Hans Preuss, Otto Procksch, Ernst Sommerlath, Ernst
Strasser, herausgegeben von Hermann Sasse. Verlag von Dörffling und
Franke, Leipzig, 1941.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942. 7



dass solche Gegensätze trotz des Qualvollen, das sie in sich tragen,
besser, weil reinlicher, wären als eine leichthin zusammengeflickte
Abendmahlsunion. So wünschbar jede ehrlich mögliche
Interkommunion ist, sie behöbe die tiefste Abendmahlsnot noch nicht
automatisch.

Worin besteht diese Es wäre ja auch denkbar, und dass dem

so sei, ist auch wirklich meine Meinung, dass die Kirche in allen
Kirchen noch weithin an der Sache vorbeilebt, die im Abendmahl
gemeint, zum mindesten mitgemeint ist. Es wird sich im Laufe
unserer Untersuchung, wenn auch erst gegen den Schluss hin, mit
immer deutlicherer Schärfe ergeben, dass wesentliche Züge des

letzten Mahles Jesu in der heutigen kirchlichen Haltung kaum jenes
Gewicht haben, das ihnen zukommt. Das ist aber nicht ein blosser

Mangel, das ist eine Entstellung der Grundhaltung der ältesten
Gemeinde überhaupt.

Wir bilden uns nun allerdings nicht ein, durch unsere
Rückbesinnung den «Schaden Josephs» selbst beheben zu können. Es
wäre vermessen, von einer exegetischen Untersuchung so viel zu
erwarten. Wir meinen nur, dass diese Untersuchung unerlässlich

sei, dass sie das erste Glied jenes Dienstes sei, den die theologische

Wissenschaft der Kirche je und je zu leisten habe, und dass

auch das kirchliche Handeln nicht ungestraft über diese
wissenschaftliche Vorarbeit hinweggehen könne. Aber allerdings: die
kirchliche Entscheidung, die Entscheidung des Glaubens, fällt
an einem andern Ort. Und sie wird auch kaum durch unsre
Forschung ausgelöst, sie fällt unter jener Begegnung, die der Mensch
nicht in der Hand hat, der er nur antworten kann, die geschieht,
wenn das überlieferte Wort wieder gegenwärtig wird und uns
anspricht.

Wenn wir uns nun der bescheidenen Vorarbeit der
wissenschaftlichen Untersuchung der neutestamentlichen
Überlieferung vom Abendmahl zuwenden, so stossen wir
allerdings sofort auf neue Schwierigkeiten. Nicht nur sind diese

Quellen von einer bedrückenden Kargheit und einer daraus sich
ergebenden Vieldeutigkeit. Es kommt hinzu, dass wir als Glieder
der durch Jahrhunderte gewachsenen Kirche und als Menschen
unserer Zeit keine unvoreingenommenen Leser dieser Texte mehr
sind. Wir treten an sie heran mit Fragestellungen, die erst in der
patristischen, scholastischen, reformatorischen oder gar modernen
Theologie aufkamen, und sind so ständig in der Gefahr, nicht nur



— 99 —

neue, sondern auch fremde Fragen an sie zu stellen und so auch
fremde Antworten zu finden, d. h. solche, die sie gar nicht geben
wollen. Von dieser Gefahr ist aber nicht nur die dogmatistische
Betrachtungsweise belastet, die sich auch in der Deutung der
neutestamentlichen Texte von den konfessionellen Traditionen allein
leiten lässt. Auch die liturgiegeschichtliche Untersuchung, die von
den spätem liturgischen Formen zurückschliesst, und ebenso die
religionsgeschichtliche Forschung, die sie aus verwandten
Erscheinungen, aus sogenannten «Parallelen», erklären will, stehen
beständig in der Gefahr, einzulegen statt auszulegen. Aber ebensowenig

ist eine vermeintlich rein historische Methode, die von der
Tradition resolut absieht und die Texte ganz aus sich heraus
grammatisch-logisch erklären will, in ihren Resultaten gesichert.
Denn, wer gibt ihr die Gewähr, dass sie nicht andere, säkulare
Voreingenommenheiten an den ihr vorerst fremden Gegenstand
heranträgt Woher nimmt sie die Gewissheit, dass sie das Material
nicht willkürlich zusammenordnet, dass ihre Rekonstruktion nicht
nur «Konstruktion» bleibt Ì

Es gehört zur Erfassung dieses Gegenstandes weder nur das

«Leben und Weben» in der Tradition, noch nur die ehrfurchtslose
Ehrlichkeit des angeblich vorurteilslosen Forschers, sondern ein
Mehr nach beiden Richtungen. Mit dem wissenschaftlichen
Forscher hat der theologische Exeget gemeinsam den Willen zur
nüchternen Feststellung dessen, «was da steht». Aber er weiss,
dass er dieses nicht feststellen kann ohne jene ehrfurchtsvolle
Distanz, die zugleich weiss, dass sich dieser Gegenstand nur dem

erschliesst, der in diesem Worte nicht weniger erkennt als ein
Handeln Gottes, das auch ihn immer neu vor die Entscheidung des

Glaubens stellen will. Mit der traditionsgebundenen Betrachtungsweise

hat der theologische Ausleger deshalb gemein, dass er diese

Texte nicht «väterlos», nicht ohne kirchliche Verantwortung liest.
Er liest sie als Glied der Gemeinde, als ein Zeugnis von jenem
Offenbarungsgeschehen, das im Alten und Neuen Testament zu
dieser spricht. Er kann sie also nur aus diesem Zusammenhang
heraus verstehen, nicht durch rein säkulare Reflexion oder aus

Fremdparallelen erklären wollen. Diese kirchlich-verantwortliche
Haltung ist nicht unkritisch. Sie ist vielmehr eminent kritisch
gegenüber beiden Kurzschlüssigkeiten, derjenigen, die glaubt,
von vorneherein über das Verständnis auch dieser Texte zu verfügen,
und derjenigen, die eine bestimmte, geschichtlich gewordene Deu-



— 100 —

tungssituation unbesehen über das eigene Erkennen verfügen lässt.
Sie ist aber eben darum auch peinlich kritisch gegenüber jeder
eigenen Einzelbeobachtung, weil sie beständig die eigene
Voreingenommenheit beargwöhnt und in jedem Augenblick bereit ist,
den ihr wesentlich überlegenen Gegenstand neu zu sich sprechen,
das heisst aber, bereits bezogene Lösungspositionen neu in Frage
stellen zu lassen. Sie ist wesentlich nicht «infallibel», sondern dem

Gegenstand gegenüber zu steter Umkehr im Urteil bereit. Sie

will deshalb die Texte weder vereinfachen, noch auffüllen, sondern
sie grundsätzlich nicht mehr, aber auch nicht weniger, sagen lassen,
als sie selbst eröffnen.

Es ist allerdings zu vermuten, dass bei der Unzulänglichkeit
menschlicher Erkenntnis immer ein Weniger nur erfasst werden

kann, als in ihnen steht. Aber diese Grenze unseres Verstehens ist
weder durch Vorsatz noch durch Anstrengung legitim überschreitbar.

Die Offenbarung selbst setzt uns diese Grenze, weil sie die
Souveränität des Offenbarers nie preisgibt. In diesem und dem

ganz schlichten Sinne, dass die Forschung nie zum Abschluss
kommt, ist nicht zu verhehlen, dass unsere Deutung an vielen
Stellen nicht über ein «vermutlich» oder «wahrscheinlich»
hinauskommen kann.

Unter diesen wesentlichen Vorbehalten treten wir hier an
eines der schwersten Probleme der kirchlichen Überlieferung heran.
Wir beschränken uns zugleich streng auf das im Titel genannte
Thema, das Abendmahl im Neuen Testament, dogmengeschichtliche,

liturgiegeschichtliche Deutungsversuche nur beiläufig
berührend.

Dass die älteste Kirche — wir sagen vorerst vorsichtig: in
irgendeiner Form — eine feierliche Mahlzeit je und je wiederholt
hat, kann nach dem Überlieferungsbestand, der im Neuen Testament

eingefangen ist, nicht bestritten werden. Aber gleich der
nächste Schritt einer Präzisierung dieser Feststellung ist sofort
von einer beklemmenden Problematik umlagert. Wir sind
gewohnt, vom Abendmahl als einem «Sakrament» zu sprechen, ja,
alle drei Hauptgruppen kirchlicher Gemeindebildung, die
altkatholisch-orthodoxe, die römisch-katholische und die Kirchen
der Reformation, begreifen das Abendmahl neben der Taufe als
eines der beiden «Haupt-Sakramente».

Aber gleich dieser Begriff — «Sakrament» — ist für den
Erforscher des neutestamentlichen Zeugnisses nicht eine selbst-



— 101 —

verständliche Gegebenheit wie für die spätere Lehrgestaltung.
Damit ist nicht gesagt, dass die kirchliche Dogmatik den
neutestamentlichen Text von vorneherein falsch deute. Es wäre ja
denkbar, dass eben die ausgereiftere Deutesituation der
kirchlichen Theologie dem Zeugnis der Schrift gerechter würde als der
von vorne beginnende Erklärer des biblischen Textes, dem vielleicht
die Überschau, die die kirchliche Entwicklung in sich birgt,
abgeht.

Aber, wenn diese Möglichkeit auch durchaus eingeräumt
werden muss, so kann der neutestamentliche Forscher dennoch
an der Tatsache nicht einfach vorbeisehen, dass im ganzen Neuen
Testament ein Begriff fehlt, der geeignet wäre, als Generalnenner
für jene Handlungen zu dienen, die die spätere Gemeinde unter
dem Terminus «Sakramente» zusammenzufassen anfing.

Die zwei Vokabeln, die sich auf ein erstes Hinhören hin als
Grundworte für diesen Begriff zu empfehlen scheinen, weil sie
tatsächlich in der spätem Sakramentsterminologie eine grosse Rolle
spielten, finden sich zwar wirklich im Neuen Testament vor,
bezeichnen aber beide fatalerweise etwas ganz anderes.

Mvöxr'giov, Mysterium, «Geheimnis»1), bedeutet hier, so nahe
das in einer Zeit läge, in der eine Reihe von bedeutsamen Fremdkulten

unter diesem Namen zusammengefasst werden, gerade nicht
eine kultische Handlung, einen Ritus. Der Ausdruck wird, was
uns zuerst fast bestürzen könnte, nirgends auf Taufe oder Abendmahl

angewandt2). Dagegen wird er sehr häufig gebraucht zur
Bezeichnung der «Geheimnisse» der eschatologischen Zukunft3).

x) Um auch dem der biblischen Grundsprachen nicht mächtigen Leser
die Lektüre zu ermöglichen, füge ich bei unvermeidbaren fremdsprachlichen
Anführungen die Übersetzung an.

2) Helmut Gollwitzer, Coena Domini. Die altlutherische Abendmahlslehre

in ihrer Auseinandersetzung mit dem Calvinismus, dargestellt an der
lutherischen Frühorthodoxie. Chr. Kaiser Verlag, München, 1937, 1. (Die
Zahlen neben den aufgeführten Buchtiteln bezeichnen immer die Seiten.)

3) Über den Sprachgebrauch orientieren: Johannes Schneider,
«Mysterion» im neuen Testament. Neutestamentliche Forschungen,
IL Sonderheft der Theologischen Studien und Kritiken, 104. Band, 3./4.Heft.
Klotz, Gotha 1932, 256 ff., speziell 261 ff. Günther Bornkamm, Artikel
pvtìxiJQiov im Theologischen Wörterbuch zum Neuen Testament, IV. Band,
809 ff!,Vspeziell zum N. T. 823 ff. Bornkamm gibt Seite 809 auch eine Übersicht

über die neuere Literatur. — Den späteren Sprachgebrauch der Küche
behandelt H. von Soden, MvOltjQlov und sacramentum in den ersten zwei
Jahrhunderten der Kirche. Zeitschrift für neutestamentliche Wissenschaft



— 102 —

So kann in den Evangelien gesprochen werden von den /.ivoxijgicc

xrjg ßaodstag xov &tov, den «Geheimnissen des Reiches Gottes» (der
zukünftigen Gottesherrschaft) (Mk. 4, 11; Mt. 13, 11; Lk. 8, 10),

bei Paulus von den /xvGxrJQta Gottes und des Christus (l.Kor. 4, 1),

von der Gog,ia ilsov èv pvGxggîip, von der «Gottesweisheit im
Geheimnis», die einzig «den Gereiften in Christus» zugänglich ist
(I. Kor. 2, 7). Im Kolosser- und Epheserbriefe wird der
Sprachgebrauch noch christologisch spezialisiert im Sinne der Vorstellung
von der Kirche als dem Leib des Christus x). Wir können das hier
nicht weiter verfolgen. Aber, fest steht jedenfalls, dass der Begriff
(.ivGcïjQiov im Neuen Testament immer ein Geheimnis der göttlichen
Offenbarung, vorab der eschatologischen Weissagung meint, nie
aber das, was bis heute die östliche Kirche ein Mysterium und wir
ein Sakrament nennen.

Dasselbe gilt aber peinlicherweise auch von dem andern
Terminus, der nach späterem Sprachgebrauch möglicherweise den

Sakramentsbegriff decken könnte, vom Begriff Gr^ieìov, «Zeichen».
Auch orjpsïov, das von augustinischen Gedankengängen her
besonders den reformatorischen Sakramentstheologen als Generalbegriff

für die Sakramente nahe lag, ist im Neuen Testament
nirgends terminus technicus für die Sakramente. Auch dieses Wort
bezeichnet nirgends Taufe oder Abendmahl, sondern immer ein
Geschehnis, das den Einbruch des göttlichen Handelns ganz
allgemein manifest macht. Charakteristisch ist besonders der
Sprachgebrauch des Johannesevangeliums. Die orgieta sind die «Wunder»,
die eine bestimmte Seite der Offenbarung aufhellen. Der Ursinn
«Zeichen» ist also bei Johannes durchaus lebendig. Aber, es ist
wichtig, festzuhalten, dass die «Zeichen» wie die Worte Jesu
hinweisendes Symbol, «Ereignis der Anrede» sind2), dass aber nir-

XII, 1911, 188 ff., und Bornkamm, a. a. O. IV, 831 ff. Zum Zusammenhang
der antik-heidnischen Mysterien mit dem angeblichen «christlichen
Kultmysterium» sind zu vergleichen die Arbeiten des Benediktiner Forschers
Odo Casel. Eine Übersicht über sein Schrifttum und die daran anknüpfende
Diskussion gibt Gottlieb Söhngen, Symbol und Wirklichkeit im Kult-
mysterium. Grenzfragen zwischen Theologie und Philosophie, herausgegeben

von Arnold Rademacher und Gottlieb Söhngen IV, 2. Auflage, 1940,37 f.
x) Schneider, a. a. O. 269 ff.
2) Rudolf Bultmann, Das Evangelium des Johannes. Kritisch-exegetischer

Kommentar über das Neue Testament, begründet von Heinr.
Aug. Wilh. Meyer. Zweite Abteilung, 10. Auflage, Goettingen, Vandenhoek
& Ruprecht, 1941, 79.



— 103 —

gends, wiewohl Johannes deutlich sakramentale Vorgänge in die
Verkündigung einbezieht, diese als GrjfisTa bezeichnet werden.

Es geht deshalb, das ist das Ergebnis dieser Voruntersuchung,
nicht an, von einem allgemeinen neutestamentlichen Sakramentsbegriff,

einer Art «Definition», auszugehen und die besondern
Züge des einzelnen Sakraments einfach von da aus zu deuten. Die
katholische und reformierte Sakramentstheologie ist von jeher
diesen Weg gegangen. Für eine reinliche Entfaltung der Lehre von
den Sakramenten ist aber der lutherische Weg grundsätzlich
vorzuziehen, der von der exegetischen Untersuchung der einzelnen
Sakramente aus bestimmen will, was ein Sakrament ist1). Jedenfalls

spricht für diesen Weg die exegetische Sachlage im Neuen
Testament selbst. Solange aber die Kirche gewillt ist, ihre dogmatischen

Entscheidungen je und je vom Zeugnis der Schrift richten
und neu begründen zu lassen, ist dieser Weg nicht nur methodisch
richtiger, sondern der allein gehorsame.

Wir versuchen also vorerst, den Sinn des christlichen Abendmahls

aus der neutestamentlichen Überlieferung selbst zu erheben.
Dieses Vorgehen, das bewusst nicht von dem systematischen
Sakramentsbegriff der nachaugustinischen Theologie ausgeht,
impliziert aber dennoch kein «Vor-Urteil». Es sagt nicht, was die

spiritualistische Exegese der Schwärmer immer wieder triumphierend

aus dem geschilderten Tatbestand erschlossen hat, dass es im
Neuen Testamente keine Sakramente gebe oder, was die kritische
Forschung vielfach glaubte feststellen zu müssen, dass das Abendmahl

der christlichen Gemeinde ursprünglich kein Sakrament war.
Unser Vorgehen lässt allerdings diese Frage vorerst noch offen.
Es ermöglicht aber allein, unbefangen an die Texte heranzutreten.
Eine blosse «Einordnung» in vorgefasste Schemata würde diese

Unbefangenheit sofort gründlich zerstören.

Ich gehe so vor, dass ich zuerst die sogenannten
Einsetzungsberichte kurz durchleuchte, um von da aus, unter
Vergleichung der Berichte miteinander, die historisch-theologischen
Probleme aufzurollen 2).

J) Gollwitzer, a. a. O. 4.

2) Für diese Textvergleichung benützte ich in stiller Auseinandersetzung
dankbar Ausführungen eines ungedruckten Referates von Dr. Max Walther,
Gymnasiallehrer in Bern, dem ich auch für seine wertvolle Unterstützung
bei der Korrektur dieser Arbeit herzlich danken möchte.



— 104 —

li Der Markusbericht, Mark. 14, 22—25:

22 UND ALS SIE ASSEN,
NAHM ER BROT,
SPRACH DEN SEGEN,
BRACH (ES) UND GAB (ES) IHNEN UND SPRACH:
«NEHMET
DIES IST MEIN LEIB.»

23 UND ER NAHM EINEN KELCH,
SPRACH DAS DANKGEBET
(UND) GAB (IHN) IHNEN, UND SIE TRANKEN ALLE

DARAUS,

24 UND ER SPRACH ZU IHNEN:
«DIES IST MEIN BUNDESBLUT,
DAS FÜR VIELE VERGOSSEN WIRD.»

25 «WAHRLICH, ICH SAGE EUCH:
ICH WERDE NICHT MEHR TRINKEN VOM GEWÄCHS

DES WEINSTOCKS,
BIS ZU JENEM TAGE,
WANN ICH ES NEU TRINKE
IN DER GOTTESHERRSCHAFT.»

Der Markusbericht zeichnet sich aus durch eine kaum mehr
üherbietbare Schlichtheit. Kein Wort ist unnötig, keines wirkt
als blosse Stilisierung. Es scheint ebensoviel verhalten, wie gesagt
zu sein. Nur das Allernötigste wird vermerkt. Dennoch scheint
alles wirklich Wichtige erwähnt zu sein. Eben dadurch wohl ist der
Aufbau von jener grossen Kunst, die nur bei so geschlossener
Sachlichkeit möglich ist. Er zeigt folgendes Schema:

Die Handlung Jesu mit dem Brot.
Das Deutewort zu diesem.
Die Handlung Jesu mit dem Kelch.
Das Deutewort zu diesem.
Der eschatologische Ausblick.

Die einzelnen Teile sind aber noch nicht künstlich paralleli-
siert. Das Ganze zeigt nach Wort- und Sinnumfang gegen das
Ende zu ein deutliches Anschwellen, weil zum Kelchwort der
Hinweis auf den «Bund» und die Beziehung des Geschehens auf
die «Vielen» hinzutritt. Ist schon dadurch die spätere, vielleicht



— 105 —

durch die liturgische Verwendung veranlasste Gleichformung der
beiden Deuteworte vermieden, so wird diese noch stossender
dadurch verhindert, dass in Vers 22 nur Xaßsxs, «nehmet!» steht,
dem in Vers 25 kein solches, auch kein es etwa ersetzendes niexs,
«trinket!» folgt, sondern das bloss berichtende Sätzlein: xal sniov
sl- avxov ndvxsç, «und sie tranken alle daraus».

Der ganze Text zeigt eine gewisse Sprödigkeit. Man braucht
aus ihr zwar kaum schon zu erschliessen, dass sie gewollt sei,
um Jesus von seinen Jüngern in Distanz zu halten. Sie ist wohl
einfach dem naiv-sachlichen Erzählungsstil zuzuschreiben. Aber
richtig ist, dass alles Gemüthafte fehlt und nur das sachlich Wesentliche

gesagt wird. Beim Brotwort verbindet Segnung und Spendung
nur das knappe Xaßsxs, «nehmet!», beim Kelchwort ist offenbar
vorausgesetzt, dass Jesus den Becher wortlos herumreichte. Nur
in dem Beiwort zum Wein erscheint etwas wie eine Erklärung,
nämlich, dass dieser auf den «Bund» und das ihn begründende
«Blutopfer» für die «Vielen» hinweise.

Das Ganze mündet aus in den eschatologischen Ausblick, der
sich der kritischen Situation vor dem Hingang Jesu in den Tod sehr
wohl einfügt.

Die Knappheit, das gewissermassen noch Unliturgische der
Erzählung, die betonte Beziehung auf das eschatologische Reichsmahl,

das Fehlen jeglicher Anordnung zu einer Wiederholung des

Vorgangs machen den Eindruck unreflektierter Wiedergabe,
historischer Treue x).

2. Der Matthäusbericht, Matthäus 26, 26—29 2):

26 Als sie ABER assen,
nahm JESUS Brot
UND sprach den Segen,

1) Martin Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 2. Auflage.
Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen 1933, 207, will zwar auch diesen Bericht
als «ätiologische Kultüberlieferung» verstanden sehen. Und K. 67. Goetz,
Der Einfluss des kirchlichen Brauches auf die Abendmahlstexte des Neuen
Testaments, in «Vom Wesen und Wandel der Kirche», zum siebzigsten
Geburtstage von Eberhard Vischer. Basel, 1935, 24 f., sucht solchen
Einfluss auch bei Markus nachzuweisen. Eine leichte Beeinflussung kann kaum
bestritten werden. Doch geht sie kaum schon so weit, wie diese beiden
Forscher annehmen, und das Charakteristische ist gerade, dass die liturgische
Sehematisierung noch nicht konsequent durchgeführt ist.

2) Ich hebe hier nur die Worte durch Majuskeln hervor, in denen
Matthäus von Markus abweicht.



— 106 —

brach es,

UND DA ER ES DEN JÜNGERN GAB,
sprach er:
«Nehmet, ESSET!
Dies ist mein Leib.»

27 Und er nahm einen Kelch
UND sprach das Dankgebet
(und) gab ihn ihnen MIT DEN WORTEN:
«TRINKET alle daraus!

28 DENN dies ist mein Bundesblut,
das für viele vergossen wird,
ZUR VERGEBUNG DER SÜNDEN.

29 — Ich sage euch ABER;
Nicht mehr trinke ich VON NUN AN
von DIESEM Gewächs des Weinstocks
bis zu jenem Tage,
wann ich es neu trinke MIT EUCH
in der Herrschaft MEINES VATERS».

Der Matthäusbericht ist deutlich von Markus abhängig. Er
hat über diesen hinaus — ich erwähne bloss die wichtigen
Abweichungen — nur Zusätze, die sich leicht als Erweiterung und
Stilisierung des spröden marcinischen Traditionsstückes erklären lassen :

In der Einführung setzt er o LrjGovg, «Jesus» ein und lockert
dadurch den gedrängten Satzbau mit den unverbundenen Partizipien

(Xaßcov, svXoyrjoag, «nehmend», «den Segen sprechend») auf.
Die knappe Aufforderung: Xaßsxs, «nehmet!» erweitert er

durch ein ipâysxs, «esset!», das aber seine Entstehung kaum dieser
belebenden Absicht verdankt, sondern nötig wurde, weil Matthäus
beim Weinwort den erzählenden Bericht «Und sie tranken alle
daraus» in die imperativische Aufforderung niete, «trinket!»
umwandelte und so durch den liturgischen Parallelismus genötigt
wurde, beim Brotwort ein entsprechendes gdytxs, «esset!»
anzufügen. rtsQi noXXwv, «für viele», statt vnèç noXXmv ist nur
Übersetzungsvariante und als solche bedeutungslos.

Zum schon bei Markus viel reichern Kelchwort fügt Matthäus
noch erklärend hinzu: slg dipsoiv àpagxtmv, «zur Vergebung der
Sünden», was dem Sinn des Opferwortes durchaus entsprechen
dürfte.



— 107 —

Zur Erweichung der spröden Form der Jesusworte gehört
auch die Beifügung des fielf vfxwv, «mit euch», in dem eschatologischen

Ausblick.
So erweist sich die matthäische Form der Abendmahlsperikope

durchwegs als sinngemässe Ausgestaltung der marcinischen, sie

nötigt uns nirgends zu einer gesonderten Auslegung.
Anders liegen die Dinge bei Lukas und Paulus. Wir besprechen

des letztern Bericht zuerst, da die Möglichkeit besteht, dass der
lukanische auch von ihm abhängt:

3. Der Paulusbericht, l.Kor. 11, 23—261):

23 DENN ICH HABE ES VON DEM HERRN EMPFANGEN,
WAS ICH EUCH AUCH ÜBERLIEFERT HABE:
DER HERR JESUS,
IN DER NACHT, IN DER ER AUSGELIEFERT WURDE,
NAHM ER BROT,

24 UND DA ER DAS DANKGEBET GESPROCHEN, brach
er (es) und sprach:

«Dies ist mein Leib, DER 2) FÜR EUCH.
DIES TUT ZU MEINEM GEDÄCHTNIS!»

25 IN GLEICHER WEISE AUCH DEN KELCH NACH DEM
MAHLE MIT DEN WORTEN:

«DIESER KELCH IST DER NEUE BUND IN MEINEM
BLUT.

DIES TUT, SO OFT IHR TRINKET, ZU MEINEM
GEDÄCHTNIS »

26 DENN SO OFT IHR DIESES BROT ESSET
UND DEN KELCH TRINKET,
VERKÜNDIGT IHR DEN TOD DES HERRN,
BIS DASS ER KOMMT.

*) Auch hier werden die Abweichungen vom Markusbericht durch
Großschreibung hervorgehoben. Dabei kann leider nicht sichtbar gemacht
werden, inwieweit in veränderter Form (z. B. beim Kelchwort) die
Markustradition auch dort vorauszusetzen ist, wo die einzelnen Wörter nur noch
in neuen Wendungen erkennbar werden. Ebensowenig werden so die
Kürzungen sichtbar.

2) Das harte DER wäre in der deutschen Übersetzung an sieh

unangebracht. Ich setze es hier nur auch, um die Härte des griechischen
Textes anzudeuten.



— 108 —

Die paulinische Tradition ist viel reicher als die marcinisch-
matthäische, die wir bisher besprochen haben. Schon ein schema-
tischer Überblick über den Aufbau kann uns dies zeigen:

Paulus beginnt mit zwei Prolegomena und lässt erst dann
die eigentliche Stiftungsperikope folgen. So ergibt sich folgendes
Bild:

Prolegomena : a) Hinweis auf die kirchliche Tradition ;

b) Datierung x).

Die Handlung Jesu mit dem Brot.
Das Deutewort zu diesem.
Der Anamnesis-(Wiederholungs-)Befehl.
Die Handlung Jesu mit dem Kelch.
Das Deutewort zu diesem.
Der Anamnesis-(Wiederholungs-)Befehl.
Die Interpretation des Apostels «... ihr verkündigt den Tod des

Herrn»).
Der eschatologische Ausblick (nicht mehr Herrenlogion, sondern

Hinweis des Apostels).

Zum Verständnis dieses eigentümlichen Ineinanders von
Herrenwort und Apostelwort ist vorerst festzustellen, dass Paulus
die Einsetzung des heiligen Mahles nicht um ihrer selbst willen
erzählt, sondern gleichsam im Vorbeigehen auf sie zu sprechen
kommt, um einen Missbrauch der korinthischen Gemeinde zu
rügen und richtigzustellen. Der Akzent liegt auf der Heiligkeit,
dem «Herausgehobensein» der Handlung, nicht auf der historischen
Vollständigkeit der Wiedergabe. Deshalb ist es durchaus
wahrscheinlich, dass Paulus die Einsetzungsworte schon in einer Form
wiedergibt, die von der Kultübung der Gemeinde beeinflusst und

') Es dürfte doch noch immer wahrscheinlicher sein, dass mit Vers 23
ein chronologisches Datum gegeben werden soll, eine Angabo, die an der
Perikope, in der Form, in der sie Paulus empfing, haftete, als dass, wie jetzt
Lohmeyer, Theol. Rundschau IX, 1S4 f., erklärt, das «eschatologische Rätsel
Gottes, nach dem der Menschensohn übergeben wird in die Hände der
Sünder» allein ins Auge gefasst wird. Richtig dürfte an der Beobachtung
Lohmeyers sein, dass das chronologische Datum für den Apostel in diesem
Zusammenhang zugleich ein «heilsgeschichtliches» wird, so dass der Text
nicht rein historisch gelesen sein will. Von hier aus reicht auch die Erklärung
von Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Vandenhoek <&

Ruprecht. Cöt ringen. 1935. 36, Anm. 1, nicht aus, der in dem Vermerk bloss
einen Hinweis auf die Passion sehen will, der den Mißständen in Korinth
gegenüber den Ernst der Vorgänge betonen soll.



— 109 —

geprägt ist. Er gibt die «kirchliche Tradition» weiter. Traditionen
in diesem Sinn sind nicht am historisch genauen Wortlaut, sondern
an der genauen Weitergabe von Intention und Inhalt der Ur-
worte interessiert. Die betonte Zurückführung auf den xvqioç,
den «Herrn», die der Einführung das Gewicht gibt, will offensichtlich

dieses sagen, kaum, wie moderne Exegeten annehmen, den
folgenden Bericht auf eine direkte Offenbarung an Paulus zurückführen

1). IlaQaXafißdvsiv ano, «empfangen von...», entspricht
genau dem rabbinischen terminus technicus qibbel min, der den
Traditionsempfang beschreibt, und nuoaòiòóvai, «überliefern», mit
dem Dativ entspricht ebenso eindeutig dem rabbinischen terminus
technicus masar Ie, der die Traditionsweitergabe umschreibt2). Aber
allerdings will Paulus mit dieser Formel und dem feierlichen, in
einer Erzählung besonders auffälligen, o xvqioç Ixfiovç, «der

Herr Jesus», sagen, dass für ihn der im Abendmahlssaal Handelnde
nicht einfach «der historische Jesus» ist, sondern der xvqioç, «der

Herr», dessen Tun jene eschatologische Beziehung und letzte
Verbindlichkeit hat, die man nicht ohne Gefahr profanieren kann.

Dass bei Paulus das «und er gab (es) ihnen» von Markus
und Lukas fehlt, dass ebenso kein laßere, «nehmet!» (Mk., Mt.),
bzw. ipdyexs, ttîsxs, «esset!», «trinket!» (Mt.) erscheint, könnte
vielleicht einfach auf die freie Form der Wiedergabe zurückzuführen
sein, ja, es ist möglich, dass sogar eine so gewichtige Verengerung
wie das vnto vfiiüv, «für euch», statt des vtisq noXXwv, «für vielen.

daraus zu erklären ist.
Es wäre jedenfalls verfehlt, aus der blossen Tatsache, dass

der I. Korintherbrief chronologisch vor den Synoptikern anzusetzen

ist, schon zu erschliessen, dass Paulus in all diesen Dingen noch
eine ältere Form der Überlieferung festgehalten habe.

Er hat vielmehr an vielen Stellen deutlich die semitische

Tradition gräzisiert. So kann eben das befremdliche xò vtisq v/w'v,
«das für euch», beim Brotwort nicht ursprünglich sein, wie seine

x) Diese Deutung ist auch in der erweichten Form abzulehnen, in der
sie Lietzmann in seinem Kommentar zum I. Kor. (Handbuch zum N. T. 9),
3. Auflage, 57, vertritt, wenn er erklärt: «Die Erzählung kennt Paulus aus
der Gemeindetradition, aber das wesentliche Verständnis dieser Geschiebte
hat ihm der Herr offenbart.»

2) Besonders oft in M. Pirke Aboth. Zum Problem : Joseph lianft,
Der Ursprung des katholischen Traditionsprinzips, Würzburg, 1931, 264;
Joachim Jeremia«, a. a. O. 72. Daselbst ist in Anmerkung 4 auch weitere
Literatur genannt.



— 110 —

Kürze nahelegen möchte, es erweist sich als eine griechische Formel,
deren Rückübersetzung ins Aramäische unmöglich erscheint1).

Auch die paraphrasierende Umwandlung des eschatologischen
Ausblicks in eine indikativisch feststellende Deutung des ganzen
Kultaktes ist sicher sekundär, aus dem paränetischen Charakter
der ganzen Wiedergabe heraus zu verstehen.

Während aber alle diese Varianten am inhaltlichen Bestand
der Tradition nichts ändern, stellen zwei weitere Beifügungen in
dieser Richtung ein wirkliches Problem dar:

Beiden Deuteworten fügt Paulus bei:

xovxo TTOisìxs sic xi]v sprjv dvafivrjoiv
«Tut dies zu meinem Gedächtnis!»

Dieser Befehl — das noisixs kann kaum indikativisch gemeint
sein — macht den Akt erst deutlich zu einer zu wiederholenden
Kultfeier im Sinn des kirchlichen Sakramentsbegriffs. Er erst
«stiftet» das Abendmahl explizit als «Sakrament».

Wir können hier, wo wir noch nicht die Deutung des Inhalts
geben wollen, die eigentliche Schwierigkeit, die in dem Worte liegt,
nicht durchbesprechen. Es ist vorerst einfach anzumerken, dass

dieser überschiessende Befehl nicht deshalb schon, weil ihn Markus
und Matthäus nicht haben und Lukas ihn offenbar erst unter dem
Einfluss des Paulus beim Brotwort, und nur bei diesem einfügt,
späterer Zusatz, gar eine willkürliche Umdeutung des Paulus sein

muss. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass Paulus eine ihm zugängliche

Tradition so eingreifend abgewandelt habe. Man muss
deshalb zum mindesten voraussetzen, dass der Anamnesisbefehl,
dessen Fehlen bei Markus im Fall seiner Ursprünglichkeit wirklich
befremden muss, vor Paulus in die Abendmahlsüberlieferung
eingedrungen wäre, ja, man darf— auch wenn man alle apologetischen
Künste verabscheut — die Möglichkeit nicht von der Hand weisen,
dass eventuell auch die marcinische Linie die Tradition verkürzt
hätte, weil die Wiederholung der Gemeinde selbstverständlich
geworden war 2).

1) Gustaf Dolman, Jesus-Jeschua, 1922, 132; Joachim Jeremias,
a. a. O. 58.

2) Die Wahrscheinlichkeit der Echtheit betont natürlich die katholische

Exegese. Vgl. dazu August Arnold, Der Ursprung des christlichen
Abendmahls, Freiburg i. Br., Herder und Co., 2. Auflage, 1939, 186 ff.
Den sekundären Charakter behaupten, mit Ausnahmen, die protestantischen

Ausleger. Siehe Jeremias, a. a. O. 58, und Anmerkungen 4 und 5.



— Ill —

Auch die zweite Erweiterung, die bei Paulus in diesem Sinne
auffällt, kann erst später sachlich beurteilt werden. Paulus
bezeichnet den Bund, der durch das Vergiessen des Blutes Christi
gestiftet wird, ausdrücklich als die xaivrj ôiaO-r^, den «neuen
Bund». Die auffällig umständliche Formulierung Siad-r^ sv xm

sfilò aï'fxaxi, «Bund in meinem Blute», die Lukas offenbar von
ihm übernimmt, ist ihm sehr wahrscheinlich ebenfalls durch die
Beifügung des xaivrj, «neu», aufgenötigt, durch das er den Akzent
nicht auf das Blut, sondern die Bundschliessung legt. Man braucht
also kaum zu der umständlichem Erklärung, die Dalman und Jeremias

für diese Wendung geben, zu greifen, nämlich, dass Paulus so

schwerfällig formuliere, weil er das Missverständnis abwehren
wolle, dass es sich beim christlichen Abendmahl um Blutgenuss
handle 1). Wäre das xaivg bei Siat}r\xg ursprünglich, dann hätte
Jesus den «Bund», den er zu stiften im Begriffe steht, als die
Erfüllung der Jeremia 31, 31—34 geweissagten berith chadaschah,
des «neuen Bundes» hingestellt. Ob das wahrscheinlich ist, ist
aber eben fraglich.

Die kurze Übersicht über den paulinischen Bericht zeigt uns,
dass dieser ein viel reflektierteres, mehr liturgisches Gepräge trägt,
als der des Markus. Aber selbst, wenn der Wiederholungsbefehl
ein Zusatz wäre, was mir durchaus nicht bewiesen zu sein scheint,
und wenn das xaivrj eine Deutung des Apostels ist, was ich für
wahrscheinlich halte, so entfernt sich der paulinische Bericht nicht
so weit vom marcinischen, dass nicht beide auf die gleiche Urtradi-
tion zurückgehen könnten.

4. Der Lukasbericht, Lukas 22, 15—20 2):

15 UND ER SPRACH ZU IHNEN:
«MIT (STARKEM) VERLANGEN VERLANGTE MICH,
DIES PASSA MIT EUCH ZU ESSEN,
EHE DENN ICH LEIDE.

16 DENN ICH SAGE EUCH:
ICH WERDE ES NICHT MEHR ESSEN,
BIS ES SEINE ERFÜLLUNG GEFUNDEN HAT IN DER

GOTTESHERRSCHAFT. »

1) Dolman, a. a. O. 147. Jeremias, a. a. O. 60.

2) Hier ist nur das über Markus und Paulus Hinausschiessende in
Majuskeln gesetzt.



— 112 —

17 UND, DA ER EINEN KELCH ENTGEGENGENOMMEN,
(UND) DAS DANKGEBET GESPROCHEN,
SPRACH ER:
«NEHMET DIESEN UND VERTEILET (IHN)
UNTEREINANDER:

18 DENN ich sage euch:
Ich werde VON NUN AN nicht mehr trinken
vom Gewächs des Weinstocks,
bis dass die Gottesherrschaft KOMMT.

19 Und er nahm Brot,
sprach das Dankgebet,
brach (es) und gab (es) ihnen mit den Worten:
«Dies ist mein Leib, der für euch GEGEBEN WIRD.
Tut dies zu meinem Gedächtnis!»

20 Und auch den Kelch in gleicher Weise nach dem Mahle mit
den Worten:

Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut,
das für euch vergossen wird.

Der Lukasbericht ist dadurch charakterisiert, dass er sich
sowohl mit Markus wie mit Paulus berührt, darüber hinaus aber
noch ein Sondergepräge aufweist, das die Annahme verwehrt,
dass es sich bloss um eine ungeschickte Ineinanderarbeitung der
beiden bisher besprochenen Traditionstypen handle.

Wir vergegenwärtigen uns zuerst den Text der sogenannten
Hesychius-Rezension, der sich in allen griechischen Majuskeln
ausser D vorfindet. Es ist der Text, den wir eben in der
Übersetzung wiedergaben.

Dieser Bericht trägt viel stärker emotionales Gepräge als die
Überlieferung bei Markus und Matthäus. Das Intime des Meister-
Jünger-Verhältnisses, die innere Bewegtheit des Herrn kommen
sehr stark zum Ausdruck. Das auffällige Logion

«Mit (starkem) Verlangen verlangte mich,
dies Passa mit euch zu essen,
eh' denn ich leide»,

das durch die persönliche Bindung zwischen Meister und Jünger
geradezu geprägt ist, leitet die ganze Szene ein 1). In Vers 16 folgt

J) Der Dativ èmDvfu'çc bei snsdvfirfia vorstärkt das Verbum wie
der hebräische Infinitivus absolutus. Blass-Debrunner, § 198. Die
Formulierimg spricht für die Treue der Tradition. Franz Delitzsch übersetzt
die Stelle in seinem hebräischen Neuen Testament von 1880 mit nikhsoph
nikhsaphtî.



— 113 —

ein Wort, das eine Parallele zu dem bei den andern nur ans Kelchwort

angeschlossenen eschatologischen Ausblick darstellt. Der
gewohnte eschatologische Ausblick folgt schon Vers 18, nachdem ihm
ein Kelchwort vorangegangen, das sich nicht auf den eucharistischen
Kelch beziehen kann, im jetzigen Zusammenhang aber wie ein
Rudiment des gewohnten Deutewortes wirkt. Dann schliesst
Lukas erst die eigentliche Stiftungsperikope an, die der Erzählung
bei Markus, Matthäus und Paulus einigermassen parallel geht.

Durch diese seltsame Anordnung entsteht nun aber eben die
fatale Komposition mit den zwei Kelchen, die vermutlich zu den
bedeutsamen Veränderungen des sogenannten «westlichen» Textes
geführt hat, die offensichtlich die Tendenz verfolgen, einen Text
mit nur einem Kelch zu erhalten. Es würde uns hier zu lange
aufhalten, die Varianten dieser Textform im einzelnen zu besprechen x).

Nur so viel sei erwähnt, dass D und eine Reihe von Zeugen der
vetus latina (a d ff2 i 1) den zweiten Kelch, d. h. die Verse 19 6

und 20, nicht haben, ohne die Reihenfolge von 15—19 a zu
verändern, während andere Altlateiner (b e) und die vetus syra die
Reihenfolge teils verändern, teils den ersten Kelch (die Verse 17

und 18) beseitigen und Vers 20 in abgewandelter Form bezeugen
(Syr sin). Die Peschitta endlich, die natürlich nicht als Zeuge
für den westlichen Text verwertet werden kann, scheidet einfach
die Verse 17 und 18 aus und bezeugt so nur mit die Tendenz,
das Peinliche des doppelten Kelches zu beseitigen. Seit Westcott-
Hort hält es eine grosse Zahl, auch konservativer Beurteiler 2) für
ausgemacht, dass der «westliche» Text, ohne die Verse 19 a und 20

der ursprüngliche Lukas-Text sei, der bloss später durch
Anleihen bei den andern ergänzt worden sei3). Jeremias versteigt

1) Eine umfassende Übersicht über das textgeschichtliche Material
gibt Adalbert Merx, Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten
bekannten Text. Zweiter Teil, zweite Hälfte: Markus und Lukas. Berlin,
Reimer, 1905, 432 ff.

2) Die wichtigsten Namen vermerkt Jeremias, a. a. O. 44, Anmerkung 2.
3) Noch weiter gehen die Forscher Karl Ludwig Schmidt, Artikel

«Abendmahl» in «Religion in Geschichte und Gegenwart», 2. Auflage,
I.Band, 7—10, 1927; H. N. Bate, The «shorter text» of St. Luke XXII,
15—20, in Journal of Theol. Stud. XXVIII (1927), 367 f.; Hugo Huber,
Das Herrenmahl im Neuen Testament, Berner Diss., 1929, 68, und Rudolf
Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, 2. Auflage, 1931,
286, Anm. 1, die auch Vers 19 a als Zusatz streichen möchten. Man kann
dieser Auffassung eine gewisse Folgerichtigkeit nicht abstreiten. Wenn
der kürzere Lukas-Text aus textgeschichtlichen Gründen bevorzugt werden
musste, dann befriedigte diese «Lösung» mehr als die gewöhnliche. Dennoch
bestände auch dann noch gegen sie das Bedenken, dass sie durch keine
Textzeugen getragen wird.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942. 8



— 114 —

sich sogar zu der abenteuerlichen Auskunft, dass das Deutewort
zum Wein von Lukas «aus Arkandisziplin» fortgelassen worden sei.

Es bleibt dann nur völlig unverständlich, warum er das Brot-
Deutewort bringt, das doch kaum weniger «verräterisch» war.
Es ist aber überhaupt nicht sehr wahrscheinlich, dass die westliche

Tradition als wirkliche Tradition anzusprechen ist. Die

Mannigfaltigkeit ihrer Textformen macht sie äusserst suspekt und

berechtigt nur zu sehr zu dem Argwohn, dass sie ihre Entstehung
der genannten Tendenz verdanke. Es ist deshalb äusserst
wahrscheinlich, dass die Auffassung, dass der kürzere Lukastext
ursprünglich sei, kurzschlüssig, dass der ursprüngliche Lukastext
vielmehr der der Hesychiusüberlieferung sei1).

Aber, wie ist dieser Lukastext zu verstehen

Offenbar ist das Stück aus einer Komposition verschiedener
Traditionsstücke zusammengewachsen, die im jetzigen Zusammenhang

nach vorn und hinten verknüpft sind. Vor 15 nämlich und
nach 20 geht das Gespräch um das Schicksal des Verräters. Der
Abendmahlsbericht wirkt jetzt wie ein die Verräterszene
sprengendes Zwischenstück.

Der Hinweis auf den Verräter erklärt die stark gefühlsbetonte
Einleitung von Vers 15, die neue Anknüpfung an dieses Motiv
ist wohl auch der Grund, weshalb der zweite Anamnesisbefehl
in 20 fortfiel. Von dem Hinweis auf die Selbsthingabe des Redenden

(Vers 20: «für euch») geht der Gedanke unmittelbar zu dem, der
diese Hingabe so schmählich verkehrt.

Dass Lukas den eschatologischen Ausblick gleich als

Einleitung bringt und das Markus entsprechende eschatologische Ver-

x) Mit dieser Entscheidung ist auch unser Urteil über die Hypothese
Rudolf Ottos gegeben, die er in seinem Buche «Reich Gottes und Menschensohn»,

München, 1934, 226 ff., entwickelt. Er hält dafür, dass die ursprüngliche

Abendmahlsüberlieferung in den Versen Lukas 22, 17.18.19a.29
vorliege, die jetzt nur falsch eingeordnet seien. Aber, ganz abgesehen von
den oben erwähnten Argumenten für die Ursprünglichkeit des ägyptischen
Textes, ist es sehr unwahrscheinlich, dass Vers 29 ursprünglich an 19 a
anschloss. Der ganze Gedankengang hängt ursprünglich mit der Frage Petri
nach dem Lohne (Mt. 19, 27 f.) zusammen. Die Hypothese Ottos scheitert
schon an der Beobachtung, dass ßaGiXsiar nicht, wie er voraussetzt,
Objekt zu òiaxi'&spai, sondern allein zu dit&sxo ist. Cf. Johannes Behm,
Der Begriff der JIA0HKH im Neuen Testament, Leipzig 1912, 65 f.;
K. G. Goetz, Das Abendmahl eine Diatheke Jesu oder sein letztes Gleichnis
Untersuchungen zum N. T., herausgegeben von Hans Windisch, Heft 8,
Leipzig 1920, 35.



— 115 —

heissungswort zum Kelch an seinen ersten, nicht-eucharistischen
Kelch anfügt, dürfte dagegen nicht einfach auf schwerfälliger
Rekonstruktion beruhen, sondern auf besserer historischer Nachricht.
Wir werden am Schluss unserer Ausführungen auf diese
Eigentümlichkeit noch zurückkommen und dort begründen, wie
angemessen die Anordnung des Lukas ist. Hier muss uns die
Vorbemerkung genügen, dass Lukas vermutlich in grosser Treue zwei
Überlieferungen aufbewahrt hat, dass aber, was den eschatologischen

Ausblick angeht, Markus sehr wahrscheinlich künstlicher
ordnete als Lukas, indem er aus dem ersten Traditionsstück des

Lukas (natürlich nicht aus Lukas selbst) nur diesen Zug
übernahm, und, da er nur ein Kelchwort kennt, ihn diesem anfügte.

So zeigt nur für den, der Markus von vorneherein den Vorzug
gibt, der Lukasbericht eine so überraschende Anordnung. Einerseits

heben sich die beiden Traditionsstücke bei ihm noch deutlich
voneinander ab, und andererseits hat er sie auch schon so kunstvoll

zusammengeordnet, dass nach seiner Manier eine neue geschlossene

Einheit entsteht, die aber, wie wir noch sehen werden, den

ursprünglichen Vorgängen gerechter werden dürfte als die knappe
Darstellung des Markus.

Die Verse 15—18 schildern so die durch den nahen Abschied
bestimmte, letzte gemeinsame Passafeier mit dem Hinweis auf
das Leiden, woran sich sehr natürlich der eschatologische
Ausblick auf die Nähe der Gottesherrschaft und das sie symbolisierende
Messiasmahl anschliessen.

Die Verse 19/20 brächten dann erst den eigentlichen
Abendmahlsbericht, der hier stark aus paulinischen Traditionselementen
aufgebaut ist und von daher auch die Mahnung übernimmt, sich

in der kultischen Wiederholung des Vorganges des Heilstodes Jesu

zu «erinnern».
Damit ist allerdings die anschwellende Komposition des Markus,

die schon Matthäus durch seine stärkere Parallelisierung
mildert, die Paulus durch seine paraphrasierende Reflexion zersetzt,

ganz vermieden. Die eigentliche Abendmahlstradition ist völlig
dem grössern Zusammenhang der Abschiedsreden eingebaut.
Lukas wagt eine selbständige Komposition, die schon zu dem Bild
der johanneischen Abschiedsreden hinüberleitet.

Damit haben wir uns die eigentlichen «Stiftungsberichte»

vergegenwärtigt. Was in I. Kor. 10 indirekt und in Joh. 6

vielleicht direkt zur Deutung der Intention Jesu gesagt wird, werden



— 116 —

wir besser bei der Erörterung des theologischen Sinnes des Abendmahles

Jesu besprechen.
Hier ist, ehe wir auf diese eintreten können, nur noch kurz

die Frage zu klären, welches die ursprüngliche Form des
Berichtes sei, oder besser, da hier eine absolut sichere Antwort kaum
erreichbar ist, welche Traditionswiedergabe dem Urgeschehen
vermutlich am nächsten stehen dürfte. Man darf diese Frage weder
rein chronologisch noch rein philologisch lösen wollen. Der
Paulus-Bericht ist, chronologisch besehen, sicher der älteste. Aber,
er ist, wie wir schon sahen, seiner Intention nach überhaupt kein
historisches Referat. Auch wenn unsere Deutung des einleitenden
«Ich habe es von dem Herrn empfangen» durchaus die Treue der
Wiedergabe betonen lässt, so ist aus dem chronologischen prae
durchaus noch nicht auf grössere historische Zuverlässigkeit zu
schliessen x). Man darf aber auch nicht einfach schematisch
untersuchen, was alle wörtlich gemeinsam haben, und dieses als den

ursprünglichen Text erklären. So geht Jeremias 2) vor und kommt
dadurch zu dem Schluss, dass, da das Gemeinsame ziemlich genau
dem Markus-Text entspreche und dieser ausserdem die meisten
Aramaismen enthalte, der Markus-Bericht der primäre sein müsse.

Es ist aber doch zum mindesten voreilig, die Möglichkeit
auszuschliessen, dass ein anderer, wenn gleich nicht in der ursprünglichen

Form, so doch gräzisiert, einen ursprünglicheren Zug
festgehalten hätte. So ist es, wie wir schon anmerkten, möglich, dass

hinter dem Anamnesisbefehl eine zuverlässige Tradition steht.
So ist es wahrscheinlich, dass Lukas in der Tradition über den
eschatologischen Ausblick die Urtradition richtiger wiedergibt
als der hier schon stilisierende Markus.

Es dürfte deshalb richtiger sein, als von Markus allein
auszugehen, zu erklären, dass Markus wohl der Urtradition der Deuteworte

am nächsten kommt, dass aber auch seine Überlieferung der
kritischen Ergänzung bedarf, die für die eschatologische Verheissung
vor allem aus Lukas, für die Einreihung in den Passarahmen aber
aus diesem und vielleicht aus Paulus zu gewinnen ist.

Wir durchgehen von diesem kritisch gewonnenen Resultat
aus die Probleme, die der so gesichtete Text in sich birgt. Dabei

x) Dem paulinischen Bericht geben — unter verschiedener Begründung

— den Vorzug A. Seeberg, G. Loeschke, Loofs, Zahn, Huber, Behm
und andere.

2) Jeremias, a. a. O. 42—74.



— 117 —

ist festzuhalten, dass wir in vielem nichts völlig Sicheres sagen
können. Dem Exegeten ist Bescheidung auferlegt. Wollte er jene
konstruierende Unfehlbarkeit versuchen, die allerdings immer
wieder posiert wird, so erreichte er nur die Karikatur kirchlicher
Lehre, nämlich «das Dogma der Professoren». Er ordnet, wo er
um seine Aufgabe weiss, seine Arbeit bewusst der letzten
Entscheidung, die nicht hier fallen kann, unter. Seine Forschung ist
Dienst, nicht Lehrsurrogat. Darum haftet ihr aber auch jene
Offenheit an, die je und je sowohl die Grenzen der Erkenntnis
zugesteht wie neuer Erkenntnis zugänglich bleibt.

Gleich bei dem ersten Problem, das uns die
Abendmahlsüberlieferung vorlegt, ist kaum eine ganz sichere Entscheidung
möglich. Es ist nicht nur für die zeitliche Datierung, sondern auch
für die inhaltliche Deutung des Vorgangs nicht ohne grosse
Bedeutung, zu wissen, ob das erste Abendmahl im Rahmen des
Passamahles1) gefeiert wurde oder bei irgendeiner andern
letzten Mahlzeit Jesu mit seinen Jüngern. Hätten wir nur die

synoptischen Berichte, so wäre der Tatbestand eindeutig. Lukas
nennt das Passamahl ausdrücklich im Eingang seines Berichtes
(Luk. 22, 15—16), Markus und Matthäus setzen es durch die
vorangestellte Perikope über seine Zurüstung voraus (Mk. 14, 12—16;
Mattb. 26, 17—19). Aber schon die Angabe des Paulus: «In der

Nacht, da er verraten wurde» (I. Kor. 11, 28) ist in dieser Hinsicht
zweideutig, und vollends Johannes, der zwar überhaupt keinen

Stiftungsbericht überliefert, aber das Abendmahl selbst deutlich
voraussetzt, zeigt so bestimmt, dass Jesus am Rüsttage selbst schon

hingerichtet wurde (Joh. 13, 1. 29; 18, 28; 19, 14), dass er die synoptische

Darstellung geradezu in Frage stellt. Gemeinsam ist
Johannes und den Synoptikern nur die Angabe, dass der Todestag
Jesu ein Freitag war.

Dazu bringen die Gegner der Passadeutung andere gewichtige
Gründe hinzu. Ich kann diese nicht im einzelnen durchgehen, da
dies eine gründlichere Untersuchung erforderte, als sie uns hier in
der knapp bemessenen Zeit möglich ist2). Sie beziehen sich teils
auf die angebliche Festruheverletzung bei der Annahme, dass

Jesus am 15. Nisan gekreuzigt wurde (Gang Jesu nach Gethse-

mane in der Passanacht, Waffentragen der Häscher, des Petru^

x) Zur Schreibweise «Passa» (ohne orthographisches h) siehe die
Begründung bei Procksch in «Vom Sakrament des Altars», 11, Anm. 1.

2) Jeremias, a. a. O. 27—36, gibt eine sorgfältige Zusammenstellung.



— 118 —

die Gerichtssitzung des Synedriums und die Verurteilung Jesu in
der Festnacht, die Teilnahme der Juden an der römischen
Gerichtsverhandlung am Morgen des 15. Nisan, dass Simon von Kyrene
an diesem Tage «vom Felde» kommt, die Hinrichtung Jesu selbst

am Feiertag, die Einkäufe des Joseph von Arimathia am Abend
dieses Tages, die Zubereitung der Spezereien durch die Frauen,
das Begräbnis Jesu selbst, das das Abwälzen des Steines erfordert),
teils betonen sie andere Unstimmigkeiten der Verkuppelung (so,
dass charakteristische und zentrale Züge des Mahlritus fehlen, wie
die Verwendung der vier Becher, der Bitterkräuter, vor allem aber
des Passalammes selbst und des Passamidrasch, dass für die

ungesäuerten Mazzen der terminus à\noç, «Brot», gebraucht wird).
Diese Gegenargumente lassen sich zum Teil leicht widerlegen.
So bilden einige der «Arbeiten», die mit dem Begräbnis zusammenhängen,

keine Schwierigkeit, denn auch der Talmudtraktat Schab-
bath bestimmt 23, 5 für den Sabbath ausdrücklich: «Man darfalle
Erfordernisse des Leichnams verrichten», was allerdings sogleich
auch wieder dahin eingeschränkt wird, dass man ihn zwar «salben
und spülen», aber «kein Glied an ihm rühren dürfe». Ferner ist
ixQxog durchaus auch für Ungesäuertes nachweisbar1), dass die
Bitterkräuter fehlen, dass nicht alle vier Becher erwähnt sind,
braucht nicht zu befremden. Der knappe Bericht will ja nicht
das Passa, sondern das neue «Sakrament» des christlichen Mahles
schildern. Auch besteht die Möglichkeit, dass bei Lukas der Passa-
charakter noch stärker durchschimmert. Wenn nämlich der Kelch
von 22, 17 nicht als eucharistischer Kelch zu deuten ist, was ich
für sicher halte, so könnte dieser mit dem ersten Becher identisch
sein. Das Deutewort zum Brot fände dann seinen natürlichen Ort
bei der Hauptmahlzeit, beim Tischgebet des Hausvaters über dem

ungesäuerten Brote, das Deutewort zum Wein wäre gesprochen
über dem dritten Becher.

Aber, alle Schwierigkeiten lassen sich nicht beheben. Es ist
das Unscharfe an Jeremias' Verteidigung der Passahypothese, dass
sie «die Ausnahmen», die auch an sabbathlichen Tagen erlaubt
waren, «zur Regel der Erklärung » macht2). Die Gerichtssitzung
des Sanhédrin in der Passanacht, die Verurteilung und Hinrichtung
am ersten Festtag bleiben ein schwerer Anstoss, dessen Behebung

1) Jeremias, a. a. O. 27.

a) Lohmeyer, a. a. O. 197.



— 119 —

die Überlegungen von Dalman x) und Billerbeck 2), auf die sich
Jeremias3) beruft, im besten Falle als Möglichkeit erscheinen
lassen. Ebenso sind manche Argumente, die Jeremias für die
Passaeinordnung vorbringt, zwar eine Bestätigung solcher Möglichkeit,

aber nicht von durchschlagender Beweiskraft, so, dass das
Mahl Jesu ein nächtliches ist4), so, dass die Jünger zu Tische liegen,
statt zu sitzen B), dass sie Wein trinken 6), dass das Mahl in
Jerusalem stattfindet7). Das alles könnte den Passacharakter des

Mahlrahmens unterstreichen, wenn er sonstwie gesichert wäre,
reicht aber nicht zum Beweise aus, wo so schwerwiegende Aporien
vorliegen 8).

Aber, gewichtiger noch als alle bisher berührten Einwände
ist die Diskrepanz zwischen der Synopse und dem Johannesevangelium.

Die Schwierigkeit wäre behoben, wenn man der Hypothese
von Paul Billerbeck, die er unter dem Einfluss und in sorgfältiger
Auseinandersetzung mit Chwolson 9) und Lichtenstein10) vorträgt11),
zustimmen könnte. Darnach erklärte sich die Diskrepanz der
Berichte aus der verschiedenen Festtagsansetzung, die in jenem
Jahre zwischen Pharisäat und Sadduzäern strittig war. Demnach
hätte Jesus wirklich noch mit den Pharisäern zusammen das Passamani

gefeiert, wäre aber nach der offiziellen Kalenderordnung der
Regierenden dennoch schon am 14. Nisan gestorben. Tatsächlich
deuten bei Johannes, wie Jeremias12) zum Teil sehr richtig
beobachtet, allerlei Angaben darauf hin, dass auch dem Bericht,

1) Dalman, Jesus-Jeschua 86—98.
2) Hermann Strack und Paul Billerbeck, Kommentar zum Neuen

Testament aus Talmud und Midrasch II, 815—834.
3) Jeremias, a. a. O. 36. Vgl. dagegen Lietzmann, Messe und Herrenmahl,

1926, 213.
4) Jeremias, a. a. O. 16 f.
5) Jeremias, a. a. O. 17 f.
6) Jeremias, a. a. O. 21 f.

') Jeremias, a. a. O. 14 f.
8) Zur Diskussion über die neuesten Argumente siehe jetzt die

Auseinandersetzung zwischen K. G. Goetz und Joachim Jeremias in den
Theologischen Studien und Kritiken, 108. Band, 1936, Neue Folge III, 81 ff.
und 124 ff.

9) Chwolson, Das letzte Passamahl Christi und der Tag seines Todes.

Leipzig 1908.
10) Jechiel Lichtenstein, Kommentar zum Matthäus-Evangelium (hebr.),

Leipzig 1913.

n) Strack und Billerbeck, a. a. O. II, 845—853.
12) Jeremias, a. a. O. 38 f.



— 120 —

der der johanneischen Erzählung zugrunde liegt, ursprünglich das

Passamahlgepräge anhaftete. Seine Darstellung zeigt dieselbe

Verknüpfung des letzten Mahles Jesu mit der Verräterszene wie
der synoptische Bericht (Joh. 13, 2 ff.), das Mahl ist wie in diesem
ein nächtliches und festliches — Jesus liegt zu Tische —, und es

findet wie nach der synoptischen Tradition in Jerusalem statt.
Die Weisung Jesu an den Verräter, sein Vorhaben idyiov,
«alsbald, ohne Verzug» auszuführen (13, 27), können «etliche unter den

Jüngern» nur darum in dem Sinne missverstehen, dass er ihm
befehle, die nötigen Festeinkäufe zu machen, weil das Mahl am
Vorabend, wo solche Eile geboten war, stattfand.

Andererseits versteht der Evangelist selbst die chronologische
Situation sicher so, dass das Mahl am 13. und die Gerichtsverhandlung

und Hinrichtung am 14. Nisan stattfanden. Denn 18, 28

setzt eindeutig voraus, dass die Juden zur Zeit der Aburteilung
Jesu noch nicht «Passa gegessen» hatten. Die Bemerkung ist
keineswegs eine «beiläufige»x) oder eine blosse «Nebenbemerkung»2),
die für die Auffassung des Johannes ohne Gewicht wäre.

Warum liegt ihm so sehr daran, dass Jesus am 14. Nisan
stirbt

Kaum weil er aus Antijudaismus den Gedanken nicht ertrug,
dass Jesus noch selbst Passa gefeiert habe. Dann hätte er auch
die Teilnahme Jesu an den frühern Passafeiern und überhaupt die
Festreisen Jesu, die er so geflissentlich hervorhebt, unterdrücken
müssen.

Grosse Wahrscheinlichkeit besitzt dagegen die Vermutung,
dass Johannes Jesus bewusst als das wahre Passalamm
kennzeichnen wollte, in dem der jüdische Typus sich erfüllt und damit
aufgehoben wird. Zwar spricht davon ausdrücklich nur das Zitat
von 19, 36, wo die Anordnung für das Passalamm von Ex. 12, 46
und Num. 9, 12: «Ihm soll kein Knochen gebrochen werden» auf
den Leichnam Jesu bezogen wird. Es ist aber auch nicht
ausgeschlossen, dass der Evangelist schon 1, 29 und 36 durch das
Täuferwort: «Siehe, das ist Gottes Lamm, welches hinwegnimmt
die Sünde der Welt » auf diese Erfüllung verweisen will. So deutet

*) Theodor Zahn, Das Evangelium des Johannes, 5. und 6. Auflage,
1921, 632.

2) Jeremias, a.a.O. 39. Sie ist auch kein «Versehen» (Jeremias,
a. a. O. 38).



— 121 —

die Stelle heute wieder Albert Schweitzer1). Gegen die Deutung
auf das Passalamm spricht allerdings, dass dieses zur Zeit Jesu
nicht als Sühnopfer galt2). Aber Johannes reflektiert offenbar
nicht auf den zeitgenössischen Kultgebrauch, sondern auf die
biblische Überlieferung und damit auf das Blut des Lammes, das
die israelitische Hausgemeinde beim Auszug aus Ägypten schlachtete

und an Oberschwelle und Türpfosten sprengte, damit der
Würgengel schonend «vorüber gehe». Dieses Blut an der Tür
hatte also deutlich sühnende Wirkung und stellvertretenden
Charakter 3). Es ist sehr unwahrscheinlich, dass sich hinter dem dfivo'ç,
«Lamm», von 1, 29 und 36 als aramäische Grundlage ein talja'
verbirgt, das sowohl «Knabe, Knecht» wie «Lamm» bedeuten
könnte, so dass Jesaja 53, 7 anklänge 4). Wäre so unsere
Vermutung, dass Johannes in Jesus das5) Passalamm erkennt,
vertretbar, so ergäbe sich eine schöne Kongruenz: Am Eingang seines

Kerygmas weist der Vorläufer, als der der Täufer hier gezeichnet
ist, auf Jesus als das Passalamm hin, am Ende seines Berichtes
dagegen steht das Zitat von 19, 36, das Jesus geradezu mit dem
Passalamm identifiziert. Solche Verklammerungen sind für das

vierte Evangelium geradezu charakteristisch.
Es besteht somit eine gewisse Wahrscheinlichkeit, dass

Johannes die Tradition, der auch die Synoptiker folgen, ganz harmlos
übernimmt, ihr aber einen neuen Akzent verleiht dadurch, dass er
Jesus am Tag der Schlachtung des Passalammes sterben lässt.
Er vertritt damit jene Deutung des Todes Jesu, die auch I. Kor. 5, 7

und I. Petri 1, 19 anklingt.

*) Albert Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, J. C. B. Mohr,
Tübingen, 1930, 356, erklärt: «Wie für Justin, so hat auch für das Johannes-
evangelium alles Jüdische in letzter Linie nur die Bedeutung eines
Hinweises auf den Logoschristus. Das Passalamm ist eine Weissagung auf ihn
als das Lamm, das der Welt Sünde trägt. Er erfüllt sie — darum verdrängt
das Johannesevangelium die Nachricht, dass Jesus vor seinem Tode das
Passamahl mit den Jüngern gefeiert habe, durch die andere, dass er am
Tage der Schlachtung des Passalammes den Tod am Kreuze erlitt. » Ähnlich
deuten Lietzmann, Carpenter u. a. Es scheint mir aber vorsichtiger zu sein,
statt von einer Verdrängung bloss von einer neuen Deutung zu sprechen.

2) Dalman, Jesus - Jeschua 114 f., 152 f. Lohmeyer, Theol. Rundschau
IX, 302.

3) Otto Procksch, Passa und Abendmahl, in «Vom Sakrament des

Altars», 13 ff.
4) So Ball, Burney, Lohmeyer, Joachim Jeremias. Siehe dagegen

Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 1941, 66, Anmerkung 7.

s) Das xov &SOI in 1, 29 und 36 ergibt die gleiche Betonung der
Einzigkeit, wie sonst ein dXrjiïlV('ç (Bultmann, a. a. O. 66, Anmerkung 7).



— 122 —

Man darf aber die so zwischen den beiden Berichterstattungen
entstandene Diskrepanz auch keineswegs bagatellisieren. Die
Bemerkung von 18, 28 ist, wie wir schon sahen, keine blosse
«Nebenbemerkung» x), sondern Johannes im Gegenteil sehr wichtig.

Noch weniger ist wohl der Nachweis zu erbringen, dass indirekt
auch die Synopse für das johanneische Datum zeuge, wenn sie

Jesus Luk. 22, 15 nur vom «Verlangen» nach dem Passa reden
lasse, was noch anzeige, dass er es nicht mehr erreichte 2). Das ist
eine doch sehr gezwungene Erklärung eines sehr unmittelbaren
Ausspruchs. Der naive Leser hört hier anders.

Die Frage nach der Beziehung von Passamahl und Abendmahl

ist insofern von grosser Tragweite, als sie mit über den
Charakter des Abendmahls entscheidet.

Es ist kaum von ungefähr, dass sich mit der Loslösung vom
Passamahl weithin die Vorstellung verbindet, dass das Abendmahl
nicht schlechthin die Ausführung einer in feierlicher «Einsetzung» —
über die Bedeutung dieser Formel ist noch zu reden — gegründeten
kirchlichen Handlung sei, sondern in lockerer Weise aus dem letzten
Abendmahl Jesu abgeleitet oder gar einfach die Fortführung der
Mahlgemeinschaft Jesu mit den Jüngern sei. Um es kurz und klar
zu sagen: Die Frage berührt zum mindesten mit das Problem, ob
das Abendmahl ein «Sakrament» sei oder nicht. Denn so viel
dürfte schon a priori klar sein: Christliches Sakrament kann es

nicht einfach durch sogenanntes «Brauchtum» geben, sondern nur
durch Stiftung des Herrn. Wäre das christliche Sakrament
einfach ein Analogon zu dem, was auf heidnischem Boden terminologisch

als «Sakrament» bezeichnet zu werden pflegt, ein Ritus, mit
dem bestimmte übersinnliche Wirkungen verknüpft werden, so

wäre das gewiss für die religionsgeschichtliche Erklärung des
Urchristentums sehr interessant, es wäre aber theologisch nichts
anderes als der Ausdruck einer katastrophalen Verlegenheit.
Theologisch interessiert uns nicht, was antike Menschen, Juden oder
Heiden, auf einen sie ansprechenden «Christuskult» übertrugen 3),

sondern allein, was sie im Gehorsam gegen den sie bestimmenden
Herrn taten.

*) So Jeremias, a. a. O. 39.
2) So Lohmeyer, Theol. Rundschau IX, 194, in der Gefolgschaft von

Burkitt und Brooke.
3) Die Literatur zum religionsgeschichtlichen Problem ist sorgfältig

besprochen bei Carl Clemen, Religionsgeschichtliche Erklärung des Neuen
Testaments, Töpelmann, Giessen, 1924, 174—191.



— 123 —

Die Einbettung in das Passamahl aber unterstreicht zum
mindesten die Wahrscheinlichkeit, dass Jesus das Mahl seiner
Gemeinde als ein ganz bestimmtes ôqwfievov, «Handeln», mit ganz
bestimmten heilsgeschichtlichen Bezügen, «zum Gedächtnis»
«gestiftet» hat.

Der Wiederholungsbefehl bei Paulus hat nämlich, wie wir
schon früher andeuteten — und hier dürfte der Ort sein, diese

Möglichkeit noch etwas tiefer zu begründen — insofern eine gewisse
historische Wahrscheinlichkeit für sich, als nach israelitischem
Denken die ganze Festtradition nichts anderes ist als ein solches
Feiern sic dvdfivgGiv «zum Gedächtnis» (zur «Vergegenwärtigung»)
(Ex. 12, 24—27). Diese Grundauffassung wird in dem Lobspruch
über die Festtage (Berakhoth 49 a, 44) klar zum Ausdruck
gebracht. Er lautet:

«Gepriesen seist du,
JAHWEH, unser Gott,
König der Welt,
der seinem Volk Israel Festtage zur Freude
und zum Gedächtnis
gegeben hat!
Gepriesen seist du,
JAHWEH, der Israel und die Zeiten heiligt *).»

Dass Jesus möglicherweise auf diesen Ursinn jüdischer
Festbegehung anspielt, wird noch wahrscheinlicher durch die Beobachtung,

dass nach der Rekonstruktion von Billerbeck 2) eben bei der
Passafeier dieser Festsegen unmittelbar dem Weinsegen folgte.

Schon Ex. 12, 14 heisst es vom Passageschehen : «Und der

Tag soll euch zum Gedächtnis» (Ie zikkarôn) werden!3)»
Ich halte es deshalb, auch im Blick auf die stark jüdische

Prägung der eucharistischen Gebete der alten Kirche 4) für viel
wahrscheinlicher, dass der Anamnesisbefehl so oder so, sei es direkt
von Jesus her, sei es in der von Paulus benützten Tradition, aus
dieser Festfeiertradition zu erklären ist, als dass, wie heute viele
Forscher annehmen, die Formel auf das Vorbild der bekannten

J) Strack-Billerbeck, a. a. O. IV, 1, 62.

2) Strack-Billerbeck, a. a. O. IV, 1, 62 f.
3) Otto Procksch, a. a. O. 23. Über den ungemein realistischen Sinn

von zakhar orientiert jetzt am besten Johannes Pedersen, «Israel», Its
Life and Culture I—II, London und Copenhagen, 1926, 106 f.

') W. O. E. Oesterley, The Jewish Background of the Christian Liturgy,
1925.



— 124 —

hellenistischen Totengedächtnismahle zurückgehe. Denn, was wäre
das für ein eigentümlicher Toter, dessen Heilstod die Gemeinde
in diesem Gedächtnismahl verkündigte, dessen machtvolle
Lebendigkeit und Gegenwart sie voraussetzt! Was für eine
heuchlerische Berufung auf die kirchliche Tradition aber wäre es, wenn
der Apostel in einem Atemzug seinen consensus mit der ältesten
Gemeinde behauptete und die Feier dieser jüdisch-christlichen
Schar in ein hellenistisches Totengedächtnismabl umdeutete!
Dagegen musste es auch dem jüdisch erzogenen Paulus ein durchaus
vertrauter Gedanke sein, dass in einem kultischen Ritus ein
heilsgeschichtliches Geschehen «erinnert», vergegenwärtigt und wirksam

gemacht werden konnte. Wie Israel in jedem Jahr in der
Passafeier das Volk des Auszugs war, das auf die Erfüllung der
Freiheit wartete, so war die Gemeinde Jesu in jeder Eucharistie-
feier wieder die mit dem Herrn versammelte Jüngerschar, die auf
die Erfüllung im Messiasmahl harrte.

Aber, selbst, wenn Jesus sein letztes Mahl im Rahmen eines

sogenannten Sabbath-x) oder Passakiddusch2) oder eines Cha-
burah-Mahles 3) oder einer gewöhnlichen Mahlzeit gehalten hätte,
was ich alles für sehr fragwürdig halte, so wäre dennoch
festzuhalten, dass die zeitliche Nähe der jüdischen Passafeier ihren
Schatten über das Abendmahl Jesu legte, so dass in ihm eine
entferntere Parallele zu jenem gegeben wäre. Die Parallele ist ja
ohnehin nicht eine vollständige. Das Abendmahl ist von Anfang
an nicht ein Ritus, der nur einmal im Jahre gefeiert wird. Auch
haben die Judenchristen offenbar noch lange das Passa neben dem
Abendmahl weiter gefeiert. Nicht Ersatz des Passa ist das Abendmahl,

sondern ein heilsgeschichtlich bedeutsamer Ritus wie das
Passa.

Diese strenge Beziehung wird radikal preisgegeben, wenn,
wie das die moderne Forschung weithin annehmen zu müssen
glaubt, das urchristliche Abendmahl nicht auf eine «Stiftung» Jesu
zurückgeführt wird.

1) So F. Spitta, Zur Geschichte und Literatur des Urchristentums I,
1893, und G. H. Box, The Jewish antecedents to the Eucharist. Journal
of Theol. Stud. Ill, 1902.

2) So R. H. Kennet, The Last Supper, its significance in the upper
Room, 1921, und W. O. 'E.Oesterley, a.a.O. 175. Zur Kritik cf. Jeremias,
a. a. O. 18 f.

3) So Lietzmann, Goetz und Otto. Zur Kritik cf. Jeremias, a. a. O. 19 f.
Die Kritik von Jeremias geht aber darin zu weit, dass er die Möglichkeit
solcher Mahlzeiten überhaupt in Frage stellt.



— 125 —

Ich kann hier nur in aller Eile auf zwei Versuche einer solchen
Erklärung hinweisen, von denen der jüngere die Vertiefung des
älteren darstellt:

Hans Lietzmann hat in seiner berühmt gewordenen
Monographie «Messe und Herrenmahl» x) durch Rückschluss aus dem
liturgiegeschichtlichen Material einen doppelten Abendmahlstypus
erschliessen wollen, einen jerusalemitischen und einen paulinischen.
Der erstere würde dargestellt durch das sogenannte «Brotbrechen»,
die AG 2, 42—46 erwähnte Abendmahlsfeier der Urgemeinde.
Dieses schlichte Gemeinschaftsmahl wäre nach Lietzmann einfach
die Fortsetzung der altgewohnten Gemeinschaftsmahle, die der
historische Jesus zuvor mit seinen Jüngern abzuhalten pflegte.
Jesus hätte sich danach mit diesen zu einer Chaburah, einem
Freundschaftsbund, zusammengeschlossen, wie solche die jüdische
Gemeinde viele kannte. Der Hausvater eröffnete bei diesen durch
den streng religiösen Gesprächscharakter ausgezeichneten
Bundmahlen die Feier dadurch, dass er Brot brach und segnete. In der
Urgemeinde trat einfach an die Stelle der xoivwvia, der «Gemeinschaft»

mit dem leiblich gegenwärtigen Herrn, die Gemeinschaft
mit dem Erhöhten. Aus AG 2 erschliesst Lietzmann, dass bei dem
Mahl nur «Brot gebrochen», kein Wein getrunken wurde, dass es

freudigen Charakter trug, — man nahm die Speise zu sich «unter
Frohlocken und in Einfalt des Herzens» (AG 2, 46) —, und dass es

ausgerichtet war auf die nahe Wiederkunft des Herrn, ja diese durch
den doppeldeutigen Maranatha-Ruf geradezu antizipierte. Diesen

Grundtyp der Mahlfeier will Lietzmann in den apokryphen Apostelakten,

in den pseudoclementinischen Homilien, der Didache, vor
allem aber im Euchologion des Serapion, also in der ägyptischen
Tradition, wiederfinden.

Neben diesem urgemeindlichen Typus, der allein die Mahlfeier

Jesu fortsetzen soll, will Lietzmann einen hellenistischen

Typus erkennen können, dem früh Opfervorstellungen zugewachsen
seien. Er findet ihn wieder in der Liturgie Hippolyts. Schon bei

Paulus sei aber das Mahl Opfermahl und die im urgemeindlichen
Mahl schlichte Speise «heilige Speise pneumatischer Art»
geworden. Das Opfer sei Ausdruck des Sündenbewusstseins, und die

Speise, zu der inzwischen der Kelch hinzugekommen, Sühnemittel,
d. h. «die Elemente», die diese Betonung erst jetzt erhalten, ver-

x) Arbeiten zur Kirchengeschichte 8, Bonn, 1926.



— 126 —

mittein die Vergebung der Sünden, in ihnen wohnt der «Name»
und die «Kraft» des Herrn, so dass diese beim Genuss in den
übergehen, der sie empfängt und in ihm Unverweslichkeit, Unsterblichkeit,

ewiges Leben erzeugen.
Wir können die Richtigkeit der Textausdeutung hier noch

nicht überprüfen. Bloss die Frage muss vorab geklärt werden,
ob im Neuen Testament wirklich diese beiden Abendmahlstypen
nebeneinander stehen.

Die Antwort auf diese Frage ist aus den bisher besprochenen
Abendmahlstexten noch nicht zu erheben. Sie kann exegetisch
nur durch eine Untersuchung der knappen Berichte der
Apostelgeschichte über das urgemeindliche «Brotbrechen» gewonnen werden.

Lietzmann legt den Akzent darauf, dass in AG 2, 42—46
kein Wort vom Wein falle. Heisst das also, dass der terminus
«Brotbrechen» an dieser Stelle eine Feier kennzeichne, die nichts
mit dem Abendmahl sub utraque (unter beiden Gestalten) der
Synopse, des Paulus und der johanneischen Hinweise zu tun habe
Das wäre der Fall, wenn sich nachweisen liesse, dass der
Sprachgebrauch unserer Stelle streng dem jüdischen Sprachgebrauch folgt.
Das ist aber gerade nicht der Fall. Während nämlich Brotbrechen im
jüdischen Sprachgebrauch und noch in den synoptischen Stiftungsberichten

einfach den die Mahlzeit einleitenden Akt des Zerreissens
der Brotfladen durch den Hausvater meintx), ist r) xXdGig xov ägxov

resp. xXäv üqxov, «Brotbrechen», erst im Sprachgebrauch der
Urgemeinde (AG 2, 42. 46) zur Bezeichnung für das ganze Mahl
geworden. Das eben ist das Neue an dieser christlichen Formel.
Man darf aber eben deshalb diese Stelle nicht zu einem unbegründeten

Rückschluss benützen und erklären: Weil hier «Brotbrechen»
die ganze Mahlfeier kennzeichnet, ist «Brotbrechen auch im Judentum

Ausdruck für Mahlzeit halten» schlechthin2). Wenn aber
hier plötzlich und ungewohnterweise «Brotbrechen» diesen
umfassenden Sinn erhält, so ist zum mindesten mit dem Ausdruck
noch nicht bewiesen, dass es nur eine Mahlfeier sub una (unter einer
Gestalt) bezeichnen kann. Dass aber unter dem AG 2, 42 genannten
«Brotbrechen» die Eucharistie gemeint sei, ist nahegelegt durch

1) Rudolf Otto macht a. a. O. 264 ff. darauf aufmerksam, dass der
Ausdruck nirgends einfach «Mahlzeit halten» bedeutet, was irrtümlicherweise
sogar ein so umsichtiger Forscher wie Billerbeck, a. a. O. I, 704; II, 6,
behauptet.

2) Dazu gut Arnold, ». a. O. 44 f.



— 127 —

die Art, wie es an dieser Stelle mitten zwischen den konstitutiven
Elementen des Gemeindelebens aufgeführt wird. Endlich erhält
dieser Sprachgebrauch seine Bestätigung durch die gleiche
Verwendung bei Ignatius (Eph. 20, 2) und in der Didache (Kap. 14).

Es kann somit nicht mit absoluter Sicherheit erschlossen
werden, dass es in der Urgemeinde kein Abendmahl sub una gab,
aber es ist als äusserst wahrscheinlich zu betrachten, dass in
AG 2, 42 und 46, und, wie wir gleich beifügen dürfen, in 20, 7 und 11

(Troasszene) nicht eine blosse Fortsetzung der Mahlgemeinschaft
Jesu gemeint sein kann, sondern das in der Nacht vor seiner
Hinrichtung «gestiftete» Abendmahl gemeint sein muss.

Die Lietzmannsche Hypothese wird von Ernst Lohmeyer
abgewandelt und zugleich vertieft, wenn er in seinem Forschungsbericht

a) ebenfalls zwei Überlieferungsstränge aufdecken will, eine

«galiläische» Tradition, die an die Mahlgepfiogenheiten des
Heilandes und seine Wunderspeisungen anknüpft, die eben im
«Brotbrechen» der Urgemeinde und in der johanneischen Abendmahlsreflexion

ihren Ausdruck finde, bei der das Brot und «ein sozialer
Gesichtspunkt» eine hervorragende Rolle spielten, und eine «jerusa-
lemitische» Tradition, die sich enger an das letzte Mahl Jesu an-
schloss. Lohmeyer trennt diese beiden Typen allerdings nicht so

streng, sondern will nur von einem Überwiegen des einen oder
des andern Vorbildes geredet wissen.

Das Fruchtbare an Lohmeyers Beobachtungen ist vor allem,
dass er durch seine Untersuchung dazu geführt wird, den ganzen
Komplex der Mahlworte und der Mahlübung Jesu in die Betrachtung

einzubeziehen. Er zeigt2) mit grosser Umsicht auf, wie
Mahlgedanken nicht erst dieses letzte, feierliche Mahl Jesu mit seinen

Jüngern, sondern schon sein ganzes Wirken durchziehen. Nicht
nur stellen seine Gegner fest, dass er «isst und trinkt», weshalb sie

ihn einen «Fresser und Weinsäufer, der Zöllner und der Sünder
Freund» schelten (Mt. 11, 19), er hat offenbar schon früh seine

Stellung als «Bräutigam» an seiner Mahlgemeinschaft (Mk. 2, 18 f.)
illustriert und den eschatologischen Charakter seiner Sendung an
Gleichnisworten aus diesem Bereich erhellt (Mt. 22, 1 ff.). Es

ist darum nicht von ungefähr, dass sein Wirken in der Wunderspeisung

der 5000 aufgipfelt, die sowohl im synoptischen wie johan-

x) Theologische Rundschau IX, 280 ff. und in seinem, mir nicht
zugänglichen Aufsatze des Journal of biblical Literature, 1937.

2) A. a. O. 202 ff.



— 128 —

neischen Bericht an hervorragender Stelle erzählt wird (Mk. 6, 32 ff. ;

Mt. 14, 13 ff.; Lk. 9, 10 ff.; Joh. 6, 1 ff. und die Dublette von der
Speisung der 4000 Mk. 8, 1 ff.; Mt. 15, 32 ff.). Nicht zu vergessen
ist dabei, dass Jesus auch das Anstössige seiner Erscheinung in
Niedrigkeit, sein âiaxovsiv, sein «Dienen», das im Bilde als ein
«zu Tische dienen» gedeutet werden muss, durch Mahlworte
erklärt: «Der Menschensohn ist nicht gekommen, um bedient zu
werden, sondern um zu dienen und sein Leben als Lösegeld zu
geben für viele», wozu der Gottesknecht von Jes. 53, 10 das Vorbild
und die Fusswaschung (Joh. 13) die Demonstration ist.

Dennoch scheint es mir unrichtig zu sein, in den Speisungsberichten

einfach die «Eucharistie» vorgebildet zu sehen. Es lässt
sich zwar nicht bestreiten, dass die ältesten christlichen Abbildungen
des Abendmahls, die eucharistischen Katakombenbilder, dieses nur
in der Form der Wunderspeisungen wiedergeben 1). Aber es ist
dennoch zweierlei, wenn die Kirche in diesen einen Typus des

spätem Mahles erkennt und demgemäss verwertet, und wenn der
heutige Abendmahlsforscher behauptet, das «Brotbrechen» der
Urgemeinde sei aus dieser Wunderspeisung zu erklären. Mabltat,
Mahlbrauch und Mahlwort Jesu scheinen mir vielmehr nur eines

zu unterstreichen, worauf allerdings, wie wir noch sehen werden.
das Abendmahl selbst wesentlich hindeutet, nämlich, dass das
Werk Jesu nur aus seiner eschatologischen Bezogenheit, bildlich
gesagt nur aus seiner Abzielung auf das «Messiasmahl», verständlich

ist.
Damit haben wir noch nicht bewiesen, dass Jesus das Abendmahl

«als Sakrament gestiftet» hat, aber für diesen Nachweis
einen bedeutsamen Ausgangspunkt gewonnen.

Wir können soviel zusammenfassend sagen:
1. Ob Jesus nun sein letztes Mahl im Rahmen eines Passa-

mahles gehalten hat, was ich immer noch für das Wahrscheinlichste
erachte, oder nur unmittelbar vor seinem Todespassa hielt, es ist
zu dem «Gedenken» der Passafeier in sinnvolle Beziehung zu
setzen.

2. Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dass die spätere paulinisebe
und altkirchliche Form der Eucharistie sich aus irgendwelchen
Vorbildern entwickelt habe oder aus zwei Überlieferungssträngen
zusammengewachsen soi. es ist vielmehr immer noch das Natür-

*) Die Literatur bei Lohmeyer, ». ». O. IX, 310.



— 129 —

lichste, das «Brotbrechen» der Urgemeinde, die Abendmahlsfeier
der paulinischen Gemeinden und die Eucharistiefeier der altkatholischen

Kirche auf das Handeln Jesu bei jenem letzten Mahle Jesu
allein zurückzuführen.

Ehe wir aber die Frage nach der Stiftung wirklich beantworten
können, ist noch das drängendste Problem der Abendmahlsüberlieferung,

die Frage nach dem Sinn der sogenannten
«Einsetzungsworte», zu untersuchen.

Die auf jeden Fall deutlichste Beziehung der Abendmahlsworte

Jesu verbindet die geheimnisvolle Feier mit dem Tode Jesu.
Es scheint eine unausweichliche Schlussfolgerung zu sein, dass
Jesus mit seinen Deuteworten auf sein unmittelbar bevorstehendes
Sterben hinweist. Dieser Hinweis ist allerdings beim Weinwort
deutlicher als beim Brotwort. Das Weinwort wäre in seiner
primären Beziehung des Weines (denn dieser ist natürlich auch bei
Paulus gemeint, obschon er nur vom Kelch, noxrJQiov, spricht)
auf das im Tode vergossene Blut noch klarer, wenn man annehmen
dürfte, dass die Näherbestimmung: «das für viele vergossen wird»
bei Markus (14, 24) nicht spätere Deutung, sondern Originallogion

Jesu wäre. Dies ist scheinbar durch Paulus verwehrt, der
beim Kelchwort diese Deuteworte nicht hat. Aber die Befürchtung,

dass er hier einen ursprünglichem Text habe, wird sofort
behoben, wenn man darauf achtet, dass er dieses «Für euch» in
freier Form auch hat, nur verschoben zum Brotwort, wo es Markus
und Matthäus nicht bringen, und dazu in einer abrupten Form
— xò vnèg vjxtSv —, «der für euch», die, wie wir schon sahen,
semitisch unmöglich ist.

Es ist deshalb sehr wahrscheinlich, dass die Formel beim Brotwort

ihre Entstehung der liturgischen Tendenz zur Parallelisierung
verdankt, dann aber von Paulus verkürzt worden ist, weil das

sx-fvvvóusvov, «ausgegossen», beim Brotwort nicht mehr passte.
Lukas ist dann noch einen Schritt weiter gegangen und hat die

Parallelisierung vervollständigt, indem er dem xò vrtìo vfidiv, «der

für euch», das naheliegende ôiôôfisvov, «gegeben wird», beifügte.
Daraus ergibt sich aber, dass sehr wahrscheinlich die

Näherbestimmung «das für viele vergossen wird» bei Markus ursprünglich

ist. Denn auch das objektive «für viele» dürfte vor dem

direkten und persönlichen «für euch», das sich aus der liturgischen
Praxis sehr wohl erklären lässt, den Vorzug verdienen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/t, 1942. 9



— 130 —

So ist vorerst klar, dass Jesus sagen will, sein Tod, die Ver-
giessung seines Blutes, sei nicht einfach ein individuelles Sterben,
ein Tod wie ein anderer Tod, sondern er sei ein Heilsgeschehen für
andere. Befremdlich ist für den deutschen Leser das «für viele»

(Mk., Mt.). Die wörtliche Übersetzung: «für viele» muss der
schlichte Bibelleser im Sinn der Ausnahme verstehen: Für viele,
aber nicht für alle, ol noXXoi, «die vielen» entspricht jedoch dem
hebräischen ha-rabbîm. Dieses bedeutet aber nach dem
übereinstimmenden Sprachgebrauch von Talmud, Damaskusschrift,
Josephus und Neuem Testamentx) gerade «alle», «die Gesamtheit».
Das Wort kennzeichnet also die Heilstat Jesu als heilsam «für
alle», womit zum mindesten die Gesamtheit des wahren Israel,
der neuen Gemeinde, gemeint sein muss, wenn nicht sogar «alle»,
das heisst «alle Menschen», «die Völkerwelt», wie Jeremias aus
Jesaja 53 erschliessen will.

Aber auch das èxyvvvófisvov, «vergossen», bedarf noch einer

Näherbestimmung. Es ist ein Partizipium des Präsens, woraus
manche Forscher erschlossen haben, dass Jesus ein Ausgiessen
seines Blutes beim Abendmahl selbst, also nicht am Kreuze, meine.
Diese Deutung ist aber nicht haltbar. Es lässt sich nachweisen,
dass das präsentische Partizip im Hebräischen und Aramäischen
auch die nahe Zukunft, die noch unvollendete Handlung bezeichnen
kann. Man könnte auch kaum ohne Vergewaltigung aufzeigen,
wie Jesus beim Abendmahl selbst « sein Blut vergiesst». Die knappe
Fassung spricht also durchaus von dem realen Sterben Jesu.

So ist jedenfalls dieses klar : Der Tod Jesu ist für die Gemeinde
des Herrn das heilswirkerische Opfer. Er geschieht sic aipsGiv
d/xaQxiwv, «zur Vergebung der Sünden». Ist dieser Zusatz des

Matthäus auch sicher sekundär, so ist er doch eine primäre Deutung
und die richtige Auslegung dieses Geschehens. Der Tod Jesu ist
der Tod des Gottesknechts, der nach Jesaja 53 «ob unserer
Verschuldung zermalmt ward» (Vers 5), «der ausgoss seine Seele in
den Tod, sich zu den Sündern zählen liess und die Schuld jener
vielen trug, für die Sünder ins Mittel trat» (Vers 12).

Aber der Stellvertretungsgedanke, von dem wir noch nicht
einmal sagen können, ob ihn auch Jesus schon aus den
Gottesknechtsworten des zweiten Jesaja auf sich übertrug, machte, auch
wenn er in dieser Tiefe genommen werden musste, doch noch kein

1) Die Belege bei Jeremias, a. a. O. 68 f.



— 131 —

Sakrament aus. Noch wäre der Hinweis auf sein Sterben nur ein
Hinweis, noch könnte das Wort ein einmaliges Gleichniswort sein,
wenn so nur auf das zukünftige Leiden verwiesen wäre.

Die ganze Tragweite des Vorgangs enthüllt erst die Näher-
bestimmung des Opfer-Blutes als des «Bundes-Blutes». Der
Ausdruck xò alfid (tov x^g êiad-t^xgç, «mein Bundesblut», den Markus
und Matthäus völlig übereinstimmend gebrauchen, erweckt den
Eindruck eines terminus technicus. Die kompliziertere Form des
Paulus haben wir bei der allgemeinen Textanalyse schon besprochen.
Ist im ursprünglichen Text ein technischer Sprachgebrauch
anzunehmen, dann ist vorerst zu fragen, wo sonst noch von einem
einen Bund begründenden Blut gesprochen wird. Jeremias x)

vertritt auf Grund der Deutung des Abendmahls aus dem Passa-
rahmen neuerdings mit grosser Energie die Auffassung, dass hier
Jesus sein «Blut» mit dem «Blut» der beim Auszug aus Ägypten
geschlachteten Passalämmer» vergleiche. Er kann auch tatsächlich

zwei rabbinische Stellen beibringen, die dieses Passablut als
« Bundesblut » kennzeichnen :

Targum zu Sach. 9, 11 heisst es:
«Auch euch, für die über Blut ein Abkommen beschlossen wurde,
habe ich erlöst aus der Unterjochung durch die Ägypter.»

Die paraphrasierte Sacharja-Stelle lautet:
«Auch will ich dir um deines Bundesblutes willen
deine Gefangenen freilassen aus der Grube, darin kein Wasser ist.»

Auf sie zielt auch die zweite Stelle, die Jeremias anführt:
Mekhiltha Ex. 12, 6:

«Und ihr sollt sie in Verwahrung haben» (Ex. 12, 6) (nämlich:
die Passalämmer). Warum geht das Nehmen des Passalammes

(Ex. 12, 3) seiner Schlachtung um vier Tage voran? R. Matteja
ben Chères (um 125) hat gesagt: «Und ich ging an dir vorbei und
sah dich, und siehe, deine Zeit war die Zeit der Liebe» (Ez. 16, 8).

(Die wichtige Fortsetzung der Stelle wird nicht ausdrücklich

angeführt: «Da breitete ich meinen Mantelzipfel über dich aus und
bedeckte deine Blosse. Ich schwur dir auch Treue und machte
einen Bund mit dir, spricht der Herr Jahweh; und du wurdest

mein.») Herbeigekommen war der Schwur, den Gott Abraham

geschworen hatte, dass er seine Kinder erlösen werde (Gen. 15, 14).

Aber sie hatten keine (Pflicht-)Gebote in ihren Händen, mit denen

') A. a. O. 80 ff.



— 132 —

sie sich befassen konnten, damit sie (durch das Verdienst der
Gebotserfüllungen) erlöst würden, wie es heisst : «Die Brüste wölbten
sich und dein Haar sprosste, aber du warst nackt und bloss»

(Ez. 16, 7), nackt von Gebot(serfüllungen). Da gab Gott ihnen
zwei Gebote: Das Blut des Passalammes und das Blut der
Beschneidung, damit sie sich mit ihnen befassen sollten, um erlöst
zu werden, wie es heisst: «Und ich ging an dir vorüber und sah

dich zappeln in deinen beiden Blutarten» (damajikh wird vom
Midrasch als Dual aufgefasst: Passablut und Beschneidungsblut
[Ez. 16, 6]). Ferner heisst es: «Auch will ich, was dich betrifft, um
deines Bundesblutes willen deine Gefangenen freilassen aus der
Grube, darin kein Wasser ist» (Sach. 9, 11).

Die beiden Zitate haben auf den ersten Blick etwas
Bestrickendes. Es ist aber doch zu beachten, dass hier das Passablut
wohl ganz ausnahmsweise als «Bundesblut» gedeutet wird, dass es

sich um eine typisch schriftgelehrte Reflexions- und Kombinationsexegese

handelt, die in ihrer Vereinzeltheit kaum beweisen kann,
dass das Blut der Passalämmer allgemein als das Bundesblut galt.
Dazu kommt die Beobachtung, dass, was ja für die Erklärung des

Abendmahls aus dem Passarahmen gerade sehr erschwerend ist,
in den Worten Jesu jeder Hinweis auf das Passalamm als Typus
des Opfers Jesu fehlt.

So dürfte es sich wohl doch besser empfehlen, bei der
traditionellen Ableitung zu verharren und den Terminus aus der Zentralstelle

über die Bundschliessung am Sinai, Exod. 24, 8, zu erklären :

«Da nahm Mose das Blut
und sprengte es auf das Volk
und sprach:
Sehet, das ist das Blut des Bundes,
den der Herr mit euch gemacht hat
über allen diesen Worten.»

Schon die LXX übersetzen diese Stelle mit lôoi xò aîfia xrjg
ôiu&rjxrjç, «siehe, das ist das Bundesblut», und Hebr. 9, 20 zitiert
sie sogar in der Form: xovxo xò aifia xrjç Siad-rjxrjç, «dies ist das
Bundesblut »

Das macht doch sehr wahrscheinlich, dass man beim Terminus
«Bundesblut» an diesen urtümlichen Vorgang und nicht an die
Passalämmer dachte.

Dann aber stellt, was bei dem Schweigen über das Passalamm

fast unausweichlich ist, Jesus sein (fxov) «Bundesblut» dem
«Bundesblut» vom Sinai gegenüber. Wie Hebr. 12, 26 ff. das «un-



— 133 —

bewegliche Reich», die ßaadsia dadXsvxog, dem beweglichen und
veränderlichen, weil erschaffenen, vom Sinai gegenübergestellt wird,
so weist Jesus hier hin auf den ewigen, unveränderlichen Bund,
den er in seinem Sterben an die Stelle des sinaitischen und
vorläufigen setzt.

Die eben angeführte Hebräerbriefstelle und der Hinweis auf
das «Vermächtnis des Reiches» in Lukas 22, 29 machen es
wahrscheinlich, dass für die Urgemeinde «Bund» und «Reich» sachlich
identisch waren. Für uns ist daran vor allem wichtig, dass damit
auch der «Bund» eine ausgesprochen eschatologische Grösse wird x).

Schon im Bundwort ist also die durch und durch eschatologische

Bedeutung des Abendmahls ausgesprochen.
Aber, inwiefern heisst der damit gestiftete Bund, wie es sich

einem förmlich aufdrängt, wie aber nur Paulus und Lukas schreiben :

«der neue Bund», rj xaivrj âia&rjxrji Es ist, wie wir schon bei der
Textanalyse angedeutet haben, kaum wahrscheinlich, dass Paulus
diese Näherbestimmung einfach natürlicherweise einfloss, wie es

uns geschehen mag, wenn wir auf den alttestamentlichen Typus
zurückblicken. Es ist vielmehr fast sicher, dass ihm der terminus
technicus der berith chadaschah von Jeremia 31, 31—34
vorschwebte.

Unsere Frage an den paulinisch-lukanischen Text lautet aber
nicht, ob Paulus den Terminus xaivrj diaö-rjxr] so verstanden habe,
sondern muss das tieferliegende Problem aufzuhellen suchen, ob
Jesus seine Bundstiftung als den von Jeremia verheissenen «neuen
Bund» verstand. Der Bejahung dieser Frage steht nicht entgegen,
dass Jer. 31, 31 ff. in der rabbinischen Literatur sehr selten zitiert
wird, ja, dass, wo die Stelle angeführt wird, die Beziehung auf den

«neuen Bund» geflissentlich vermieden erscheint. Das könnte sich
auch aus der Polemik gegen die christliche Kirche erklären. Man
wollte ängstlich an dem einen Bund festhalten, um nicht zugeben
zu müssen, dass es einen zweiten gebe. Dass der Gedanke zur
Zeit Jesu dennoch lebendig war, zeigt die im ersten vorchristlichen

*) Noch deutlicher lägen diese Zusammenhänge, wenn man der sprachlichen

Herleitung des Terminus Sial/tjxr/ folgen dürfte, die der niederländische

Forscher D. Plooj in seiner Arbeit Novum Testamentum Regnum
aeternum im Anschluss an Dalman vorträgt. Er führt das Wort Jesu auf
qejama' zurück und gewinnt dadurch die Gleichung «Söhne der
Auferstehung» (Luk. 20, 36) «Söhne des Reiches» (Mt. 8, 12; 13, 38) «Söhne
des Bundes» (Selbstbezeichnung der syrischen Kirche). Siehe das Referat
bei Lohmeyer, Theol. Rundschau, IX, 188. Diese Ableitung ist aber kaum
so gesichert, dass man sie zur Begründimg unserer These verwerten dürfte.



— 134 —

Jahrhundert gegründete Sekte der «Gemeinde des neuen Bundes»

von Damaskus. In dieser Gründung zeigt sich auch, dass man
durchaus in jener Zeit schon die Jeremia-Verheissung eschatologisch

verstand.
Dennoch ist es sehr unwahrscheinlich, dass Jesus seine

Bundstiftung als Verwirklichung der Jeremia-Prophetie verstand.
Dagegen spricht nicht nur das Fehlen von xaivrj im Markus- und
Matthäustext, sondern auch der Grundzug der jeremianischen
Bundvorstellung.

Gemeinsam ist dem Propheten und Jesus, dass der «neue»
Bund gegründet ist auf der Vergebung Gottes. Aber darauf liegt
nicht der Akzent. Das ist die gewissermassen selbstverständliche
Voraussetzung jeder Bundschliessung. Der Akzent liegt bei Jeremia
vielmehr auf der Unmittelbarkeit der Gotteserkenntnis, die den

mühseligen Umweg über die «Lehre» ausschliesst. Vielleicht liegt
auch darin mit ein Grund der Scheu der Rabbinen, der Stelle
besonderes Gewicht zu geben.

Dazu macht sie zum mindesten den Eindruck, dass sie gerade
den Blut-Bund, d. h. den Opfergedanken, ausschliessen wolle.
Sie passt also denkbarst schlecht zu dem Deutewort Jesu.

Der Hauptgegensatz ist allerdings auch bei Jeremia kaum der

gegen den Blutgebrauch. Der Gegensatz ist der zwischen äusserem
und innerem Gesetz, dem Gesetz auf den «Tafeln» und dem Gesetz
im «Herzen». Aber auch dieser Gegensatz spielt im Worte Jesu
nicht die geringste Rolle. Es dürfte deshalb gesunde Exegese sein,
diese Beziehung für das Urwort Jesu radikal auszuschliessen und
erst für Paulus eine sehr lockere Beziehung zum Jeremia-Wort
anzunehmen. Was bei Jesus unwahrscheinlich ist, ist bei dem rab-
binisch geschulten Paulus gerade sehr naheliegend, nämlich, dass

er aus dem Komplex des jeremianischen Textes nur eine, die ihm
wichtige Seite, einen Anklang, herausgreift, ohne sich um den

ganzen Kontext zu kümmern.
Aber noch bleibt das Hauptproblem zu besprechen übrig:

Was heisst denn «Bund» Ì Der naive Bibelleser kann diese Frage
kaum begreifen. Er denkt bei dem Wort selbstverständlich an
eine doppelseitige Vereinbarung. Wissenschaftlich liegt aber die
Frage durchaus nicht so einfach. Schon die Etymologie des
alttestamentlichen berith ist ungesichert. Ob es mit Eduard Mover
und B. Luther von barah in der Bedeutung «essen* abzuleiten
ist. also auf ein Mahl hinweise, oder vom gleichen Stamm mit



— 135 —

König in der Bedeutung «ersehen, bestimmen», oder aus dem
Akkadischen baru im Sinn von «fesseln», ist durchaus umstritten.
Auch die bekannte Wendung karath berith, «einen Bund schneiden»,
hilft uns nicht weiter, denn sie unterdrückt das direkte Akkusativobjekt

von karath und kann nur meinen: «etwas zerschneiden mit
dem Ergebnis, dass daraus eine berith entsteht». Auch ist der
Bundgedanke im Alten Testament nicht so durchgehend zentrales
Bild der Beziehung von Gott und Gemeinde, wie das vielfach
angenommen wird. Er spielt vor allem beim Deuteronomisten,
im Priesterkodex und bei Ezéchiel eine grosse Rolle, dagegen nicht
beim Jahwisten, Elohisten und den vorexilischen Propheten. Das
Bund-«Schema» entstammt späterer theologischer Reflexion x). Das
braucht uns hier allerdings nicht anzufechten, denn die Sache kann
da sein ohne das Bild, und Jesus, der das Alte Testament nicht
wissenschaftlich las, kann den Gedanken dennoch zentral
genommen haben. Wenn wir aber verstehen wollen, was er darunter
verstand, so können wir uns jedenfalls nicht auf eine gesicherte
«Definition» stützen, sondern müssen mühsam abtasten, was in
dem Worte hegen könnte.

Die neuere Forschung hat sich den Weg zum Verständnis vor
allem durch Untersuchungen über das Übersetzungswort zu bahnen
versucht. Sie wurde dadurch — wie ich glaube sagen zu müssen —
verführt, im «Bund»-Wort des Stiftungsberichts entweder die
Vorstellung «Testament» (Adolf Deissmann 2), Franz Dibelius 3), Rudolf
Otto *)) oder, was der Sache sicher näher kommt, «Verfügung»,
einseitige Anordnung oder Willenserklärung (Johannes Behm6),
Ernst Lohmeyer *)) zu erkennen7), das heisst, das Abendmahl

1) Siehe zu dem allem den Artikel òiaxi'Jrgxi etc. von Quell und Behm
im Theol. Wörterbuch zum N. T. II, 105 ff.

2) Adolf Deissmann, Licht von Osten, 4. Auflage, 1923.

3) Franz Dibelius, Das Abendmahl, Eine Untersuchung über die
Anfänge der christlichen Religion, J. C. Hinrichs, Leipzig J9I1, 76 ff.,
besonders 86 ff.

«) Rudolf Otto, a. a. O. 248.
5) Johannes Behm, Der Begriff der /HA&HKH im Neuen Testament

Leipzig 1912.
6) Ernst Lohmeyer, Diatheke, Ein Beitrag zur Erklärung des

neutestamentlichen Begriffs, Leipzig 1913.

7) Die beste Auseinanderwitzung mit dieser Forschung gibt auf knappem
Raum K. G. Goetz, Das Abendmahl eine Diatheke Jesu oder sein letztes
Gleichnis? Eine Untersuchung zum Neuen Testament, 1920, Iff. Goetz
ist allerdings der Meinung, dass der ÒuxtJrjxrj -Begriff Jesu Abendmahlsworten

nicht bloss in der unmöglichen juridischen Bedeutung «Testament»



— 136 —

als «Vermächtnis» oder als feierliche, einseitige Anordnung
göttlicher Gnadenmitteilung zu deuten.

Ist der Schluss zwingend Ich glaube nicht. Jesus hat nicht
griechisch, sondern aramäisch — semitisch — gedacht. Die
semitische Vorstellung ist aber offenbar viel weniger durchsichtig als
der spätere technische, halbjuridische Gedanke einer Sia&gxr].

Schon der Umstand, dass im Alten Testament berith, «Bund»,
und schalem, «Friede», füreinander eintreten und auch, wie etwa
bei Ezéchiel (34, 25; 37, 26) verbunden auftreten können (berith-
schalôm) weist daraufhin, dass ein ganz anderer Gesichtspunkt in
der Mitte steht. Johannes Pedersen hat in seiner grossen
Monographie über das alttestamentliche Denken, «Israel» 1), an eben
diesen Begriffen seine Theorie von dem andersartigen, «totalitären
Denken» Alt-Israels entwickelt. Es geht in jeder berith eben um
die Herstellung jener «Ganzheit», die Pedersen als die Wesensform

der israelitischen Gemeinschaft erkannt hat, jener Gemeinde,
in der eine nephesch, eine «Seele» 2), alle verbindet, die eben durch
den Begriff schalôm nach ihrem innern Zustand, den der
Ausdruck «Harmonie» nur unzulänglich wiedergibt, charakterisiert ist.
Pedersen kennzeichnet die beiden Gesichtspunkte dahin: «schalôm

meint vor allem den Zustand, in dem sich das Gedeihen und
die volle Harmonie der Seele verbinden; berith die Gemeinschaft
mit all ihren Privilegien und Pflichten, die in ihr inbegriffen sind 3).»

Zu dieser mehr religionsgeschichtlich-soziologischen Beobachtung
gehört aber für das Verständnis der Abendmahlsterminologie noch
ein anderer Gesichtspunkt wesentlich hinzu, nämlich das, was
Quell 4) den «theologischen Bund» nennt. Von «Bund» im strengen
Sinn ist nur zu sprechen, wo nicht einfach allgemein-semitische
Vorstellungen weitergeführt werden — diese sind gewissermassen
nur das Baumaterial für den Bau, um den es hier geht —, der
heilsgeschichtliche Bund ist nur da vorhanden, wo Gott der Vater

fernliege, sondern auch im Sinne von «Verfügung» und «Bund» (32 ff.).
Die Schwierigkeit, dass Jesus den Begriff des Opfertodes und des Bundes
hier unvermittelt als verständlich voraussetzt, darf gewiss nicht bagatellisiert

werden. Aber, es ist auch kaum sicherzustellen, dass ihm diese
Vorstellungen schlechthin fernlagen.

x) Johannes Pedersen, a.a.O. 111, 285 ff., 296, 308.
2) Unser deutsches Wort « Seele» deckt aber, wie eben unser Zusammenhang

zeigt, den Begriff nephesch nicht.
3) A. a. O. 285.
4) Theol. Wörterbuch zum N. T. II, 120.



— 137 —

einer Familie und zugleich als solcher ihr König, ihr melekh istl) ;

also da, wo dieser Lebens (nephesch-) verband zugleich Gott
umfasst und Gott in ihm zugleich der wählende, die Gemeinschaft
herstellende Gott ist.

Weil es aber um diese intensivste Gemeinschaft der nephesch-
Einheit geht, deshalb ist das Bundesblut nicht ein blosses Symbol,
sondern ein wesentlicher Faktor der Verwirklichung des Bundes,
Ausdruck eben solcher Einheit des Lebens.

Diese umständliche Ableitung ist für unsere Abendmahlsdeutung

in einem zwiefachen Sinne bedeutsam: Es ist natürlich
nicht daran zu denken, dass Jesus in diesem religionsgeschichtlichen

Sinne die urtümlichen Vorstellungen der «Bund»-Terminologie

aufnahm. Aber, er meint sicher, dass sein eschatologischer
Bund ein Bund sei, der nicht weniger Realität verwirklicht als der
Sinaibund. Er ist an diesem orientiert, nicht an der diadxjxrj-
Vorstellung des griechischen Übersetzungswortes. Das heisst aber,
dass der Bund wesentlich das meint und noch mehr enthält als
das, was der naive Bibelleser unter einem Bund versteht. Und
es bedeutet ferner, dass der Bundgedanke wesentlich mit dem
Gedanken des Gottesvolks, d. h. des gewählten Volks zusammengehört.

Von hier aus ist der Gedanke nicht abwegig, dass im
Abendmahl die Kirche, das neue Gottesvolk, «gestiftet» worden
sei2). Nur muss man, wenn man das behauptet, sofort den
Begriff der Kirche streng neutestamentlich, d. h. aber eschatologisch
fassen. Die Kirche ist das Volk, dem das Reich gehört, sie ist das

Gottesvolk der Endzeit. So gefasst liegt also in der Abendmahls-
Stiftung weit mehr als die Zusicherung der Sündenvergebung,

gar bloss ihrer individuellen Zuteilung, wie eine epigonenhafte
Kirchlichkeit die Sakramente überhaupt zu interpretieren geneigt
ist. Das ganze Geschehen ist vielmehr ausgerichtet auf die
Ankunft des Reiches. Der Hinweis auf den «Bund» ist also der

Abendmahlsstiftung wesentlich 3).

*) Zum ganzen Vorstellungskreis vgl. Martin Buber, Königtum Gottes,
Schocken, Berlin, 2. Auflage, 1937.

2) Zu dieser These vgl. Ferdinand Kattenbusch, Der Quellort der
Kirchenidee. Festgabe für Adolf Harnack. Mohr, Tübingen 1921, 143—172,
besonders 170 f.

3) Ich verkenne die Schwierigkeiten nicht, die in dem textgeschichtlichen

Material vorliegen und die anzeigen, dass die Worte xrj-ç dia&rjxijc
bei Markus und Matthäus nicht so gesichert sind, wie dies für unsere Deutung

wünschenswert wäre. K. G. Goetz hat a. a. O. 49 ff. das patristisehe
und liturgiegeschichtliche Material, das für ein ursprüngliches Weindeute-



— 138 —

Aber zerschlägt die Deutung des Blutes als «Bundes»-Blut
nicht radikal die Parallelität mit dem Brotwort Wir haben bisher
alles am Weinwort erklärt. Dies scheint doch vorauszusetzen, dass

das Brotwort nur eine Parallele zu diesem darstelle. Dies steht
aber keineswegs von vorneherein fest. Schon, dass Markus die
Parallele zwischen den beiden Deuteworten, was offenbar
ursprünglich ist, nicht streng durchführt, lässt hier aufmerken.
Nicht nur ist wohl die knappe marcinische Einführungsformel
Xaßsxs, «nehmet!», die beim Weinwort fehlt, vermutlich ursprünglich,

es fehlt umgekehrt, da Paulus mit seinem abrupten xò vtcsq igiwv,
«der für euch», kaum die Urtradition festhält, ein Beiwort, wie dies

beim Weinwort so klärend und wichtig ist. Das Brotwort lautete
im Munde Jesu offenbar einfach:

Xaßsxs, xovxó sGxiv xò Goïfid fiov.
«Nehmet! Dies ist mein Leib!»

Steht dies fest, so wird aber der Sinn des Wortes um so
rätselhafter. Wäre der Nachweis möglich, dass Jesus das Deutewort
zum Brot gesprochen hätte, als er das Brot, den Brotfladen
zerbrach, so dass dieses «Brotbrechen» der symbolische Akt wäre,
auf den er hinwiese, so wäre es naheliegend, zu sagen: Auch das

Brotwort weist hin auf den gewaltsamen Tod, den er zu erleiden
sich anschickt. Aber, das vorangestellte Xaßsxs macht deutlich,
class er das Wort zur Austeilung, nicht zur Zerteilung sprach. Beim
Passa brach der Hausvater das ungesäuerte Brot im Anschluss an
das Tischgebet zu Beginn der Hauptmahlzeit. Dann verteilte er
die Stücke und ass sein Stück zuerst, zum Zeichen, dass die Mahlzeit

begonnen habe, xovxo, «dies», weist also nicht auf die Handlung

hin, sondern auf das Brot selbst. Noch deutlicher ist es beim
Becher, dass nicht das Ausgiessen des Weines aus dem Mischkrug
in den Segensbecher die symbolhafte Handlung darstellt, denn

wort ohne Bundbeziehung spricht, sorgfältig besprochen. Es dürfte aber doch
bedeutsam sein, dass handschriftliche Zeugnisse für ein Fehlen von xfjg
âiad-ijxrjç in Mk. 14, 24 und Mt. 26, 28 nicht beizubringen sind. Darf man
wirklich annehmen, dass sich in relativ später Zeit, das heisst aber hier:
nach Clemens Alexandrinus und Cyrill von Jerusalem, der heutige
kanonische Text gegen eine geschlossene liturgische Tradition durchgesetzt
habe, die zudem so viel verständlicher war als der befremdliche textus
receptus, ohne auch in den Handschriften Spuren einer solch willkürlichen
Veränderung zu hinterlassen So schwer der Wegfall bei den von Goetz
beigebrachten Zeugen zu erklären ist, es ist doch wahrscheinlicher, dass man
später die beiden Deuteworte aneinander anglich, als dass man eine parallele
Form durch eine dann so ungeschickt anmutende Interpretation zerstörte.



— 139 —

zwischen dieser Ausgiessung und dem Deutewort liegt, wenn wir
den Passamahlrahmen voraussetzen dürfen, das ganze Schlussgebet

(Dankgebet) mit der Elevation des Bechers und (zur Zeit
Jesu) zwei Benediktionen. Also: das Brot ist der Leib, der Wein
ist das Blut Jesu. Es ist verständlich, dass eine theologische Spe
kulation, die eine lange dogmengeschichtliche Entwicklung durchlaufen

hat und sich das vorliegende Geheimnis aus philosophischen
Kategorien einer spätem Zeit zu deuten suchte, aus dieser
rätselhaften Rede bald sehr realistische, bald sehr sublime, symbolische
Schlussfolgerungen zog. Wir können diese Erklärungsversuche hier
noch nicht gründlich abwägen. Wir müssen uns vorerst unter
Absehen von beiden Extremen einen Weg zu einer Deutung rein
aus dem Texte heraus bahnen. Was heisst: «Dies ist mein Leib»,
«Dies ist mein Blut»? Das ist noch immer unsere Frage, wobei
nun allerdings ihr Akzent wie in der mittelalterlich-reformatorischen
Abendmahlsdiskussion auf dieses so problematische sGxiv
verschoben wird. Hier wird nun vielleicht verständlich, warum ich
vom Weinwort ausging. Ist nämlich unsere Exegese des Weinwortes
richtig, dann bezieht sich dieses auf den Tod Jesu. Das «Blut»
ist nicht als Materie ins Auge gefasst, sondern als Symbolwort für
den Heilsvorgang des Sterbens Jesu am Kreuz. Was dort geschieht,
ist aber nicht einfach ein historisches Geschehnis, wie es etwa die

Hinrichtung Savonarolas war, sondern ein Ereignis, in dem Gott
an seiner Gemeinde handelte. Die Wirkung dieser Gottestat, die

Bundstiftung im Opfertod des Messias, die der Gemeinde die
Sündenvergebung erwirkt und sie zur Heilsgemeinde der Endzeit
macht, diese Wirkung soll durch die glaubende Begehung dieser

Handlung der Gemeinde vermittelt werden.

Ist das aber beim Blut der Fall, meint Blut nicht das «Blut»
als Stoff, sondern das Opfer als Ereignis, so kann selbstverständlich
auch «Leib» nicht plötzlich den Leib als «Stoff», sondern auch
diesen nur als «Vorgang» meinen.

Mit andern Worten, es handelt sich wirklich um eine gleichnishafte

Rede, eine Art «Doppelgleichnis», das aber erst durch sein

zweites Bild ganz deutlich wird. Nur ist sofort beizufügen: die

Kennzeichnung als «Gleichnis» ist ungenau und umfasst nicht
den ganzen Vorgang. Nicht nur fehlt jede Einleitungsformel, wie
sie sonst den Gleichnisreden Jesu eigentümlich ist (z. B. òfioiu

sGxiv, «... ist gleich... », worauf der verglichene Gegenstand im
Nominativ und das Bildwort im Dativ folgt), es fehlt auch ein



— 140 —

eigentlicher Verglcichsvorgang. Denn nicht das Zerbrechen des

Brotes wird gedeutet und nicht das Ausgiessen des Weines.
Diejenigen, die das Abendmahl Jesu rein als Gleichnis verstehen
wollen, sind deshalb in etweloher Verlegenheit, wenn sie sagen
sollen, wo der Vergleichspunkt liege. Die Auskunft Jülichers, der
das tertium comparâtionis im Zerbrechen des Brotes und im
Vergessen des Weines, die das Schicksal Jesu abbilden sollen, erkennen
will '), haben wir im Vorbeigehen schon abgelehnt. Dass diese

Deutung mehr einträgt als auslegt, empfindet Lietzmann sehr
stark. Er sucht den Vergleichspunkt deshalb an anderer Stelle,
er sieht ihn in der Vorstellung vom Opfertier, dessen Blut für das

Volk vergossen wird 2). Dann wird aber wieder schwierig, das

Analogon beim Brot herauszufinden. Nur scheinbar ist die
Auskunft von Althaus eine Lösung, wenn er eben in der Trennung von
Leib und Blut den Hinweis auf den Tod erkennen will3). Denn
auf diese Scheidung, die allerdings nur im Tode erfolgt, ist in den
IVxton nirgends angespielt. Pass die Vorgänge des Zerbrechens
und Vorgiossens als solche ausscheiden, erkennt Jeremias richtig.
Kr sieht darum das (ileichnisniässige darin, dass das Brot
zerbrochen ist, beim Wein dagegen in der roten, auf das Blut
hindeutenden Farbe. Das «Doppelgleichnis» sagt dann nur: «Ich
muss si erben* '). Aber diese Ankündigung wäre nach den viel
starkem Hinweisen der Leidensweissagungen zum mindesten blass

¦u nennen, auch musste man dann wenigstens den Zug des Auf-
nehmens von Speise und Trank mit einbeziehen und mit Althaus
deuten: »Ihr lebt davon, dass ich sterbe5).» Alle diese Gleiehnis-
doutungen befriedigen nicht ganz.

Wenn das Abendmahl nur eine Gleichnisrede wäre, so wäre
die sauberste und sorgfältigste Lösung wirklich die von Karl
Gerold lìootz *ï, die in den Deuteworten, die er nur in der kürzern

l) Adolf Jitlichcr, Zur Geschichte der Abondniahlstoier in der ältesten
Kuvho. Theologische Abhandlungen Carl von Weizsäcker gewidmet.
I S*):». U2 f.

s> Hans l.ieUmaiiii, Messo und Honvnnuihl. -221 f.
s) Paul Althaus. Dio lutherische Abemimahlslchrc in der Gotrouw:»:-:,

München 1981, 39.

*) Jeremim<, a. a. O. 75 f.
*) AM»»*, a. a. O. 48.
*)£rhat sie vor allem in »Ion« schon .-inerten Werke «Das Abendmahl.

eine Diatheke Jesu oder soin letztes Gleichnis?» 1920, entwickelt, tfeete
hat sieh ein ganses Leben lang mit einer Gründlichkeit und einer unbestechlichen

Ehrlichkeit,, die nicht nur von grosser liehe nun Gegenstand« fleugt.



— 141 —

Form, ohne die Beisätze, wodurch eine strenge Parallelität erreicht
wird, für ursprünglich hält, Leib und Blut Jesu einfach als Speise
und Trank bezeichnet sieht. Er vermutet - wohl richtig —,
class dem Gwfia, «Leib», nicht ein gûph1), sondern das aramäische
bisra', entsprechend dem hebräischen basar, zugrunde lag. [Diese

Rückübersetzung erklärte sehr gut, warum bei Johannes statt
vom Giöfia, dem «Leib», von der uào'Ç, dem «Fleisch*, gesprochen
wird, denn basar kann mit beiden Übersetzungsworten
wiedergegeben werden. Ja, Goetz geht noch einen Schritt weiter: Er
vermutet, dass hinter den beiden Deuteworten der «pätjrkliache
Ausdruck basar wadam, «Fleisch und Blut», resp. ein aramäische»
Äquivalent stehe, das «Fleisch und Blut«, für «die menschliche
Person» setzt. Jesus würde also, da Goetz weiter in tovto, «dies»,
das Prädikat des Sätzleins, nicht das Subjekt sieht, sagen: «Ich
bin dies», nämlich «Brot und Wein», das heisst «Nahrung und
Trank». Goetz kann für diese Zusammenfaiwang der beiden

Symbolworte apokryphe und patristisehe Belege beibringen, die

nur «eine Eucharistie» kennen 2).

Diese Deutung des Ursinns de -.'imahls nötigt aber ZU

einer radikalen Textkritik. Sie ist nur i *.;e Ü'ber-

sondem auch in ihrer Umsicht und in der Gewissenhaft Ie« Einzel-
exegese vorbildlich genannt werden musa, mit der Abendrnahlsfrage
beschäftigt. Ich nenne nur seine i 1. We
Abendrnahlsfrage in ihrer geschichtlichen Er. n Versuch ihrer Lôsaag,
J. C. Hinriehs, L* / .' 1904. fr. / • y .¦ ;r. I00J mit ernenn
ausführlichen Register versehen. 2. Das oben genannte Wert '/on 1920.
3. Der Ursprung des kirchlichen .'• -<-haffc von
2:-.- ..-.-: seinen Jüngern xier eine besondere Handlung md Worte ro«
Jeans? Rektorataproìrr-rrr..'.. ' V2S. LTni-

versitâta-Bachdniekerei Friedrich Reinhardt. .'•, : •. --ei 192Ö, m dem er
sieh vor allem mit Lietzmamns ofcen - »«ferse*«*.

.;--:.-<.. : 77t, des .Venen
T--->.-r.,'-r.-.s. rn ^Verden ..-. : Wandel ier Kirche», Festeehrift fn* Eberhard

,,../. .sfrage. b .-.sehe

Stadien and Kritiken 1 OS, ,V. F. 3, - a*£, in dem er
Stellung / :jr neuesten Forschung, ro* a8e*M (TOD .Joachim Jeremias,
bezieht.

Fnm Delitzsch in seiner hebräischen Übersetzung
*3ft

tmahl »in« • Jesu oder wn letztes
,-_. ,:.,,.- ¦ die Beziehunga«f die Person

j>.r V'erse -W beim Brot wort zu gewinnen,
/ -age, wie es denn fePSB sei, dass ./«sus

Wort beifuge, da« diese Dfeatang v°rw»hrt. Rudolf Otto, a. a, O.,

- I ."age, 21 (• ff. M Erklärung zu ermöglichen, da»



— 142 —

lieferung vom Bundgedanken, wenn die längere, überfällige Eorm
des Weinwortes, ja wenn die Trennung in zwei Deuteworte nicht
dem Worte Jesu angehören. Für alle diese Schlussfolgerungen
scheint mir, auch wenn man das Gewicht der angeführten Zeugnisse

nicht unterschätzen darf, die Basis des Beweismaterials zu
schmal zu sein.

Dennoch ist die sorgfältige Untersuchung des Gleichnissinnes
der Abendmahlsüberlieferung, wie sie Goetz durchgeführt hat,
nicht ohne wesentliche Hilfe für das Verständnis des Abendmahles.
Wenn dem Abendmahl nicht nur, aber doch auch ein Bild zugrunde
liegt, dann kann es nur in dem liegen, was hier herausgearbeitet
ist: Leib und Blut Jesu sind für die Gemeinde Speise und Trank,
«Brot und Wein». Aber, wenn dies nicht einfach heissen kann:
Ich, der mit euch feiernde Jesus, bin euch dies, was heisst es

dann, was kann das sagen, dass «Leib und Blut» dieses seien?

Ist dann mit dem Wort nicht notwendig ein « Sakramentsrealismus »

gegeben, der überhaupt nicht mehr überinterpretiert werden kann
Bekanntlich knüpft sich an eben diese Gleichung die Lehre von
der sogenannten «Realpräsenz», in der, wenigstens was das
«dass» angeht, wenn auch nicht über das «wie», so verschiedene
Kirchen wie die katholischen des Morgen- und Abendlandes und
die lutherische der altprotestantischen Orthodoxie einig sind. Ist
dieser Consensus ecclesiarum nicht schon an sich ein Beweis für
die wenigstens prinzipielle Richtigkeit dieser Deutung

Darauf kann nicht so leicht geantwortet werden, wie dies
der Laien-Exeget, der allein den deutschen Text vor sich hat, zu
glauben geneigt ist. Vor allem kann die Antwort nicht einfach
auf der Linie des Marburger Abendmahlsgesprächesx) gesucht
werden, denn die Frage, ob in den Deuteworten das sGxiv est,
«ist», oder bloss significat, «bedeutet», heisse, kann rein philologisch
gar nicht entschieden werden. Sprachlich wären beide Ergänzungen
möglich, da die Kopula bekanntlich im Aramäischen fehlt. Man
kommt also durch eine reine Wortinterpretation der Deuteworte
nur in die Sackgasse der blossen Behauptung.

*) Siehe die Rekonstruktion des Gesprächs bei Walther Köhler, Das
Marburger Religionsgespräch 1529. Leipzig, M. Heinsius' Nachfolger, 1929,
und den Vortrag desselben Verfassers: Das Religionsgespräch zu Marburg
1529. Sammlung gemeinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem
Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte, Heft 140. Mohr, Tübingen,
1929.



— 143 —

Wir gehen deshalb, um diese Verlegenheit zu vermeiden,
besser nicht von diesen mehrdeutigen Grundworten aus, sondern
von jener Vorstellung, durch die der Apostel das Geheimnis des
AbendmahlsVorgangs, noch ehe er ausdrücklich von der Stiftung
Jesu spricht, in freier Umschreibung erläutert.

Um auszuschliessen, dass Glieder der Kirche gleichzeitig an
Götzenopfermahlzeiten und am Herrenmahl teilnehmen könnten,
sagt er l.Kor. 10, 16—22:

16 «Der Becher des Segens, den wir segnen,
ist er nicht die Gemeinschaft des Blutes Christi
Das Brot, das wir brechen,
ist es nicht die Gemeinschaft des Leibes Christi

17 Weil ein Brot,
sind wir, die Vielen, ein Leib,
denn alle haben wir teil an dem einen Brote.

18 Seht auf das Israel nach dem Fleisch!
Sind die, die die Opfer essen, nicht Genossen des Altars

19 Was sage ich nun?
Dass Götzenopferfleisch etwas wäre
Oder, dass ein Götze etwas sei

20 Vielmehr (das will ich sagen):
Was sie (die Heiden) opfern, opfern sie den Dämonen und

nicht Gotte.
Ich will aber nicht, dass ihr Genossen der Dämonen werdet.

21 Ihr könnt nicht (gleichzeitig) den Kelch des Herrn trinken
und den Kelch der Dämonen.

Ihr könnt nicht (gleichzeitig) am Tisch des Herrn teilhaben
und am Tisch der Dämonen.

22 Oder wollen wir den Herrn (zur Eifersucht) reizen
Wir sind doch nicht stärker als er!

Die Stelle verbindet zwei Gedankengänge: einmal den in
16 und 18 ff. gegebenen, dass das Abendmahl die «Gemeinschaft
mit Blut und Leib des Christus» verwirklicht, und den von Vers 17,

dass die Teilhabe an dem einen Brote auch die Einheit der Gemeinde
manifestiere.

Wir haben uns hier vorerst nur mit dem ersten Gesichtspunkte

auseinanderzusetzen. Die Stelle ist von so bedrängender

Realität, weil hier ein Motiv anzuklingen scheint, das in der
spätem kirchlichen Diskussion von entscheidender Bedeutung wurde.
Es scheint, dass der Blick hier zum erstenmal eindeutig auf die

«Elemente» gerichtet sei, dass diesen ein Gewicht, zum mindesten
eine Vermittlungsfunktion zugewiesen werde, die die Schlussfolgerung

unausweichlich mache, dass die Wirkung an den Elementen

hafte, dass in ihnen die Gegenwart von Leib und Blut Christi
durch das segnende Handeln real gegenwärtig werde. Dieser Ein-



— 144 —

druck wird durch die Beobachtung noch unterstrichen, dass xoivtovia,
«Gemeinschaft», nicht, wie man früher annahm1), in erster Linie
die «Genossenschaft» bezeichnet, sondern «das Anteilhaben an
etwas»2). Wenn deshalb der Begriff der xoivtovia auf «Leib» und
«Blut» Christi angewandt wird, so muss vorerst wirklich der
Eindruck entstehen, als ob diese wie Sachwerte, wie «Substanzen»
behandelt würden, und als vermittelten Brot und Wein diese Gaben
in einer Weise, die die Erklärung als Transsubstantiation oder
Konsubsi antiation notwendig mache. Dieser Eindruck würde noch

vertieft, wenn in Vers 18 der Altar nicht, wie jetzt Hauck wieder
in der Gefolgschaft Gressmanns annimmt, «Deckwort für Gott»
sein sollte3), sondern, wie Lohmeyer nach Campbell erklärt 4),

nur die Opferspeise umschriebe. Es ginge dann auch in diesem
Terminus um die Teilhabe an der Gabe, nicht ohne weiteres um
die Persongemeinschaft mit dem Herrn.

Ist also die Schlussfolgerung nicht unausweichlich geworden,
dass eben jene xoivwvia von I. Kor. 10, die manche als eine

Erweichung der reinen Substanzdeutung betrachten wollen, eine
solche Substanz-Teilhabe anzeige, dass also, wenigstens nach Paulus,
Jesus wirklich, wie die spätere kirchliche Terminologie sagt, im
Abendmahl den Kommunikanten seinen «wahren Leib» und sein
«wahres Blut» darreiche? Ja, unterstreicht das richterliche Wort
vom unwürdigen Genuss, durch den der Frevler «schuldig wird am
Leib und Blut des Herrn» (11, 27) nicht diese Deutung so, dass

man sie nur gegen das klare Wort des Apostels selbst in Frage
stellen kann

Es scheint so. Und doch ist diese Konsequenz ein Kurzschluss,
der sich den Texten gegenüber nicht halten lässt.

Es muss dem aufmerksamen Leser schon auffallen, dass der
Apostel nirgends von einem «Essen des Leibes Christi» und einem
«Trinken des Blutes Christi» spricht, obschon diese Steigerung
sich aus der Rüge von 11, 27 unweigerlich zu ergeben scheint.
Er redet von einem fiexé%siv, «Teilhaben» an dem einen Brote
(10, 17), von einem fisxs%siv an dem Tisch des Herrn (10, 21),

1) Ernst von Dobschütz, Theologische Studien und Kritiken, 78, 1905,
12 f.

2) H. Seesemann, Der Begriff xoivarvia im Neuen Testament.
Beihefte zur Zeitschrift für neutestamentliche Wissenschaft XIV, 1933.

3) Theol. Wörterbuch zum Neuen Testament III, 805.
4) Theol. Rundschau IX, 288.



— 145 —

gebraucht aber diesen härtern Ausdruck geflissentlich nicht vom
Leib und Blut des Herrn selbst *).

Es ist auch nicht zu übersehen, dass der Begriff der xoivwvia
als «Teilhabe» in dem polemischen Vergleich mit der
götzendienerischen Abirrung unvermerkt in den der « Gemeinschaft » übergeht.

Der Apostel will nicht, dass die Korinther xoivcovol xwv
âaifioviwv, «Genossen der Dämonen» werden (10, 20), das schliesst
doch wohl ein, dass sie durch das heilige Mahl — nur vermeidet der
Apostel, wie es scheint aus Scheu, den direkten Ausdruck — xoivoovot
cov xvqi'ov, «Genossen des Herrn», geworden sind.

Dennoch ist mit der Substanzdeutung etwas Richtiges ins
Auge gefasst. Dadurch, dass die Deutung auf die Person als solche
abgewiesen wird, ist erkannt, dass «Leib» und «Blut» etwas
Spezielleres meinen als nur die Persongemeinschaft. Wenn die
Texte nämlich nur dieses aussagen wollten, so wäre der Vorwurf,
dass sie etwas sehr Einfaches unnötig dunkel sagten, nicht ganz
unberechtigt.

Es muss also ein sachlicher Grund vorliegen, der eben zu
dieser besondern Umschreibung nötigt. Der «Leib» und das «Blut»
Christi sind weder einfach seine Person, noch einfach die
Substanz seines Leibes und Blutes. Die erstere Annahme führt zu
einer Vereinfachung, die das Sakrament überflüssig machte, die
zweite aber zu einem Wunder, das eigentlich kein solches mehr
ist, sondern notwendig zu gnostisch-theosophischen Spekulationen
verführte 2). Man scheut sich schier, die banale Konsequenz
auszusprechen. Jesus hätte dann im Abendmahlssaal von Brot und
Wein, von denen er als «Hausvater» seiner Schar noch selbst

genoss, gesagt, dass sie sein zugleich gegenwärtiger Leib und sein
noch in ihm pulsierendes Blut seien oder dass sie Er seien 3).

*) Dies betont gerade Hermann Sasse, der in seinem Aufsatz «Das
Abendmahl im Neuen Testament » in «Vom Sakrament des Altars » 53 streng
der lutherischen Tradition folgt.

2) Die Gefahr dieser Abirrung deckt in besonders schöner, immer am
neutestamentlichen Text orientierender Weise der Aufsatz von Professor
G. Schrenk in Zürich auf: «Zwingiis Hauptmotive in der Abendmahlslehre
und das Neue Testament». Zwingliana 1930, Nr. 2, 177 f., 181. Der Lutheraner

Althaus, der der Intention Luthers mit grosser Ehrfurcht nachgeht,
zeigt speziell auf, zu welchen unmöglichen Theosophismen die Deutung
auf die «Leiblichkeit» Jesu die spätere lutherische Dogmatik nötigte
(a. a. O. 40).

3) Auch die Ausflucht, dass diese Substanzmitteilung erst nach seinem
Tode möglich war, ist nicht haltbar. Offenbar handelt Jesus auch im ersten
Abendmahl vollgültig an seinen Jüngern. Cf. Schrenk, a. a. O. 177.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942. 10



— 146 —

Aber, wenn das Abendmahl nicht bloss ein Gleichnis, aber
auch nicht dieses «Mirakel» ist, was meint es dann

Wieder können wir vom Kelchwort aus einsichtiger reden als

vom Brotwort her. Das Kelchwort sagt, wie wir gehört, was mit
Christus geschieht: Er wird geopfert. Aber, nicht nur dies. Dies

Opfer geschieht «den Vielen zugut». Es redet also wirklich nicht
bloss von einer «Substanz», sondern von Christus. Es redet von
dem, was Er für die «Vielen» durch seinen gottesknechtlichen
Messiastod wird, der Begründer des «Bundes», der, wie Matthäus
den Gedanken richtig weiterführt, Bringer der Vergebung. Der
Wein ist also für den, der ihn nach der Intention Jesu empfängt, —
auf den heuchlerischen Empfang ist vorerst gar nicht reflektiert —
Christus in seinem Opferwirken. Also von dem, was an Christus,
durch Ihn geschieht, redet das Wort. Und dieses, sein Leiden,
sein Opfer, die Wirkung seines Todes, vermittelt die Gabe.

Eben dasselbe muss aber auch das Brotwort sagen sollen.
So gewiss der Zusatz xò vtisq vfiwv bei Paulus und die weitere
Beifügung ó'idófierov bei Lukas sekundär sind, sie sind doch wohl
eine erste richtige Exegese der Intention Jesu. Das Brot ist der
für die Vielen dahingegebene Leib.

Es geht deshalb sicher nicht an, mit Albert Schweitzerx),
Ernst Käsemann2) und andern, in der Gefolgschaft Augustins,
unter dem «Leib» des Christus hier plötzlich die «Gemeinde», den
«Leib Christi» in diesem besondern, paulinischen Sinne verstehen
zu wollen. Das ist eine Deutung, die sich schon deshalb verbietet,
weil sie für die Synopse unvollziehbar, für Johannes aber entlegen
wäre und am Kelchwort keine Parallele hätte. Auch das Brotwort
sagt, was die Gemeinde Jesu an seiner Selbsthingabe hat, was er
ihr als Gekreuzigter ist.

Das Richtige an der Beziehung auf die Gemeinde ist, dass

Paulus I. Kor. 10, 17 aus der Teilhabe an dem Einen Brot
erschliesst, dass die Gemeinde Eine ist. Das Abendmahl ist nicht
ein individueller Frömmigkeitsakt, in dem jeder für sich empfängt,
was Jesus gibt, sondern es ist wesentlich Gemeindemahl. Je und

je wird eben in ihm die Gemeinde erst, was sie ist: Gemeinschaft
Jesu und durch Ihn Bruderschaft im Sinne der Verantwortung, die

l) Albert Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, J. C. B. Mohr,
Tübingen 1930, 262 ff.

'-) Ernst Kaufmann, Pas Abendmahl im Neuen Testament in «Abeiul-
nuihlsgemeinsehaft ?» Heiheft 3 zur «Evangelischen Theologie», 2. Auflage,
1938, So f.



— 147

jede Vereinzelung, jede «private» Einzelgängerei zum «Raub» an
der Gemeinde machtx).

Um einen «objektiven Gebeakt» Gottes an die Gemeinde geht
es also in dem wirklichen Abendmahl. Das ist das Richtige an der
Lehre der Realpräsenz. Es vollzieht sich nicht bloss ein «Ge

denken», es handelt sich nicht bloss um eine «Selbstbesinnung,/
der Gemeinde, es geht wirklich um ein Mahl, bei dem Essen und
Trinken nicht zufällige Symbole sind. Es geht um die wirksame
Zuteilung der Todesfrucht des Herrn. Und dies nicht bloss im Sinn
der «erbaulichen» Zuspräche an den Einzelnen, sondern im Sinn
der Vorweggabe eschatologischer Gaben, eschatologischen Ce
schehens zwischen Tod und Parusie Jesu an die Gemeinde des zu

künftigen Herrn.
Denn nicht nur der heilswirkerische Tod Jesu ist so unter

strichen, sondern auch die Parusie des Herrn ist grundlegend für
das Verständnis der urchristlichen Eucharistie.

Ehe wir aber diesen letzten und entscheidenden Zug der
urchristlichen Abendmahlslehre zu Ende verfolgen können, müssen

wir noch eine andere Grundfrage beantworten, die uns schon die
älteste Kirche als ein wirkliches «Problem», das heisst als eine uns
vor die Füsse geworfene Schwierigkeit, aufgibt.

Man spricht in der katholischen Eucharistielehre, aber nicht
nur in ihr, sondern teilweise auch in der modernen protestantischen
Exegese vom Opfercharakter des Abendmahls. Nun hat es

das Abendmahl sicher mit einem Opfer zu tun, nämlich dem alle
andern Opfer erfüllenden und aufhebenden Opfer Christi am Kreuze.

Aber, und erst damit wird die eigentliche Problematik deutlich,

ist nicht auch die Eucharistie als solche ein «Opfer», sind
nicht die «Elemente» des heiligen Mahles, Brot und Wein, in
irgendeinem Sinne selbst «Opfergaben»?

Auch hier scheint wieder Paulus, vor allem in der Terminologie

von l.Kor. 10 und 11, der spätem Sakramentstheologie recht

zu geben. Der Basler Neutestamentier K. G. Goetz, dessen

Auslegung wir schon oben kurz besprachen, glaubt, obschon er da«

ursprüngliche Abendmahl als ein blosse« Gleichnis Jesu versteht,
feststellen zu müssen, dass bei Paulus die Opfervorstelhmg
eindeutig vorliege. Das schlichte Mahl Jesu, da» ohne «Heilsbedeu-

turig-, gemeint war, wird beim Aposte] zum Opfergedäebfarismahl

.-.hrenk, ¦-... a. O. ÌHÌ.



— 148 —

was nach Goetz die von Paulus gebrauchten technischen
Wendungen Xafißdvsiv (11, 23) «weihend heben» im Sinn der
alttestamentlichen terûmah; xXàv (10, 16; 11, 24) «segnend opfern»,
svXoysìv (10, 16) «segnend zum Opfer weihen» etc. beweisen
sollen x).

Diese Deutung hat in ihrer konfessionellen Unvoreingenommen-
heit vorerst etwas Frappierendes. Sie lässt sich aber bei schärferer

Untersuchung kaum halten. Denn der Becher heisst offenbar
traditionell xò noxrJQiov zrjç svXoyiaç, «Becher des Segens», weil
Jesus das Deutewort über den Wein beim dritten Becher der Passafeier

sprach, der kôs schei berakhah, «Becher des Segens», genannt
wurde. Das svXoyovfxsv, «wir segnen», ist von dieser Benennung
her zu erklären und darum ganz unmöglich als Opferweihe zu
deuten; ebenso erklären sich die termini Xafißdvsiv, «nehmen»,
xXäv, «brechen», doch viel einfacher aus den jüdischen
Vorbildern 2).

Aber, ist das Abendmahl nicht wenigstens eine
Vergegenwärtigung des Opfers Christi, die mit Recht selbst ein sacrificium
genannt zu werden verdient Wir können uns hier nicht mit den
äusserst komplizierten Opfertheorien der heutigen Dogmatik
auseinandersetzen. Das erforderte eine eingehende Untersuchung für
sich 3). Wie vorsichtig sich aber selbst die bedeutendsten
Traditionszeugen der spätem Zeit ausdrücken, mögen nur zwei
Beispiele anzeigen: Cyprian erklärt unter der Voraussetzung, dass

die Gemeinde ein Opfer feiert :Etquiapassionis eius mentionem
in sacrificiis omnibus faeimus — passio est enim Domini
sacrificium quod offerimus 4), und selbst Thomas von Aquino
erklärt noch: Hoc sacramentum dicitur sacrificium, in-
quantum repraesentat ipsam passionem Christi5), ja er
kann sogar sagen: Hoc sacramentum est signum passionis
Christi, et non ipsa passio6). Diese Stellen deutet Posch-

*) Jetzt erneuert in der Auseinandersetzung mit Jeremias, Theol.
Studien und Kritiken, 108. Band, 95 ff.

2) Joachim Jeremias, Theol. Studien und Kritiken, 108. Band, 136 ff.
3) Zur Literatur über die neuesten Messopfertheorien gibt eine gute

Übersicht Bernhard Poschmann, Mysteriengegenwart im Lichte des hl.
Thomas, Tübinger Theologische Quartalschrift 116, 1935, 56, Anm. 2.

*) Cyprian, Ep. LXIII.
5) Thomas v. Aquino, S. Th. Ill, qu. 73, 4 ad 3.

6) Thomas v. Aquino, Sentenzenkommentar, 4. Sent., dist. 12, zitiert
bei Poschmann, a. a. O. 77.



— 149 —

mann in seinem Aufsatz «Mysteriengegenwart im Lichte des
heiligen Thomas»1) dahin: «Das Mysterium vergegenwärtigt durch
das Symbol nicht die Heilstat an sich, wohl aber in ihrer
Wirkkraft.» Mag diese Interpretation des thomistischen Textes auch
problematisch sein, da Thomas vielleicht nur sagen will, dass
Christus in der Messe nicht erneut leidet, so liegt diese Erklärung
doch sicher auf der Linie des urchristlichen Opferbegriffs. Es kann
keine Rede davon sein, dass im Abendmahlsvorgang selbst eine
Opfermaterie vorläge, die ein zweites Opfer neben dem Opfer
Christi oder eine «Wiederholung» dieses Opfers ergäbe. Es kann
sich in dem sakramentalen Vorgang je und je nur um die
Vergegenwärtigung des Einen Opfers Christi am Kreuze handeln, um das,
was der Apostel in bewusstem Indikativ feststellt, wenn er sagt
(l.Kor. 11, 26):

«Denn, so oft ihr von diesem Brote esset
und aus diesem Kelche trinket,
verkündigt ihr den Tod des Herrn.»

Würde der Apostel hier, wo ihm alles an der Tragweite des

Vorgangs liegt, diesen bloss ein xaxayyéXXsiv, ein «Verkündigen»2)
nennen, wenn er ihm selbst ein «Opfer», gar eine «Wiederholung
des Opfers Christi» wäre, wenn er im Abendmahle ein neues Opfer
sähe, dessen «Opfermaterie» ausserhalb des Einen Opfers Christi
läge? Und umgekehrt: Liegt das Gewicht dieses Geschehens nicht
eben darin, dass dieses alle vorläufigen Opfer aufhebende Eine
Opfer hier vergegenwärtigt ist, so dass sich der, «der unwürdig isst
und trinkt», eben an der Heiligkeit dieses Opfers vergreift, so

dass ihn Gottes Strafgericht einholt Kann es neben diesem

Opfer ein Opfer geben, das nicht von vorneherein geringer und
damit nichtig wäre

Selbst wenn — was ich .nicht glaube — in den Ausdrücken,
die das Handeln Jesu und der Gemeinde mit den «Elementen»

wiedergeben, Opferterminologie vorläge, so könnte diese doch nur
im uneigentlichen Sinne verstanden werden, als Hinweis auf das

Eine Opfer, das im eigentlichen Sinne nicht unser Opfer, die Eine
Gabe, die nicht unsere Gabe sein kann. Wenn wir auch keineswegs
Paulus durch den Hebräerbrief erklären dürfen, so kann man

*) Poschmann, a. a. O. 111 f.
2) Wobei allerdings xaxayysXXsiv nicht weniger bedeutet als

«proklamieren», «feierlich ankündigen». Siehe Schniewind, Theol.Wörterbuch zum
N. T. I, 56 ff.



— 150 —

doch auch bei der Interpretation des Corpus Paulinum, und von
diesem Ganzen aus allein kann man seiner Abendmahlslehre
gerecht werden, kaum hinter das sipdnai; (ephapax, «ein für allemal»)
von Hebr. 9, 12 zurückgehen, das jede Wiederholung des Opfers
ausschliesst1). Übrigens gebraucht der Apostel dieses sipdna^ in
anderm Zusammenhange (Röm. 6, 10) selbst.

Es ist auch ganz eindeutig, dass die Urkirche, soweit sie im
Neuen Testament erkennbar wird, kein anderes Opfern kannte
als das Lobopfer des Dankes in Gebet und Selbsthingabe. Dass

dieser «Anschluss» des Menschen an das Opfer Christi zu allem
christlichen Feiern wesentlich gehört, sollte kaum einer Erklärung
bedürfen. Dieses Lobopfer des Dankes ist aber eben der
Ausdruck dafür, dass wir neben dem Einen Opfer Christi kein «eigenes»

Opfer mehr aufzubringen vermögen.
Aber, wenn wir uns hier mit aller Schärfe gegen jegliche Ver-

dinglichung der heiligen Vorgänge wenden, so darf dennoch die
Wirklichkeit der «realen Gegenwart» nicht entleert werden,
als hätte man es unter den «Elementen» nur mit «Hinweisen», nicht
mit Christus selbst zu tun.

Nochmals muss zurückgefragt werden: Ist diese

«Realpräsenz» anders zu erreichen als dadurch, dass eben doch, wie nicht
nur die abendländische Transsubstantiationslehre, sondern auch
die östliche Verwandlungslehre es deutet, in den Elementen die

1) Diese UnWiederholbarkeit des Einen Opfers Christi wird von der
Utrechter Erklärung der Bischöfe der altkatholischen Kirche vom 24.
September 1889 feierlich bezeugt.

Es ist deshalb auch von grösster Bedeutung und verändert mit einem
Schlage alles, wenn die christkatholische Messliturgie mit diesem Schrift -

wort die Kanongebete einleitet. Christkath. Gebetbuch 1940, 46. Aber,
selbst in der römisch-katholischen Eucharistielehre wird diese Un
Wiederholbarkeit heute erkannt. Ludwig A. Winterswyl erklärt in seiner Laien-
liturgik, Kevelaer, Butzon und Berger 1938, I. Teil, 20: «. .es gibt nur das
Eine Opfer Christi, das er ein für allemal und für immer genügend am Kreuze
dargebracht hat. Jedes Opfer, welches selbständig oder losgelöst von
diesem einen Opfer Christi bestehen wollte, hätte kein Recht und keinen
Ort im Christentum des Neuen Testaments.» Zu einer tiefern Einsicht in
das theologische Ringen um die Messopferlehre sind die genannten Arbeiten
von Casel, Soehngen und Poschmann einzusehen. Zur frühern Diskussionslage

ist zu vergleichen Franz Wieland, Mensa und Confessio, J. J. Lentner,
München 1906, und seine Antwort an Emil Dorsch, S. J., ebenda 1909.
Dazu die Auseinandersetzung mit seinem Werk in der Internationalen
kirchlichen Zeitschrift, I.Jahrgang, 1911, 340—366: Referat von Bischof
Dr. Eduard Herzog: Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wieland
und die christkatholische Messliturgie. Professor Dr. Adolf Thürlings: Zur
Diskussion.



— 151 —

Substanz von Leib und Blut des Christus real gegenwärtig
«gemacht» werden1).

Hier, wo wir uns nicht mit den dogmatischen Definitionen
der spätem Lehrer, sondern mit dem Zeugnis des Neuen Testaments

zu befassen haben, ist es angezeigt, diese Frage aus den
Texten zu beantworten, bei denen sich diese Deutung geradezu
aufzudrängen scheint. Wir haben das eucharistische Problem noch
kurz an einer Stelle zu verfolgen, die wir bisher nicht einbezogen,
nämlich im Johannes-Evangelium.

Bekanntlich kennt das vierte Evangelium keinen
Stiftungsbericht, obschon es von einem letzten Mahl Jesu mit seinen
Jüngern erzählt. Es ist deshalb noch immer umstritten, ob
überhaupt in ihm auf sakramentale Zusammenhänge Bezug genommen
werde. Es scheint mir aber, auch bei sorgfältigster Abwehr aller
Überinterpretation, kaum möglich zu sein, die Partie 6, 51 b—58
anders als eucharistisch zu deuten. Rudolf Bultmann will das
Stück eben deshalb als «eine sekundäre Deutung des Lebensbrotes

auf das Herrenmahl» beurteilt wissen, die vom Redaktor

x) Zur abendländisch-katholischen Abendmahlslehre und speziell zur
Frage der Transsubstantiation gibt es natürlich eine ungeheure Literatur.
Eine Darstellung, die einerseits sorgfältig über die Lehre als solche orientiert,

zugleich aber den Versuch unternimmt, sie der rein statisch-philosophischen

Betrachtungsweise der aristotelisierenden Reflexion zu
entheben, gibt Matthias Joseph Scheeben in seinen «Mysterien des Christentums»,

jetzt in sorgfältiger, kritischer ISTeuausgabo herausgegeben in den
«Gesammelten Schriften», Band II, von Joseph Höfer, Herder & Co.,
Freiburg im Breisgau, 1941, 385 ff. Diese Ausgabe gibt auch gleichzeitig
eine Übersicht über die wichtigste, neuere Literatur zu unserm Problem:
Seite 408, Anmerkung 1. Über die morgenländiseh-orthodoxe Wandlungslehre

orientiert kurz der Auszug aus der Schrift über die Eucharistie von
Vater Sergius Bulgakow, Die Verwandlungslehre im eucharistischen Dogma
der orthodoxen Kirche des Morgenlandes in der «Internationalen
kirchlichen Zeitschrift», 22. Jahrgang, 1932, 3. Heft, 129—147. Gründlich wird
diese Lehre untersucht in Martin Jugie, Theologia dogmatica Christianorum
orientalium, Tomus III, 177—330. Eine kritische Würdigung gibt auch
Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, Ernst Reinhardt, München, 1937,
250—266.

Die exegetische Auseinandersetzung mit den beiden Formen der
Substanzdeutung wird erschwert durch den Umstand, dass sie nicht eigentlich
von den Texten ausgehen, sondern von einer spätem Fragestellung in die
Texte zurückblicken. Immerhin wäre es ungerecht und verwirrend, zu
behaupten, dass die Transsubstantiationsdeutung das personhafte Moment
in den Vorgängen schlechthin übersähe. Dass dem nicht so ist, zeigen nicht
nur Scheeben und seine Schule (siehe jetzt: Hugo Rahner, Eine Theologie
der Vorkündigung, 2. Auflage, Herder & Co., Freiburg im Breisgau, 1939),

sondern vor allem auch die Mysteriendeutung Casels und seiner Schüler.



— 152 —

«in Anlehnung an Sprache und Stil der Vorlage» an-, bzw.
eingefügt worden sei. Da aber die Quellenscheidung Bultmanns selbst
der Kritik untersteht und es wohl eher «zu der Eigenart dieser

Schrift gehört, dass sie Stücke, die einander zu widersprechen
scheinen, zu einem Ganzen zusammenfügt»1), dürfte es exegetisch
wenigstens vorsichtiger sein, mit der Ursprünglichkeit des

Abschnitts zu rechnen.
Die quellenkritischen Beobachtungen Bultmanns sind aber

auch in diesem Falle nicht einfach ohne Tragweite. Denn an seiner

Beurteilung des Stückes ist richtig, dass es zu der allgemeinen
Brotrede einen neuen Gesichtspunkt hinzu bringt. Die Brotrede
an sich bezeichnet Jesus einfach als den, der «das Brot des Lebens»

ist, also das Leben gibt2). Die unter dem Bild des Essens vergegenwärtigte

Aufnahme des Offenbarers könnte nach dem ganzen
Tenor des Evangeliums durchaus auch durch das Glauben oder
Erkennen interpretiert werden. Der unvoreingenommene Leser
der Brotrede käme kaum auf den Gedanken, dass der Erzähler
von dem Bilde des «Brotessens» übergehen könnte zu dem

völlig andern Bild des «Bluttrinkens». Wenn also der Erzähler
selbst beide Formeln konzipiert hat, so kann ihn bei dieser
Weiterführung nur der Gesichtspunkt der sakramentalen Feier leiten,
die er als kirchliche Institution aus der Brotrede heraus erklärt.
Dann ist aber von vorneherein mit gegeben, dass der Sinn der
Brotrede den Sinn seiner Abendmahlsdeutung bestimmt und nicht
umgekehrt. Die Brotrede aber kann ihrerseits nicht anders
interpretiert werden als die andern Offenbarungsreden. Wenn Jesus
sich in paralleler Form als das Wasser des Lebens 3), als das Licht
der Welt 4) bezeichnet, so können im ersten Fall durchaus auch
Anklänge an das Sakrament der Taufe vorliegen, aber es ist
dennoch zu beachten, dass der primäre Gesichtspunkt nicht der
sakramentale, sondern der der Offenbarungsrede ist5), die sagt, dass
der Christus das wirkliche Wasser, das wirkliche Brot, der einzige

x) Sasse, a. a. O. 57.
2) Zum Problem der Offenbarungsreden ist jetzt vor allem die Arbeit

von Eduard Schweizer, EGO EIMI. Die religionsgeschichtliche Herkunft
und theologische Bedeutung der johanneischen Bildreden, zugleich ein
Beitrag zur Quellenfrage des vierten Evangeliums. Forschungen zur Religion

imd Literatur des Alten und Neuen Testaments, herausgegeben von
Rud. Bultmann. Neue Folge, 38. Heft, 1939. Göttingen, Vandenhoek
& Ruprecht, zu vergleichen. Zur Brotrede speziell 151 ff.

3) Bultmann, a. a. O. 131 ff.
4) Bultmann, a. a. O. 260 ff. Schweizer, a. a. O. 163 ff.
5) Schweizer, a.a.O. 114 ff., 131 ff.



— 153 —

Lebensbaum ist, was er so für die Welt resp. für die Heilsgemeinde
der Jünger ist. Schon diese Überlegung nötigt uns Zurückhaltung
in der Ausdeutung der sakramentalen Hinweise auf. Dass Jesus
das Licht der Welt ist, sagt, dass er ihr die volle Offenbarung, die
wahre Gnosis bringt, dass er das Wasser oder das Brot des Lebens
ist, sagt, dass er ihr dieses neue Leben schenkt. Das heisst aber
doch offenbar, dass er in seiner Person diese entscheidenden Güter
vermittelt, es kann gerade nicht heissen, dass es daneben noch in
dinglicher Vermittlung gesondert geschehe. «Sein Fleisch essen»,
resp. «zerkauen» (xgéysiv), «sein Blut trinken» kann also gerade
nicht heissen, eine Substanz, die durch Verwandlung Christi Leib
und Blut geworden ist, aufnehmen, es kann nur bedeuten, dass
unter dem Vorgang des eucharistischen Mahls Er, Er selbst als der
an der Gemeinde Handelnde, als der Geber dieser Gaben

aufgenommen wird. Das Ereignishafte der Offenbarungsannahme
wird im Sakrament nicht plötzlich ein Dinghaftes, sondern das
Sakrament ist selbst jenes naQaXafißdvsiv avxóv, jenes «Ihn
aufnehmen », von dem der Prolog sagt, dass es vor der Menschwerdung
des Christus die ì'òwi, «die Seinen», die Geschöpfe, mit wenigen
Ausnahmen verweigert hätten.

Ja, selbst der Zug, der in der Synopse und bei Paulus im Abendmahl

so tief verankert ist, dass er aus seiner Erklärung nicht
weggedacht werden kann, fehlt nicht bei Johannes. Das «Fleisch»
ist das «für das Leben der Welt» gegebene (6, 51). Auch Bultmann
bezieht diese Formel auf «die Hingabe Jesu in den Tod, der ja
nach urchristlicher Anschauung ein Tod vnèç («für»)... ist»1).
Was aber so hier beim «Fleisch» schier deutlicher hervortritt als

in der Synopse, ist beim «Blut» wohl selbstverständlich. So zeigt
sich auch bei Johannes eben jene «Genauigkeit» des Ausdrucks,
die die Gabe des Abendmahls nicht einfach in der Person als solcher

sieht, sondern als Gabe des Kreuzes konkretisiert.
Sollte diese «Realgegenwart» des an uns handelnden Christus

wirklich weniger sein als die dingliche Gegenwart der Substanzen

seines «Leibes und Blutes»? Könnte denn überhaupt stärker von
Seiner «Realpräsenz» gesprochen werden als so, dass die Kraft
seines Todes und seiner Auferstehung an uns wirksam wird in
Seinem Handeln ?2)

1) Bultmann, a. a. O. 175.
2) Es braucht wohl kaum noch eigens hervorgehoben zu werden, dass

wir keineswegs die eminent bewahrende und rettende Funktion der
Verwandlungs- und Transsubstantiationsdeutung verkennen. Sie hat, wenn



— 154 —

Und, wenn endlich Johannes diese Gabe, scheinbar Synopse
und Paulus überschreitend, als «das Leben der Welt» umschreibt,
so ist das näher besehen nur die johanneische Form für die
eschatologische Zielsetzung der Feier. «Leben», ewiges Leben, ist bei
Johannes die streng eschatologische Grösse, die den «Anteil am
Reich» bei den Synoptikern vertritt. Auch dieser Lebensempfang
ist ausgerichtet auf die Teilnahme am kommenden Äon, nur ist
der eschatologische Ausblick in die typisch johanneische Spannungsformel

gefasst (6, 54) :

«Wer mein Fleisch isst
und mein Blut trinkt,
der hat das ewige Leben,
und ich werde ihn auferwecken
am jüngsten Tage.»

Damit führt uns aber eben das Johannes-Evangelium zurück
zu dem entscheidenden Gesichtspunkt, von dem aus allein das

neutestamentliche Sakrament verstanden werden kann.
Bei allen Synoptikern und in reflektierender Umschreibung

auch bei Paulus findet sich im Abendmahlsbericht der sogenannte
«eschatologische Ausblick».

Bei Markus (14, 25) lautet er:
«Wahrlich, ich sage euch:
Nicht mehr werde ich trinken vom Gewächs des Weinstocks
bis zu jenem Tage,
da ich es neu trinken werde in der Gottesherrschaft.»

auch mit einseitiger Blickrichtung auf die «Substanzen», in ihrer Intention
eben jene Gegenwart und Wirksamkeit des HERRN im Sakrament gegenüber

einer es im falschen Sinne des Wortes «vergeistigenden» und damit
entleerenden Deutung geschützt, die wir in unsern Ausführungen exegetisch
in ihrem ursprünglichen Sinn herauszuarbeiten versuchten.

Nicht übersehen ist ferner die ungeheure Tragweite, die in der Beziehung

von Inkarnation und Sakrament gegeben ist. Luther meinte eben den
Ernst dieser Wirklichkeit nur dadurch retten zu können, dass er auch im
Sakrament von der leiblichen Gegenwart Christi sprach (S. Althaus,
a. a. O. 21—30). Aber, wenn die Inkarnation das Sakrament selbstverständlich

überhaupt erst ermöglicht, und wenn das Sakrament so mit
Ausdruck der Tatsache ist, dass unser Heil nur durch diese reale
«Fleischwerdung» mitteilbar wird, und wenn ferner auch für das Sakrament gilt,
dass «Leiblichkeit das Ende der Wege Gottes» mit dem Menschen sei, so
erfordert nach dem neutestamentlichen Zeugnis der christologische
Realismus in der Sakramentsdeutung dennoch nicht, dass sich in den Elementen
die Inkarnation im substantiellen Sinne wiederhole. Die Menschwerdung
Christi ist genau so wie sein Kreuz und seine Auferstehung ein heils-
geschichtlicher Akt, der im Abendmahl kraft der in der Einsetzung
gegebenen Verheissung «sakramental» und das heisst eben: in der Tat
Christi am Empfänger wirksam wird.

Es kann sich also keineswegs darum handeln, die Intentionen der
alten Deutungen zu verleiignen, es geht vielmehr gerade darum, diese bis
ins neutestamentliche Kerygma zurückzuverfolgen und dort exegetisch
unvoreingenommen zu Ende zu denken.



— 155 —

Matthäus 26, 29 erweitert das Wort nur leicht durch
Hinzufügung von dnagci, «von nun an», xovxov, «diesem» und fxsd'
vfiwv, «mit euch».

Paulus bringt nur den knappen Hinweis, dass die Gemeinde
die Proklamation seines Todes im Abendmahl nur üben werde
à%Qi ov è'Xd-ij, «bis dass Er kommt» (l.Kor. 11, 26).

Lukas endlich erwähnt den Ausblick auf das Mahl der Endzeit
auffälligerweise sogar zweimal (22, 16 und 18). Das scheint auf
das erste Hören hin einfach eine ungeschickte Dublette zu sein.
Ist aber unsere Auffassung, dass Jesus das Abendmahl im Rahmen
der Passafeier gestiftet habe, richtig, so ist es vielmehr
wahrscheinlich, dass Lukas hier eine ältere Tradition festgehalten und
also möglicherweise das Ursprüngliche bewahrt hat.

Nach der schammaitischen, der strengern pharisäischen Tradition,

der Jesus auch sonst, z. B. in der Frage der Ehescheidung
(Matth. 19, 1—9), zu folgen scheint, wurde nämlich die Passafeier

durch den Festtagssegen eröffnet und durch den Bechersegen

über den ersten der vier Kelche fortgesetzt. Bewahrt nun
Lukas die Überlieferung treuer, dann hätte Jesus vermutlich
das eine Ausblickswort zu diesem Becher gesprochen. Diese

Vermutung wird durch die Beobachtung noch bekräftigt, dass die
auffällige Wendung xò ys'vvrjfia xrjg dfinsXov, «das Gewächs des
Weinstocks» für «Wein», im Passaritus gerade beim ersten Bechersegen
stehende Wendung war.

Wenn diese Beobachtungen, die Joachim Jeremias neu
vorträgt1), die seltsame Stellung des eschatologischen Wortes bei
Lukas erklären, so ist zu vermuten, dass Markus (oder seine Tradi-
tionsquelle) die Verschiebung zum Weinwort vornahm, weil sein

Bericht den ersten Becher nicht mehr berührt, und dass dann

Lukas zu seiner «Dublette» dadurch veranlasst wurde, dass er
beide Traditionen, die ursprüngliche und die marcinische, ineinander

arbeitete, wobei allerdings, wie Jeremias überzeugend nachweist 2),

die Form des Logions bei Markus treuer erhalten sein dürfte.

Lässt aber so gerade Lukas die ursprüngliche Tradition noch

erkennen, so wird auch deutlich, welche Wichtigkeit dem «eschatologischen

Ausblick» zukommt. Er leitet dann das ganze Geschehen

ein. Er ist das Vorzeichen, unter dem alles Folgende steht. Er

*) Jeremias, a. a. O. 62 f.
2) Jeremias, a. a. O. 60 f.



—- 156 —

gibt dem letzten Mahl Jesu und dem Abendmahl der Gemeinde
den Charakter.

Jesus sieht über die bedrohliche Situation des zunächst zu
erwartenden «Untergangs» hinaus, deutet das nahende gerichtliche
Geschehen als Heilsereignis und wendet den Blick seiner ihm
zugehörigen Schar auf das Mahl der Gottesherrschaft. Nur im Blick
auf dieses ist sein Tod Heilstod, und nur durch diesen wird seine

Gemeinde die Heilsgemeinde. Und nur im Blick auf die Erfüllung*
im Reich hat diese Feier Sinn und vorwegschenkende Wirkkraft.
Wie die Taufe die Versiegelung der Täuflinge zur Teilnahme am
Reiche ist, so die eucharistische Feier die Vergegenwärtigung der
Lebensmitteilung an die ganz und gar durch die zukünftige
Auferstehung bestimmte Gemeinde. Von hier aus werden die
Vorgänge alle erst durchsichtig: Die Deuteworte sind ein
Doppelgleichnis, aber das Herrenlogion erschöpft sich nicht in dieser
Bedeutung. Sie weisen hin auf die Bedeutung des nahen Sterbens
Jesu, aber sie «erklären» es nicht nur, sie fordern die Gemeinde
durch das sprechende Xaßsxs, «nehmet!» auf, sich die Wirkung
dieses lebenspendenden Todes zu eigen zu machen. Sie vermitteln
aber in diesem naQaXafißdvsiv, «Aufnehmen», nicht nur die Wirkung,
sie verbinden so zugleich mit der Person des Menschensohnes,
der «das Brot» ist, «das vom Himmel herabkommt und der Welt
das Leben gibt» (Joh. 6, 33), so dass wirklich gilt:

«Wer mein Fleisch isst
und mein Blut trinkt,
der bleibt in Mir
und Ich in ihm (6, 56),
er hat das ewige Leben
und Ich werde ihn auferwecken
am jüngsten Tage (6, 54).»

Aber noch wäre dieser «eschatologische Ausblick» unscharf
gesehen, wollten wir nicht genauer sagen, worin konkret die
eschatologische Prägung des Abendmahles besteht.

Albert Schweitzer x) hat die Einsicht, dass das ganze Kerygma
Jesu eschatologisch bestimmt sei, und dass speziell auch «die
Sakramente » nur aus der eschatologischen Grundkonzeption erfasst

1) Albert Schweitzer, Das Abendmahlsproblem auf Grund der
wissenschaftlichen Forschung des 19. Jahrhunderts und der historischen Berichte.
J. C. B. Mohr, Tübingen, 2. Auflage, 1929. Derselbe, Geschichte der Leben-
Jesu-Forschung, ebenda, 5. Auflage, 1933. Derselbe, Die Mystik des Apostels
Paulus, ebenda, 1930. Ich halte mich im folgenden an die zusammenfassende
Darstellung im letztgenannten Werke.



— 157 —

werden können, nicht einfach in dieser allgemeinen Form
ausgesprochen, sondern im einzelnen aufzuzeigen versucht, was Jesus
und was die Gemeinde erwartete, wenn sie alles auf dieses «Letzte»
und «Nächste» ausrichtete. Wir sind deshalb genötigt, noch kurz
auf diese Rekonstruktion, wenigstens soweit sie das Abendmahl
berührt, einzugehen.

Jesus hat nach Schweitzer das Abendmahl nicht erst in der
Abschiedsstunde von Jerusalem gestiftet, er hat vielmehr den
sakramentalen Vorgang, den Schweitzer in Taufe und Abendmahl
als «Versiegelung» fürs Reich deutet, schon im Danksagungsmahl
am See Genezareth vollzogen, indem er «der Menge der um ihn
gelagerten Gläubigen Speise von seiner Hand austeilte» und sie

so, allerdings «ohne dass ihnen die Bedeutung des Vorganges
bewusst wurde, zu seinen Genossen beim messianischen Mahl weihte»1).
Nichts anderes tut Jesus auch im Abendmah lssaal2), nur spricht
er darüber hinaus noch Worte, in denen er auf seinen bevorstehenden

Tod Bezug nimmt und diesen zugleich zum Sinaibund von
Ex. 24, 8 in Beziehung setzt. Seltsamerweise verzichtet aber
Schweitzer gerade auf eine Erklärung der Deuteworte: «Warum»,
sagt er, «und in welchem Sinne aber Jesus das Brot, das sie essen,
und den Wein, den sie trinken, gerade als seinen Leib und sein

Blut bezeichnet, wird immer dunkel bleiben8).»

Aber, so hilft sich Schweitzer über diese vermeintliche Aporie
hinweg, «für die erste Gemeinde wird das Wesen der Feier gar
nicht durch die geheimnisvollen Gleichnisse von Brot und Wein
als Leib und Blut Jesu bestimmt» 4), sondern allein durch den

Ausblick auf das ganz nahe erwartete Messiasmahl mit dem
Auferstandenen. Ursprünglich sollte der Tod Jesu seine Parusie
unmittelbar nach sich ziehen, dann aber, als dieses entscheidende

Ereignis sich verzögerte, wartete die Gemeinde täglich gespannt
darauf, dass der Auferstandene ihnen erscheine und ihnen voraus
nach Galiläa ziehe (Mk. 14, 28; Mt. 26, 32), «um dort in der
Herrlichkeit des Menschensohnes offenbar zu werden und auf des

Himmels Wolken, von den Engeln umgeben, seine Herrschaft
anzutreten» 5).

x) Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus 231.

2) Schweitzer, a. a. 0. 237.
3) Schweitzer, a. a. O. 237.

4) Schweitzer, a. a. O. 237.
5) Schweitzer, a. a. O. 239.



— 158 —

Diese Verheissung hat sich aber wieder nicht erfüllt, ebensowenig

wie die aus dem letzten Wort beim Abendmahle entstandene

Erwartung der Jünger, dass der Auferstandene mit ihnen alsbald
das messianische Mahl feiern werde.

Diese Erwartung aber erklärt uns das Verhalten der Jünger.
Nicht, um seine «Einsetzungsworte» zu erfüllen, noch im Gehorsam

gegen einen «Wiederholungsbefehl» halten sie das gemeindliche
Mahl. Sie wiederholen überhaupt nicht, was Jesus tat, der allein
die «geweihte» Speise austeilen konnte, sondern sie feiern nur
«Danksagungsmahle», bei denen sie «auf das Reich Gottes und das
messianische Mahl hin» danksagen. «Crund der Wiederholung ist
— allein — das eschatologische Schlusswort von dem Neutrinken
des Weines mit den Jüngern in des Vaters Reich. Dieses wird für
die Jünger zum Wiederholungsbefehl» 1). Und «auf Grund dieses

Wortes erwarten sie, dass der auferstandene Jesus beim Mahle,
in demselben Gemach, wo er am letzten Abend mit ihnen
zusammen war, zu ihnen kommen und mit ihnen dann nach Galiläa
ziehen wird»2). Dieser Grundcharakter der Feier wird auch
dadurch bestätigt, dass «die Danksagung beim Mahle... mit dem
Worte dyaXXiaiiic (Frohlocken) bezeichnet wird (AG 2, 46), das
auch für den Jubel beim Anbruch des Reiches gebraucht wird
(I. Petri 4, 13; Jud. 24; Offbg. Joh. 19, 7). Sie ist also eine
Vorwegnahme jenes kommenden Frohlockens3).»

«Von dem Flehen um das Kommen Christi gibt der aramäische
Ruf Maranatha! Unser Herr, komme! Kunde4), der «aus der
Mahlfeier der Urgemeinde von Jerusalem stammt» 5).

Durch Pfingsten wird nur insofern etwas an dieser Haltung
geändert, als der Geist die nun anwachsende Gemeinde aus der
passiven Erwartung zur aktiven Predigt des Glaubens an Jesus

drängt6).
Auch Paulus versteht das «Herrenmahl», wie er es I. Kor. 11, 20

nennt, nicht wesentlich anders. Ja, er vertieft den Charakter der
gemeindlichen Existenz noch dadurch, dass er ihre eschatologische
Haltung und die aus ihr fliessenden Sakramente durch die alt-

1) Schweitzer, a. a. O. 238.
2) Schweitzer, a. a. O. 238 und 243 f.
3) Schweitzer, a. a. O. 245.
4) Er wird auch I. Kor. 16, 22 ; Apok. Joh. 22, 20 ; Didache 10, 6 erwähnt.
5) Schweitzer, a. a. O. 246.
6) Schweitzer, a. a. O. 246.



— 159 —

testamentlichen Vorbilder des wandernden Gottesvolks erhellt*).
Neu ist bei Paulus nur die ausschliessliche Beziehung auf die
Gemeinde («für euch» statt «für Viele»), der Anamnesisbefehl, der
«den Herrn gebieten lässt, sein eigentlich unwiederholbares
Austeilen zu wiederholen», und endlich, dass er den eschatologischen
Ausblick von der Erinnerung an den Tod Jesu ausgehen lässt:
«Ihr verkündigt den Tod des Herrn, bis dass er kommt2).»

Neu ist auch, dass Paulus das Mahl seiner «Mystik des Seins
in Christo» einordnet, «das Essen und Trinken wirkt die Gemeinschaft

mit dem Leibe Christi in derselben Weise wie die Taufe» 3).

Eine radikale Verwandlung der eucharistischen Feier, des

eschatologischen Danksagungsmahles in ein hellenistisches Sakrament,

wird erst sichtbar bei den Vertretern der griechischen Logos-
christologie: Ignatius, Justin und — das ist die Reihenfolge bei
Schweitzer 4) — im Johannesevangelium.

Jetzt werden Brot und Wein in der Eucharistie dadurch zu
Fleisch und Blut Jesu, dass der nach Jesu Tod von ihm in der
Welt zurückbleibende und durch ihn der Verbindung mit der
Materie fähig gewordene Logosgeist mit diesem Brot und Wein in
derselben Weise «eins wird wie mit dem Fleische Jesu». Auch
jetzt noch werden die Elemente «nicht irgendwie in Leib und Blut
des historischen Jesu verwandelt». Auch jetzt noch werden die
Abendmahlsworte «aus der Idee der Gemeinschaft mit Christo»
gedeutet. Aber die paulinische «Mystik der Sterbens- und
Auferstehungsgemeinschaft mit Christo» ist ersetzt durch «die Mystik
des Einswerdens von Fleisch und Geist».

Beide, Paulus und Johannes, vergegenwärtigen diese Gemeinschaft,

aber erst die hellenistisch-johanneische Deutung bereitet die

endgültige Enteschatologisierung der sakramentalen Feier vor, die

ihren Ausdruck schon bei Ignatius in dem Stichwort von der

Eucharistie als der «Arznei der Unsterblichkeit» (Ign. Eph. 20)

findet.

Schweitzer, a. a. 0. 251 f. Vgl. jetzt zum Sinn des Wandervolkmotivs

auch die allerdings sehr problematische Studie von Ernst Käsemann,
Das wandernde Gottesvolk. Eine Untersuchung zum Hebräerbrief.
Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments,
herausgegeben von Rud. Bultmann, Neue Folge Heft 37. Vandenhoek
& Ruprecht, Göttingen 1939.

2) Schweitzer, a. a. O. 258 f.
3) Schweitzer, a. a. O. 262.

") Schweitzer, a. a. O. 266.



— 160 —

Was ist zu dieser kühnen Rekonstruktion der urchristlichen
Abendmahlsdeutung zu sagen Eine reinliche Kritik wäre natürlich

nur möglich durch eine Auseinandersetzung mit dem ganzen
Lehrgebäude der «konsequenten Eschatologie»1). Wir müssen
uns hier auf das Nötigste beschränken. An der Schweitzerschen
Schau — denn um eine solche handelt es sich bei ihm viel mehr als

um eine gründliche Detailsexegese, die viel mehr Fragen offen
lassen würde — ist sicher richtig, dass das Abendmahl nur aus dem
eschatologischen Verständnis der Predigt Jesu und der eschatologischen

Bedeutung der Kirche heraus verständlich ist. Richtig ist
ferner, dass speziell das Abendmahl ausgerichtet ist auf das Messiasmahl.

Ein grosser Vorzug seiner Exegese ist ferner, dass er Paulus

x) Eine umfassende Kritik der Schweitzerschen Konzeption ist immer
noch ein Postulat an die neutestamentliche Wissenschaft. Wichtige
Einzelprobleme sind allerdings schon besprochen worden in folgenden Werken
und Aufsätzen: Folke Holmström, Das eschatologische Denken der Gegenwart.

C. Bertelsmann, Gütersloh, 1936. — Werner Georg Kümmel, Die
Eschatologie der Evangelien. Theologische Blätter, 1936. Besonders
eingehend hat sich mit der Frage immer wieder Wilhelm Michaelis auseinandergesetzt.

Schon seine Monographie «Täufer, Jesus, Urgemeinde»,
Neutestamentliche Forschungen, herausgegeben von Otto Schmitz, 3. Hoft,
C. Bertelsmann, Gütersloh, 1928, gibt eine indirekte Korrektur der
Schweitzerschen Konstruktion. Mit der These von der angeblichen Helleni-
sierung des Christentums bei Johannes beschäftigt er sich in seiner Berner
Antrittsvorlesung: «Das Johannesevangelium und die Hellenisierung des
Christentums», Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, 86. Jahrgang,
1930, Nr. 17, 259—264. Weitere Beiträge finden sich in folgenden
Aufsätzen: «Reich Gottes und Reich Christi bei Paulus», Kirchenfreund,
65. Jahrgang, 1931, 164—172; «Das Sendungsbewusstsein Johannes des
Täufers», Kirchenfreund, 66. Jahrgang, 1932, 52—56, 72—75, 83—86;
«Konsequente oder biblische Eschatologie?», Kirchenfreund, 70. Jahrgang,
1936, 193—200, 213—217. Nachdem neuerdings Martin Werner in seiner
grossen Monographie über «Die Entstehung des christlichen Dogmas»,
Verlag Paul Haupt, Bern-Leipzig, 1941, die Schweitzersche These «noch
konsequenter» durchgeführt hat, wendet sich Michaelis in drei sehr
sorgfältigen Untersuchungen speziell gegen die Wernerschen Aufstellungen,
wobei aber immer die Grundthese der konsequenten Eschatologie von der
alles verändernden Verzögerung der Parusie Jesu selbst im Auge behalten
wird. Diese Arbeiten, von denen die erste und dritte die grössere zweite
nur ergänzen, sind: «Die grosse Enttäuschung», Kirchenfreund, 76. Jahrgang,

1942, 228 ff. ; «Zur Engelchristologie im Urchristentum. Abbau
der Konstruktion Martin Werners», Gegenwartsfragen Biblischer Theologie

I, Verlag von Heinrich Majer, Basel, 1942; «Der Herr verzieht nicht
die Verheissung», Buchhandlung der Evangelischen Gesellschaft, Bern,
1942. Zur Kritik des Wernerschen Buches ist ferner zu vergleichen: Oskar
Cullmann, Neutestamentliche Eschatologie und Entstehung des Dogmas»,
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, 98. Jahrgang, 1942, Nrn. 11
und 12, 161—166 und 179—181.



— 161 —

und speziell seine Abendmahlsdeutung aus dem jüdischen Denken
heraus interpretiert, wenn er auch das hellenistische Gegenüber,
mit dem Paulus sich auseinandersetzt, zu wenig ins Auge fasst.
Unmöglich ist dagegen die hellenistische Deutung des
Johannesevangeliums x). Die Terminologie «Fleisch» statt «Leib» ist, wie
wir sahen, anders erklärbar. Die Spekulation über die Verbindung
von Logosgeist und «Materie» ist eingetragen. Wo steht das?
So ist nicht nur gegenüber jeder gnostisch-theosophischen
Erklärung, sondern auch gegenüber Schweitzer zu fragen.

Aber auch die einseitige Deutung des Mahles der Urgemeinde
als «Danksagungsmahl» ohne Beziehung auf die Deuteworte und
ohne Einsetzungslegitimation ist nicht haltbar. Die Gemeindefeier

ist nur erklärlich als wirkliche Wiederholung des letzten Mahles
Jesu selbst. Die Deuteworte sind von zentralem Gewicht und, wenn
für uns vorerst «dunkel», so doch nicht einfach unerhellbar, wie
wir glauben erwiesen zu haben 2).

Der entscheidende Punkt ist aber eben der Schweitzer so
zentrale der radikalen Naherwartung. Das Detail seiner
Auslegung Hesse sich nur halten, wenn die wichtigste Voraussetzung
zuträfe, dass Jesus durch seinen Opfertod die Parusie herbeiführen,
ja erzwingen wollte 3).

Die Wirkung seines Todes ist aber gerade in dem uns zugänglichen

Überlieferungsmaterial nicht so eindeutig umschrieben, wie
Schweitzer behauptet 4). Dies bedeutet aber im Gesamtzusammenhang,

dass das Ausbleiben der sofortigen Parusie nicht ohne weiteres
die grosse Enttäuschung bringen muss, und dass das Abendmahl

zum mindesten eine Zwischenzeit zwischen Tod und Parusie
voraussetzen könnte, die eben in seiner «Stiftung als Sakrament»
ihren Ausdruck fände. Es scheint mir von hier aus auch nicht
anzugehen, die Warnungen Jesu vor der Unberechenbarkeit der

x) Vgl. dazu Michaelis, Kirchenblatt 1930 (vorangehende Anmerkung).
2) Walther von Loewenich, Vom Abendmahl Christi, 114 f.: «Die

Gemeindefeier blickt nicht nur vorwärts, sondern auch rückwärts.»
3) Schweitzer, Das Messianitäts- und Leidensgeheimnis. Eine Skizze

des Lebens Jesu. 2. Auflage, 1929. Derselbe, Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung. 5. Auflage, 1933, 432 ff. Derselbe, Die Mystik des Apostels
Paulus, 61 ff. Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, 73 f.

") Michaelis, Täufer, Jesus, Urgemeinde 88 f. Michaelis teilt mit
Schweitzer die Auffassung von der Nähe der Parusie, spricht aber über «die

Todes- und Parusiegewissheit» viel vorsichtiger und abgewogener. Siehe

jetzt die noch umsichtigere Darstellung in «Der Herr verzieht nicht die

Verheissung»; zu der Frage der Bedeutung des Todes Jesu besonders 71.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1942. "



— 162 —

«Stunde» Gottes (Matth. 24, 36.44; 25, 13; AG 1, 7) einfach in den
Wind zu schlagen, wie es ferner nicht angehen dürfte, den « Sühnetod»

Jesu als Ersatz der «Endversuchung» zu interpretieren T).

Das alles nötigt uns zu einer vorsichtigem, zurückhaltenderen
Interpretierung des eschatologischen Problems. Die eschatologische

Verheissung ist zentral, die Parusieverzögerung aber ist
wirklich nicht das «Aladinsche Zauberwort, dem sich gleich alle
Türen zu allen Geheimnissen öffnen»2). Das eben trennt den

Apokalyptiker Jesus von der durchschnittlichen Apokalyptik, dass

er die «aufgehende Rechnung» als Vermessenheit verwehrt. Ernst
Käsemann, der im wesentlichen die Deutung Schweitzers teilt3),
wird dieser Tatsache durch die Scheidung zwischen der vorpfingst-
lichen und der nachpfingstlichen Situation nurunzulänglich gerecht4).
Was er erst nach Pfingsten erkennen will, dass schon in der
Diatheke Jesu — die er aber zu einseitig als ein «Testament» des Meisters
erklärt — die Realität der neuen Gottesordnung gegeben sei, liegt
von Anfang an im Abendmahl. Es ist Vorweggabe eschatologischer
Güter, wie der Geist bei Paulus. Es klafft kein Bruch zwischen
zwei Abendmahlsauffassungen. Die Gemeinde ist nicht zuerst
«eschatologische Sekte» und erst nach Pfingsten «Kirche». Sie

ist von Anfang an die Schar, an der Jesus im Abendmahl handelt,
und die dennoch mit ihm auf das Messiasmahl wartet. Seltsamerweise

bejaht auch der katholische Forscher Robert Grosche diese

doppelte «Schau des Eschaton»5), aber er hat aus seiner kirchlichen
Tradition heraus ein besseres Sensorium für die innere Notwendigkeit

dieses Neben- und Ineinander von «Schon — Jetzt» und
«Erst — Dann», für den wesentlichen Spannungscharakter kirchlich-
eschatologischer Existenz 6).

Eben dies ist das Abendmahl, beides, Vorweggabe der Todesfrucht

Jesu, «Stiftung» der Gemeinde, des ewigen Bundes in
diesem «Opfer» und zugleich Ausrichtung der Gemeinde auf das

Messiasmahl, auf diese ihre wesentliche «Zukunft».

"¦) Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 432 ff.
2) Karl Barth, Kirchliche Dogmatik H/1, 718.
3) Käsemann, a. a. O. 65.
4) Käsemann, a. a. O. 72.
5) Robert Grosche, Pilgernde Kirche 60.
6) Grosche, a. a. O. 60 ff. Erkannt ist dieser eschatologische Spannungscharakter

der Eucharistie auch in dem schon genannten Werke von Ludwig
A. Winterswyl, I, 134. Wirklich liturgisch zum Ausdruck gebracht ist er
am reinsten in der Ordnung der «Deutschen Messe» des Berneuchener
Kreises, 32.



— 163 —

Bricht man das eine oder das andere heraus, so ist es nicht
mehr die Stiftung Jesu, ist es nicht mehr, was es ist, das Sakrament
des Neuen Bundes.

Jetzt können wir aber auch wirklich sagen, was ein Sakrament

ist. Sakrament gibt es nur zwischen Tod und Parusie Jesu.
Es ist der prägnanteste Ausdruck für die Gegenwart Jesu bei
seiner Gemeinde. Es ruht auf seiner Stiftung und bezeugt seiner
Schar, dass sie von der Frucht seines Opfers lebt. Das Sakrament
lebt aber zugleich davon, dass die Gemeinde in ihm hingewiesen ist
auf die Zukunft des Reiches. Es sagt ihr immerzu, was sie schon ist
und was sie noch nicht hat. Es stellt sie beständig in die gespannte
Erwartung, die durch das «Schon — Jetzt» des «Erst — Dann»,
versichert.

Wir haben zu Anfang unserer Ausführungen auf die
Abendmahlsnot unserer Zeit verwiesen. Diese Not besteht kaum nur
darin, dass mancherlei Gleichgültigkeit in der Kirche um sich

greift, sondern in einem katastrophalen Versagen der Kirche als
Kirche. Die Gemeinde weiss weithin nicht mehr, was sie ist, dass
sie die Schar der Anwärter des Reiches ist, die unter der Wirkkraft
des Todes und der Auferstehung Jesu sich von der Welt scheidet
und auf den Hereinbruch der zukünftigen Welt wartet. Wusste sie

das wieder, so wusste sie auch, was ein Sakrament ist.
Ein Sakrament ist nicht bloss ein von Jesus eingesetztes

Zeichen, das eine unsichtbare Gnade vermittelt. An dieser Definition

fehlt gerade das wichtigste Glied: der Blick auf das Ende, die

Ausrichtung aufs Reich.
Ein Sakrament ist auch nicht, was die Sakramente im Laufe

einer langen Entwicklung im Volksempfinden geworden sind:
eine individuelle Zuteilung von «Gnade», wobei ausserdem der

Gnadenbegriff vielfach in fatalster Weise verdinglicht wurde,
sondern Sakrament gibt es immer nur in der eschatologischen
Gemeinde des kommenden Messias und für diese Gemeinde.

Es ist nicht zu verkennen, dass deshalb die tiefste Abendmahlsnot

darin besteht, dass unsere Volkskirchen nicht mehr dieses

sind, nicht mehr wirkliche, wartende, bekennende Kirche sein

wollen. So wird das heilige Mahl eine Sache für sich, eine

«Einrichtung», ein Anachronismus, eine Verlegenheit.
Aber das Sakrament wird eben darum in unsern Gemeinden

auch nicht dadurch wieder lebendig werden, dass wir allein das

Frömmigkeitsmässige des sakramentalen Lebens pflegen. Auch



— 164 —

gutgemeinte Kirchlichkeit, die dabei stehen bleibt, kann ein
verhängnisvolles Aufhalten sein. Es ist allerdings auch nicht zu
verkennen, dass lebendiges Sakrament nur möglich ist, wo man es
«lebt». Die blosse «Diskussion» ist kaum viel nütze. Ansätze
dazu sind wohl in der angefochtenen Gemeinde dieser Zeit schon
da und dort zu erkennen. Aber, unter all dem ist die Erkenntnis
festzuhalten :

Das Sakrament des Neuen Bundes wird genau so weit lebendig,
als die Kirche sich wieder als Kirche, das heisst aber als die Schar
erkennt, die auf den Herrn wartet, die auf die von Ihm angesagte
Gottesherrschaft zu und jetzt schon von ihr her lebt. Vielleicht
sind zu solcher Verlebendigung Ereignisse nötig, die wir uns selbst
kaum zu wünschen wagen, vielleicht dienen ihr am tiefsten die
entschlossensten Feinde der Kirche, die sie in die Katakomben
zurückdrängen. Es war die kleine Schar, die niemand kannte,
die am lebendigsten um diese «eucharistische» Haltung wusste.

Alle Bedrängnis soll gesegnet sein, wenn sie bewirken kann, dass

die Gemeinde Jesu wieder als eine, die weiss, was sie tut, zu beten
anhebt, was vermutlich die urchristliche Gemeinde als ihre
Epiklese beim Abendmahl gebetet hat: «Marana-tha!» «HERR,
komm »

Literaturhinweis.
Da unsere Arbeit sich vor allem mit der Forschung über das Abendmahl

auseinandersetzt, verweise ich hier noch kurz auf die wichtigsten
Forschungsberichte, die in den letzten Jahren erschienen sind :

Von katholischer Seite orientieren:
B. Frischkopf, Die neuesten Erörterungen über die Abendmahlsfrage.

Neutestamentliche Abhandlungen IX, 4/5. Münster 1921.
W. Goossens, Les origines de l'Eucharistie. Sacrement et Sacrifice. Gembloux-

Paris 1931.
August Arnold, Der Ursprung des christlichen Abendmahls. Herder,

Freiburg, 2. Auflage, 1937.

Von protestantischer Seite berichten:
A. Oepke, Ursprung und ursprünglicher Sinn des Abendmahls im Licht der

neuesten Forschung. Allgemeine evangelisch-lutherische Kirchenzeitung,
1926, Nr. 1—4.

Hugo Huber, Das Herrenmahl im Neuen Testament. Berner Dissertation,
1929.

Ernst Lohmeyer, Vom urchristlichen Abendmahl. Theologische Rundschau,
herausgegeben von Rudolf Bultmann und Hans von Soden. Mohr,
Tübingen, 9. Jahrgang, 1937, 168—194; 195—227; 273—312; 10. Jahrgang,

1938, 81—99.

Bern. Ernst Gaugier.


	Das Abendmahl im Neuen Testament

