
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 93 —

Bibliographie.
Bouman, CA. De brcuk tussehen

Oost en West. Over de eigen tradi-
ties der Oostersche Christenheid en
het ideaal der kerkelijke Hereeni-
ging. (Heemstede) 1941. Uitgeverij
de Toorts. 80 S. (Het Christelijke
Oosten. Verhandelingen over der
geschiedenis en het godsdienstig
leven van de oostersche kerken,
Teil I. — Uitgegeven in opdraeht
van het apostolaat der hereeniging.

Die Versuche der römisch-katholischen

Kirche, mit den Ostkirchen,
insbesondere mit der orthodoxen Kirche,

ins Gespräch zu kommen, haben
in den letzten Jahren an Intensität
stark zugenommen. Eines der Zentren

dieser Bewegung liegt in Belgien
und den Niederlanden ; es genügt, an
das Kloster Amay an der Maas zu
erinnern. So nimmt es nicht wunder,
dass das römisch-katholische «Apostolat

der Vereinigung» in den Niederlanden

eine volkstümliche Schriftenreihe

herausgibt, in der in anschaulicher

Form Geschichte, Gegenwartslage
und Gedankenwelt der

orthodoxen Kirche behandelt wird. Der
Ton in dem ersten Bande, der die
Gründe untersucht, die heute Ost-
und Westkirche trennen, ist betont
freundschaftlich 'gehalten, wie man
das in der römisch-katholischen
Literatur dieser Art gewohnt ist. Man
liest Sätze wie: «Jeder, der die
Geschichte der Orthodoxie studiert,
kommt zu der Überzeugung, dass auch
die westlichen Katholiken viel
gutzumachen haben. Die Vereinigung der
Kirchen ist eine Gabe Gottes ; sie wird
nie die Belohnung unserer eigenen
Vortrefflichkeit sein. Wir haben schon
darauf hingewiesen, dass beim Ideal
der Vereinigung jeder Gedanke einer
lateinischen Überlegenheit
ausgeschlossen werden muss. Die
quantitative Einheit der Kirche... ist —
auch durch unsere Schuld — verloren
gegangen.» (S. 75.)

Der Verfasser behandelt kurz die
Auseinandersetzungen, die im Jahre
1054 zum endgültigen Bruch zwischen
Rom und Byzanz führten, streift die
weitere Entwicklung der orthodoxen

Kirchen x) und die Grundlagen ihrer
Theologie. Dabei betont er, durchaus
mit Recht, dass die orthodoxe Theologie

in der abendländischen Kirche
im Mittelalter vielfach verkannt worden

ist und dass auch heute noch die
Kenntnis der führenden Theologen
der orthodoxen Vergangenheit in der
römischen Kirche bedauerlich gering
ist. Bei der Erörterung des Kirchenbegriffs

wendet er sich besonders gegen
die orthodoxe Auffassung der « Sobornost'»

Gemeinschaft), der er den scharf
hierarchisch -zentralistisehen Aufbau
der römischen Kirche als den wahren
gegenüberstellt (S. 35). Dem Mönchswesen

als einer der Grundlagen der
östlichen Kirche und der Messe als
dem Mittelpunkte des orthodoxen
Gottesdienstes wird der Verfasser in
ihrer Bedeutung durchaus gerecht.
Trotz aller dieser Einsichten kann
Bouman natürlich nicht über die
Grundhaltung der römischen Kirche
hinauskommen, die die römische
Literatur in dieser Frage immer
einnimmt: «Eine Einigung der Kirche
kann nur eine Unterwerfung unter den
päpstlichen Primat sein.» Und doch
muss Bouman darauf hinweisen, dass
der Hauptgrund für das Weiterbestehen

der Trennimg nicht so sehr in den
dogmatischen Unterschieden der
Vergangenheit, sondern gerade in den
päpstlichen Ansprüchen auf den
Jurisdiktions-Primat, den Universal-
Episkopat und die Unfehlbarkeit liegt.
Und die orthodoxe Kirche wird den
Vorteil, den sie nach des Verfassers
eigenen Worten (S. 70) dadurch
besitzt, dass sie die heilige Messe
meistens in einer Sprache feiert, die der
Masse des Volkes verständlich ist,
kaum der Gefahr einer Latinisierung
aussetzen wollen, wie sie heute bei
den unierten Armeniern, Chaldäern,
Maroniten und Abessiniern schon
weitgehend durchgeführt ist (S. 28).

Einige gut wiedergegebene Bilder,
ein kurzes Register und ganz knappe
Literaturhinweise2) auf das neueste

i) S. 14 ist «1589» anstatt «1582» (Errichtung
des russischen Patriarchats) zu lesen.

a) Der Verfasser des S. 58, Anm. 1, genannten
Buches heisst Igur' Smolitsch { Smolu'), nicht
Schmolitz.



94

Schrifttum zu Einzelfragen erhöhen
die Brauchbarkeit des Werkchens für
den, der sich anhand des römischen
Standpunktes einen ersten Einblick
in die heutige Problematik der
Wiedervereinigung verschaffen will.

Bertold Spuler.

Lupa!}, Ion. Istoria blsericii Romane
(Geschichte der rumänischen
Kirche). 7. Aufl. Krajowa [1941]. Edi-
tura Scrisul Românesc S. A. 184 S.

Lupa?' weitverbreitete «Geschichte
der rumänischen Kirche» vermittelt
auf knappem Räume ein anschauliches

Bild des Lebens dieser Gemeinschaft.

Im Gegensatze etwa zu der
Entwicklung Bulgariens oder Ungarns
lässt sich die Einführung des Christentums

in Rumänien nicht auf eine
bestimmte Zeit festlegen oder mit dem
Namen eines einzelnen Herrschers
verbinden. Jedenfalls drangen die
Glaubensboten schon früh ins Land und
vermittelten die Botschaft des Herrn
in lateinischer Sprache, wie sich
zahlreichen kirchlichen Ausdrücken des
Rumänischen entnehmen lässt. Das
allmähliche Eindringen des Evangeliums

liess auch ein festgefügtes
hierarchisches System nur allmählich
entstehen. Während des Mittelalters, das
Lupa? nur kurz behandelt, hingen die
rumänischen Kernlande lange Zeit
von bulgarischen Erzbistümern südlich

der Donau ab, sodass das
Slawische einen wesentlichen Einfluss
bekam. Auf diese Weise ist auch der
endgültige Anschluss an die Orthodoxie

herbeigeführt worden. Erst der
Tätigkeit des ehemaligen Konstan-
tinopler Patriarchen Nifon gelang um
1500 die einheitliche Organisation der
rumänischen Kirche. Trotzdem nahm
infolge der politischen Aufspaltung
in die beiden Fürstentümer der Moldau

und der Walachei die Entwicklung
der kirchlichen Jurisdiktion in diesen
beiden Gebieten einen gesonderten
Verlauf, der infolge der weitgehenden
Unabhängigkeit der Länder durch die
Türken nur wenig gestört, aber durch
die Hospodare griechischer Abstammung

im 18. Jahrhundert sehr stark in
griechischem Sinne beeinflusst wurde.
Das wachsende Nationalbewusstsein
hat im 19. Jahrhundert nach langem
Ringen den griechischen Einfluss aus¬

geschaltet ]), so dass 1885 die
Einrichtung einer autokephalen rumänischen

Kirche mit rumänischer Kirchen-
spräche durchgesetzt werden konnte.
Für die letzten Jahrhunderte löst Lu-
paç die Kirchengeschichte Rumäniens
im wesentlichen in die Lebensbilder
der bedeutenden hierarchischen Führer

auf, deren Einfluss für die
Entwicklung des kirchlichen Lebens
massgebend war.

Ganz eigene Schicksale hatte die
rumänische Kirche in Siebenbürgen.
Hier war seit dem Mittelalter der
ungarische Einfluss sehr stark, der sich
in verschiedenen Versuchen geltend
machte, die dortigen Rumänen zum
Anschlüsse an die abendländische
Kirche zu veranlassen (13., 14.
Jahrhundert). Gelungen sind sie erst nach
der Übernahme der Herrschaft
Siebenbürgens durch die Habsburger 1698:
im Norden Siebenbürgens hat sich
damals ein wesentlicher Teil der
Rumänen der «Union» angeschlossen.
Dagegen blieben Versuche der Lutheraner

im 15. und der ungarischen
Reformierten im 16. Jahrhundert, der
Reformation Einfluss zu verschaffen,
ergebnislos, hatten aber die
Übersetzung der Bibel ins Rumänische
und die Entwicklung einer rumänischen

kirchlichen und später auch
profanen Literatur zur Folge.

Die Schwierigkeiten, denen die
rumänische Kirche hier — und seit 1775
in dem damals unter habsburgische
Herrschaft gekommenen Buchenlande
— ausgesetzt war, werden ebenfalls
anhand der Biographien der
bedeutenden kirchlichen Führer geschildert.
Sie sind erst 1918 durch die Vereinigung

dieser Gebiete mit Rumänien
überwunden worden. Dieses Geschehnis

ermöglichte 1925 den Erlass eines
neuen Kirchengesetzes und — unter
Zustimmung des Ökumenischen
Patriarchen — die Schaffung eines
gesamtrumänischen Patriarchats. Mit
der Aufzählung der jüngsten Verwal-
tungs- und hierarchischen Gliederung
(nach dem Stande von Anfang 1939,
ergänzt durch Hinweise auf den
Zustand seit September 1940), schliesst
das Buch ab.

*) Vgl. Bertold Spuler: Die Minderheitenschulen
der europäischen Türkei von der Reformzeit bis zum
Weltkriege, Breslau 1936, S. 34 f. (Schriften des
Osteuropa-Instituts in Breslau, N. R., Heft 8).



95

Lupa?' Schrift ist sehr geeignet,
Kennern der rumänischen Sprache
einen Überblick über Vergangenheit
und gegenwärtigen Stand der
rumänischen Orthodoxie zu vermitteln.
Von Nutzen sind dabei die zahlreichen
eingestreuten Abschnitte aus Original-
quellen, Gesetzen, Verfügungen,
Testamenten und zeitgenössischen Chroniken,

die den Leser auch dann in den
Geist der jeweils behandelten
Zeitspanne einführen, wenn er selbst keine
Möglichkeit hat, auf die Originalzeugnisse

zurückzugehen. Die zahlreichen
beigegebenen Abbildungen und die
angeheftete Karte (nach dem Stande
von Anfang 1940) erleichtern das
Verständnis.

Bertold Spuler.

Zachariades, George Elias. Tübingen
und Konstantinopel. Martin Cru-
sius und seine Verhandlungen mit
der Griechisch-Orthodoxen Kirche.
Göttingen 1941. Gerstung und
Lehmann. III, 109 S. (Schriftenreihe
der Deutsch-Griechischen
Gesellschaft. Herausgegeben von
Professor Dr. E. Ziebarth, Göttingen,
Heft 7.)

Der Briefwechsel zwischen dem
orthodoxen Patriarchen Jeremias IL
von Konstantinopel und verschiedenen
evangelischen Professoren der Tübinger

Universität in der Zeit von 1574
bis 1581 hat schon im 16. Jahrhundert
berechtigtes Aufsehen erregt und ist
seither wiederholt Gegenstand von
Spezialuntersuchungen gewesen, so
zuletzt von seiten Curt R. A. Georgis
(in «Eine Heilige Kirche», 1939).
Zachariades, dem diese letztgenannte
Untersuchung (noch) nicht bekannt
war, beschäftigt sich nicht so sehr
mit dem Briefwechsel selbst, über den
er nur die alte Feststellung wiederholen

kann, dass beide Kirchen nie zu
einer Einigung kommen konnten, da
keine Seite bereit war, von ihrem
grundsätzlichen dogmatischen
Standpunkte irgendwie abzugehen. Neu
sind dagegen des Verfassers Beiträge
über die Atmosphäre, in der die
Verhandlungen vor sich gingen. Er
benützt zu deren Darstellung die (schon
lange veröffentlichten) Tagebücher
und Reisebeschreibungen der evangelischen

Prediger bei der kaiserlichen
Botschaft in Konstantinopel, Stefan

Gerlach und Salomon Schweigger,
die zugleich die Überbringer der Briefe
aus Tübingen und die Vermittler der
Antworten des Patriarchen waren.
Besonders wertvoll sind die Studien,
die Zachariades in unveröffentlichten
Handschriften der Tübinger und
Stuttgarter Bibliotheken gemacht hat und
in denen zahlreiche, bisher unbekannte
Abschriften und Auszüge aus dem
Briefwechsel der Tübinger Professoren
mit griechischen Theologen und
Gelehrten der damaligen Zeit erhalten
sind. Der Vf. hat ein sorgsames
Register dieser Quellen angelegt. Besonders

wichtig ist das (bislang nur
teilweise veröffentlichte) Tagebuch des
Professors Martin Crusius (1526 bis
1607), eines der Hauptförderer des
theologischen Gedankenaustausches.
Crusius, der nicht Theologe, sondern
Professor der griechischen und
lateinischen Sprache war, findet als «Phil-
hellene» das besondere Interesse des
Verfassers, der ihn als den Begründer
dieses Begriffes in Deutschland würdigt

und ihm einen eigenen Abschnitt
(S. 51—77) widmet, in dem besonders
sein freundschaftlicher Verkehr mit
Griechen behandelt wird, die zufällig
oder absichtlich nach Tübingen
reisten. Crusius war es, der auch nach
dem Seheitern der eigentlichen Unions-
Verhandlungen die Beziehungen mit
den Griechen weiterhin eifrig gepflegt
hat und dadurch die freundschaftlichen

Bande aufrecht erhielt, die
beide Kirchen auch über den Abbruch
der theologischen Verhandlungen hinaus

einten. Dadurch hat die
philhellenische Wirksamkeit des Martin
Crusius auch eine theologische Bedeutung

erlangt, die Zachariades im Geiste
einer Freundschaft zwischen der
orthodoxen und evangelischen Küche sowie
der griechischen und deutschen
Nation würdigt.

Bertold Spuler.

Stupperich, Robert. Russische Sekten.
Wernigerode am Harz (1938). Ver-

¦ sandbuchhandlung « Licht im Osten »

(Verlag). 55 S. (Das Evangelium
unter den Völkern des Ostens.
Schriftenreihe, hrsg. v. Dr.
Joachim Müller, Heft 8.)

Die Form, die dem religiösen Leben
des russischen Volkes das Gepräge
gibt, ist ohne Zweifel das orthodoxe



90

Christentum, zu dem sich weitaus die
meisten Russen bekennen (oder doch
bis 1917 bekannten). Trotzdem ist
ein verhältnismässig erheblicher Teil
des Volkes nicht Mitglied der
orthodoxen Kirche ; seit etwa drei
Jahrhunderten haben immer neue
Abspaltimgen am Bestände der russischen
Staatskirche gezehrt.

Diese Absonderungen werden
vielfach unter dem Sammelnamen
«Russische Sekten» bezeichnet, wie das
auch in dem vorliegenden Hefte
geschieht, obwohl es fraglich ist, ob die
«Altgläubigen» diesen Namen
verdienen. Waren es doch die Neuerungen

des kirchlichen Ritus, die sie zu
einer Trennung von der Staatskirche
veranlassten, ohne dass sie an sich
bestimmte Anschauungen der
kirchlichen Lehre zugunsten anderer
überbetonten oder selbst Glaubenssätze
entwickelten, die von der übrigen
Christenheit abgelehnt werden, was
als Zeichen einer Sekte angesehen werden

kann. Trotz dieses möglichen
Einwandes wird man es warm
begrüssen, dass Stupperich, ein guter
Kenner des russischen religiösen
Lebens, alle ausserhalb der Orthodoxie
stehenden kirchlichen Strömungen in
einem handlichen Büchlein zusammen-
fasst. Jahrelange Studien auf diesem
Gebiete und die Vertrautheit mit der
russischen Sprache und der russischen
Welt ermöglichen es ihm, eine
wissenschaftlich gut fundierte, übersichtliche

Aufstellung der russischen Sekten

zu geben, deren Existenz
bestimmten religiös-gefühlsmässigen
Anschauungen des russischen Volkstums
entspricht. Er beginnt mit den
«traditionalistischen Sekten», den
Altgläubigen und ihren Abarten (S. 12
bis 22) und behandelt dann die
«ekstatischen Sekten», deren Typ die
berüchtigten Chlysty und auch die
Skopcy sind (S. 22—34). Daran

schliesst sich eine Darstellung der
«spiritualistischen Sekten» (S. 34—42),
die das Christentum ausschliesslich
mit dem Verstände (dem «Geiste»)
aufnehmen wollen und dadurch ebenso
bei einer Verwerfung der Sakramente
als «äusserlioher, überflüssiger
Symbole» landen wie die Mystiker. Den
Beschluss bilden die «ethisch-rationalistischen

Sekten» (S. 42—48), die
man wohl eher als Weltanschauungs-
Gemeinschaften bezeichnen könnte,
da sie von den Anschauungen des
bekannten Schriftstellers Leo, Grafen
Tolstoj, oder vom Materialismus,
Sozialismus oder Kommunismus beeinflusst

sind.
Die Sektenbildungen, die meist im

18. Jahrhundert entstanden und durch
Abspaltungen im 19. Jahrhundert eine
starke Mannigfaltigkeit erreichten,
haben durch die russische Revolution
von 1917 und die religionsfeindliche
Einstellung des Bolschewismus ebenso
zu leiden gehabt wie die Staatskirche.
Trotz aller Ansprüche ihrerseits haben
sie aber, wie der Vf. in einer abschliessenden

Würdigung (S. 48—53) richtig
hervorhebt, dem russischen Volke
keine bessere Ethik und keine
gehobene Einstellung zu den Problemen
des Daseins vermitteln können.
Vielmehr stehen ihre Anhänger, schon
durch die meist hervortretende
Verachtung der Ehe, tief unter den Bekennern

der Orthodoxie. (Die Altgläubigen,

die ja eigentlich keine Sekte
sind, müssen hiervon ausgenommen
werden.) Die orthodoxe Staatskirohe
allein kann vielmehr den Anspruch
darauf erheben, «dem russischen Volke
Zucht und Erziehung vermittelt zu
haben» (S. 51). — So gibt sie, wie
schon eingangs hervorgehoben, dem
Russentum sein geistiges Gepräge.

Bertold Spuler.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

