Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

93

Bibliographie.

Bouman, C. A. De breuk tusschen
Oost en West. Over de eigen tradi-
ties der Oostersche Christenheid en
het ideaal der kerkelijke Hereeni-
ging. (Heemstede) 1941. Uitgeverij
de Toorts. 80 S. (Het Christelijke
Oosten. Verhandelingen over der
geschiedenis en het godsdienstig
leven wvan de oostersche kerken,
Teil I. — Uitgegeven in opdracht
van het apostolaat der hereeniging.)

Die Versuche der rémisch-katho-
lischen Kirche, mit den Ostkirchen,
insbesondere mit der orthodoxen Kir-
che, ins Gespriach zu kommen, haben
in den letzten Jahren an Intensitéit
stark zugenommen. Kines der Zen-
tren dieser Bewegung liegt in Belgien
und den Niederlanden; es geniigt, an
das Kloster Amay an der Maas zu er-
innern. So nimmt es nicht wunder,
dass das romisch-katholische «Aposto-
lat der Vereinigung» in den Nieder-
landen eine volkstiimliche Schriften-
reihe herausgibt, in der in anschau-
licher Form Geschichte, Gegenwarts-
lage und Gedankenwelt der ortho-
doxen Kirche behandelt wird. Der
Ton in dem ersten Bande, der die
Griinde untersucht, die heute Ost-
und Westkirche trennen, ist betont
freundschaftlich ‘gehalten, wie man
das in der romisch-katholischen Lite-
ratur dieser Art gewohnt ist. Man
liest Siatze wie: «Jeder, der die Ge-
schichte der _Orthodoxie studiert,
kommt zu der Uberzeugung, dass auch
die westlichen Katholiken viel gutzu-
machen haben. Die Vereinigung der
Kirchen ist eine Gabe Gottes; sie wird
nie die Belohnung unserer eigenen Vor-
trefflichkeit sein. Wir haben schon
darauf hingewiesen, dass beim Ideal
der Vereinigung jeder Gedanke einer

lateinischen  Uberlegenheit  ausge-
schlossen werden muss... Die quan-
titative Einheit der Kirche. .. A8 —

auch durch unsere Schuld — verloren
gegangen.» (S. 75.)

Der Verfasser behandelt kurz die
Auseinandersetzungen, die im Jahre
1054 zum endgiiltigen Bruch zwischen
Rom und Byzanz fiihrten, streift die
weitere Entwicklung der orthodoxen

Kirchen ') und die Grundlagen ihrer
Theologie. Dabei betont er, durchaus
mit Recht, dass die orthodoxe Theo-
logle in der abendldndischen Kirche
im Mittelalter vielfach verkannt wor-
den ist und dass auch heute noch die
Kenntnis der fithrenden Theologen
der orthodoxen Vergangenheit in der
romischen Kirche bedauerlich gering
ist. Bei der Erorterung des Kirchen-
begriffs wendet er sich besonders gegen
die orthodoxe Auffassung der « Sobor-
nost’» (Gemeinschaft), der er den scharf
hierarchisch-zentralistischen Aufbau
der rémischen Kirche als den wahren
gegentiberstellt (S. 35). Dem Monchs-
wesen als einer der Grundlagen der
ostlichen Kirche und der Messe als
dem Mittelpunkte des orthodoxen
Gottesdienstes wird der Verfasser in
ihrer Bedeutung durchaus gerecht.
Trotz aller dieser Einsichten kann
Bouman natirlich nicht {tiber die
Grundhaltung der rémischen Kirche
hinauskommen, die die rémische Li-
teratur in dieser Frage immer ein-
nimmt: «Eine Einigung der Kirche
kann nur eine Unterwerfung unter den
pépstlichen Primat sein.» Und doch
muss Bouman darauf hinweisen, dass
der Hauptgrund fiir das Weiterbeste-
hen der Trennung nicht so sehr in den
dogmatischen Unterschieden der Ver-
gangenheit, sondern gerade in den
pépstlichen Anspriichen auf den Ju-
risdiktions-Primat, den Universal-
Episkopat und die Unfehlbarkeit liegt.
Und die orthodoxe Kirche wird den
Vorteil, den sie nach des Verfassers
eigenen Worten (S.70) dadurch be-
sitzt, dass sie die heilige Messe mei-
stens in einer Sprache feiert, die der
Masse des Volkes verstiandlich ist,
kaum der Gefahr einer Latinisierung
aussetzen wollen, wie sie heute bei
den unierten Armeniern, Chaldédern,
Maroniten und Abessiniern schon weit-
gehend durchgefiihrt ist (S. 28).

Einige gut wiedergegebene Bilder,
ein kurzes Register und ganz knappe
Literaturhinweise 2) auf das neueste

1) 8. 14 ist «1589» anstatt «1582» (Errichtung
des russischen Patriarchats) zu lesen.

2j Der Verfasser des S. 58, Anm. 1, genannten

Buches heisst Igor’ Smolitseh (=Smoli¢), nicht
Schmolitz.



Schrifttum zu Einzelfragen erhéhen
die Brauchbarkeit des Werkchens fiir
den, der sich anhand des rémischen
Standpunktes einen ersten Einblick
in die heutige Problematik der Wieder-
vereinigung verschaffen will.

Bertold Spuler.

Lupas, Ion. Istoria bisericii Romine
(Geschichte der ruménischen Kir-
che). 7. Aufl. Krajowa [1941]. Edi-
tura Scrisul Roméanese S. A. 184 S.

Lupas’ weitverbreitete «Geschichte
der ruménischen Kirche» vermittelt
auf knappem Raume ein anschau-
liches Bild des Lebens dieser Gemein-
schaft. Im Gegensatze etwa zu der
Entwicklung Bulgariens oder Ungarns
liasst sich die Einfuhrung des Christen-
tums in Rumiénien nicht auf eine be-
stimmte Zeit festlegen oder mit dem
Namen eines einzelnen Herrschers ver-
binden. Jedenfalls drangen die Glau-
bensboten schon friith ins Land und
vermittelten die Botschaft des Herrn
in lateinischer Sprache, wie sich zahl-
reichen kirchlichen Ausdriicken des
Rumiinischen entnehmen ldsst. Das
allméhliche Eindringen des KEvange-
liums liess auch ein festgefuigtes hierar-
chisches System nur allmiéhlich ent-
stehen. Wahrend des Mittelalters, das
Lupas nur kurz behandelt, hingen die
ruménischen Kernlande lange Zeit
von bulgarischen Erzbistiimern stid-
lich der Donau ab, sodass das Sla-
wische einen wesentlichen Einfluss be-
kam. Auf diese Weise ist auch der
endgiiltige Anschluss an die Ortho-
doxie herbeigefithrt worden. Erst der
Tétigkeit des ehemaligen Konstan-
tinopler Patriarchen Nifon gelang um
1500 die einheitliche Organisation der
ruméanischen Kirche. Trotzdem nahm
infolge der politischen Aufspaltung
in die beiden Furstentiimer der Mol-
dau und der Walachei die Entwicklung
der kirchlichen Jurisdiktion in diesen
beiden Gebieten einen gesonderten
Verlauf, der infolge der weitgehenden
Unabhiingigkeit der Linder durch die
Tiirken nur wenig gestort, aber durch
die Hospodare griechischer Abstam-
mung im 18. Jahrhundert sehr stark in
griechischem Sinne beeinflusst wurde.
Das wachsende Nationalbewusstsein
hat im 19. Jahrhundert nach langem
Ringen den griechischen Einfluss aus-

94

geschaltet '), so dass 1885 die Ein-
richtung einer autokephalen ruméni-
schen Kirche mit ruménischer Kirchen-
sprache durchgesetzt werden konnte.
Fiir die letzten Jahrhunderte 16st Lu-
pas die Kirchengeschichte Ruméniens
1 wesentlichen in die Lebensbilder
der bedeutenden hierarchischen Fiih-
rer auf, deren Einfluss fiir die Ent-
wicklung des kirchlichen Lebens mass-
gebend war.

Ganz eigene Schicksale hatte die
rumiinische Kirche in Siebenbiirgen.
Hier war seit dem Mittelalter der un-
garische Einfluss sehr stark, der sich
in verschiedenen Versuchen geltend
machte, die dortigen Rumiinen zum
Anschlusse an die abendlédndische
Kirche zu veranlassen (13., 14. Jahr-
hundert). Gelungen sind sie erst nach
der Ubernahme der Herrschaft Sieben-
biirgens durch die Habsburger 1698:
im Norden Siebenbiirgens hat sich da-
mals ein wesentlicher Teil der Ru-
ménen der «Union» angeschlossen.
Dagegen blieben Versuche der Luthe-
raner im 15. und der ungarischen Re-
formierten im 16. Jahrhundert, der
Reformation Einfluss zu verschaffen,
ergebnislos, hatten aber die Uber-
setzung der Bibel ins Ruménische
und die Entwicklung einer rumiéini-
schen kirchlichen und spéater auch
profanen Literatur zur Folge.

Die Schwierigkeiten, denen die ru-
ménische Kirche hier — und seit 1775
in dem damals unter habsburgische
Herrschaft gekommenen Buchenlande
— ausgesetzt war, werden ebenfalls
anhand der Biographien der bedeu-
tenden kirchlichen Fiihrer geschildert.
Sie sind erst 1918 durch die Vereini-
gung dieser Gebiete mit Ruménien
tiberwunden worden. Dieses Gescheh-
nis ermoglichte 1925 den Erlass eines
neuen Kirchengesetzes und — unter
Zustimmung des Okumenischen Pa-
triarchen — die Schaffung eines ge-
samtruménischen Patriarchats. Mit
der Aufzihlung der jiingsten Verwal-
tungs- und hierarchischen Gliederung
(nach dem Stande von Anfang 1939,
erginzt durch Hinweise auf den Zu-
stand seit September 1940), schliesst
das Buch ab.

1) Vgl. Bertold Spuler: Die Minderheitenschulen
der europdischen Tiirkei von der Reformzeit bis zum
Weltkriege, Breslau 1936, 8. 34 f. (Schriften des Ost-
europa-Instituts in Breslau, N. R., Heft 8).



Lupas’ Schrift ist sehr geeignet,
Kennern der ruménischen Sprache
einen Uberblick iiber Vergangenheit
und gegenwirtigen Stand der rumii-
nischen Orthodoxie zu vermitteln.
Von Nutzen sind dabei die zahlreichen
eingestreuten Abschnitte aus Original-
quellen, Gesetzen, Verfiigungen, Testa-
menten und zeitgenossischen Chroni-
ken, die den Leser auch dann in den
Geist der jeweils behandelten Zeit-
spanne einfithren, wenn er selbst keine
Moglichkeit hat, auf die Originalzeug-
nisse zuriickzugehen. Die zahlreichen
beigegebenen Abbildungen und die
angeheftete Karte (nach dem Stande
von Anfang 1940) erleichtern das Ver-
standnis.

Bertold Spuler.

Zachariades, George Elias. Tiibingen
und Konstantinopel. Martin Cru-
sius und seine Verhandlungen mit
der Griechiseh~Orthodoxen Kirche.
Gottingen 1941. Gerstung und Leh-
mann. III, 109 S. (Schriftenreihe
der Deutsch-Griechischen Gesell-
schaft. Herausgegeben wvon Pro-
fessor Dr. E. Ziebarth, Gottingen,
Heft 17.)

Der Briefwechsel zwischen dem
orthodoxen Patriarchen Jeremias II.
von Konstantinopel und verschiedenen
evangelischen Professoren der Tiibin-
ger Universitit in der Zeit von 1574
bis 1581 hat schon im 16. Jahrhundert
berechtigtes Aufsehen erregt und ist
seither wiederholt Gegenstand von
Spezialuntersuchungen gewesen, so0
zuletzt von seiten Curt R. A. Georgis
(in «Eine Heilige Kirche», 1939). Za-
chariades, dem diese letztgenannte
Untersuchung (noch) nicht bekannt
war, beschiftigt sich nicht so sehr
mit dem Briefwechsel selbst, tiber den
er nur die alte Feststellung wieder-
holen kann, dass beide Kirchen nie zu
einer Einigung kommen konnten, da
keine Seite bereit war, von ihrem
grundsitzlichen dogmatischen Stand-
punkte irgendwie abzugehen. Neu
sind dagegen des Verfassers Beitrige
iber die Atmosphiire, in der die Ver-
handlungen vor sich gingen. Er be-
niitzt zu deren Darstellung die (schon
lange verdffentlichten) Tagebiicher
und Reisebeschreibungen der evange-
lischen Prediger bei der kaiserlichen
Botschaft in Konstantinopel, Stefan

95

Gerlach und Salomon Schweigger,
die zugleich die Uberbringer der Briefe
aus Tibingen und die Vermittler der
Antworten des Patriarchen waren.
Besonders wertvoll sind die Studien,
die Zachariades in unverdéffentlichten
Handschriften der Tiibinger und Stutt-
garter Bibliotheken gemacht hat und
in denen zahlreiche, bisher unbekannte
Abschriften und Auszige aus dem
Briefwechsel der Tiibinger Professoren
mit griechischen Theologen und Ge-
lehrten der damaligen Zeit erhalten
sind. Der Vf. hat ein sorgsames Re-
gister dieser Quellen angelegt. Beson-
ders wichtig ist das (bislang nur teil-
weise verdffentlichte) Tagebuch des
Professors Martin Crusius (1526 bis
1607), eines der Hauptforderer des
theologischen Gedankenaustausches.
Crusius, der nicht Theologe, sondern
Professor der griechischen und latei-
nischen Sprache war, findet als «Phil-
hellene» das besondere Interesse des
Verfassers, der ihn als den Begriinder
dieses Begriffes in Deutschland wiir-
digt und ihm einen eigenen Abschnitt
(S. 51—77) widmet, in dem besonders
sein freundschaftlicher Verkehr mit
Griechen behandelt wird, die zuféllig
oder absichtlich nach Tiibingen rei-
sten. Crusius war es, der auch nach
dem Scheitern der eigentlichen Unions-
verhandlungen die Beziehungen mit
den Griechen weiterhin eifrig gepflegt
hat und dadurch die freundschaft-
lichen Bande aufrecht erhielt, die
beide Kirchen auch iiber den Abbruch
der theologischen Verhandlungen hin-
aus einten. Dadurch hat die phil-
hellenische Wirksamkeit des Martin
Crusius auch eine theologische Bedeu-
tung erlangt, die Zachariades im Geiste
einer Freundschaft zwischen der ortho-
doxen und evangelischen Kirche sowie
der griechischen und deutschen Na-
tion wirdigt.
Bertold Spuler.

Stupperich, Robert. Russisehe Sekten.
Wernigerode am Harz (1938). Ver-
sandbuchhandlung «Licht im Osten»
(Verlag). 55 S. (Das Evangelium
unter den Volkern des Ostens.
Schriftenreihe, ... hrsg. v. Dr. Joa-
chim Miller, Heft 8.)

Die Form, die dem religiésen Leben
des russischen Volkes das Geprige
gibt, ist ohne Zweifel das orthodoxe



Christentum, zu dem sich weitaus die
meisten Russen bekennen (oder doch
bis 1917 bekannten). Trotzdem ist
ein verhiltnismissig erheblicher Teil
des Volkes nicht Mitglied der ortho-
doxen Kirche; seit etwa drei Jahr-
hunderten haben immer neue Ab-
spaltungen am Bestande der russischen
Staatskirche gezehrt.

Diese Absonderungen werden viel-
fach unter dem Sammelnamen «Rus-
sische Sekten» bezeichnet, wie das
auch in dem vorliegenden Hefte ge-
schieht, obwohl es fraglich ist, ob die
«Altglaubigen» diesen Namen ver-
dienen. Waren es doch die Neuerun-
gen des kirchlichen Ritus, die sie zu
einer Trennung von der Staatskirche
veranlassten, ohne dass sie an sich
bestimmte Anschauungen der kirch-
lichen Lehre zugunsten anderer tiber-
betonten oder selbst Glaubenssitze
entwickelten, die von der ibrigen
Christenheit abgelehnt werden, was
als Zeichen einer Sekte angesehen wer-
den kann. Trotz dieses moglichen
Einwandes wird man es warm be-
griissen, dass Stupperich, ein guter
Kenner des russischen religiosen Le-
bens, alle ausserhalb der Orthodoxie
stehenden kirchlichen Stromungen in
einem handlichen Biichlein zusammen-
fasst. Jahrelange Studien auf diesem
Gebiete und die Vertrautheit mit der
russischen Sprache und der russischen
Welt ermoéglichen es ithm, eine wissen-
schaftlich gut fundierte, tibersicht-
liche Aufstellung der russischen Sek-
ten zu geben, deren Existenz be-
stimmten religios-gefithlsmiissigen An-
schauungen des russischen Volkstums
entsprlcht Er beginnt mit den «tra-
ditionalistischen Sekten», den Alt-
gliubigen und ihren Abarten (S. 12
bis 22) und behandelt dann die «ek-
statischen Sekten», deren Typ die
bertichtigten Chlysty und auch die
Skopey sind (S. 22—34). Daran

96

schliesst sich eine Darstellung der
«spiritualistischen Sekten» (S.34—42),
die das Christentum ausschliesslich
mit dem Verstande (dem «Geisten)
aufnehmen wollen und dadurch ebenso
bei einer Verwerfung der Sakramente
als «&ausserlicher, tiberflissiger Sym-
bole» landen wie die Mystiker. Den
Beschluss bilden die «ethisch-rationa-
listischen Sekten» (S.42—48), die
man wohl eher als Weltanschauungs-
Gemeinschaften bezeichnen konnte,
da sie von den Anschauungen des be-
kannten Schriftstellers Leo, Grafen
Tolstoj, oder vom Materialismus, So-
zialismus oder Kommunismus beein-
flusst sind.

Die Sektenbildungen, die meist im
18. Jahrhundert entstanden und durch
Abspaltungen im 19. Jahrhundert eine
starke Mannigfaltigkeit erreichten, ha-
ben durch die russische Revolution
von 1917 und die religionsfeindliche
Einstellung des Bolschewismus ebenso
zu leiden gehabt wie die Staatskirche.
Trotz aller Anspriiche ihrerseits haben
sie aber, wie der Vf. in einer abschlies-
senden Wiirdigung (S. 48—53) richtig
hervorhebt, dem russischen Volke
keine bessere KEthik und keine ge-
hobene Einstellung zu den Problemen
des Daseins vermitteln kénnen. Viel-
mehr stehen ihre Anhénger, schon
durch die meist hervortretende Ver-
achtung der Ehe, tief unter den Beken-
nern der Orthodoxie. (Die Altgldau-
bigen, die ja eigentlich keine Sekte
sind, miissen hiervon ausgenommen
werden.) Die orthodoxe Staatskirche
allein kann vielmehr den Anspruch
darauf erheben, «dem russischen Volke
Zucht und Erziehung vermittelt zu
haben» (8. 51). — So gibt sie, wie
schon eingangs hervorgehoben, dem
Russentum sein gelstlge% Geprage.

Bertold Spuler.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

