Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)
Heft: 1-2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Stimmen aus der romisch-katholischen Kirche zur konfessio-
nellen Verstindigung. In der Schweiz hat die Bewegung der rémisch-
katholischen Kirche, eine Begegnung zwischen Protestanten und Rémisch-
Katholiken anzubahnen, Fuss gefasst. Nach dem Ok.P.D.?1) ist das
Ziel dieser Una-Sancta-Bewegung folgendes:

«Sie stellt sich immer mehr als Hauptaufgabe dieser Zeit eine geistige
Begegnung und Aussprache zwischen katholischen und evangelischen
Christen. Man kam bisher hierin {iber einige Tastversuche nicht hinaus.
Die Erfahrungen, die dabei gemacht wurden, haben aber doch schon
gezeigt, dass ein grosses Bediirfnis dafiir vorhanden ist, dass aber zu-
nichst offizielle kirchliche Stellen, weil zu sehr gebunden, nicht in Frage
kommen, wihrend anderseits unverantwortliche Einzelgldubige allein zu
wenig ins Gewicht fallen, um merkliche Ergebnisse zu erzielen. Es sind
vielmehr auf beiden Seiten freie Gruppen und Gliederungen nétig, die
aus Berufung das Wagnis unternehmen, ,die zerstreuten Kinder Gottes
in eins zusammenzubringen‘. Sie leisten damit den Dienst der tber-
konfessionellen Verstindigung, ,stellvertretend fiir die Gesamtkirche®,
soweit diese hierfiir iberhaupt noch bereit ist und in Frage kommt. So
besteht schon seit Jahren in der Bruderschaft ,Una Sancta‘ (Meitingen,
Augsburg, Stiddeutschland) eine Basis solch katholisch-evangelischer Aus-
sprache und Begegnung, die schon fruchtbare Verstindigungsarbeit leisten
konnte. Eine selbstindige Parallele zu dieser Bewegung in Deutschland
hat sich neulich gebildet auf Schweizerboden in der freien ,Okumenischen
Gebets- und Arbeitsgemeinschaft ,,Una Sancta‘‘ (Luzern, Schibliweg 4).
Sie mochte im Geiste des Kreuzes, d. h. im Geiste der Busse und Um-
kehr, der Demut und Liebe dieser Verstindigung dienen.»

Dass die Verstindigung nicht so einfach ist, bestitigt eine Auseinander-
setzung, die sich an einen Vortrag des Bischofs Besson von Freiburg-
Lausanne gekniipft hat. Der Bischof hielt Ende letzten Jahres in einigen
Schweizerstidten einen Vortrag: «L’église et le royaume de Dieu» 2). Be-
handelt wird die Mitgliedschaft des Reiches Gottes und die Erwerbung
dieser Mitgliedschaft. Notieren wir einige Sitze. Ausgang ist die Auf-
fassung, das Reich Gottes und die Kirche, d. h. romische Kirche, seien
identisch, und die Zugehérigkeit zur Kirche, d. h. zur rémischen, sei heils-
notwendig. Das Los der ausserhalb der Kirche Stehenden geht dem
Bischof nahe, und es ist ihm sehr daran gelegen, ihnen die Seligkeit nicht
absprechen zu miissen. Er unterscheidet zwischen einer tatsichlichen
sichtbaren und geistigen Zugehorigkeit — die Romisch-Katholiken im

1) Ok.P. D. Nr. 4, Januar 1942.
2) M. Besson: 1.’église et le royaume de Dieu, 4. Auflage, Librairie de 'Uni-

versité, Fribourg 1942.



Zustand der Gnade —, einer bloss dusserlichen, aber unvollkommenen —
die Romisch-Katholiken im Zustand der Siinde — und einer unsichtbaren
und geistigen Zugehorigkeit zur Kirche. Wie steht es nun mit den Heiden,
Juden, Mohammedanern, die nichts vom Christentum héren wollen, und
den Mitgliedern der christlichen Gemeinschaften, die ausserhalb der Kirche
sein wollen und diese nicht als von Christus gestiftet betrachten? Diese
Christen, wenn sie guten Glaubens sind und meinen, das Recht, ja die
Pflicht zu haben, der Kirche nicht anzugehéren, weil sie sie nicht kennen,
gehéren ihr in geistiger Weise an, sofern sie im Sinne Christi Gottes Willen
erfiillen und den Wunsch haben, Glieder der Kirche zu sein.

Der Vortrag hat Aufsehen erregt und veranlasste in der kirchlichen
Presse eine Kontroverse. Besonders ist den Ausfithrungen der Genfer
Theologieprofessor F. J. Leenhardt in einer Schrift unter gleichem Titel
entgegengetreten 1). Er hebt u. a. hervor, dass das Gebet der nicht rémischen
Christen um die Einheit der Kirche nicht die Riickkehr zur rémischen
Kirche bedeute, sondern den Sinn habe, die Gemeinschaft der Christen
im Glauben an Christus, der die unsichtbare Einheit bewirke, moge auch
sichtbar werden. Die dussere Einheit gehore nicht zum Wesen der Kirche,
sondern sei bloss geboten. Besonders wendet sich Prof. Leenhardt dagegen,
dass die Protestanten den Heiden, Juden, Mohammedanern gleichgestellt
werden, 1hr christlicher Glaube gar nicht in Betracht komme, dagegen
thre Unwissenheit um die romische Kirche der Grund sei, dass sie zum
Heil gelangen koénnen. In beiden Publikationen werden im Anhang ein-
zelne Punkte eingehender besprochen und in Anmerkungen antworten
die Verfasser auf gefallene Einwendungen. Man bekommt den Ein-
druck, dass sie vielfach aneinander vorbeireden, da die Basis, von der aus
die Kontroverse gefiihrt wird, nicht die gleiche ist.

Bei dieser Gelegenheit ist auch der franzésische Abbé Couturier zitiert
worden, der besonders fiir den 6kumenischen Gedanken eintritt und zu
diesem Zweck eine Schriftenreihe unter dem Titel «L’universelle Pricre
des Chrétiens pour I'Unité Chrétienne» herausgibt. In der jiingsten Ver-
offentlichung nehmen ein anglikanischer, ein lutherischer und ein refor-
mierter Theologe zu den in Frage kommenden Problemen das Wort.
In der Einleitung dussert sich der Abbé iiber die Haltung der rémisch-
katholischen Kirche zur 6kumenischen Bewegung wie folgt 2):

«Die Haltung der katholischen Kirche zu der grossen, in der Ge-
schichte der Christenheit neuen Bewegung ist von Papst Pius XI. in der
Enzyklika ,Mortalium Animos* 1928 eindeutig bestimmt worden. Zwischen
den gewichtigen, schroff wirkenden Zeilen dieser pipstlichen Urkunde
lisst der Heilige Vater nichtsdestoweniger seine viterlichen Gefiihle fiir
alle Kinder Gottes auf Erden spiirbar werden. Hierzu ist noch zu sagen,

1) L’église et le royaume de Dieu. Réflexions sur I'unité de ’église et sur
le salut des Non-Catholiques. Editions Labor, Gengve.
2) Ok.P. D. Nr. 32, September 1941.



— 85 —

dass die ckumenische Bewegung sich seit ihren Anfingen entwickelt hat
und nicht mehr in gleichem Masse die doktrindre Haltung aufweist, die
durch die Enzyklika mit Recht verurteilt wurde... Es muss fiirwahr
festgestellt werden, so heisst es in der ,Nouvelle Revue Théologique* (No-
vember/Dezember 1939), dass seit der ékumenischen Tagung von Stock-
holm 1925, von der die dkumenische Bewegung ihren gewaltigen Auf-
schwung nahm, diese in stindiger Lauterung sich davon freigemacht hat,
was in ithrem Einsatz allzu menschlich war, um sich immer fester und
sicherer werdenden Schrittes den Hohen zuzuwenden, auf denen die
wahre Einheit gefunden werden kann... Man kénnte sich sogar fragen,
inwieweit es vorschnell wire, in den aufeinander gefolgten grossen christ-
lichen Weltkonferenzen: Stockholm (1925), Lausanne (1927), Oxford
(1937) und Edinburg (1937) die ersten unbestimmten Etappen auf dem
Wege zu erblicken, der zu einem umfassenden 6kumenischen Konzil
fithrt, wie es die Christenheit bis heute noch nicht gekannt hat. Diese
Konferenzen wiirden dann die unerwartete, von der gottlichen Vorsehung
bewirkte, ungewohnliche, jedoch bereits erkennbare Vorbereitung des
Konzils sein.»

Die Stellung Roms zur Einheit der Kirchen kennzeichnet der Jesuit
Rouquette in der Revue catholique «Cité Nouvelle» vom 25. Oktober 1941
wie folgt 1):

«Ich weiss, dass unser Fernbleiben aus der okumenischen Bewegung
fiir den Protestantismus ein Argernis ist. Aber ich flehe unsere getrennten
Briider an, doch verstehen zu wollen, dass das fiir uns eine Frage der
Treue zu Gott und seinem Christus ist. Ein Kompromiss, durch den die
Kirche ihre Lehre von der Einheit verschweigen wiirde, wire fiir uns ein
Verrat dessen, wovon wir glauben, dass es die lebendige Botschaft des
Herrn, der Widerhall des erhabenen Wortes in uns ist, das der lebendige
Gott selbst spricht. Das wiirde einem Verrat des Geistes um den Preis
der Rettung des Leibes gleichbedeutend sein. Unsere getrennten Briider
werden von uns doch nicht eine Handlungsweise verlangen, die subjektiv
eine schlechte Tat wire. Sie werden nicht von uns erwarten, dass wir um
der Notwendigkeit eines noch so geheiligten Zweckes willen subjektiv
unsittliche Mittel rechtfertigen. Denn das wiirde eine Verleugnung der
christlichen Moral, der Moral schlechthin sein. Wenn sie uns beweisen
wollen, dass das, was wir subjektiv fiir unmoralisch halten, objektiv erlaubt
ist, mégen sie es tun. Aber dann begeben sie sich wieder auf den Boden
der Dogmatik iiber das Wesen der Kirche, d. h. auf den Boden des Wider-
spruchs, nicht jedoch auf den Boden einer einheitlichen Aktion.... Man
erzihlt, dass Luther auf dem Reichstage zu Worms, als er zum Widerruf
aufgefordert wurde, den Ausspruch-getan habe: ,Ich kann nicht anders!
Selbst wenn dieser Ausspruch erfunden sein sollte, hitte die Geschichte
dadurch nur eine Korrektur erfahren; denn Luther hat sich in Wirklichkeit

1) Prot. Rundschau Nr. 1, 1942, S. 38 ff.




wohl noch deutlicher ausgedriickt, namlich dass er, solange er nicht durch
das Zeugnis der Schrift oder durch die Augenscheinlichkeit der Vernunft
iiberzeugt worden sei, nichts widerrufen konne und widerrufen wolle,
weil diese Handlungsweise gegen sein Gewissen unrecht und ehrlos wire.
Er ging dabei von der Einheit des Leibes Christi aus.

Wer wollte Luther deswegen tadeln, dass er sich dem verschloss, was
fiir ihn subjektiv eine Unwahrheit gewesen wire, wie immer auch es mit
der objektiven Seite der Frage bestellt sein mag. Unsere getrennten
Briider sollten daher nicht erstaunt sein, wenn wir das Wort des sich-
sischen Ménches aufgreifend ebenfalls erkliren: Wir kénnen nicht anders.
Sie sollen wissen, dass die Spaltung der Christenheit auch uns schmerzlich
und ein Argernis ist. Aus letzter Glaubenskraft heraus beten wir, dass
Gott die Bitte Jesu um die Verwirklichung der Einheit nach seinem
Willen wahr mache. Mochten sie verstehen, dass wir ihnen fiir ihren
Appell zu geschlossenem Einsatz dankbar sind; nur darf man nicht von
uns verlangen, dass wir unser Gewissen zum Opfer bringen (was kein
Mittel zur Rettung des Christentums wire). Wir konnen mit ihnen zu-
sammengehen in der Verteidigung der christlichen Botschaft, vorausgesetzt,
dass sie sich untereinander dariiber einig werden, was sie sich von dieser
Botschaft zu eigen machen. In jedem Falle aber werden Protestanten und
Katholiken durch ihr gegenseitiges Bestreben, sich mit immer grisserer
Treue an die Lehre Jesu zu halten, sowie hiiben und driiben den guten
Willen anzuerkennen, nach und nach die Moglichkeit fruchtbarer Be-
gegnungen schaffen.»

Lehrreich sind Erérterungen iiber die Bestimmungen des Kirchen-
rechts liber die Einigungsversuche. Sie sind sehr zuriickhaltend ?).

Massgebend ist der Canon 1325 § 3 des Codex Juris Canonici: «Es
ist Katholiken nicht gestattet, mit Akatholiken Disputationen oder Er-
orterungen anzustellen. Dieses Verbot gilt besonders fiir 6ffentliche Dispu-
tationen und Erorterungen. Wenn solche Disputationen gehalten werden
sollen, dann ist dazu die Erlaubnis des Apostolischen Stuhles notwendig.
In dringenden Fillen kann auch der Ortsordinarius die Erlaubnis geben.»
Auch auf die Entscheidung des Heiligen Offiziums vom 8. Juli 1927
weisen wir hin, nach der es verboten ist, sich an Zusammenkiinften, Ver-
einigungen, Vortrigen oder Gesellschaften zu beteiligen, die bezwecken,
alle, die sich Christen nennen, in einen religidsen Bund zusammen-
zuschliessen. Sogar die Férderung solcher Bestrebungen ist verboten.

Professor Hagen stellt zu diesen Bestimmungen des Codex in der
Zeitschrift « Theologie und Glaube», 1941, 5, in einem Artikel «Religions-
gespriche und Kirchenrecht» interessante Uberlegungen an. Er fiihrt
aus: Wenn die Erlaubnis eines kirchlichen Oberen verlangt sei, so sei damit
nicht gesagt, dass diese Erlaubnis ausdriicklich eingeriumt werden
miisse. «Es geniigt, wenn der kirchliche Obere stillschweigend damit

1) Prot. Rundschau Nr. 1, 1942, S. 29 ff.



einverstanden ist. Er weiss von der Sache und erhebt keine Einsprache.
Kurz, er lisst sie gehen und wartet ab. Er ist so klug, seine Autoritiit
nicht unnétig aufs Spiel zu setzen und sie offen und amtlich mit einer
Sache zu verbinden, die zunidchst noch recht problematisch zu sein scheint.
Er besitzt aber auch so viel Pastoralweisheit, verheissungsvolle Ansitze
nicht im Keime zu ersticken.»

Auf die heute im Gang befindlichen Unionsgespriche eingehend, meint
Hagen, sie finden in einer ganz anderen Atmosphire statt als etwa die
Disputationen der Reformationszeit. Diese seien in der Siedehitze des
Kampfes abgehalten worden und hitten den Zweck gehabt, den Sieg der
einen Partei zu erringen und den Gegner wie bei einem Turnier aus dem
Sattel zu heben. Die heutigen Gespriche seien von der Achtung gegen
die Andersdenkenden getragen; man mochte den tatsichlichen religiésen
Standpunkt des anderen aus seinem eigenen Munde kennenlernen, jahr-
hundertelange Missverstindnisse und Vorurteile wegraumen und Briicken
der Verstindigung schlagen. Es werden nicht Streitgespriche gefiihrt,
sondern Bekenntnisse abgelegt. Die Una Sancta Ecclesia winke nur in
der Ferne als letztes Ziel, seine Erreichung konne nur durch eine Tat
Gottes moglich gemacht werden.

Trotz ihrer Neuartigkeit fallen auch diese modernen Religions-
gespriche unter den Canon 1325 § 3 des Codex und unterliegen daher der
kirchlichen Erlaubnis, die in irgendeiner Weise gewidhrt werden koénne.
Diese sei nicht in das Belieben der kirchlichen Oberen gestellt, weil dem
Kirchenrecht ein willkiirliches Handeln véllig fremd sei. Erscheinen die
Religionsgespriche nach verniinftiger Erwidgung und den bisherigen Er-
fahrungen weder nutzlos noch schidlich, so sei kein Ortsoberhirte befugt,
die Erlaubnis zu verweigern oder gegen sie einzuschreiten. «Alles, Nutzen
und Schaden, hingt ja in letzter Linie von der geistigen Haltung der Teil-
nehmer ab.»

Eine andere Seite der Frage behandelt der Kirchenrechtler der Miin-
chener Erzbischoflichen Kurie E. R. von Kienitz im «Hochland» 1940/41, 6,
unter dem Titel «Der Gestaltwandel des Kirchenrechtes». Er versucht
Klarheit dariiber zu bekommen, wie weit die romische Kirche etwa Ande-
rungen ihres geltenden Rechtes im Interesse einer Anndherung der Kon-
fessionen oder gar einer Wiedervereinigung zugestehen kénnte. Schon
diese Fragestellung zeigt die katholische Grundhaltung in der Frage nach
der «Una Sancta ecclesia». Kienitz weist auf die erstaunliche Wandlungs-
fihigkeit des katholischen Kirchenrechts hin: «Das Recht der Kirche ist,
wie jedes Recht, eine aus dem Leben erwachsende und dem Leben dienende
Form und Prigung, die lebend sich entwickelt.» Wie lebendig das Kirchen-
recht ist, zeigt das Institut des Dispenses. Dieses hat nicht den
Sinn, ein starres Gesetz dadurch ertriglich zu machen, dass man von
Fall zu Fall ein Hintertiirchen &ffnet, durch das man ihm entschliipfen
kann. Der Gesetzgeber hat damit vielmehr dem Inhaber der kirchlichen



. 88 —

Dispensgewalt die Moglichkeit in die Hand gegeben, eine bestimmte
Situation aus dem Geist der Rechtsordnung auch in einer anderen als
der vom Gesetzgeber fiir den Normal- oder Idealfall angenommenen Weise
zu gestalten.

Ein weiterer Erweis der Lebendigkeit des Kirchenrechts ist der
Grundsatz der «Epikie». Danach kann der katholische Christ, und
zwar in allen Fillen, in denen es sich nicht um ein Gebot des positiven
gottlichen oder natiirlichen Rechtes handelt, sich jeweils dann von der
Beobachtung der kirchlichen Gesetze fiir entbunden erachten, wenn die
Beobachtung dieser Gesetze ihm im Einzelfall einen bedeutenden Nachteil
brichte. Dies zeigt, welche Rolle auch in der katholischen Kirche das
Gewissen spielt; es ist «der subjektive Maf3stab fiir die sittliche Ver-
bindlichkeit kirchlicher Rechtsnormen». Einem Wandel kénnen allerdings
nur solche Sitze des Kirchenrechtes unterliegen, die menschlicher
Rechtsetzung ihr Dasein verdanken: «Unwandelbar bleiben die Normen
des positiven gottlichen Rechtes — z. B. der pipstliche Primat als In-
stitution, das Bischofsamt in seinen wesentlichen Befugnissen, die Un-
aufloslichkeit der Ehe — oder des natiirlichen Rechtes — z. B. die
Eheunfihigkeit einer impotenten Person. Bei einer Reihe weiterer Rechts-
normen wire zwar an sich eine Aufhebung oder Abinderung moglich,
aber diese Normen sind so mit der Geschichte des kirchlichen Rechts-
systems verkniipft, haben sich als so eminent vernunftgemiss erwiesen,
dass an ihre Anderung oder Aufhebung praktisch wohl niemals ge-
dacht werden kann; man denke etwa an den Zolibat der Priester in der
lateinischen Kirche, an eine Reihe wichtiger kirchlicher Ehehindernisse,
an die Pfarrorganisation der Bistiimer, an die Grundformen des kirch-
lichen Prozessrechtes u. a.»

Im Blick auf die Frage der «Wiedervereinigung mit den getrennten
Christen» ist es deshalb keineswegs so, als ob man beziiglich des kanoni-
schen Rechtes leicht jegliche Konzession machen kénnte. «Nur die rechte
Unterscheidung dessen, was dem Gestaltwandel unterliegt, und dessen,
was theoretisch oder wenigstens praktisch allem Wandel entzogen ist in
der grossen Summe kirchlicher Rechts&itze und -einrichtungen, wird die
notwendigen Prolegomena zu jedem Unionsgesprich liefern kénnen und
vor Enttiuschungen bewahren. »

All das heisst wohl: Wiedervereinigung der Kirche ist Unterwerfung
unter die Autoritit des Papstes ohne wesentliche Konzessionen.

Einigungsbestrebungen in den Kirchen Englands. Ende Sep-
tember sind auf der Tagung des «Bundesrates der Freikirchen» die Ant-
worten der beteiligten Kirchen auf das «Outline of Reunion Scheme»
(vgl. I. K. Z. 19309, S. 176) zur Sprache gekommen. Es betrifft die Kund-
gebungen der Kongregationalisten, der Methodisten, Presbyterianer und
der Baptisten. Der Prisident des Rates, Dr. A. E. Garvie, erklirte in
einem wohlabgewogenen Votum, man diirfe nicht von einer Ablehnung



— 89 —

des anglikanischen Planes einer Union sprechen, wohl aber davon, dass die
Verhandlungen vorliufig ins Stocken geraten seien!). Mehr Aussicht
scheint dem Projekt einer kirchlichen Union der erwihnten Freikirchen
beschieden zu sein. Auf derselben Tagung erfolgte die Anregung, eine
Kommission zum Studium dieses Planes aufzustellen. Wichtig fiir alle
diese Untersuchungen sind die begonnenen Arbeiten der von der Welt-
konferenz fiir Glauben und Verfassung aufgestellten Kommission zum
Studium der Lehre {iber das Wesen der Kirche. Alle kirchlichen Gemein-
schaften sind eingeladen, in besondern Berichten sich dariiber zu dussern.

Fortschritt macht die zwischenkirchliche Zusammenarbeit auf prak-
tischen Gebieten. So hat sich der «Council on the Christian Faith and the
Common Life» mit der «Commission of the Churches for International
Friendship and Social Responsibility» zu einem gemeinsamen «British
Council of the Churches» vereinigt 2).

Der neue Ausschuss wird als ein gemeinsames Werkzeug der Kirche
von England, der Kirche von Schottland und der britischen Freikirchen
titig sein. Er setzt sich zusammen aus 150 stindigen Mitgliedern, wihrend
sein Exekutivausschuss 24 Mitglieder zdhlt. Ferner sollen ihm Unter-
ausschiisse fiir Fragen der kirchlichen Verkiindigung, der christlichen
Einheit, Jugendarbeit sowie des sozialen und internationalen Wieder-
aufbaus angeschlossen werden. Im Einvernehmen mit dem Ausschuss
und unter seinen Auspizien, aber nicht unter seiner Kontrolle, wird sodann
auch unter dem Namen «The Christian Frontier» eine Verbindung ins
Leben gerufen, die ausschliesslich unter der Leitung von Laien steht und
sich in besonderer Weise mit den Grenzfragen des kirchlichen und sozialen
Lebens befassen wird. Das von Dr. Oldham herausgegebene Wochen-
blatt « The Christian News Letter» wird von dieser Gruppe iibernommen.

Fiir den weiteren Ausbau der zwischen den englischen Kirchen und
den Kirchen anderer Linder bestehenden Beziehungen ist eine «Okume-
nische Gemeinschaft in Kriegszeiten» gebildet worden, die sich aus fol-
genden Untergliederungen zusammensetzt: Anglo-Czechoslovak Christian
Fellowship, Scoto-Czechoslovak Christian Fellowship, British and Dutch
Christian Fellowship, Scandinavian-British Christian Fellowship, Christian
Fellowship between French-speaking and British Peoples, German-
British Christian Fellowship 2).

Einigungsbestrebungen in der protestantisch - bischoflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Die Verhandlungen mit der presbyte-
rianischen Kirche werden fortgesetzt4). Am 5. und 6. November 1941 trafen
die Mitglieder der beiden Kommissionen in Chicago zu Verhandlungen
zusammen, die zu einem wesentlichen Fortschritt gefithrt haben %). Man

1) Church Times vom 3. und 10. Oktober 194I1.

2) Ok.P.D. Nr. 14, April 1942.

3) Ok.P. D. Nr. 10, Mirz 1942.

%) 1. K. Z. 1939, S. 109 ff., 1940, S. 181 ff.

5) Liv. Church vom 26. November 1941; vgl. Ok.P. D. Nr. 2, Januar 1942.



D -

kam tberein, das ganze Missionswerk der beiden Kirchen, insofern es
tunlich ist, in Zusammenarbeit durchzufithren. Jede Kirche soll sich
an den Versammlungen der andern offiziell vertreten lassen. Besondere
Aufmerksamkeit wurde einem Vorschlag geschenkt, um die Geistlichen
jeder Kirche zur Abhaltung von Gottesdiensten in der andern zu bevoll-
michtigen. Der vorliufige Vorschlag wurde einer besondern Kommis-
sion zur Berichterstattung an einer nichsten Konferenz iiberwiesen. Wohl
der wichtigste Gegenstand, der zur Beratung gekommen ist, ist die Skizze
des fundamentalen Aufbaus einer vereinigten Kirche. Acht Artikel wurden
entworfen, die sich auf die Lehre, den Gottesdienst, die allgemeine Kirchen-
verwaltung, das Amt, die Sakramente, die Gemeindeverwaltung, die Zu-
lassung zum Abendmahl, die Stellung der Laien und die Rechte der lokalen
Gemeinden beziehen. Diese Artikel wird der Ausschuss, der sie vor-
bereitet hat, weiter fiir die nichste Konferenz ausarbeiten. Ein zweiter
Ausschuss soll die Frage studieren, wie die Geistlichen beider Kirchen
gemeinsam ordiniert werden kénnen. Die Konferenzmitglieder standen
unter dem Eindruck, dass die Weltlage die Einigung der Kirchen fordert.
Die nichste Tagung soll im Juni 1942 in Princeton stattfinden. 22 anglo-
katholische Verbinde haben sofort gegen eine gemeinsame Ordination
in emner Erklirung Stellung genommen ?).

Uber die okumenische Aufgabe der bischoflichen Kirche hielt der
Bischof von Hongkong im Seabury-Western Theological Seminary zu
Evanston (U. S. A.) eine Predigt, in welcher er folgendes ausfiihrte 2):

«Dhe Episkopalkirche sollte sich jetzt ihrer Stellung als Weltkirche
bewusst werden. Mit der katholischen Kirche wie mit der protestan-
tischen Kirchenwelt sollte sie unter gegenseitiger Anerkennung ihrer
Maingel und Verfehlungen neue Beziehungen herstellen. Rom wie dem
Protestantismus gegenuber sollte die Episkopalkirche sich nicht auf eine
freundschafthche oder antagonistische Haltung beschrinken, wie auch
ein briiderliches Verhalten heute nicht linger geniigt. «Vielmehr wollen
wir uns dessen tief bewusst sein, dass wir an der Sinde Roms und an
der Sinde der anderen Kirchen mitbeteiligt sind, wie auch umgekehrt
diese an unserer Siinde Anteil haben; dass der Einfluss, der von uns allen
ausgeht, wie die Rackwirkungen, die unsere Sundhaftigkeit wechselseitig
ausldst, wesentlich dazu angetan sind, uns in unserer Haltung zu versteifen
und die bestehende Spaltung noch zu verschirfen. Wenn die weltweite
Epsskopalkirche vorwirtsschreiten will, so muss sie es auf den Knien tun.»

Der Bischof regte sodann die Schaffung eines zentralen theologischen

Semimars fiir die Ausbildung anghkanischer Priester aus allen Lindern an.
Wo auch dieses Seminar seinen Sitz aufschlagen sollte, wird es innerhalb

der weltumspannenden Episkopalkirche auf dem Gebiet des Denkens
und Forschems die Zusammenarbeit derer fordern, die im der Zukunft
fir thre Lettung verantwortlich sein werden.

Y Lav. Church vomx zt. Jamuar 1942, S. 3.
) Ok P. D. Nr. 12, Mirz 1942,



— 91 —

Ferner befiirwortete Bischof Hall die riickhaltlose Zusammenarbeit
seiner Kirche mit dem im Aufbau begriffenen Okumenischen Rat der
Kirchen wie auch die Erweiterung des Rahmens der Lambethkonferenz,
die bisher alle zehn Jahre die Bischofe sidmtlicher anglikanischer Kirchen
in der Welt zusammenfiihrte, so dass sie auch Vertreter des niederen
Klerus und Laien aus allen Lindern umfasst. In diesem Zusammenhang
betonte Bischof Hall, dass er die bestehenden denominationellen Unter-
schiede keineswegs aufheben wolle: «Was Gott uns fiir die Zukunft vor-
behalten hat, entzieht sich meiner Beurteilung. Fiir heute bin ich jedoch
der Uberzeugung, dass die denominationellen Unterschiede ein unerliss-
liches Werkzeug der Wahrheit sind. Deshalb erwarte ich keine Losung des
Problems der Kirchenspaltung fiir die nichste Zukunft. Auch glaube ich
nicht, dass wir dem Faktor Zeit und Raum geniigend Rechnung tragen.
Ich selbst sehe die Zukunft mehr im Sinne einer engen Zusammenarbeit
der Kirchen, als ihrer Fusion.»

Die neue Kirchenordnung, wie sie Bischof Hall vorschwebt, muss der
sozialen Frage den ihr gebiihrenden Platz einrdumen. «Ich erkenne vor-
behaltlos an, so fiihrte der Bischof aus, dass wir versiumt haben, wo andere
— z. B. die Quidker — dem prophetischen Amt treu geblieben sind, und
dass wir in dieser Beziehung von den andern viel zu lernen haben. Auch
waren wir aufs Ganze gesehen eine Kirche der bevorzugten Klassen,
was uns zur Siinde und Herzensverstockung gereichte und uns der sozialen
Ungerechtigkeit Vorschub leisten liess. Trotzdem bestehen Anzeichen
dafiir, dass ein anderer Geist in unseren Reihen wirksam ist, und ich
glaube, dass die neue Ordnung, zu der Gott die Episkopalkirche in aller
Welt berufen hat, sich als ein titiges, nutzbringendes Werkzeug der sozialen
Aktion erweisen wird... Mit Gottes Hilfe werden wir unseren Dienst
an den Armsten in den verschiedenen Lindern demiitig weiterfiihren,
gewillt, gegeniiber allen rassischen, vélkischen und imperialistischen Vor-
urteilen die soziale Gerechtigkeit aufzurichten. Denn -es ist unsere un-
erschiitterliche Uberzeugung, dass im Kreuze Jesu Christi und in Seiner
Auferstehung von den Toten die Macht des Bosen bereits gebrochen ist.»

Die dokumenische Bewegung in den Vereinigten Staaten. Auf
Einladung des Bischofs von Washington wurde vom 17. bis 19. November
unter der Leitung von Dr. William Adams Brown ein &kumenisches
Seminar abgehalten!). Es wurden folgende Vortrige gehalten:

«The Meaning of Ecumenicity in the Local Community», Dean
Claude W. Sprouse. «Planning and Strategy for Corporate Christian
Service», Dr. Mark A. Dawber. «Ecumenicity and Christian Educationy,
Dr. Roy G. Ross. «In What Sense is there a Common Christian Faith
Deeper than Our Divisions ?» Prof. Robert L. Calhoun. «Trends toward
Larger Unity within Codperative American Christianity», Dr. Hermann
N. Morse, Dean Luther A. Weigle, and Dr. Emory Ross. «World Aspects

1) Federal Council Bulletin, Dezember 1941, S. 11.




of Ecumenicity from the Standpoint of the Churches», Dr. William Adams
Brown and Dr. H. Paul Douglass. «Ecumenical Contributions to a Just
and Durable Peace», Bishop Ivan Lee Holt. «Implication for Christian
Behavior», Rt. Rev. James Freeman.

Eine andere wichtige Studienkonferenz trat in den Tagen vom g. bis
zum 11. Dezember in Atlantic City zusammen ). Sie war von acht grossen
Verbinden beschickt. Dem Federal Council of Churches, dem Home
Missions Council, Foreign Missions Conference, Council of Church Boards
of Education, International Council of Religious Education, the National
Council of Church Women, Missionary Education Movement, United
Stewardship Council. Die Konferenz besprach die Zusammenarbeit dieser
grossen Verbinde und setzt sich zum Ziel, einen allgemeinen Nordamerika-
nischen Kirchenbund zu schaffen, der die Arbeit der jetzt noch getrennt
wirkenden Verbinde durchfiithrt, mit entsprechenden kirchlichen Stellen
des Auslandes und besonders mit dem Okumenischen Rat der Kirchen
briiderliche Beziehungen im Geiste der Arbeitsgemeinschaft pflegt.

Einigung der Kirchen in Japan. Die Kirche Christi in Japan 2)
ist im November 1941 von der Regierung anerkannt worden. Mit Aus-
nahme der Baptisten und der Episkopalen umfasst sie alle protestantischen
Gemeinschaften mit 1534 Kirchen, 2679 japanischen Geistlichen und
250,000 Mitgliedern. Schon vorher hatte die rémisch-katholische Kirche
die staatliche Anerkennung erhalten. Der bisherige nationale Rat der
Kirchen ist umgebildet worden. In ihm sind die Kirchen, die Episkopalen
inbegriffen, wie die grossen christlichen Verbinde vertreten. Er sucht
Fiithlung mit der orthodoxen und der rémischen Kirche, um eine einheit-
liche christliche Front zu schaffen. Thm gehéren die Ymca, die japa-
nische Bibelgesellschaft, verschiedene Missionsorganisationen an. Er
pflegt die Verbindung mit dhnlichen Organisationen in China und den
Kirchen anderer Linder 2). Alle Kirchen sind jetzt von den auslindischen
Missionsgesellschaften unabhingig.

Uber das Verhiltnis der japanischen Christen zum Schintokult
scheint nach einem Aufsatz in der Januarnummer des « Missionsmagazins»
nicht volle Klarheit zu herrschen. Die Kaiserverehrung wird als patrio-
tische Pflicht bezeichnet, und die Christen behaupten, zu den Schreinen
zu gehen, um fiir ihr Volk zu Gott zu beten. Es fehlt nicht an Versuchen,
eine Ubereinstimmung zwischen altjapanischer und christlicher Religion
zu finden. Bemerkbar sei eine scharfe Kritik der jiidischen Elemente
des Christentums. Unklar sei auch die Teilnahme der Christen an der
planmissig betriebenen Vergottung der fiir das Volk gefallenen Krieger in
den Yasukuni-Schreinen zu Tokio. A. K.

) Federal Council Bulletin, Januar 1942, S. 7; Ok. P. D. Nr. 6, Februar 1942.
) I.K.Z. 1941, S. 188 ff.
3) Liv. Church vom 29. November 1941.




	Kirchliche Chronik

