
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 1-2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 83

Kirchliche Chronik.
Stimmen aus der römisch-katholischen Kirche zur konfessionellen

Verständigung. In der Schweiz hat die Bewegung der
römischkatholischen Kirche, eine Begegnung zwischen Protestanten und Römisch-
Katholiken anzubahnen, Fuss gefasst. Nach dem Ök. P. D. 1) ist das

Ziel dieser Una-Sancta-Bewegung folgendes:
«Sie stellt sich immer mehr als Hauptaufgabe dieser Zeit eine geistige

Begegnung und Aussprache zwischen katholischen und evangelischen
Christen. Man kam bisher hierin über einige Tastversuche nicht hinaus.
Die Erfahrungen, die dabei gemacht wurden, haben aber doch schon
gezeigt, dass ein grosses Bedürfnis dafür vorhanden ist, dass aber
zunächst offizielle kirchliche Stellen, weil zu sehr gebunden, nicht in Frage
kommen, während anderseits unverantwortliche Einzelgläubige allein zu
wenig ins Gewicht fallen, um merkliche Ergebnisse zu erzielen. Es sind
vielmehr auf beiden Seiten freie Gruppen und Gliederungen nötig, die
aus Berufung das Wagnis unternehmen, ,die zerstreuten Kinder Gottes
in eins zusammenzubringen'. Sie leisten damit den Dienst der
überkonfessionellen Verständigung, stellvertretend für die Gesamtkirche',
soweit diese hierfür überhaupt noch bereit ist und in Frage kommt. So

besteht schon seit Jahren in der Bruderschaft ,Una Sancta' (Meitingen,
Augsburg, Süddeutschland) eine Basis solch katholisch-evangelischer
Aussprache und Begegnung, die schon fruchtbare Verständigungsarbeit leisten
konnte. Eine selbständige Parallele zu dieser Bewegung in Deutschland
hat sich neulich gebildet auf Schweizerboden in der freien Ökumenischen
Gebets- und Arbeitsgemeinschaft „Una Sancta" ' (Luzern, Schibliweg 4).
Sie möchte im Geiste des Kreuzes, d. h. im Geiste der Busse und
Umkehr, der Demut und Liebe dieser Verständigung dienen.»

Dass die Verständigung nicht so einfach ist, bestätigt eine Auseinandersetzung,

die sich an einen Vortrag des Bischofs Besson von Freiburg-
Lausanne geknüpft hat. Der Bischof hielt Ende letzten Jahres in einigen
Schweizerstädten einen Vortrag: «L'église et le royaume de Dieu»2).
Behandelt wird die Mitgliedschaft des Reiches Gottes und die Erwerbung
dieser Mitgliedschaft. Notieren wir einige Sätze. Ausgang ist die

Auffassung, das Reich Gottes und die Kirche, d. h. römische Kirche, seien

identisch, und die Zugehörigkeit zur Kirche, d. h. zur römischen, sei

heilsnotwendig. Das Los der ausserhalb der Kirche Stehenden geht dem
Bischof nahe, und es ist ihm sehr daran gelegen, ihnen die Seligkeit nicht
absprechen zu müssen. Er unterscheidet zwischen einer tatsächlichen
sichtbaren und geistigen Zugehörigkeit — die Römisch-Katholiken im

1) ök. P. D. Nr. 4, lanuar 1942.
2) M. Besson : L'église et le royaume de Dieu, 4. Auflage, Librairie de

l'Université, Fribourg 1942.



— 84 —

Zustand der Gnade —, einer bloss äusserlichen, aber unvollkommenen —
die Römisch-Katholiken im Zustand der Sünde — und einer unsichtbaren
und geistigen Zugehörigkeit zur Kirche. Wie steht es nun mit den Heiden,
Juden, Mohammedanern, die nichts vom Christentum hören wollen, und
den Mitgliedern der christlichen Gemeinschaften, die ausserhalb der Kirche
sein wollen und diese nicht als von Christus gestiftet betrachten Diese

Christen, wenn sie guten Glaubens sind und meinen, das Recht, ja die
Pflicht zu haben, der Kirche nicht anzugehören, weil sie sie nicht kennen,
gehören ihr in geistiger Weise an, sofern sie im Sinne Christi Gottes Willen
erfüllen und den Wunsch haben, Glieder der Kirche zu sein.

Der Vortrag hat Aufsehen erregt und veranlasste in der kirchlichen
Presse eine Kontroverse. Besonders ist den Ausführungen der Genfer
Theologieprofessor F. J. Leenhardt in einer Schrift unter gleichem Titel
entgegengetreten 1). Er hebt u. a. hervor, dass das Gebet der nicht römischen
Christen um die Einheit der Kirche nicht die Rückkehr zur römischen
Kirche bedeute, sondern den Sinn habe, die Gemeinschaft der Christen
im Glauben an Christus, der die unsichtbare Einheit bewirke, möge auch
sichtbar werden. Die äussere Einheit gehöre nicht zum Wesen der Kirche,
sondern sei bloss geboten. Besonders wendet sich Prof. Leenhardt dagegen,
dass die Protestanten den Heiden, Juden, Mohammedanern gleichgestellt
werden, ihr christlicher Glaube gar nicht in Betracht komme, dagegen
ihre Unwissenheit um die römische Kirche der Grund sei, dass sie zum
Heil gelangen können. In beiden Publikationen werden im Anhang
einzelne Punkte eingehender besprochen und in Anmerkungen antworten
die Verfasser auf gefallene Einwendungen. Man bekommt den
Eindruck, dass sie vielfach aneinander vorbeireden, da die Basis, von der aus
die Kontroverse geführt wird, nicht die gleiche ist.

Bei dieser Gelegenheit ist auch der französische Abbé Couturier zitiert
worden, der besonders für den ökumenischen Gedanken eintritt und zu
diesem Zweck eine Schriftenreihe unter dem Titel «L'universelle Prière
des Chrétiens pour l'Unité Chrétienne» herausgibt. In der jüngsten
Veröffentlichung nehmen ein anglikanischer, ein lutherischer und ein
reformierter Theologe zu den in Frage kommenden Problemen das Wort.
In der Einleitung äussert sich der Abbé über die Haltung der
römischkatholischen Kirche zur ökumenischen Bewegung wie folgt 2) :

«Die Haltung der katholischen Kirche zu der grossen, in der
Geschichte der Christenheit neuen Bewegung ist von Papst Pius XI. in der
Enzyklika .Mortalium Animos' 1928 eindeutig bestimmt worden. Zwischen
den gewichtigen, schroff wirkenden Zeilen dieser päpstlichen Urkunde
lässt der Heilige Vater nichtsdestoweniger seine väterlichen Gefühle für
alle Kinder Gottes auf Erden spürbar werden. Hierzu ist noch zu sagen,

*) L'église et le royaume de Dieu. Réflexions sur l'unité de l'église et sur
le salut des Non-Catholiques. Editions Labor, Genève.

2) Ök. P. D. Nr. 32, September 1941.



— 85 —

dass die ökumenische Bewegung sich seit ihren Anfängen entwickelt hat
und nicht mehr in gleichem Masse die doktrinäre Haltung aufweist, die
durch die Enzyklika mit Recht verurteilt wurde... Es muss fürwahr
festgestellt werden, so heisst es in der .Nouvelle Revue Théologique'
(November/Dezember 1939), dass seit der ökumenischen Tagung von Stockholm

1925, von der die ökumenische Bewegung ihren gewaltigen
Aufschwung nahm, diese in ständiger Läuterung sich davon freigemacht hat,
was in ihrem Einsatz allzu menschlich war, um sich immer fester und
sicherer werdenden Schrittes den Höhen zuzuwenden, auf denen die
wahre Einheit gefunden werden kann. Man könnte sich sogar fragen,
inwieweit es vorschnell wäre, in den aufeinander gefolgten grossen christlichen

Weltkonferenzen: Stockholm (1925), Lausanne (1927), Oxford
(1937) und Edinburg (1937) die ersten unbestimmten Etappen auf dem
Wege zu erblicken, der zu einem umfassenden ökumenischen Konzil
führt, wie es die Christenheit bis heute noch nicht gekannt hat. Diese
Konferenzen würden dann die unerwartete, von der göttlichen Vorsehung
bewirkte, ungewöhnliche, jedoch bereits erkennbare Vorbereitung des

Konzils sein.»
Die Stellung Roms zur Einheit der Kirchen kennzeichnet der Jesuit

Rouquette in der Revue catholique «Cité Nouvelle» vom 25. Oktober 1941
wie folgt x) :

«Ich weiss, dass unser Fernbleiben aus der ökumenischen Bewegung
für den Protestantismus ein Ärgernis ist. Aber ich flehe unsere getrennten
Brüder an, doch verstehen zu wollen, dass das für uns eine Frage der
Treue zu Gott und seinem Christus ist. Ein Kompromiss, durch den die
Kirche ihre Lehre von der Einheit verschweigen würde, wäre für uns ein
Verrat dessen, wovon wir glauben, dass es die lebendige Botschaft des

Herrn, der Widerhall des erhabenen Wortes in uns ist, das der lebendige
Gott selbst spricht. Das würde einem Verrat des Geistes um den Preis
der Rettung des Leibes gleichbedeutend sein. Unsere getrennten Brüder
werden von uns doch nicht eine Handlungsweise verlangen, die subjektiv
eine schlechte Tat wäre. Sie werden nicht von uns erwarten, dass wir um
der Notwendigkeit eines noch so geheiligten Zweckes willen subjektiv
unsittliche Mittel rechtfertigen. Denn das würde eine Verleugnung der
christlichen Moral, der Moral schlechthin sein. Wenn sie uns beweisen

wollen, dass das, was wir subjektiv für unmoralisch halten, objektiv erlaubt
ist, mögen sie es tun. Aber dann begeben sie sich wieder auf den Boden
der Dogmatik über das Wesen der Kirche, d. h. auf den Boden des

Widerspruchs, nicht jedoch auf den Boden einer einheitlichen Aktion.. Man
erzählt, dass Luther auf dem Reichstage zu Worms, als er zum Widerruf
aufgefordert wurde, den Ausspruch getan habe: ,Ich kann nicht anders!'
Selbst wenn dieser Ausspruch erfunden sein sollte, hätte die Geschichte
dadurch nur eine Korrektur erfahren ; denn Luther hat sich in Wirklichkeit

:) Prot. Rundschau Nr. 1, 1942, S. 38 ff.



— 86 —

wohl noch deutlicher ausgedrückt, nämlich dass er, solange er nicht durch
das Zeugnis der Schrift oder durch die Augenscheinlichkeit der Vernunft
überzeugt worden sei, nichts widerrufen könne und widerrufen wolle,
weil diese Handlungsweise gegen sein Gewissen unrecht und ehrlos wäre.
Er ging dabei von der Einheit des Leibes Christi aus.

Wer wollte Luther deswegen tadeln, dass er sich dem verschloss, was
für ihn subjektiv eine Unwahrheit gewesen wäre, wie immer auch es mit
der objektiven Seite der Frage bestellt sein mag. Unsere getrennten
Brüder sollten daher nicht erstaunt sein, wenn wir das Wort des
sächsischen Mönches aufgreifend ebenfalls erklären: Wir können nicht anders.
Sie sollen wissen, dass die Spaltung der Christenheit auch uns schmerzlich
und ein Ärgernis ist. Aus letzter Glaubenskraft heraus beten wir, dass

Gott die Bitte Jesu um die Verwirklichung der Einheit nach seinem
Willen wahr mache. Möchten sie verstehen, dass wir ihnen für ihren
Appell zu geschlossenem Einsatz dankbar sind; nur darf man nicht von
uns verlangen, dass wir unser Gewissen zum Opfer bringen (was kein
Mittel zur Rettung des Christentums wäre). Wir können mit ihnen
zusammengehen in der Verteidigung der christlichen Botschaft, vorausgesetzt,
dass sie sich untereinander darüber einig werden, was sie sich von dieser
Botschaft zu eigen machen. In jedem Falle aber werden Protestanten und
Katholiken durch ihr gegenseitiges Bestreben, sich mit immer grösserer
Treue an die Lehre Jesu zu halten, sowie hüben und drüben den guten
Willen anzuerkennen, nach und nach die Möglichkeit fruchtbarer
Begegnungen schaffen.»

Lehrreich sind Erörterungen über die Bestimmungen des Kirchen-
rechts über die Einigungsversuche. Sie sind sehr zurückhaltend 1).

Massgebend ist der Canon 1325 § 3 des Codex Juris Canonici: «Es

ist Katholiken nicht gestattet, mit Akatholiken Disputationen oder
Erörterungen anzustellen. Dieses Verbot gilt besonders für öffentliche
Disputationen und Erörterungen. Wenn solche Disputationen gehalten werden
sollen, dann ist dazu die Erlaubnis des Apostolischen Stuhles notwendig.
In dringenden Fällen kann auch der Ortsordinarius die Erlaubnis geben.»
Auch auf die Entscheidung des Heiligen Offiziums vom 8. Juli 1927
weisen wir hin, nach der es verboten ist, sich an Zusammenkünften,
Vereinigungen, Vorträgen oder Gesellschaften zu beteiligen, die bezwecken,
alle, die sich Christen nennen, in einen religiösen Bund
zusammenzuschliessen. Sogar die Förderung solcher Bestrebungen ist verboten.

Professor Hagen stellt zu diesen Bestimmungen des Codex in der
Zeitschrift «Theologie und Glaube», 1941, 5, in einem Artikel «Religionsgespräche

und Kirchenrecht» interessante Überlegungen an. Er führt
aus : Wenn die Erlaubnis eines kirchlichen Oberen verlangt sei, so sei damit
nicht gesagt, dass diese Erlaubnis ausdrücklich eingeräumt werden
müsse. «Es genügt, wenn der kirchliche Obere stillschweigend damit

*) Prot. Rundschau Nr. 1, 1942, S. 29 ff.



— 87 —

einverstanden ist. Er weiss von der Sache und erhebt keine Einsprache.
Kurz, er lässt sie gehen und wartet ab. Er ist so klug, seine Autorität
nicht unnötig aufs Spiel zu setzen und sie offen und amtlich mit einer
Sache zu verbinden, die zunächst noch recht problematisch zu sein scheint.
Er besitzt aber auch so viel Pastoralweisheit, verheissungsvolle Ansätze
nicht im Keime zu ersticken.»

Auf die heute im Gang befindlichen Unionsgespräche eingehend, meint
Hagen, sie fänden in einer ganz anderen Atmosphäre statt als etwa die
Disputationen der Reformationszeit. Diese seien in der Siedehitze des

Kampfes abgehalten worden und hätten den Zweck gehabt, den Sieg der
einen Partei zu erringen und den Gegner wie bei einem Turnier aus dem
Sattel zu heben. Die heutigen Gespräche seien von der Achtung gegen
die Andersdenkenden getragen; man möchte den tatsächlichen religiösen
Standpunkt des anderen aus seinem eigenen Munde kennenlernen,
jahrhundertelange Missverständnisse und Vorurteile wegräumen und Brücken
der Verständigung schlagen. Es werden nicht Streitgespräche geführt,
sondern Bekenntnisse abgelegt. Die Una Sancta Ecclesia winke nur in
der Ferne als letztes Ziel, seine Erreichung könne nur durch eine Tat
Gottes möglich gemacht werden.

Trotz ihrer Neuartigkeit fallen auch diese modernen Religionsgespräche

unter den Canon 1325 § 3 des Codex und unterliegen daher der
kirchlichen Erlaubnis, die in irgendeiner Weise gewährt werden könne.
Diese sei nicht in das Belieben der kirchlichen Oberen gestellt, weil dem
Kirchenrecht ein willkürliches Handeln völlig fremd sei. Erscheinen die

Religionsgespräche nach vernünftiger Erwägung und den bisherigen
Erfahrungen weder nutzlos noch schädlich, so sei kein Ortsoberhirte befugt,
die Erlaubnis zu verweigern oder gegen sie einzuschreiten. «Alles, Nutzen
und Schaden, hängt ja in letzter Linie von der geistigen Haltung der
Teilnehmer ab.»

Eine andere Seite der Frage behandelt der Kirchenrechtler der
Münchener Erzbischöflichen Kurie E. R. von Kienitz im «Hochland» 1940/41, 6,

unter dem Titel «Der Gestaltwandel des Kirchenrechtes». Er versucht
Klarheit darüber zu bekommen, wie weit die römische Kirche etwa

Änderungen ihres geltenden Rechtes im Interesse einer Annäherung der
Konfessionen oder gar einer Wiedervereinigung zugestehen könnte. Schon

diese Fragestellung zeigt die katholische Grundhaltung in der Frage nach

der «Una Sancta ecclesia». Kienitz weist auf die erstaunliche Wandlungsfähigkeit

des katholischen Kirchenrechts hin: «Das Recht der Kirche ist,
wie jedes Recht, eine aus dem Leben erwachsende und dem Leben dienende

Form und Prägung, die lebend sich entwickelt. » Wie lebendig das Kirchenrecht

ist, zeigt das Institut des Dispenses. Dieses hat nicht den

Sinn, ein starres Gesetz dadurch erträglich zu machen, dass man von
Fall zu Fall ein Hintertürchen öffnet, durch das man ihm entschlüpfen
kann. Der Gesetzgeber hat damit vielmehr dem Inhaber der kirchlichen



— 88 —

Dispensgewalt die Möglichkeit in die Hand gegeben, eine bestimmte
Situation aus dem Geist der Rechtsordnung auch in einer anderen als

der vom Gesetzgeber für den Normal- oder Idealfall angenommenen Weise

zu gestalten.
Ein weiterer Erweis der Lebendigkeit des Kirchenrechts ist der

Grundsatz der «Epikie». Danach kann der katholische Christ, und

zwar in allen Fällen, in denen es sich nicht um ein Gebot des positiven
göttlichen oder natürlichen Rechtes handelt, sich jeweils dann von der

Beobachtung der kirchlichen Gesetze für entbunden erachten, wenn die

Beobachtung dieser Gesetze ihm im Einzelfall einen bedeutenden Nachteil
brächte. Dies zeigt, welche Rolle auch in der katholischen Kirche das
Gewissen spielt; es ist «der subjektive Maßstab für die sittliche
Verbindlichkeit kirchlicher Rechtsnormen». Einem Wandel können allerdings
nur solche Sätze des Kirchenrechtes unterliegen, die menschlicher
Rechtsetzung ihr Dasein verdanken: «Unwandelbar bleiben die Normen
des positiven göttlichen Rechtes — z. B. der päpstliche Primat als

Institution, das Bischofsamt in seinen wesentlichen Befugnissen, die
Unauflöslichkeit der Ehe — oder des natürlichen Rechtes — z. B. die

Eheunfähigkeit einer impotenten Person. Bei einer Reihe weiterer
Rechtsnormen wäre zwar an sich eine Aufhebung oder Abänderung möglich,
aber diese Normen sind so mit der Geschichte des kirchlichen
Rechtssystems verknüpft, haben sich als so eminent vernunftgemäss erwiesen,
dass an ihre Änderung oder Aufhebung praktisch wohl niemals
gedacht werden kann; man denke etwa an den Zölibat der Priester in der
lateinischen Kirche, an eine Reihe wichtiger kirchlicher Ehehindernisse,
an die Pfarrorganisation der Bistümer, an die Grundformen des

kirchlichen Prozessrechtes u. a. »

Im Blick auf die Frage der «Wiedervereinigung mit den getrennten
Christen» ist es deshalb keineswegs so, als ob man bezüglich des kanonischen

Rechtes leicht jegliche Konzession machen könnte. «Nur die rechte

Unterscheidung dessen, was dem Gestaltwandel unterliegt, und dessen,

was theoretisch oder wenigstens praktisch allem Wandel entzogen ist in
der grossen Summe kirchlicher RechtsSatze und -einrichtungen, wird die

notwendigen Prolegomena zu jedem Unionsgespräch liefern können und
vor Enttäuschungen bewahren. »

All das heisst wohl: Wiedervereinigung der Kirche ist Unterwerfung
unter die Autorität des Papstes ohne wesentliche Konzessionen.

Einigungsbestrebungen in den Kirchen Englands. Ende
September sind auf der Tagung des «Bundesrates der Freikirchen» die
Antworten der beteiligten Kirchen auf das «Outline of Reunion Scheme»

(vgl. I. K. Z. 1939, S. 176) zur Sprache gekommen. Es betrifft die
Kundgebungen der Kongregationalisten, der Methodisten, Presbyterianer und
der Baptisten. Der Präsident des Rates, Dr. A. E. Garvie, erklärte in
einem wohlabgewogenen Votum, man dürfe nicht von einer Ablehnung



— 89 —

des anglikanischen Planes einer Union sprechen, wohl aber davon, dass die
Verhandlungen vorläufig ins Stocken geraten seien*). Mehr Aussicht
scheint dem Projekt einer kirchlichen Union der erwähnten Freikirchen
beschieden zu sein. Auf derselben Tagung erfolgte die Anregung, eine
Kommission zum Studium dieses Planes aufzustellen. Wichtig für alle
diese Untersuchungen sind die begonnenen Arbeiten der von der
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung aufgestellten Kommission zum
Studium der Lehre über das Wesen der Kirche. Alle kirchlichen Gemeinschaften

sind eingeladen, in besondern Berichten sich darüber zu äussern.
Fortschritt macht die zwischenkirchliche Zusammenarbeit auf

praktischen Gebieten. So hat sich der «Council on the Christian Faith and the
Common Life» mit der «Commission of the Churches for International
Friendship and Social Responsibility» zu einem gemeinsamen «British
Council of the Churches» vereinigt2).

Der neue Ausschuss wird als ein gemeinsames Werkzeug der Kirche
von England, der Kirche von Schottland und der britischen Freikirchen
tätig sein. Er setzt sich zusammen aus 150 ständigen Mitgliedern, während
sein Exekutivausschuss 24 Mitglieder zählt. Ferner sollen ihm
Unterausschüsse für Fragen der kirchlichen Verkündigung, der christlichen
Einheit, Jugendarbeit sowie des sozialen und internationalen Wiederaufbaus

angeschlossen werden. Im Einvernehmen mit dem Ausschuss
und unter seinen Auspizien, aber nicht unter seiner Kontrolle, wird sodann
auch unter dem Namen «The Christian Frontier» eine Verbindung ins
Leben gerufen, die ausschliesslich unter der Leitung von Laien steht und
sich in besonderer Weise mit den Grenzfragen des kirchlichen und sozialen
Lebens befassen wird. Das von Dr. Oldham herausgegebene Wochenblatt

«The Christian News Letter» wird von dieser Gruppe übernommen.
Für den weiteren Ausbau der zwischen den englischen Kirchen und

den Kirchen anderer Länder bestehenden Beziehungen ist eine «Ökumenische

Gemeinschaft in Kriegszeiten» gebildet worden, die sich aus

folgenden Untergliederungen zusammensetzt: Anglo-Czechoslovak Christian
Fellowship, Scoto-Czechoslovak Christian Fellowship, British and Dutch
Christian Fellowship, Scandinavian-British Christian Fellowship, Christian
Fellowship between French-speaking and British Peoples, German-
British Christian Fellowship 3).

Einigungsbestrebungen in der protestantisch - bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Die Verhandlungen mit der
presbyterianischen Kirche werden fortgesetzt4). Am 5. und 6. November 1941 trafen
die Mitglieder der beiden Kommissionen in Chicago zu Verhandlungen
zusammen, die zu einem wesentlichen Fortschritt geführt haben 5). Man

1) Church Times vom 3. und 10. Oktober 1941.
2) Ök. P. D. Nr. 14, April 1942.
3) ök. P. D. Nr. 10, März 1942.
4) I. K. Z. 1939, S. 109 ff., 1940, S. 181 ff.
5) Liv. Church vom 26. November 1941; vgl. ök. P. D. Nr. 2, Januar 1942.



— 90 —

kam überein, das ganze Missionswerk der beiden Kirchen, insofern es

tunlich ist, in Zusammenarbeit durchzuführen. Jede Kirche soll sich
an den Versammlungen der andern offiziell vertreten lassen. Besondere
Aufmerksamkeit wurde einem Vorschlag geschenkt, um die Geistlichen
jeder Kirche zur Abhaltung von Gottesdiensten in der andern zu
bevollmächtigen. Der vorläufige Vorschlag wurde einer besondern Kommission

zur Berichterstattung an einer nächsten Konferenz überwiesen. Wohl
der wichtigste Gegenstand, der zur Beratung gekommen ist, ist die Skizze
des fundamentalen Aufbaus einer vereinigten Kirche. Acht Artikel wurden
entworfen, die sich auf die Lehre, den Gottesdienst, die allgemeine Kirchen-
verwaltung, das Amt, die Sakramente, die Gemeindeverwaltung, die
Zulassung zum Abendmahl, die Stellung der Laien und die Rechte der lokalen
Gemeinden beziehen. Diese Artikel wird der Ausschuss, der sie
vorbereitet hat, weiter für die nächste Konferenz ausarbeiten. Ein zweiter
Ausschuss soll die Frage studieren, wie die Geistlichen beider Kirchen
gemeinsam ordiniert werden können. Die Konferenzmitglieder standen

unter dem Eindruck, dass die Weltlage die Einigung der Kirchen fordert.
Die nächste Tagung soll im Juni 1942 in Princeton stattfinden. 22
anglokatholische Verbände haben sofort gegen eine gemeinsame Ordination
in einer Erklärimg Stellung genommen *).

Über die ökumenische Aufgabe der bischöflichen Kirche hielt der
Bischof von Hongkong im Seabury-Western Theological Seminary- zu
Evanston (U. S. A.) eine Predigt, in welcher er folgendes ausführtea):

«Die Episkopalkirche sollte sich jetzt ihrer Stellung als Weltkirche
bewusst werden. Mit der katholischen Kirche wie mit der protestantischen

Kirchenweh sollte sie unter gegenseitiger Anerkennung ihrer
Mängel und Verfehlungen neue Beziehungen herstellen. Rom wie dem
Protestantismus gegenüber sollte die Episkopalkirche sich nicht auf eine
freundschaftliche oder antagonistische Haltung beschränken, wie auch
ein brüderliches Verhaken heute nicht länger genügt. «Vielmehr wollen
wir uns dessen tief bewusst sein, dass wir an der Sünde Roms und an
der Sünde der anderen Kirchen mitbeteiligt sind, wie auch umgekehrt
diese an unserer Sünde Anteil haben; dass der Einfluss, der von uns allai
ausgeht, wie die Rückwirkungen, die unsere Sündhaftigkeit wechselseitig
auslöst, wesentlich dazu angetan sind, uns in unserer Haltung zu versteifen
und die bestehende Spaltung noch zu verschärfen. Wenn die wehweite
Episkopalkirche vorwärtsschreiten will, so muss sie es auf den Knien tun.»

'.\-- :: >;-;• :t;:t >./.-' .v.; r;:''*:.:':\:--; ; •.< :;:::;.';:• :'.-;•; ;;¦>.--;:-
Seminare für die Ausbildung anglikanischer Priester aus allen Ländern an.
Wo auch dieses Seminar seinen Sitz aufschlagen sollte, wird es innerhalb
der weltumspannenden Epfekopalürche auf dem Gebiet des Denkens
.*-•- V'•?.':> .'.>. - -;¦•;.-?.;: :e in der Zukunft
Star 4*e Leitung verantwortlich sein werden.

') Liv.. Cbrurcit vom 31. Januar 1943. S. 5.
*} Ök. F. E>. Nr. w, März 1943.



— 91 —

Ferner befürwortete Bischof Hall die rückhaltlose Zusammenarbeit
seiner Kirche mit dem im Aufbau begriffenen Ökumenischen Rat der
Kirchen wie auch die Erweiterung des Rahmens der Lambethkonferenz,
die bisher alle zehn Jahre die Bischöfe sämtlicher anglikanischer Kirchen
in der Welt zusammenführte, so dass sie auch Vertreter des niederen
Klerus und Laien aus allen Ländern umfasst. In diesem Zusammenhang
betonte Bischof Hall, dass er die bestehenden denominationeilen
Unterschiede keineswegs aufheben wolle: «Was Gott uns für die Zukunft
vorbehalten hat, entzieht sich meiner Beurteilung. Für heute bin ich jedoch
der Überzeugung, dass die denominationeilen Unterschiede ein unerläss-
liches Werkzeug der Wahrheit sind. Deshalb erwarte ich keine Lösung des

Problems der Kirchenspaltung für die nächste Zukunft. Auch glaube ich
nicht, dass wir dem Faktor Zeit und Raum genügend Rechnung tragen.
Ich selbst sehe die Zukunft mehr im Sinne einer engen Zusammenarbeit
der Kirchen, als ihrer Fusion.»

Die neue Kirchenordnung, wie sie Bischof Hall vorschwebt, muss der
sozialen Frage den ihr gebührenden Platz einräumen. «Ich erkenne
vorbehaltlos an, so führte der Bischof aus, dass wir versäumt haben, wo andere

— z. B. die Quäker — dem prophetischen Amt treu geblieben sind, und
dass wir in dieser Beziehung von den andern viel zu lernen haben. Auch
waren wir aufs Ganze gesehen eine Kirche der bevorzugten Klassen,
was uns zur Sünde und Herzensverstockung gereichte und uns der sozialen

Ungerechtigkeit Vorschub leisten liess. Trotzdem bestehen Anzeichen
dafür, dass ein anderer Geist in unseren Reihen wirksam ist, und ich

glaube, dass die neue Ordnung, zu der Gott die Episkopalkirche in aller
Welt berufen hat, sich als ein tätiges, nutzbringendes Werkzeug der sozialen

Aktion erweisen wird. Mit Gottes Hilfe werden wir unseren Dienst
an den Ärmsten in den verschiedenen Ländern demütig weiterführen,
gewillt, gegenüber allen rassischen, völkischen und imperialistischen
Vorurteilen die soziale Gerechtigkeit aufzurichten. Denn es ist unsere
unerschütterliche Überzeugung, dass im Kreuze Jesu Christi und in Seiner

Auferstehung von den Toten die Macht des Bösen bereits gebrochen ist.»

Die ökumenische Bewegung in den Vereinigten Staaten. Auf
Einladung des Bischofs von Washington wurde vom 17. bis 19. November
unter der Leitung von Dr. William Adams Brown ein ökumenisches

Seminar abgehalten J). Es wurden folgende Vorträge gehalten :

«The Meaning of Ecumenicity in the Local Community», Dean

Claude W. Sprouse. «Planning and Strategy for Corporate Christian
Service», Dr. Mark A. Dawber. «Ecumenicity and Christian Education»,
Dr. Roy G. Ross. «In What Sense is there a Common Christian Faith

Deeper than Our Divisions?» Prof. Robert L. Calhoun. «Trends toward

Larger Unity within Cooperative American Christianity», Dr. Hermann
N. Morse, Dean Luther A. Weigle, and Dr. Emory Ross. «World Aspects

l) Federal Council Bulletin, Dezember 1941, S. 11.



— 92 —

of Ecumenicity from the Standpoint of the Churches», Dr. William Adams
Brown and Dr. H. Paul Douglass. «Ecumenical Contributions to a Just
and Durable Peace», Bishop Ivan Lee Holt. «Implication for Christian
Behavior», Rt. Rev. James Freeman.

Eine andere wichtige Studienkonferenz trat in den Tagen vom 9. bis

zum 11. Dezember in Atlantic City zusammen 1). Sie war von acht grossen
Verbänden beschickt. Dem Federal Council of Churches, dem Home
Missions Council, Foreign Missions Conference, Council of Church Boards
of Education, International Council of Religious Education, the National
Council ot Church Women, Missionary Education Movement, United
Stewardship Council. Die Konferenz besprach die Zusammenarbeit dieser

grossen Verbände und setzt sich zum Ziel, einen allgemeinen Nordamerikanischen

Kirchenbund zu schaffen, der die Arbeit der jetzt noch getrennt
wirkenden Verbände durchführt, mit entsprechenden kirchlichen Stellen
des Auslandes und besonders mit dem Ökumenischen Rat der Kirchen
brüderliche Beziehungen im Geiste der Arbeitsgemeinschaft pflegt.

Einigung der Kirchen in Japan. Die Kirche Christi in Japan 2)

ist im November 1941 von der Regierung anerkannt worden. Mit
Ausnahme der Baptisten und der Episkopalen umfasst sie alle protestantischen
Gemeinschaften mit 1534 Kirchen, 2679 japanischen Geistlichen und

250,000 Mitgliedern. Schon vorher hatte die römisch-katholische Kirche
die staatliche Anerkennung erhalten. Der bisherige nationale Rat der
Kirchen ist umgebildet worden. In ihm sind die Kirchen, die Episkopalen
inbegriffen, wie die grossen christlichen Verbände vertreten. Er sucht

Fühlung mit der orthodoxen und der römischen Kirche, um eine einheitliche

christliche Front zu schaffen. Ihm gehören die Ymca, die
japanische Bibelgesellschaft, verschiedene Missionsorganisationen an. Er
pflegt die Verbindung mit ähnlichen Organisationen in China und den
Kirchen anderer Länder 3). Alle Kirchen sind jetzt von den ausländischen

Missionsgesellschaften unabhängig.
Über das Verhältnis der japanischen Christen zum Schintokult

scheint nach einem Aufsatz in der Januarnummer des «Missionsmagazins»
nicht volle Klarheit zu herrschen. Die Kaiserverehrung wird als patriotische

Pflicht bezeichnet, und die Christen behaupten, zu den Schreinen
zu gehen, um für ihr Volk zu Gott zu beten. Es fehlt nicht an Versuchen,
eine Übereinstimmung zwischen altjapanischer und christlicher Religion
zu finden. Bemerkbar sei eine scharfe Kritik der jüdischen Elemente
des Christentums. Unklar sei auch die Teilnahme der Christen an der
planmässig betriebenen Vergottung der für das Volk gefallenen Krieger in
den Yasukuni-Schreinen zu Tokio. A. K.

1) Federal Council Bulletin, Januar 1942, S. 7; ök. P. D. Nr. 6, Februar 1942.
2) I. K. Z. 1941, S. 188 ff.
a) Liv. Church vom 29. November 1941.


	Kirchliche Chronik

