Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Primatsfrage im 1. Klemensbrief
Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 98 —

Zur Primatsfrage im 1. Klemensbrief.

In seinem anziehend geschriebenen und viel gelesenen Werk
«Katholische Dogmatik» zieht Michael Schmaus Bd. ITI, 1 1940,
S. 94—96, wo er iiber Petrus und das Fortleben der apostolischen
Gewalten spricht, auch den Brief des Klemens an die Korinther
an. Kr schreibt: «... es gehort zu dem ewigen gottlichen Heils-
mysterium, dass sich Petrus... in der romischen Welthauptstadt
niederliess und dass mit ihm die ihm zuteil gewordene Bevoll-
méichtigung nach Rom wanderte. Die Verheissungen und Voll-
machten, die Christus ihm zuteil werden liess, starben nicht mit
ihm, sondern vererbten sich fort auf seine Nachfolger und werden
sich weiter vererben bis ans Ende der Zeiten. Aus den ersten Jahr-
hunderten ist uns das Bewusstsein hiervon vielfach bezeugt,
mogen auch die Stimmen oft undeutlich und leise sein. Zum ersten-
mal begegnet es uns in dem Brief, den der dritte Nachfolger Petri,
Klemens von Rom, etwa im Jahre 96 an die Kirche in Korinth
schickte. ... Er tut dies ungerufen und unaufgefordert in eigener
Initiative. ... In Klemens spricht die ganze romische Gemeinde. . .
Der Brief stellt kein autoritatives Einschreiten dar, durch welches
die Korinther rechtlich gebunden und verpflichtet werden sollen.
... Tatsache ist, dass keine andere Gemeinde und kein anderer
Bischof am Anfang der Kirchengeschichte so gesprochen und ge-
handelt hat. Daher kann man sagen, dass sich hier schon der
Geist, die Kraft und der Anspruch Roms auf eine besondere Stel-
lung unter allen anderen Gemeinden der Gesamtkirche ankiin-
digen. ..» Deutlicher wird in seinen Behauptungen noch K. Pieper
in der Sammelschrift «Reformkatholizismus» 1938, S. 41/42:
«...vor der erstmaligen Verkniipfung dieser Stelle (gemeint ist
M¢t. 16, 18) mit den Bischofen von Rom in der altchristlichen Lite-
ratur, die. .. ganz naturgemsiss nicht gar so schnell erfolgen konnte,
ja vor der zeitlich frithesten Erwidhnung unserer Mt.-Stelle in der
urchristlichen Literatur iiberhaupt liegt — noch vor dem Jahre 100
— die hochbedeutsame Tatsache, dass die Kirche Roms bzw. ihr
Leiter Klemens einen tatsichlichen Beweis seines Primatanspruchs
in seinem Brief an die Gemeinde von Korinth gegeben hat.» Pieper
beruft sich dabei auf E.Caspar, der in seiner kleinen Schrift,
«Primatus Petri» 1927, S.73/74 in dem Brief einen «Vorrangs-
anspruch der rémischen Gemeinde» sah, wihrend er in seiner be-



— 29 —

deutsamen « Geschichte des Papsttums», Bd. I 1930, S.3 von der
«aufsichtfiihrenden Rolle» der Gemeinde spricht. Auch Fr. Heiler
betont in seinem neuesten Werk «Altkirchliche Autonomie und
papstlicher Zentralismus» 1941, S.192/3, dass der «Primat Roms
in den beiden ersten Jahrhunderten stets als ein Primat der Ge-
meinde, nicht als ein solcher ihres Bischofs aufgefasst wurde.» Das
werde durch den Brief des Klemens an die Korinther «deutlich»
gezeigt. A. Ehrhard erblickt in seinem Buch «Urkirche und Friih-
katholizismus» 1935, S. 96 in dem Brief «deutliche Anzeichen der
in der Entwicklung begriffenen Zentralstellung der roémischen
Kirche». Das sind ein paar neuere Stimmen zur Primatsfrage im
1. Klemensbrief, sie lassen sich unschwer vermehren. Das Pro-
blem, welches damit gestellt ist, zerfallt in die beiden Fragen:
1. Lésst sich aus dem Brief des Klemens an die Korinther ein
Primat des Bischofs der romaschen Christengemeinde erweisen ?
2. Léasst sich aus dem Brief des Klemens an die Korinther eine
Vorrangstellung der Gemeinde von Rom erweisen ?

Um diese beiden Fragen beantworten zu koénnen, ist es zu-
néchst erforderlich festzustellen, was fiir verfassungsmiissige Zu-
stinde in den damaligen Gemeinden der Verfasser unseres Briefes
voraussetzt. Zwar sind die Angaben, welche er dafiir macht,
wenig zahlreich und teilweise auch nicht klar genug, aber sie
reichen doch hin, um das Bild, welches die Apostelgeschichte und
die Briefe von den Zustinden in den ersten Gemeinden gezeichnet
haben, zu bestidtigen und fiir die Zeit der ersten nachapostolischen
Generation zu erweitern. Dass der Klemensbrief in den Beginn
der Regierungszeit des greisen Prinzeps Nerva (96—98) gehort,
steht fest. Die «Fahrlichkeiten und Drangsale» 1), von denen 1, 1
die Rede ist, kénnen sich nidmlich nur auf die aus der Profan-
geschichte bekannten Bedriickungen Domitians wenige Zeit vor
seiner Ermordung beziehen. Allerdings nimmt unser Brief nirgends
unmittelbar Bezug auf die Zustéinde in der «Kirche Gottes in Rom».
Auch sonst lassen uns da die Quellen so gut wie ganz im Stich.
Zwischen dem Romerbrief des Paulus vom Jahre 56 2) und dem
Brief des Klemens vom Jahre 96 klafft eben eine fiir unsere Kenntnis
der Geschichte der romischen Gemeinde empfindliche Liicke.

1) Benutzt sind die Textausgabe «Patrum Apostolicorum Operan,
herausgegeben von Gebhardt-Harnack-Zahn, 19208 und die deutsche Uber-
setzung, herausgegeben von R. Knopf = Handbuch zum NT Ergbd. 1/3, 1920.

%) Vgl. IKZ 1940, S. 38 ff.



Um so willkommener sind die Angaben des Klemens iiber die Zu-
stinde in der «Kirche Gottes in Korinth», aus denen bei der gleich-
gerichteten Entwicklung in den christlichen Gemeinden wir ohne
weiteres Riickschliisse auf die Verhéltnisse in der réomischen Ge-
meinde ziehen koénnen. Schreibt doch Klemens 21, 6 selbst von
«unseren Vorstehern», womit nach dem Zusammenhang, in welchem
die Worte stehen, nur die Vorsteher der beiden Gemeinden, der
romischen und der korinthischen, gemeint sein koénnen. Ausser
dieser Stelle kommen fiir unsere Untersuchung noch in Frage die
Stellen 1, 3—2, 4—3, 3—21, 71 —42—44—47, 6 —54, 2—57,
1—63, 3. Darnach ergibt sich folgende Gliederung in der Ge-
meinde: Die «Bruderschafty der Glaubensgenossen, durch die
«Bruderliebe» untereinander verbunden — der Verfasser widmet
der Agape das ganze Kapitel 49 und preist sie in schwungvollen
Worten, welche an die Worte des Paulus 1. Kor. 13, 1 ff. erinnern
— zerfillt, von den Frauen und Kindern abgesehen, in die Schicht
der Alteren und die Schicht der Jiingeren. Man kann ebensogut
von Klassen oder Stdnden sprechen, denn sie sind genau von-
einander geschieden. Den Jiingeren (oi »éot) macht es der Ver-
fasser zur Pflicht, «massvoll, von ehrbarer Gesinnung und gottes-
fiirchtigy zu sein. Aus ihrer Mitte stammen die Urheber des in
der Kirche von Korinth entstandenen Schismas. Die Alteren werden
mit dem Wort oi mpeofirepor bezeichnet. Wegen ihres Alters sind
sie «gldubig, verstindig, angesehen und haben Anspruch auf Ehre».
Sie sind die Tridger der Tradition. Unter ihnen gibt es in beiden
Gemeinden noch Ménner, welche die Apostel Petrus und Paulus
gesehen und predigen gehort haben. Zu ihnen gehéren wohl die
drei Abgesandten, «gldubige und verstdndige Minner» (63, 3),
welche das Schreiben nach Korinth bringen und «als Zeugen»
feststellen sollten, ob die «gute Ordnung» in der Gemeinde wieder-
hergestellt worden ist. Aus ihrer Mitte stammt ferner eine Gruppe
von Minnern, welche oi fyoduevor oder oi moonyyolusvor genannt
werden. Sie sind die fithrenden Ménner oder Vorsteher der Ge-
meinde. An drei Stellen des Briefes werden sie auch mit dem eben
genannten Wort of mpeofireoor bezeichnet. Bei diesem Wort ist
demnach zwischen dem allgemeineren Gebrauch = Glaubens-
genosse der ilteren Generation und dem engeren Gebrauch —
Amtstriger genau zu unterscheiden. An einer Stelle nennt sie
Klemens endlich Bischofe (oi énioxomod). Alle diese Bezeichnungen
fiir die fiihrenden Minner der Gemeinde sind uns aus der Apostel-



— 31 —

geschichte und den Briefen geldufig. Besonders bemerkenswert ist,
dass der Brief, wo er von Presbytern spricht, nur in der Mehrzahl
von ihnen wie von einem Kollegium spricht, dagegen keinen ein-
zelnen Presbyter erwiahnt, der den anderen iibergeordnet ist, mit
anderen Worten, der Klemensbrief kennt noch nicht den monar-
chischen Episkopat. Die «Presbyter» nehmen «den fiir sie errich-
teten Platz» ein. Das « Amt», welches sie verwalten, wird derovoyia,
einmal auch émwoxony) genannt. Auf Vorschlag «bewihrter Manner»
werden sie «von der ganzen (Gemeinde» gewahlt. Die Amtsvoll-
machten erhalten sie durch Handauflegung. Dadurch sind sie in
den Kraftstrom eingeschaltet, der von Christus iiber die Apostel
und deren Schiiler bis auf sie fithrt. Uber die Befugnisse ihres
Amtes erfahren wir durch den Brief nur, dass sie die Eucharistie
darbrachten. Von ihrem Amt konnen sie nicht ohne weiteres ab-
gesetzt werden. Die Gemeindemitglieder schulden ihnen «Ge-
horsam, Hochachtung und Unterordnung». Dieses aus den spér-
lichen Angaben des Klemens gewonnene Bild von den verfassungs-
méssigen Zustinden in «der Kirche Gottes in Korinth» gilt, wie
oben angedeutet worden ist, auch fiir die rémische Christen-
gemeinde. Es wird ergénzt und bestitigt durch eine Angabe im
«Hirten des Hermas», welche sich auf Rom bezieht. Wichtig ist,
dass das Buch innerhalb der Christengemeinde der Stadt ent-
standen ist. Vis. I1, 4, 2 f. ist die Rede von «den Presbytern, welche
der Kirche vorstehen». Auch hier ist also die Verfassung nicht
monarchisch, sondern durchaus kollegialisch. Eine anschauliche
Parallele zu den Verhiltnissen in den Kirchen von Rom und
Korinth bietet die Gemeinde von Philippi. Wir erfahren dariiber
einiges durch das an sie gerichtete Schreiben des Mirtyrerbischofs
Polykarp von Smyrna, das, wie auch der «Hirt des Hermas», in
die erste Hilfte des 2. Jahrhunderts gehort. Beide Schriften sind
also dem Klemensbrief zeitlich benachbart. Darnach gab es in
Philippi wohl Presbyter (5, 3—6, 1—11, 1) und Diakone (5, 2 f.),
genau so wie es zur Zeit des Paulus nach Phil. 1, 1 dort Episkopen
und Diakone gegeben hatte. Dagegen fehlte auch hier der monar-
chische Bischof. Das kommt besonders deutlich zum Ausdruck
in der Anschrift des Briefes, wo sich Polykarp aus dem Voll-
bewusstsein seiner episkopalen Stellung heraus an erster Stelle vor
den Presbytern seiner Gemeinde nennt. Um das Fazit aus dem
ersten Teil unserer Abhandlung zu ziehen, kénnen wir als ge-
sichertes Krgebnis hinstellen, dass um die Wende vom 1. zum



39 __

2. Jahrhundert von einem monarchischen Episkopat in den Ge-
meinden Rom, Korinth und Philippi nicht die Rede sein kann.
Wir gehen nunmehr zur Beantwortung der beiden oben ge-
stellten Fragen iiber. Was wissen wir zundchst von der Person
des Briefschreibers ? Da fillt sofort auf, dass dieser sich an keiner
Stelle des abnorm langen Briefes selber nennt. Hilt man die
Briefe des Paulus oder des Ignatius von Antiochia, eines Zeit-
genossen des Verfassers, dagegen, so wird das besonders deutlich.
Damit ist klar, der Konzipient schreibt nicht aus eigener Voll-
macht, sondern im Auftrage eines anderen. Der Auftraggeber ist
die «Kirche Gottes, welche zu Rom als Fremde wohnt». So stellt
sie gich in den ersten Worten selbst vor. Ein Gegenbeispiel dazu
bietet das «Martyrium des heiligen Polykarp», ein Brief «der Kirche
Gottes zu Smyrna an die Kirche Gottes zu Philomelium und an
alle Gemeinden der heiligen katholischen Kirche alliiberally. Ab-
gesehen von den Zitaten aus dem A.T., welche ein Drittel des
Schreibens ausmachen, erscheint nirgends die Ich-Form, sondern
die «anonyme Gesellschaft» spricht stets in der ersten Person des
Plurals. Sicher hat die Gemeinde nicht ein beliebiges Mitglied mit
der Abfassung des Briefes beauftragen kénnen. Entweder hat sich
der Schreiber durch seine Personlichkeit dazu empfohlen oder ein
Amt bekleidet, zu dessen Aufgaben Abfassung und Versand von
amtlichen Schreiben gehorte. Auf jeden Fall beherrscht er das
hellenistische Griechisch. Offenbar hat er sich an der Sprache der
Septuaginta geschult. Auch sonst verrit er Vertrautheit mit der
griechischen Kultur seiner Zeit. Ist der Schluss erlaubt, dass er
kein Judenchrist, sondern griechischer Herkunft war? Dass die
Christengemeinde der Hauptstadt damals stark mit Griechen durch-
setzt war, steht fest. Auch zwei von den oben erwidhnten drei Ab-
gesandten sind, wie die Namen Ephebus und Biton einwandfrei
beweisen, griechischer Abstammung. Das ist aber alles, was wir
anhand des Briefes iiber den Verfasser mutmassen kénnen. Weiter
hilft die Uberlieferung. Aus der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts
liegen bestimmte Angaben des Bischofs Dionysius von Korinth 1)
und des Irendus 2) vor. Wir haben keinen Grund, die Richtigkeit
dieser Angaben anzuzweifeln. Dionysius, der unseren Brief selber
vor Augen gehabt hat, bezeugt in seinem Brief an die rémische
Kirche, dass Klemens der Verfasser jenes Schreibens ist. Irendus

1) Erhalten bei Euseb. hist. eccl. IV, 23, 11 (Schwartz).
2) Adv. haer. ITI, 3, 3.



— 33 —

bestatigt das und fiihrt ihn zugleich in seiner Liste der rémischen
Bischofe «an dritter Stelle nach den Aposteln» auf. Was fiir eine
Stellung in der Kirche von Rom hat nun Klemens in Wirklichkeit
eingenommen ? Der Brief zeigt Zeile um Zeile, dass er ein geschulter
Theologe war. Wir iiberschreiten also unsere Befugnis nicht, wenn
wir in ithm ein Mitglied des Presbyterkollegiums erblicken. Mehr
war er aber nicht, konnte er bei den oben skizzierten Verhiltnissen
in den Gemeinden iiberhaupt nicht sein. Die Gemeinde war alles,
von der Gemeinde ging alles aus, die Presbyter waren nur die
«Sprecher und Repréasentanten» der Gemeinde. So ist es auch zu
erkldren, dass der Briefschreiber nirgends personlich hervortritt
und, abgesehen von den drei Gesandten an die korinthische Kirche,
auch sonst keine Namen genannt werden. Wie ist Irendus dazu
gekommen, Klemens in seine Bischofsliste aufzunehmen? Die
sachlichen Forschungen E. Caspars !) gerade zur dltesten Geschichte
des Papsttums haben gezeigt, wie es sich mit dieser Liste der
romischen Bischofe verhilt. Er ist zu dem begriindeten Ergebnis
gelangt, dass in jener Liste «ein archaisches Vorstadium der Bi-
schofsliste» vorliegt und dass «die frithesten Tréger der durch sie
dargestellten apostolischen Sukzession» keine «Bischofe in dem
Sinne, wie es die spétere Zeit meinte», gewesen sind. War nun
Klemens der damalige Triger der Sukzession und nahm er als
solcher eine gehobene Stellung unter den Presbytern ein, so konnte
er eben nicht mehr als der primus inter pares gewesen sein. So
wenig er also als Bischof von Rom in Anspruch genommen werden
kann, ebenso wenig kann er als Nachfolger Petri gelten. Irendus,
der die rémische Gemeinde vom Augenschein kannte und mit den
Traditionen des apostolischen Zeitalters wohl vertraut war, liefert
dafiir die Beweise. Er weiss, wie die oben zitierte Stelle zeigt, nichts
davon, dass die Kirche von Rom eine Griindung des Petrus ist,
sondern spricht wiederholt von «den Griinderaposteln» Petrus und
Paulus. Offenbar war das zu seiner Zeit schon Axiom, wenn es
auch den geschichtlichen Tatsachen nicht entsprach 2). Ebenso
wenig weiss Irendus etwas davon, dass Petrus der erste Bischof der
romischen Gemeinde gewesen ist. Wie hétte er sonst seine Bischofs-

1) Zu den oben genannten Schriften E. Caspars kommt noch hinzu
die Schrift « Die dlteste rémische Bischofsliste» 1926 = Schriften der Koénigs-
berger Gelehrten-Gesellschaft, geisteswissenschaftl. Klasse 2. Jahr, Heft 4
und der Aufsatz «Die &lteste romische Bischofsliste» in dem Sammelwerk
« Papsttum und Kaisertum», hrsg. von A. Brackmann, 1926, S.1 ff.

%) Vgl. IKZ 1941, S. 36 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1942. 3



— 34 —

liste mit Linus als erstem beginnen koénnen? Folgerichtig leitet
er dann die Sukzession nicht von Petrus her, sondern «von den
Aposteln her», womit nicht nur Petrus und Paulus, sondern «die
Apostel als Gesamtbegriff» gemeint sind. Denn nicht ein einzelner
Apostel, auch nicht Petrus, sondern die Gesamtheit der Zwolf
bildete die hoéchste Autoritédt in der werdenden Kirche und war
somit der Garant fiir die unverfilschte Weitergabe der Lehre des
Meisters. So hatte es der Christus selber bestimmt. Was aber
noch wichtiger ist, der Klemensbrief selbst widerlegt die Be-
hauptung, dass Petrus der erste Bischof von Rom gewesen ist.
Wo er von Petrus spricht, Kap. 5, 3 f., spricht er von ihm nicht
anders als von Paulus, nennt ihn ebenso wie diesen nur « Apostel»
und stellt ihn mit ihm zusammen auf ein und dieselbe Linie. Damit
haben wir die Belege aus den einschligigen Quellen erschopft.
Es hat sich ergeben, dass Klemens weder «Bischof von Romp»
noch «der dritte Nachfolger Petri» gewesen ist. So bietet auch das
Schreiben an die Korinther nicht den geringsten Anhaltspunkt
dafiir, dass er einen irgendwie gearteten Primat innegehabt und
geltend gemacht hat. Damit ist aber die Antwort auf unsere erste
Frage gegeben. Wir gehen nunmehr zur Beantwortung der zweiten
Frage iiber, ob sich aus dem Klemensbrief eine Vorrangstellung
der romischen Christengemeinde erweisen ldsst. Wie ist diese
zunichst dazu gekommen, das Schreiben an die Briider in Korinth
zu senden ? K. Meyer ist in seinem Werk «Ursprung und Anfinge
des Christentums», Bd. III 1923, S.574 der Ansicht, die Ge-
meinde von Korinth habe sich um Rat und Hilfe nach Rom ge-
wandt. So versteht er die Stelle 1, 1. Davon kann aber keine
Rede sein. Die Worte meot 1dv éulnrovuévawr nag dudv moayud-
zwy sind zu unklar gehalten, als dass man daraus einen be-
stimmten Schluss ziehen konnte 1). Dazu kommt, dass der Brief
selber 47, 7 von dem «Geriicht» spricht, das nicht nur nach Rom,
sondern auch zu den «Andersgesinnten» gedrungen sei. Von sich
aus ergreift also die romische Gemeinde das Wort. Die Korinther
haben durch ihre «Spaltung viele in Verwirrung gebracht, viele
mutlos gemacht, viele zum Zweifeln veranlasst, alle in Leid ge-
stiirzt» (46, 9). Ihre «Torheit» hat ihren «ehrwiirdigen und be-
rithmten und allen Menschen liebenswerten Namen schwer ge-

1) W. Bauer, Griechisch-deutsches Wérterbuch zu den Schriften des
NT usw. 1937 ® macht Spalte 486 und 1163 auf die Unklarheit aufmerksam.
Eine eindeutige Ubersetzung der Stelle ist noch nicht gelungen.



— 35 —

schidigt» (1, 1). Vor allem aber ist durch ihren Streit von den
Aussenstehenden «iiber den Namen des Herrn Lésterung gebracht
worden» (47, 7). Nicht nur die korinthische Kirche befand sich also
in einer Notlage, sondern es ging um weit mehr, um das Ansehen
der heiligen Sache, welcher alle dienten. So ist es durchaus ver-
standlich, dass die Romer auf Mittel sannen, um «moglichst
schnell den erwiinschten und ersehnten Frieden und die Eintracht»
(65, 1) unter den korinthischen Glaubensbriidern wiederherzustellen.
Dazu sollte das Schreiben und die Gesandtschaft von drei be-
wihrten Gemeindemitgliedern dienen. Nicht das Bewusstsein,
«eine besondere Stellung unter allen anderen Gemeinden» ein-
zunehmen, hat die Gemeinde Roms zu diesen Massnahmen an-
getrieben, sondern das Gefiihl, mit den Briiddern — das Wort wird
in dem Brief fiinfzehnmal neben dem ebenso oft benutzten, sinn-
verwandten Wort «Geliebte» in der Anrede gebraucht — soli-
darisch verbunden zu sein. Daher leitet sich auch das Bewusst-
sein her, mit verantwortlich zu sein, das fast aus jedem Wort des
Schreibens spricht. Als Briider stellen die Christen Roms den
Briidern in Korinth das vor Augen, «was zu einem tugendhaften
Leben fiir die, welche fromm und gerecht wandeln wollen, unum-
gianglich notig ist» (62, 1) und sparen nicht mit Ermahnungen,
«ehrbar in Gerechtigkeit und Wahrheit und Langmut dem aller-
hochsten Gott zu gefallen und, ohne einander das Bose zu gedenken,
in Liebe und TFriedfertigkeit mit ausdauerndem Sanftmut Ein-
tracht zu halten» (65, 2). In diese Ermahnungen schliessen sie
sich selbst ein. «Denn», so schreiben sie 7, 1, «auf demselben Kampf-
platz sind wir, und derselbe Kampf liegt uns ob». Demnach sind
sie auch bereit, wie die Worte: «Die Ermahnung, welche wir ein-
ander zuteil werden lassen, ist gut und sehr niitzlich» (56, 2) zeigen,
gegebenenfalls ein Schreiben einer anderen Gemeinde an sie, also
auch der Korinther, entgegenzunehmen. Da, wo sie auf den
Streitfall in der Schwestergemeinde selbst zu sprechen kommen,
gebrauchen sie heftige Worte. So z. B. werden die Titer «ein
paar vorschnelle und freche Leute» (1, 1), «Fiihrer des abscheu-
lichen KEifersuchtsstreites» (14, 1), «torichte und unverstindige
Menschen, die sich aufblasen und sich in ihrer prahlerischen Rede
iibernehmen» (21, 5), «unverstandige, unverniinftige, térichte und
unwissende Leute» (38, 4) genannt, und ihre Tat ist eine «unpassende,
befremdliche, hissliche und gottlose Empoérung» (1, 1). Wenn
auch diese iiberladenen Ausdriicke der Schiérfe nicht entbehren,



SR -

so entspringen sie doch zweifellos der briiderlichen Entriistung
iber den Schaden, welchen die Verirrung der Glaubensgenossen
angerichtet hat. Was soll mit den «Anfiihrern in Streit und Spal-
tung» geschehen ? Thnen erteilen die Rémer den Rat, freiwillig
aus Korinth auszuwandern und «die Mehrzahly entscheiden zu
lagsen, wohin sie sich begeben sollen. Diesen Rat bekriftigen sie
nicht durch autoritativen Druck, sondern mit dem Hinweis auf
das Vorbild, welches Manner und Frauen aus der profanen und
der heiligen Geschichte und Christen aus ihrer Mitte gegeben
haben. Gegen das Ende des Briefes, Kap. 57, sprechen sie die Ur-
heber des «Zwists» unmittelbar in imperativischer Form an, sich
den Presbytern zu unterwerfen und Busse zu tun. Dabei betonen
sie, wie auch 59, 1 und 63, 2, dass sie nicht menschlichen Willen,
sondern den Willen Gottes verkiinden. So drohen sie ihnen im
Falle des Ungehorsams auch nicht mit kirchlichen Massnahmen,
sondern mit dem Strafgericht Gottes. Und wenn sie 44, 3 mit
Worten, die an den Urkundenstil anklingen, erkliren, dass die in
Korinth geschehene Absetzung von Presbytern «Unrecht» sei, so
steht auch dahinter nicht der Anspruch auf «Aufsicht iiber die
anderen Gemeinden», sondern sie treffen damit lediglich eine im
Wesen der presbyterialen Amtsgewalt begriindete Feststellung 1).
Wie die oben besprochenen Belegstellen zeigen, ldsst sich nirgends
in dem umfangreichen Schreiben des Klemens ein Anhaltspunkt
dafiir finden, dass die Gemeinde von Rom eine Vorrangstellung
innegehabt und geltend gemacht hat. Damit ist unsere zweite
Frage beantwortet.

Wir sind mit unserer Untersuchung zu Ende. Noch immer
geht in der einschligigen Literatur das berithmte Schreiben unter
dem Namen des Klemens von Rom. Das hat genug falsche Vor-
stellungen und Schliisse zur Folge gehabt. Wer der Konzipient
war, 1st «eine ganz untergeordnete und ziemlich gleichgiiltige
Frage». Wir haben es nun einmal mit einem ausgesprochenen
Gemeindeschreiben zu tun. Solange der monarchische Episkopat
sich noch nicht durchgesetzt hatte, ein Prozess, der, wie es scheint
im Orient begonnen hat und erst in der zweiten Hilfte des 2. Jahr-
hunderts zum Abschluss gekommen ist, war, wie oben angedeutet,
die Gemeinde, Presbyter und Laienvolk (40, 5), die Bestimmende

1) Vgl. dazu J. Langen, Geschichte der rémischen Kirche 1 1881,
S. 73 ff., deren Wert man schétzen lernt, je linger man sich mit der Ma-
terie beschaftigt.



e P e

und Handelnde. Man spricht daher richtiger von dem «Schreiben
der Christengemeinde von Rom an die Christen von Korinth».
Was fiir einen Erfolg die Romer damit gehabt haben, erfahren wir
nicht. Der Brief erscheint im Osten vielfach unter den kanonischen
Schriften des N.T. Auffallend ist es dagegen, dass er in Rom,
wo er entstanden ist, keine solche Geltung erlangt hat. Die Frage
ist berechtigt, ob das moglich gewesen wéire, wenn Klemens in
seiner Person die Machtfiille vereinigt hitte, welche man ihm ge-
wohnlich zuschreibt. Soviel ist aber sicher, in jenen Jahrzehnten
hat man sich innerhalb der rémischen Gemeinde noch nicht in
«vatikanischen» Gedankengingen bewegt.

Hamburg 22. Studienrat Hans Katzenmayer.




	Zur Primatsfrage im 1. Klemensbrief

