
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Primatsfrage im 1. Klemensbrief

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28

Zur Primatsfrage im 1. Klemensbrief.

In seinem anziehend geschriebenen und viel gelesenen Werk
«Katholische Dogmatik» zieht Michael Schmaus Bd. III, 1 1940,
S. 94—96, wo er über Petrus und das Fortleben der apostolischen
Gewalten spricht, auch den Brief des Klemens an die Korinther
an. Er schreibt : «... es gehört zu dem ewigen göttlichen
Heilsmysterium, dass sich Petrus... in der römischen Welthauptstadt
niederliess und dass mit ihm die ihm zuteil gewordene
Bevollmächtigung nach Rom wanderte. Die Verheissungen und
Vollmachten, die Christus ihm zuteil werden liess, starben nicht mit
ihm, sondern vererbten sich fort auf seine Nachfolger und werden
sich weiter vererben bis ans Ende der Zeiten. Aus den ersten
Jahrhunderten ist uns das Bewusstsein hiervon vielfach bezeugt,
mögen auch die Stimmen oft undeutlich und leise sein. Zum erstenmal

begegnet es uns in dem Brief, den der dritte Nachfolger Petri,
Klemens von Rom, etwa im Jahre 96 an die Kirche in Korinth
schickte. Er tut dies ungerufen und unaufgefordert in eigener
Initiative. In Klemens spricht die ganze römische Gemeinde...
Der Brief stellt kein autoritatives Einschreiten dar, durch welches
die Korinther rechtlich gebunden und verpflichtet werden sollen.

Tatsache ist, dass keine andere Gemeinde und kein anderer
Bischof am Anfang der Kirchengeschichte so gesprochen und
gehandelt hat. Daher kann man sagen, dass sich hier schon der
Geist, die Kraft und der Anspruch Roms auf eine besondere Stellung

unter allen anderen Gemeinden der Gesamtkirche ankündigen

...» Deutlicher wird in seinen Behauptungen noch K. Pieper
in der Sammelschrift «Reformkatholizismus» 1938, S. 41/42:
«... vor der erstmaligen Verknüpfung dieser Stelle (gemeint ist
Mt. 16, 18) mit den Bischöfen von Rom in der altchristlichen
Literatur, die... ganz naturgemäss nicht gar so schnell erfolgen konnte,
ja vor der zeitlich frühesten Erwähnung unserer Mt.-Stelle in der
urchristlichen Literatur überhaupt liegt — noch vor dem Jahre 100

— die hochbedeutsame Tatsache, dass die Kirche Roms bzw. ihr
Leiter Klemens einen tatsächlichen Beweis seines Primatanspruchs
in seinem Brief an die Gemeinde von Korinth gegeben hat.» Pieper
beruft sich dabei auf E. Caspar, der in seiner kleinen Schrift
«Primatus Petri» 1927, S. 73/74 in dem Brief einen «Vorrangsanspruch

der römischen Gemeinde» sah, während er in seiner be-



— 29 —

deutsamen «Geschichte des Papsttums», Bd. I 1930, S. 3 von der
«aufsichtführenden Rolle» der Gemeinde spricht. Auch Fr. Heiler
betont in seinem neuesten Werk «Altkirchliche Autonomie und
päpstlicher Zentralismus» 1941, S. 192/3, dass der «Primat Roms
in den beiden ersten Jahrhunderten stets als ein Primat der
Gemeinde, nicht als ein solcher ihres Bischofs aufgefasst wurde.» Das
werde durch den Brief des Klemens an die Korinther «deutlich»
gezeigt. A. Ehrhard erblickt in seinem Buch «Urkirche und
Frühkatholizismus» 1935, S. 96 in dem Brief «deutliche Anzeichen der
in der Entwicklung begriffenen Zentralstellung der römischen
Kirche». Das sind ein paar neuere Stimmen zur Primatsfrage im
1. Klemensbrief, sie lassen sich unschwer vermehren. Das
Problem, welches damit gestellt ist, zerfällt in die beiden Fragen:
1. Lässt sich aus dem Brief des Klemens an die Korinther ein
Primat des Bischofs der römischen Christengemeinde erweisen
2. Lässt sich aus dem Brief des Klemens an die Korinther eine

Vorrangstellung der Gemeinde von Rom erweisen

Um diese beiden Fragen beantworten zu können, ist es
zunächst erforderlich festzustellen, was für verfassungsmässige
Zustände in den damaligen Gemeinden der Verfasser unseres Briefes
voraussetzt. Zwar sind die Angaben, welche er dafür macht,
wenig zahlreich und teilweise auch nicht klar genug, aber sie

reichen doch hin, um das Bild, welches die Apostelgeschichte und
die Briefe von den Zuständen in den ersten Gemeinden gezeichnet
haben, zu bestätigen und für die Zeit der ersten nachapostolischen
Generation zu erweitern. Dass der Klemensbrief in den Beginn
der Regierungszeit des greisen Prinzeps Nerva (96—98) gehört,
steht fest. Die «Fährlichkeiten und Drangsale»1), von denen 1, 1

die Rede ist, können sich nämlich nur auf die aus der
Profangeschichte bekannten Bedrückungen Domitians wenige Zeit vor
seiner Ermordung beziehen. Allerdings nimmt unser Brief nirgends
unmittelbar Bezug auf die Zustände in der «Kirche Gottes in Rom».
Auch sonst lassen uns da die Quellen so gut wie ganz im Stich.
Zwischen dem Römerbrief des Paulus vom Jahre 56 2) und dem
Brief des Klemens vom Jahre 96 klafft eben eine für unsere Kenntnis
der Geschichte der römischen Gemeinde empfindliche Lücke.

1) Benutzt sind die Textausgabe «Patrum Apostolicorum Opera»,
herausgegeben von Gebhardt-Harnack-Zahn, I9206 und die deutsche
Übersetzung, herausgegeben von R. Knopf Handbuch zum NTErgbd. 1/3, 1920.

2) Vgl. IKZ 1940, S. 38 ff.



— 30 —

Um so willkommener sind die Angaben des Klemens über die
Zustände in der «Kirche Gottes in Korinth», aus denen bei der
gleichgerichteten Entwicklung in den christlichen Gemeinden wir ohne
weiteres Rückschlüsse auf die Verhältnisse in der römischen
Gemeinde ziehen können. Schreibt doch Klemens 21, 6 selbst von
«unseren Vorstehern», womit nach dem Zusammenhang, in welchem
die Worte stehen, nur die Vorsteher der beiden Gemeinden, der
römischen und der korinthischen, gemeint sein können. Ausser
dieser Stelle kommen für unsere Untersuchung noch in Frage die
Stellen 1, 3 — 2, 4 — 3, 3 — 21, 7 f. —42 —44 —47, 6 — 54, 2 — 57,
1 — 63, 3. Darnach ergibt sich folgende Gliederung in der
Gemeinde: Die «Bruderschaft» der Glaubensgenossen, durch die
«Bruderliebe» untereinander verbunden — der Verfasser widmet
der Agape das ganze Kapitel 49 und preist sie in schwungvollen
Worten, welche an die Worte des Paulus 1. Kor. 13, 1 ff. erinnern
— zerfällt, von den Frauen und Kindern abgesehen, in die Schicht
der Älteren und die Schicht der Jüngeren. Man kann ebensogut
von Klassen oder Ständen sprechen, denn sie sind genau
voneinander geschieden. Den Jüngeren (ol vsoi) macht es der
Verfasser zur Pflicht, «massvoll, von ehrbarer Gesinnung und gottes-
fürchtig» zu sein. Aus ihrer Mitte stammen die Urheber des in
der Kirche von Korinth entstandenen Schismas. Die Älteren werden
mit dem Wort ol ngsoßvxEgoi bezeichnet. Wegen ihres Alters sind
sie «gläubig, verständig, angesehen und haben Anspruch auf Ehre».
Sie sind die Träger der Tradition. Unter ihnen gibt es in beiden
Gemeinden noch Männer, welche die Apostel Petrus und Paulus
gesehen und predigen gehört haben. Zu ihnen gehören wohl die
drei Abgesandten, «gläubige und verständige Männer» (63, 3),
welche das Schreiben nach Korinth bringen und «als Zeugen»
feststellen sollten, ob die «gute Ordnung» in der Gemeinde
wiederhergestellt worden ist. Aus ihrer Mitte stammt ferner eine Gruppe
von Männern, welche ol fjyovfievoi oder ol ngogyovfiEvoi genannt
werden. Sie sind die führenden Männer oder Vorsteher der
Gemeinde. An drei Stellen des Briefes werden sie auch mit dem eben

genannten Wort ol ngEoßbxcgoi bezeichnet. Bei diesem Wort ist
demnach zwischen dem allgemeineren Gebrauch Glaubensgenosse

der älteren Generation und dem engeren Gebrauch
Amtsträger genau zu unterscheiden. An einer Stelle nennt sie
Klemens endlich Bischöfe (ol ènioxonoi). Alle diese Bezeichnungen
für die führenden Männer der Gemeinde sind uns aus der Apostel-



— 31 —

geschichte und den Briefen geläufig. Besonders bemerkenswert ist,
dass der Brief, wo er von Presbytern spricht, nur in der Mehrzahl
von ihnen wie von einem Kollegium spricht, dagegen keinen
einzelnen Presbyter erwähnt, der den anderen übergeordnet ist, mit
anderen Worten, der Klemensbrief kennt noch nicht den
monarchischen Episkopat. Die «Presbyter» nehmen «den für sie errichteten

Platz» ein. Das «Amt», welches sie verwalten, wird Xsixovgyia,
einmal auch ènioxong genannt. Auf Vorschlag «bewährter Männer»
werden sie «von der ganzen Gemeinde» gewählt. Die Amtsvollmachten

erhalten sie durch Handauflegung. Dadurch sind sie in
den Kraftstrom eingeschaltet, der von Christus über die Apostel
und deren Schüler bis auf sie führt. Über die Befugnisse ihres
Amtes erfahren wir durch den Brief nur, dass sie die Eucharistie
darbrachten. Von ihrem Amt können sie nicht ohne weiteres
abgesetzt werden. Die Gemeindemitglieder schulden ihnen
«Gehorsam, Hochachtung und Unterordnung». Dieses aus den
spärlichen Angaben des Klemens gewonnene Bild von den verfassungsmässigen

Zuständen in «der Kirche Gottes in Korinth» gilt, wie
oben angedeutet worden ist, auch für die römische
Christengemeinde. Es wird ergänzt und bestätigt durch eine Angabe im
«Hirten des Hermas», welche sich auf Rom bezieht. Wichtig ist,
dass das Buch innerhalb der Christengemeinde der Stadt
entstanden ist. Vis. II, 4, 2 f. ist die Rede von «den Presbytern, welche
der Kirche vorstehen». Auch hier ist also die Verfassung nicht
monarchisch, sondern durchaus kollegialisch. Eine anschauliche
Parallele zu den Verhältnissen in den Kirchen von Rom und
Korinth bietet die Gemeinde von Philippi. Wir erfahren darüber
einiges durch das an sie gerichtete Schreiben des Märtyrerbischofs
Polykarp von Smyrna, das, wie auch der «Hirt des Hermas», in
die erste Hälfte des 2. Jahrhunderts gehört. Beide Schriften sind
also dem Klemensbrief zeitlich benachbart. Darnach gab es in
Philippi wohl Presbyter (5, 3 — 6, 1 —11, 1) und Diakone (5, 2 f.),
genau so wie es zur Zeit des Paulus nach Phil. 1, 1 dort Episkopen
und Diakone gegeben hatte. Dagegen fehlte auch hier der
monarchische Bischof. Das kommt besonders deutlich zum Ausdruck
in der Anschrift des Briefes, wo sich Polykarp aus dem Voll-
bewusstsein seiner episkopalen Stellung heraus an erster Stelle vor
den Presbytern seiner Gemeinde nennt. Um das Fazit aus dem
ersten Teil unserer Abhandlung zu ziehen, können wir als
gesichertes Ergebnis hinstellen, dass um die Wende vom 1. zum



— 32 —

2. Jahrhundert von einem monarchischen Episkopat in den
Gemeinden Rom, Korinth und Philippi nicht die Rede sein kann.

Wir gehen nunmehr zur Beantwortung der beiden oben
gestellten Fragen über. Was wissen wir zunächst von der Person
des Briefschreibers Da fällt sofort auf, dass dieser sich an keiner
Stelle des abnorm langen Briefes selber nennt. Hält man die
Briefe des Paulus oder des Ignatius von Antiochia, eines

Zeitgenossen des Verfassers, dagegen, so wird das besonders deutlich.
Damit ist klar, der Konzipient schreibt nicht aus eigener
Vollmacht, sondern im Auftrage eines anderen. Der Auftraggeber ist
die «Kirche Gottes, welche zu Rom als Fremde wohnt». So stellt
sie sich in den ersten Worten selbst vor. Ein Gegenbeispiel dazu
bietet das «Martyrium des heiligen Polykarp», ein Brief «der Kirche
Gottes zu Smyrna an die Kirche Gottes zu Philomelium und an
alle Gemeinden der heiligen katholischen Kirche allüberall».
Abgesehen von den Zitaten aus dem A. T., welche ein Drittel des

Schreibens ausmachen, erscheint nirgends die Ich-Form, sondern
die «anonyme Gesellschaft» spricht stets in der ersten Person des

Plurals. Sicher hat die Gemeinde nicht ein beliebiges Mitglied mit
der Abfassung des Briefes beauftragen können. Entweder hat sich
der Schreiber durch seine Persönlichkeit dazu empfohlen oder ein
Amt bekleidet, zu dessen Aufgaben Abfassung und Versand von
amtlichen Schreiben gehörte. Auf jeden Fall beherrscht er das
hellenistische Griechisch. Offenbar hat er sich an der Sprache der
Septuaginta geschult. Auch sonst verrät er Vertrautheit mit der
griechischen Kultur seiner Zeit. Ist der Schluss erlaubt, dass er
kein Judenchrist, sondern griechischer Herkunft war Dass die
Christengemeinde der Hauptstadt damals stark mit Griechen durchsetzt

war, steht fest. Auch zwei von den oben erwähnten drei
Abgesandten sind, wie die Namen Ephebus und Biton einwandfrei
beweisen, griechischer Abstammung. Das ist aber alles, was wir
anhand des Briefes über den Verfasser mutmassen können. Weiter
hilft die Überlieferung. Aus der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts
liegen bestimmte Angaben des Bischofs Dionysius von Korinth 1)

und des Irenäus 2) vor. Wir haben keinen Grund, die Richtigkeit
dieser Angaben anzuzweifeln. Dionysius, der unseren Brief selber
vor Augen gehabt hat, bezeugt in seinem Brief an die römische
Kirche, dass Klemens der Verfasser jenes Schreibens ist. Irenäus

*) Erhalten bei Euseb. hist. eccl. IV, 23, 11 (Schwartz).
2) Adv. haer. III, 3, 3.



— 33 —

bestätigt das und führt ihn zugleich in seiner Liste der römischen
Bischöfe «an dritter Stelle nach den Aposteln» auf. Was für eine
Stellung in der Kirche von Rom hat nun Klemens in Wirklichkeit
eingenommen 1 Der Brief zeigt Zeile um Zeile, dass er ein geschulter
Theologe war. Wir überschreiten also unsere Befugnis nicht, wenn
wir in ihm ein Mitglied des Presbyterkollegiums erblicken. Mehr
war er aber nicht, konnte er bei den oben skizzierten Verhältnissen
in den Gemeinden überhaupt nicht sein. Die Gemeinde war alles,
von der Gemeinde ging alles aus, die Presbyter waren nur die
«Sprecher und Repräsentanten» der Gemeinde. So ist es auch zu
erklären, dass der Briefschreiber nirgends persönlich hervortritt
und, abgesehen von den drei Gesandten an die korinthische Kirche,
auch sonst keine Namen genannt werden. Wie ist Irenäus dazu
gekommen, Klemens in seine Bischofsliste aufzunehmen Die
sachlichen Forschungen E. Caspars x) gerade zur ältesten Geschichte
des Papsttums haben gezeigt, wie es sich mit dieser Liste der
römischen Bischöfe verhält. Er ist zu dem begründeten Ergebnis
gelangt, dass in jener Liste «ein archaisches Vorstadium der
Bischofsliste» vorliegt und dass «die frühesten Träger der durch sie

dargestellten apostolischen Sukzession» keine «Bischöfe in dem
Sinne, wie es die spätere Zeit meinte», gewesen sind. War nun
Klemens der damalige Träger der Sukzession und nahm er als
solcher eine gehobene Stellung unter den Presbytern ein, so konnte
er eben nicht mehr als der primus inter pares gewesen sein. So

wenig er also als Bischof von Rom in Anspruch genommen werden
kann, ebenso wenig kann er als Nachfolger Petri gelten. Irenäus,
der die römische Gemeinde vom Augenschein kannte und mit den
Traditionen des apostolischen Zeitalters wohl vertraut war, liefert
dafür die Beweise. Er weiss, wie die oben zitierte Stelle zeigt, nichts
davon, dass die Kirche von Rom eine Gründung des Petrus ist,
sondern spricht wiederholt von «den Gründeraposteln» Petrus und
Paulus. Offenbar war das zu seiner Zeit schon Axiom, wenn es

auch den geschichtlichen Tatsachen nicht entsprach 2). Ebenso

wenig weiss Irenäus etwas davon, dass Petrus der erste Bischof der
römischen Gemeinde gewesen ist. Wie hätte er sonst seine Bischofs-

1) Zu den oben genannten Schriften E. Caspars kommt noch hinzu
die Schrift «Die älteste römische Bischofsliste» 1926 Schriften der Königsberger

Gelehrten-Gesellschaft, geisteswissenschaftl. Klasse 2. Jahr, Heft 4
und der Aufsatz «Die älteste römische Bischofsliste» in dem Sammelwerk
«Papsttum und Kaiseitum», hrsg. von A. Brackmann, 1926, S. 1 ff.

2) Vgl. IKZ 1941, S. 36 ff.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1942. 3



— 34 —

liste mit Linus als erstem beginnen können Folgerichtig leitet
er dann die Sukzession nicht von Petrus her, sondern «von den

Aposteln her», womit nicht nur Petrus und Paulus, sondern «die

Apostel als Gesamtbegriff» gemeint sind. Denn nicht ein einzelner

Apostel, auch nicht Petrus, sondern die Gesamtheit der Zwölf
bildete die höchste Autorität in der werdenden Kirche und war
somit der Garant für die unverfälschte Weitergabe der Lehre des

Meisters. So hatte es der Christus selber bestimmt. Was aber
noch wichtiger ist, der Klemensbrief selbst widerlegt die
Behauptung, dass Petrus der erste Bischof von Rom gewesen ist.
Wo er von Petrus spricht, Kap. 5, 3 f., spricht er von ihm nicht
anders als von Paulus, nennt ihn ebenso wie diesen nur «Apostel»
und stellt ihn mit ihm zusammen auf ein und dieselbe Linie. Damit
haben wir die Belege aus den einschlägigen Quellen erschöpft.
Es hat sich ergeben, dass Klemens weder «Bischof von Rom»
noch «der dritte Nachfolger Petri» gewesen ist. So bietet auch das

Schreiben an die Korinther nicht den geringsten Anhaltspunkt
dafür, dass er einen irgendwie gearteten Primat innegehabt und
geltend gemacht hat. Damit ist aber die Antwort auf unsere erste
Frage gegeben. Wir gehen nunmehr zur Beantwortung der zweiten
Frage über, ob sich aus dem Klemensbrief eine Vorrangstellung
der römischen Christengemeinde erweisen lässt. Wie ist diese
zunächst dazu gekommen, das Schreiben an die Brüder in Korinth
zu senden E. Meyer ist in seinem Werk «Ursprung und Anfänge
des Christentums», Bd. III 1923, S. 574 der Ansicht, die
Gemeinde von Korinth habe sich um Rat und Hilfe nach Rom
gewandt. So versteht er die Stelle 1, 1. Davon kann aber keine
Rede sein. Die Worte negi xcov êmÇgxovfiéviov nag vfimv ngayfxu-
xmv sind zu unklar gehalten, als dass man daraus einen
bestimmten Schluss ziehen könnte *). Dazu kommt, dass der Brief
selber 47, 7 von dem «Gerücht» spricht, das nicht nur nach Rom,
sondern auch zu den «Andersgesinnten» gedrungen sei. Von sich
aus ergreift also die römische Gemeinde das Wort. Die Korinther
haben durch ihre «Spaltung viele in Verwirrung gebracht, viele
mutlos gemacht, viele zum Zweifeln veranlasst, alle in Leid
gestürzt» (46, 9). Ihre «Torheit» hat ihren «ehrwürdigen und
berühmten und allen Menschen liebenswerten Namen schwer ge-

1) W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des
NT usw. 1937 3 macht Spalte 486 und 1163 auf die Unklarheit aufmerksam.
Eine eindeutige Übersetzung der Stelle ist noch nicht gelungen.



— 35 —

schädigt» (1, 1). Vor allem aber ist durch ihren Streit von den
Aussenstehenden «über den Namen des Herrn Lästerung gebracht
worden» (47, 7). Nicht nur die korinthische Kirche befand sich also

in einer Notlage, sondern es ging um weit mehr, um das Ansehen
der heiligen Sache, welcher alle dienten. So ist es durchaus
verständlich, dass die Römer auf Mittel sannen, um «möglichst
schnell den erwünschten und ersehnten Frieden und die Eintracht»
(65, 1) unter den korinthischen Glaubensbrüdern wiederherzustellen.
Dazu sollte das Schreiben und die Gesandtschaft von drei
bewährten Gemeindemitgliedern dienen. Nicht das Bewusstsein,
«eine besondere Stellung unter allen anderen Gemeinden»
einzunehmen, hat die Gemeinde Roms zu diesen Massnahmen
angetrieben, sondern das Gefühl, mit den Brüdern — das Wort wird
in dem Brief fünfzehnmal neben dem ebenso oft benutzten,
sinnverwandten Wort «Geliebte» in der Anrede gebraucht —
solidarisch verbunden zu sein. Daher leitet sich auch das Bewusstsein

her, mit verantwortlich zu sein, das fast aus jedem Wort des

Schreibens spricht. Als Brüder stellen die Christen Roms den
Brüdern in Korinth das vor Augen, «was zu einem tugendhaften
Leben für die, welche fromm und gerecht wandeln wollen,
unumgänglich nötig ist» (62, 1) und sparen nicht mit Ermahnungen,
«ehrbar in Gerechtigkeit und Wahrheit und Langmut dem
allerhöchsten Gott zu gefallen und, ohne einander das Böse zu gedenken,
in Liebe und Friedfertigkeit mit ausdauerndem Sanftmut
Eintracht zu halten» (65, 2). In diese Ermahnungen schliessen sie

sich selbst ein. «Denn», so schreiben sie 7, 1, «auf demselben Kampfplatz

sind wir, und derselbe Kampf liegt uns ob». Demnach sind
sie auch bereit, wie die Worte: «Die Ermahnung, welche wir
einander zuteil werden lassen, ist gut und sehr nützlich» (56, 2) zeigen,
gegebenenfalls ein Schreiben einer anderen Gemeinde an sie, also
auch der Korinther, entgegenzunehmen. Da, wo sie auf den
Streitfall in der Schwestergemeinde selbst zu sprechen kommen,
gebrauchen sie heftige Worte. So z. B. werden die Täter «ein

paar vorschnelle und freche Leute» (1, 1), «Führer des abscheulichen

Eifersuchtsstreites» (14, 1), «törichte und unverständige
Menschen, die sich aufblasen und sich in ihrer prahlerischen Rede
übernehmen» (21, 5), «unverständige, unvernünftige, törichte und
unwissende Leute »(38,4) genannt, und ihre Tat ist eine «unpassende,
befremdliche, hässliche und gottlose Empörung» (1, 1). Wenn
auch diese überladenen Ausdrücke der Schärfe nicht entbehren.



— 36 —

so entspringen sie doch zweifellos der brüderlichen Entrüstung
über den Schaden, welchen die Verirrung der Glaubensgenossen
angerichtet hat. Was soll mit den «Anführern in Streit und
Spaltung» geschehen? Ihnen erteilen die Römer den Rat, freiwillig
aus Korinth auszuwandern und «die Mehrzahl» entscheiden zu
lassen, wohin sie sich begeben sollen. Diesen Rat bekräftigen sie

nicht durch autoritativen Druck, sondern mit dem Hinweis auf
das Vorbild, welches Männer und Frauen aus der profanen und
der heiligen Geschichte und Christen aus ihrer Mitte gegeben
haben. Gegen das Ende des Briefes, Kap. 57, sprechen sie die
Urheber des «Zwists» unmittelbar in imperativischer Form an, sich
den Presbytern zu unterwerfen und Busse zu tun. Dabei betonen
sie, wie auch 59, 1 und 63, 2, dass sie nicht menschlichen Willen,
sondern den Willen Gottes verkünden. So drohen sie ihnen im
Falle des Ungehorsams auch nicht mit kirchlichen Massnahmen,
sondern mit dem Strafgericht Gottes. Und wenn sie 44, 3 mit
Worten, die an den Urkundenstil anklingen, erklären, dass die in
Korinth geschehene Absetzung von Presbytern «Unrecht» sei, so
steht auch dahinter nicht der Anspruch auf «Aufsicht über die
anderen Gemeinden», sondern sie treffen damit lediglich eine im
Wesen der presbyterialen Amtsgewalt begründete Feststellung *).
Wie die oben besprochenen Belegstellen zeigen, lässt sich nirgends
in dem umfangreichen Schreiben des Klemens ein Anhaltspunkt
dafür finden, dass die Gemeinde von Rom eine Vorrangstellung
innegehabt und geltend gemacht hat. Damit ist unsere zweite
Frage beantwortet.

Wir sind mit unserer Untersuchung zu Ende. Noch immer
geht in der einschlägigen Literatur das berühmte Schreiben unter
dem Namen des Klemens von Rom. Das hat genug falsche
Vorstellungen und Schlüsse zur Folge gehabt. Wer der Konzipient
war, ist «eine ganz untergeordnete und ziemlich gleichgültige
Frage». Wir haben es nun einmal mit einem ausgesprochenen
Gemeindeschreiben zu tun. Solange der monarchische Episkopat
sich noch nicht durchgesetzt hatte, ein Prozess, der, wie es scheint
im Orient begonnen hat und erst in der zweiten Hälfte des 2.
Jahrhunderts zum Abschluss gekommen ist, war, wie oben angedeutet,
die Gemeinde, Presbyter und Laienvolk (40, 5), die Bestimmende

x) Vgl. dazu J. Langen, Geschichte der römischen Kirche I 1881,
S. 73 ff., deren Wert man schätzen lernt, je länger man sich mit der
Materie beschäftigt.



— 37 —

und Handelnde. Man spricht daher richtiger von dem «Schreiben
der Christengemeinde von Rom an die Christen von Korinth».
Was für einen Erfolg die Römer damit gehabt haben, erfahren wir
nicht. Der Brief erscheint im Osten vielfach unter den kanonischen
Schriften des N. T. Auffallend ist es dagegen, dass er in Rom,
wo er entstanden ist, keine solche Geltung erlangt hat. Die Frage
ist berechtigt, ob das möglich gewesen wäre, wenn Klemens in
seiner Person die Machtfülle vereinigt hätte, welche man ihm
gewöhnlich zuschreibt. Soviel ist aber sicher, in jenen Jahrzehnten
hat man sich innerhalb der römischen Gemeinde noch nicht in
«vatikanischen» Gedankengängen bewegt.

Hamburg 22. Studienrat Hans Katzenmayer.


	Zur Primatsfrage im 1. Klemensbrief

