
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 32 (1942)

Heft: 1-2

Artikel: Keilschriftforschung und Altes Testament

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1 —

Keilschriftforschung und Altes Testament.
Vorbemerkung. Die nachfolgende Darstellung wurde als

«Akademischer Vortrag» in Bern am 27. Februar 1942 einem weitern
Publikum geboten. Sie enthält daher manche dem Fachmann
geläufigen Tatsachen, deren Darlegung aber in Anbetracht des
Zuhörerkreises notwendig war. Immerhin wird wohl mancher Leser
unserer Zeitschrift diese an sich keine absolut neuen Forschungsergebnisse

bietenden Ausführungen gerne zur Kenntnis nehmen.

Wenn dieser Vortrag vor vierzig Jahren stattgefunden hätte,
so würde er vielleicht den Titel: «Babel und Bibel, Beitrag zu einer
aktuellen Diskussion» getragen haben. Denn damals eben, genau
gesagt am 13. Januar 1902, hatte Friedrich Delitzsch sein
aufsehenerregendes Referat vor der Deutschen Orientgesellschaft in Berlin
über «Babel und Bibel», d. h. «Babel als Erklärer und Illustrator
der Bibel» gehalten, dem dann in den folgenden Jahren noch zwei
weitere unter dem gleichen Titel folgten. Schon nach dem ersten
dieser Vorträge entspann sich ein heftiges Streitgespräch, das
die Aufmerksamkeit der ganzen gebildeten Welt wie auch weiter
Kreise des christlichen Kirchenvolks auf sich zog und, abgesehen
von vielen Artikeln in Zeitungen und Zeitschriften, an
zustimmenden und entgegnenden Schriften eine Reihe von über 80

selbständigen Publikationen hervorbrachte.
Die Wellen jener Kontroverse haben sich längst gelegt, und

es ist heute bedeutend unverfänglicher, über das Thema
«Keilschriftforschung und Altes Testament» zu sprechen. Hat sich.

einerseits die Erkenntnis der hohen Bedeutung dieser Wissenschaft
für das Alte Testament allgemein durchgesetzt, so dass niemand,
der sich ernsthaft mit ihm beschäftigt, an deren Ergebnissen vorbeigehen

kann, so haben sich andrerseits die Grenzen des Einflusses
der babylonischen Welt, die Delitzsch speziell im Auge hatte, deutlich

herausgestellt und vor allem das Phänomen der alttestamentlichen

Religion seine Einzigartigkeit und Unableitbarkeit aus
fremder Quelle gerade in den wesentlichsten Punkten bewährt.
So ist es heute möglich, sine ira et studio an unsern Gegenstand
heranzutreten, unter Berücksichtigung der Resultate, die dieses

auch jetzt noch sich ständig erweiternde und an überraschenden

Entdeckungen noch längst nicht erschöpfte Forschungsgebiet auch



während der seit Delitzschs Babel-und-Bibel-Vortrag verstrichenen
vier Jahrzehnte gezeitigt hat.

Wenn wir statt der schlagwortmässigen Formulierung «Babel
und Bibel» die sachlicher klingende «Keilschriftforschung und
Altes Testament» gewählt haben, so ist damit zugleich eine
Ausweitung des Geschichtskreises über das Gebiet Babyloniens hinaus
angedeutet, wie sie sich für diese Disziplin immer mehr und mehr
ergibt. Denn Urkunden in Keilschrift werden fast im ganzen
vorderasiatischen Räume gefunden, von Kleinasien bis nach Ägypten,
von der syrisch-phönizischen Küste des Mittelmeers bis zu den
Gebirgsgegenden des Iran. Wenn wir ferner die sonst auch übliche
Bezeichnung «Assyriologie» vermeiden, so deshalb, weil die
Forschung es längst nicht nur mit in assyrisch-babylonischer oder —
wie man heute lieber sagt — akkadischer Sprache abgefassten
Texten zu tun hat, sondern mit einer ganzen Reihe von Sprachen,
die in Keilschrift geschrieben wurden.

So ist auch die erste gelungene Entzifferung eines Keilschrift-
textes an einer weder in Babylonien gefundenen noch in
akkadischer Sprache abgefassten Inschrift zustande gekommen. Im
Jahre 1621 brachte der italienische Orientreisende Pietro della
Valle einige Proben dieser seltsamen Schrift aus den Ruinen von
Persepolis mit, die er an das Kirchermuseum in Rom sandte, wo
sie sich heute noch befinden. Hatte er den Schriftcharakter der
merkwürdigen Zeichen wie auch ihre Rechtsläufigkeit erkannt, so

war doch an eine Entzifferung angesichts des spärlichen Materials
nicht zu denken. Als dann 1674 der Franzose Jean Chardin
eine am gleichen Fundort entdeckte vollständige Inschrift
veröffentlichte, stellte man fest, dass alle Zeichen dieser Schrift aus
den gleichen Elementen, nämlich aus Keilen und Winkelhaken
bestanden, und man fing an, von écriture cunéiforme oder
Keilschrift zu reden. Es wurde aber noch lange darüber gestritten,
ob es sich tatsächlich um Schrift oder um blosse Verzierungen
handle. Bei den meisten Ausgrabungen im Orient, die in der
Folgezeit in Gang kamen, schenkte man denn auch den
Keilschriftdenkmälern keine weitere Aufmerksamkeit.

Wie die Entzifferung der Hieroglyphen ihren Ausgangspunkt
von einer Bilingue, dem bei Napoleons Ägyptenfeldzug entdeckten
Stein von Rosette, nahm, der den gleichen Text griechisch und
ägyptisch enthielt, so ermöglichten hier einige dreisprachige, ebenfalls

aus Persepolis stammende Inschriften die erste erfolgreiche



Deutung. Nur war die Aufgabe wesentlich schwieriger, da keine
der drei Versionen in einer bekannten Schrift abgefasst war,
sondern alle in der rätselhaften Keilschrift. Dass es sich aber um
die Wiedergabe eines Textes in drei Schriftarten handelt, fand
Carsten Niehbur, der 1765 Persepolis besucht hatte, heraus. Dabei
fiel auf, dass die erste Schriftart am einfachsten und die zweite und
dritte fortschreitend komplizierter und zeichenreicher waren.

Weitere Fortschritte bedeutete es, als man bemerkte, dass in
den Inschriften der ersten Gattung ein schräg nach rechts unten
gerichteter Keil als Worttrenner diente, ferner, dass die drei
Schriften auch drei verschiedene Sprachen darstellten, dass die
Inschriften von den persischen Achämenidenkönigen stammten
und in der ersten Gattung eine regelmässig wiederkehrende Zeichengruppe

«König» bzw. «König der Könige» bedeuten müsse. Auf
dem Boden dieser Erkenntnisse gelang es nun Georg Friedrich
Grotefend in einer der Göttingischen Gelehrten Gesellschaft 1802

vorgelegten Abhandlung, die erste in der Hauptsache richtige
Entzifferung zu liefern, indem er die Namen der Könige Darius und
Xerxes und den des Hystaspes, Darius' Vater, zu bestimmen
vermochte. Die Sprache der ersten Schriftgattung musste, so schloss
Grotefend ebenfalls richtig, dem altiranischen Zend, der Sprache
des Avesta, nahe verwandt sein. Die Schrift selbst erwies sich
ihm als eine Buchstabenschrift von etwa 40 verschiedenen Zeichen.

Wenn auch im einzelnen die Grotefendsche Arbeit noch manche
Verbesserung und Richtigstellung erfahren musste, so bewährten
sich doch seine grundlegenden Thesen. Aber diese altpersische
Schrift stellt nur einen späten Seitentrieb der Keilschrift dar,
und die umwälzende Bedeutung der Keilschriftforschung trat erst
zutage, als es auch gelang, die beiden andern Schriftarten von
Persepolis, vor allem die dritte, zu entziffern. So viel wusste man
schon, dass es sich dabei nicht um Buchstaben-, sondern um
Silbenschrift handeln musste, wofür schon die grosse Zahl der
verwendeten Zeichen sprach. Ebenso hatte Grotefend erkannt,
dass die Eigennamen durch einen davor stehenden senkrechten
Keil bezeichnet wurden.

Inzwischen wurde aber eine Keilinschrift bekannt, die
bedeutend umfangreicher als die von Persepolis war. Der englische
Kolonialoffizier Henry Rawlinson fand im Jahre 1835 an einer
nahe beim Dorfe Bisutün östlich von Kirmanschah aufragenden
Felswand eine in der Höhe von 120 m angebrachte Inschrift



Darius' I., die er unter Lebensgefahr an dieser exponierten Stelle
kopierte und später mit Übersetzung herausgab. 400 Zeilen
umfassend, bot sie nun ein viel reicheres Material als die bisher
bekannten Texte, mit denen sie die Dreisprachigkeit gemein hatte.
Es gelang dann auch, den zweiten, syllabisch geschriebenen Teil
zu entziffern; die Sprache desselben wurde schliesslich als die
der Elamiter erkannt.

Die Inschrift von Bisutün ist übrigens später noch einmal in
den Vordergrund des Interesses gerückt, als sich unter den auf der
Nilinsel Elephantine entdeckten Papyri eine aramäische
Übersetzung davon fand ; unter der Achämenidenherrschaft wurde nämlich

für die westliche Hälfte des Perserreiches eine dem aus den
Büchern Daniel und Esra bekannten Biblisch-Aramäischen ganz
nah verwandten Sprache als offizielle Verkehrssprache verwendet,
und in ihr liess Darius den Text seiner Inschrift, die an ihrem
Standort der grossen Höhe wegen gar nicht lesbar ist, in seinem
Reich verbreiten, so dass Exemplare davon bis nach Ägypten
gelangten.

In der Folgezeit wandte sich das Interesse aber immer mehr
der dritten Keilschriftgattung zu; denn es ergab sich, dass die
bei den jetzt in Schwung kommenden Ausgrabungen auf mesopo-
tamischem Boden gefundenen Denkmäler dieselbe Schrift
aufwiesen, und die Gewissheit wurde immer grösser, dass man es hier
mit Schrift und Sprache der alten Babylonier und Assyrer zu
tun hatte. Den Bemühungen des auch um die Hieroglyphenforschung

verdienten irischen Geistlichen Edward Hincks, des

schon genannten Rawlinson, Julius Opperts und anderer gelang es

in zäher Geduldsarbeit, auch diese Schriftart, die schwierigste
von den dreien, zu meistern, so dass man um die Mitte des vorigen
Jahrhunderts in der Lage war, derartige Texte zu übersetzen.

Was die Sprache der babylonischen Inschriften betrifft, so
kam man ziemlich bald zu der Erkenntnis, dass sie semitisch war,
also mit dem Hebräischen, Aramäischen, Syrischen. Arabischen,
Äthiopischen usw. verwandt. Zunächst mussten nun die
bekannten semitischen Sprachen, vor allem das Hebräische, dazu
dienen, die neu gefundene Sprache zu erklären. Diese sprachvergleichende

Arbeit wurde dadurch erleichtert, dass die Verwandtschaft

innerhalb der semitischen Sprachfamilie viel enger ist als

etwa in der indogermanischen und dass die Bedeutung einer
Wurzel an ihrem Konsonantengerippe haftet, das zumeist aus drei



Mitlautern, den sogenannten Radikalen, besteht. Dieses
Wortskelett erleidet von der einen zur andern semitischen Sprache nur
wenige, gewöhnlich leicht zu erkennende Veränderungen. Wenn
also z. B. hebräisch räkab, aramäisch r°keb, arabisch rakiba
«fahren, reiten» bedeuten, so ergibt sich daraus ohne weiteres auch
die Bedeutung des babylonisch-assyrischen rakäbu. Oder das
Nomen birku liess sich nach hebräisch berçk, aramäisch burkä,
äthiopisch berk leicht als «Knie» bestimmen. Für hebräisch läsön,
aramäisch lessänä, arabisch lisän «Zunge» fand sich als
babylonisches Äquivalent die Form lisänu. Natürlich liegen die Dinge
nicht immer so einfach wie in den angeführten Beispielen, da sich
längst nicht in jedem Fall so schöne Entsprechungen finden. Die
Bedeutung einer Wurzel kann sich von Sprache zu Sprache
verschieben, oder die Wurzel findet sich überhaupt nicht anderswo.
Viele Wörter des Babylonisch-Assyrischen oder Akkadischen, um
die jetzt allgemein angenommene Bezeichnung zu gebrauchen,
stammen überdies aus einer nichtsemitischen Sprache, von der
wir noch zu reden haben werden. Ferner sind die lautlichen
Verschiebungen zu berücksichtigen, die im Akkadischen gegenüber
dem Ursemitischen auftreten. Im Gesamtcharakter unterscheidet
sich das Akkadische recht deutlich von den verwandten Sprachen,
da es sich als erste vom Ursemitischen getrennt hat und infolgedessen

eine Reihe von anderswo verschwundenen Altertümlichkeiten

aufweist, andrerseits aber auch in der Weiterentwicklung
seine eigenen Wege gegangen ist. An Lebendigkeit, Geschmeidigkeit

und Vielseitigkeit steht es z. B. dem Hebräischen gegenüber
weit zurück und zeigt eher einen starren und formelhaften
Charakter.

Nach dieser kurzen Andeutung der Eigenart der Sprache der
Babylonier und Assyrer ist es am Platz, auch einiges zur Charakterisierung

des Schriftsystems zu sagen, da man erst so die gewaltigen
Schwierigkeiten bei seiner Entzifferung ermessen kann, die füglich
zu den glänzendsten wissenschaftlichen Leistungen überhaupt
gerechnet werden darf.

Die Keilschrift hat ihren Namen von den Elementen erhalten,
aus denen sich die einzelnen zum Teil recht komplizierten Zeichen
zusammensetzen. Es sind dies der Keil, entweder der senkrecht
nach unten oder waagrecht nach rechts gerichtete oder der schräge,
nach rechts unten oder rechts oben weisende, und dazu der Winkelhaken,

einer nach links schauenden Pfeilspitze ohne Schaft zu ver-



— 6 —

gleichen. In ihrer letzten Entwicklungsstufe, wie sie die
überwiegende Mehrzahl der Inschriften aufweisen, werden, offenbar
aus Bequemlichkeitsgründen, nur die genannten Stellungen der
Keile verwendet, also nie etwa ein senkrecht nach oben oder
schräg nach links gerichteter Keil. Die Keilform erklärt sich aus
der Schreibtechnik, wo beim Eindrücken des dreikantigen Griffels
in den weichen Ton eben diese keil- oder nagelartigen Eingrabungen
entstehen. Diese Zeichenform wurde dann aber auch dort
angewandt, wo sie nicht materialbedingt ist, wie z. B. beim Schreiben
auf hartem Stein.

Da die einzelnen Zeichen oft aus zehn und mehr dieser
Elemente bestehen, so ergeben sich natürlich unzählige
Variationsmöglichkeiten. Tatsächlich kennt man über 1000 verschiedene
Zeichen, von denen allerdings eine grosse Zahl nur wenig im
Gebrauch waren. Eine Eigenart dieser Schrift ist nämlich die, dass

man den gleichen Wortlaut auf verhältnismässig einfache wie auch
auf sein* komplizierte Art schreiben kann; viele Schreiber setzten
offenbar ihren Stolz darauf, gerade möglichst komplizierte und
seltene Schreibungen zu verwenden. Die einfachste ist die sylla-
bische Schreibweise, bei der jedes Zeichen eine Silbe bezeichnet,
und zwar entweder eine einfache, d. h. nur aus einem Konsonanten
und einem Vokal bestehende wie ba, zu, an, ut; oder eine

zusammengesetzte, d. h. aus zwei Konsonanten mit dazwischen
stehendem Vokal bestehende, z. B. dil, muk, bal. Schon hier
ergeben sich zwei Möglichkeiten; anstatt die Silbe bal mit dem
einen dafür bestehenden Zeichen zu schreiben, kann man auch die
beiden Zeichen ba + al verwenden, wobei der Vokal dann nur
einmal gelesen wird. Dieser rein phonetischen Schreibweise steht
nun aber die ideographische gegenüber, bei der das Zeichen zum
Ausdruck für ein ganzes Wort gebraucht wird; das Zeichen an
kann auch ilu «Gott» bedeuten; das Silbenzeichen er bedeutet, als

Ideogramm verwendet, älu «Stadt». Eine Anzahl von Ideogrammen
dient auch als Determinativ, indem sie Wörtern und Namen vor-
bzw. nachgestellt werden, um sie als einer bestimmten Gattung
zugehörig zu bezeichnen, ohne dass das Determinativ selbst
gelesen wird: ein senkrechter Keil z. B. steht vor männlichen
Personennamen; das Zeichen an vor Götternamen; das Zeichen ki
(nachgestellt) ist Determinativ für Städtenamen. Die
Ideogramme werden oft noch durch ein sogenanntes phonetisches
Komplement ergänzt, das dazu dienen kann, bei mehrdeutigen



— 7 —

Zeichen auf die beabsichtigte Lesung hinzuweisen. So kann das
eine Zeichen an sowohl Ideogramm für ilu «Gott» als für same
«Himmel» sein ; findet sich dahinter das Komplement lu, so zeigt dies

an, dass ilu gemeint ist, findet sich aber e dahinter, so ist same
zu lesen. Es ist aber wohl zu beachten, dass solche Komplemente
nur hier und da gebraucht werden, so dass in sehr vielen Fällen
nur der Zusammenhang entscheidet, welche Lesung richtig ist.

Ein Umstand, der die Entzifferung bedeutend erschwert, ist
die Polyphonie, die Mehrdeutigkeit der meisten Zeichen. Wie
wir schon gesehen haben, kann das gleiche Zeichen sowohl rein
phonetisch die Silbe an bezeichnen als auch als Ideogramm
verwendet entweder «Gott» oder «Himmel» bedeuten. Ein Zeichen
kann aber auch schon mehrere Silbenwerte haben, zu denen dann
erst noch die ideographischen kommen ; das eine und selbe Zeichen
mat kann syllabisch auch sat, kur, lat, nat, kin gelesen werden
oder dann als Sinnzeichen mätu «Land», sadü «Berg», kasädu
«erobern» heissen; ausserdem dient es noch als Determinativ vor
Namen von Ländern und Bergen. Umgekehrt gibt es für manche
Silbenwerte mehrere Zeichen, so z. B. vier verschiedene für sa.

Als weiteres erschwerendes Moment kommt noch dazu, dass
die Keilschrift auch ihre Entwicklung durchgemacht hat, die
wiederum auf assyrischem und babylonischem Boden zu recht
abweichenden Endresultaten geführt hat. Ein babylonischer Text
aus der Hammurabizeit um 2000 v. Chr. weist ganz andere Zeichenformen

auf als ein neuassyrischer aus dem 8. Jahrhundert.
Alle diese Umstände machen es verständlich, dass das Lesen

eines Keilschrifttextes noch heute, da uns vorzügliche Hilfsmittel
zur Verfügung stehen, keine leichte Sache ist. Welche Anforderungen

wurden aber erst an den Scharfsinn und die Geduld der
ersten Entzifferer gestellt, zumal man ihren Ergebnissen überall
mit stärkster Skepsis begegnete! Wie sollte man z.B. erklären,
dass der Name der Stadt Babel mit der Zeichenfolge ka-an-ra-ki
geschrieben war oder der Name König Nebukadnezars an-ak-
sa-du-sis

Volles Licht in diese Rätsel brachte erst die Entdeckung des

Sumerischen durch Rawlinson im Jahre 1852. In Sumer, wie in
den Keilschrifttexten der südliche Teil Babyloniens heisst, wohnte
seit unbestimmbarer Zeit ein Volk, das bereits Träger einer
hochentwickelten Kultur war, als in Nordbabylonien oder Akkad die
semitisch sprechenden Babylonier — nach unserer Kenntnis etwa



zu Anfang des 3. Jahrtausends — in Erscheinung zu treten
begannen. Diese Sumerer sind nun offenbar auch die Erfinder der
Keilschrift, die sie natürlich nach den Bedürfnissen ihrer eigenen
Sprache gestalteten. Als dann allmählich Akkad das politische
Übergewicht bekam, fasste wohl die semitische Sprache der Ak-
kader im ganzen südlichen Mesopotamien Fuss, aber die Schrift
wurde nebst vielen andern Kulturgütern von den Sumerern
übernommen. Die sumerische Sprache wurde zwar im Alltagsleben
verdrängt, aber sie erhielt sich noch lange als «heilige Sprache»,
als eine Art Kirchen- und Gelehrtenlatein.

Anfänglich wurde auch diese Entdeckung mit beträchtlicher
Skepsis aufgenommen; so wurde etwa die Meinung vertreten, die
sumerische Sprache sei nur eine Fiktion, eine Erfindung der
babylonischen Priester und nie wirklich gesprochen worden. Über
diese Zweifel sind wir jetzt längst hinaus, und wenn auch z. B. die
sumerische Grammatik noch längst nicht in allen Teilen erforscht
ist, so ist man doch hinlänglich orientiert, um sumerische Texte
verstehen zu können. Der Fragen sind allerdings noch genug. Vor
allem hat man bis jetzt noch keine Verwandtschaft des
Sumerischen mit irgendeiner bekannten Sprache mit Sicherheit
feststellen können. Die Türken der Aera Kemäl Atatürks allerdings
wollen in dem Bestreben, ihre nationale Eigenständigkeit zu
betonen und sich von dem jahrhundertelang alles beherrschenden
arabisch-persischen Kultureinfluss zu emanzipieren, die Sumerer
als ihre Ahnen für sich in Anspruch nehmen. Sie stützen sich
dabei, was die sprachlichen Argumente betrifft, u. a. auf gewisse
Ähnlichkeiten bei den Zahlwörtern und darauf, dass das echt
türkische Wort für «Gott», das infolge der Annahme des Islam
durch das arabische Allah verdrängt worden war, im sumerischen

dingir seine Entsprechung habe. Aber der Beweisstücke sind bis
jetzt allzu wenige, als dass sich damit eine Verwandtschaft
behaupten und der Anspruch der modernen Türken begründen liesse,
von dem ältesten Kulturvolk der Erde abzustammen.

Da nun also die Keilschrift zunächst für das Sumerische
geschaffen war, so ergibt sich eine erste Schicht von Zeichenwerten
sumerischer Herkunft, über die sich dann eine zweite, aus dem
Akkadischen hergeleitete, lagert. Ein in seiner ursprünglichen
Gestalt sternförmiges Zeichen bedeutet «Himmel» sumerisch
an und dann übertragen «Gott» dingir; von der erstem Bedeutung
hat es den Silbenwert an mit ins Akkadische übernommen, wo



— 9 —

es dami aber als Ideogramm für «Himmel» und «Gott» àamii

resp. ilu gelesen wird. Das Zeichen für « Gebirge» oder auch « Land »

hat vom Sumerischen den Silbenwert kur mitgebracht, erhall
nun aber vom Akkadischen sadü «Gebirge» und mätu «Land»
die weitern Silbenwerte sad und mat. Das Sumerische lässt uns
nun auch eine Schreibung wie ka-an-ra-ki für die Stadt Babel
verstehen. Das letzte Zeichen ki kennen wir als Determinativ
für Städtenamen; es scheidet daher für die Aussprache aus. Das
Zeichen an kann, wie wir sahen, auch dingir gelesen werden. Es

ergibt sich so als sumerische Lesung ka-dingir-ra, was bedeutet
«Tor Gottes»; ins Akkadische übersetzt heisst das aber Bäb-ili,
das ist eben der Name der Stadt Babylon.

Das lange währende Nebeneinander der beiden
Landessprachen brachte eine umfangreiche philologische Literatur hervor,
die für die Erforschung des Sumerischen, aber auch des
Akkadischen, von grossem Werte ist. Am wichtigsten sind die
sogenannten Syllabare. ausgedehnte Listen, welche die Keilschriftzeichen

mit ihren verschiedenen sumerischen und akkadischen
Lautwerten anführen. Dazu kommen Listen von Synonymen oder von
Wörtern, die einem bestimmten Gebiet angehören, wie juristische
Ausdrücke oder Pflanzennamen. Es ist das Verdienst .Julius
Opperts, diese und andere Erzeugnisse der philologischen Arbeit
der alten Babylonier für die Keilschriftforschung erschlossen

zu haben.
Seitdem Funde von Tafeln mit archaischer Schrift bekannt

geworden sind, ist uns auch ein Blick in die Entstehung der
Keilschrift gegeben. Wie diese ältesten Schriftdokumente deutlich
zeigen, steht auch hier, wie bei den Hieroglyphen, eine Bilderschrift

am Anfang. Da diese aber nur ganz konkrete und leicht
abzubildende Gegenstände darstellen kann, so wurde bald durch
die Anwendung verschiedener Hilfsmittel der Übergang zur
Begriffsschrift gefunden. Das Bild eines Sterns wurde für Himmel
und dann auch für den Himmolsbcwohner, den Gott, genommen;
der Fuss drückt den Bogriff «gehen» aus. Zwei Zeichen werden
zu einem neuen miteinander verbunden: Mund und Brot ergibt
«essen», Mund und Wasser «trinken», Wasser und Stern Himmel
bedeutet «regnen». Besonders nahe lagen solche Zeichenverbindungen

in Fällen, wo auch das betreffende Wort ein Kompositum
ist; so setzt sich das sumerische Wort für «König», lugal, aus lu
«Mensch» und gal «gross» zusammen; entsprechend wird das



— 10 —

Ideogramm für «König» aus den Zeichen lu + gal kombiniert;
der Babylonier setzt dann für das sumerische Wort das akka-
dische ein und liest sarru, welches Wort dem hebräischen sar
entspricht, ë «Haus» 4- gal ergibt egal «grosses Haus», das ist Palast
oder Tempel; hier ist das sumerische Wort als Lehnwort in der
Form êkallu ins Akkadische übergegangen und von dort sogar
ms Hebräische, wo wir es als hêkâl antreffen. —¦ Ein weiteres
Hilfsmittel der Differenzierung waren die von den Babyloniern
sogenannten gunu-Zeichen, die dadurch entstanden, dass man
ein Bild an bestimmter Stelle mit Strichen versah; ein am Kinn
angestrichener Kopf bedeutet «Mund»; ein Fuss mit vier Strichen
«Fundament»; das Gunu-Zeichen des Fisches, des Sinnbilds grosser
Fruchtbarkeit, heisst «sich ausdehnen, sich vermehren».

Mit der fortschreitenden Stilisierung und Vereinfachung der
Zeichen verloren diese immer mehr ihren Bildcharakter, und im
entwickelten Schrifttypus mit seiner Normierung der zur
Verwendung kommenden Elemente ist die Bildgrundlage überhaupt
nicht mehr zu erkennen. Dies wird auch immer unwichtiger, je
mehr die ideographische zur phonetischen Schrift wird. Es ist
aber andrerseits gerade das Charakteristikum der Keilschrift, dass
sie den völligen Übergang zur phonetischen Schreibweise nie
vollzogen hat, obwohl die Möglichkeit dazu gegeben war. Die
Vereinfachung wie auch die Eindeutigkeit der Schrift scheint dem
babylonischen Schreiber weniger am Herzen gelegen zu haben
als das artistische Interesse, das er gerade an den verschiedenen
und oft komplizierten Schreibmöglichkeiten fand.

Ebenso bezeichnend ist es, dass auf babylonisch-assyrischem
Boden der Übergang von der Silben- zur Buchstabenschrift nicht
gefunden wurde. Nur ganz am Rand der keilschriftlichen
Entwicklung tauchen alphabetische Schriften auf, einerseits ganz im
Osten die altperische Keilschrift der Achämenidenzeit, die in der
Entzifferungsgeschichte eine so wichtige Rolle spielte, und andrerseits

ganz im Westen, im Alphabet von Ras-Schamra, worüber
nachher noch zu reden sein wird. An beiden Orten scheint es sich
übrigens nicht um eine selbständige Entwicklung aus der Silbenschrift

heraus (die an sich ganz gut denkbar wäre) zu handeln,
sondern um die Übernahme des alphabetischen Prinzips von andern
Schriften, wobei nur Schreibtechnik und äussere Gestaltung der
Schriftzeichen der Keilschrift entstammten.



— 11 —

Die bisherigen Ausführungen haben Ihnen, werte Zuhörer,
einen Einblick in die mühselige und minutiöse Arbeit, die zur
Entzifferung der Keilschrifttexte nötig war, wie auch in die Eigenart
dieser Schrift und die dadurch bedingten Schwierigkeiten ihrer
Lesung gegeben. Vor allem diesen letztern Punkt muss man sich
stets vor Augen halten, wo es um die Auswertung des überreichen
Materials geht. In der Übersetzung, ja manchmal schon in der

Transkription eines Keilschrifttextes liest sich eben manches viel
glatter als im Original, und die Unsicherheiten der Lesung und
Deutung, die oft noch erhöht werden durch den mangelhaften
Erhaltungszustand der Tontafeln, kommen dabei oft viel zu
wenig zur Geltung. Trotzdem ist aber die Fülle der gesicherten
Resultate so gross, dass die Bedeutung dieses Forschungsgebietes für
die alttestamentliche Wissenschaft nicht mehr in Frage stehen kann.

Die Anfänge der Keilschriftforschung standen allerdings noch
in gar keiner Beziehung zum AT. Es handelte sich zunächst um
eine rein philologische Angelegenheit, an der auch nur ein enger
Kreis von Fachgelehrten beteiligt war. Der Ausgangspunkt, jene
Inschriften von Persepolis, war ja auch keineswegs geeignet, das
Interesse der Alttestamentier zu erwecken. Erst als man die

babylonisch-assyrischen Texte zu verstehen begann, ergab sich
die erste Berührung der beiden Gebiete, allerdings zuerst fast
nur auf sprachlichem Boden. Denn sobald man den semitischen
Charakter jener Sprache erkannt hatte, lag es nahe, das Hebräische
zu ihrer Erklärung heranzuziehen. Ja, man beschränkte sich dabei

sogar anfänglich nur zu sehr auf das Hebräische und lernte erst
allmählich auch die andern semitischen Sprachen für das
Verständnis des Akkadischen nutzbar machen.

Je tiefer man aber in seine Kenntnis eindrang, desto
deutlicher begann nun das Verhältnis sich umzukehren. Die hebräische
und überhaupt die semitische Sprachwissenschaft wurde immer
mehr der empfangende Teil, auf sprachgeschicbtlichem wie auf
lexikalischem Gebiet. Es kam sogar zu einer gefährlichen
Überschätzung der Bedeutung des Akkadischen als Hilfsmittel zum
Studium des Hebräischen, so dass der Strassburger Orientalist
Theodor Nöldeke in seiner Besprechung von Friedrich Delitzschs
«Prolegomena eines neuen hebräisch-aramäischen Wörterbuchs
zum AT» nachdrücklich vor einer solchen Einseitigkeit warnen
musste und selbst der Assyriologe Bezold sich veranlasst sah,

zu betonen, «dass ein wirklich nutzbringendes Studium der semi-



— 12 —

tischen Sprachen stets vom Arabischen auszugehen» habe, ohne
dessen eingehende Kenntnis «weder der Assyriologe dem Hebraisten,
noch dieser dem Keilschriftforscher ein verlässiger Führer sein»

könne.
Die Bedeutung des Akkadischen für das Verständnis des

alttestamentlichen Textes bleibt trotz dieser Einschränkung gross
genug. Es braucht nur auf die grosse Zahl von akkadischen
Lehnwörtern im Biblisch-Hebräischen hingewiesen zu werden, abgesehen

von den eigenthchen Fremdwörtern und assyrischen oder babylonischen

Eigennamen. Um kurz bei den letztern zu verweilen, so
sind uns nun z. B. die so seltsam anmutenden Namen der Könige
Assurs imd Babels verständlich geworden. Den berühmten Nebu-
kadnezar, den Eroberer Jerusalems, kernten wir jetzt aus den
Keilschrifttexten als Nabü-kudurri-usur; der Name bedeutet:
«Nebo, beschütze mein Gebiet». Nun erkennen wir auch, dass die

von den Büchern Jeremia xmd Ezéchiel gebotene Form Nebukad-
rezzar mit r! und die ihr entsprechende griechische Form Naßo-

Strabo und Josephus die bessere ist. Gleichzeitig
sehen wir aber auch, dass die masoretische Vokalisierung dieser
Namen zu einer Zeit entstanden sein muss, da man die richtige
Namensform nicht mein* kannte. An der einen Stelle Jer. 49, 28
deutet der Konsonantentext den u-Laut der letzten Silbe richtig
an; aber die Masoreten sahen darin fälschlicherweise einen Fehler
und verlangten auch hier die Lesung mit a. — Tiglat-Pileser, der
grosse assyrische Erobererkönig des 8. Jahrhunderts, gibt sich
als Tukulti-apil-Esarra zu erkennen, welcher Name heisst: «Meine
Hilfe ist der Sohn Esarras», das ist der Gott Ninib oder Ninurta.
Die keilschriftlichen Quellen belehren uns auch, dass der in 2. Kön.
15, 19 erwähnte Pül mit Tiglat-Pileser identisch ist; nachdem er
sich nämlich im Jahre 729 zum König von Babel gemacht hatte,
trug er neben seinem assyrischen den babylonischen Thronnamen

Pülu. ähnlich wie etwa in unserm Jahrhundert der dänische
Prinz Karl, als er den Königsthron Norwegens bestieg, den tradi-
tionsreichen norwegischen Namen Haakon annahm.

Wie sehr der babylonische Einfluss seit dem Exil auch auf
sprachlichem Gebiete zunahm, zeigen uns u. a. die noch heute
gebräuchlichen jüdischen Monatsnamen, die sämtlich dem babylonischen

Kalender entnommen sind. Hiess der Monat, in dem das
Passahfest gefeiert wird, vor dem Exil Abib, so wurrde jetzt der
babylonische Name Nisan übernommen. Ja, sogar bis in die Zahl-



— 13 —

Wörter hinein drangen akkadische Elemente: das rein hebräische
Wort für «elf», 'ahad cäsär, wurde immer mehr durch die Form
castê cäsär verdrängt, deren erster Bestandteil lange Zeit rätselhaft
geblieben war, bis man ihn in dem akkadischen ist en «eins»
wiederfand.

Als Beispiel einer dunkeln Bibelstelle, auf die vom
Akkadischen her Licht gefallen ist, mag etwa Am. 5, 26 dienen. Dort
lesen wir in der Lutherbibel den recht wenig verständlichen Text:
«Ihr trüget den Sikkuth, euren König, und Chiun, euer Bild,
den Stern eurer Götter, welche ihr euch selbst gemacht hattet.»
Auch die Vulgata lässt uns nicht viel klüger werden, wenn sie sagt :

«Portastis tabernaculum Moloch vestro, et imaginem idolorum
vestrorum, sidus Dei vestri, quae fecistis vobis» — «Ihr trüget
die Hütte eurem Moloch und das Bild eurer Götzen, das Gestirn
eures Gottes, welche ihr euch gemacht habt.» Nun sind aber
Sakkut und Kaimänu im Babylonischen Namen des Gottes Ninib
und seines Sterns Saturn, und mit geringer Textänderung
übersetzen wir jetzt: «Habt ihr den Sakkut, euren König, und den

Kaiwän, den Stern eures Gottes, eure Bilder, die ihr euch gemacht
habt, getragen » Die Worte erweisen sich damit als gegen den

aus Babylonien eingedrungenen Dienst der Gestirnsgötter
gerichtet.

Die gewaltige Vermehrung des Inschriftenmaterials, die die

Ausgrabungen in rascher Folge zeitigten, bot nun aber über
das Sprachliche hinaus immer überraschendere Einblicke in das

Leben und Denken eines grossen Kulturvolkes, von dem man
bis dahin nur aus Quellen zweiter Ordnung Kenntnis hatte, aus
den Notizen, die das AT enthält, und aus den Berichten
griechischer Autoren, vor allem Herodot und Berossus. Eine ganze
versunkene Welt stieg aus den Ruinenhügeln Mesopotamiens auf.
Dem Laien, der die vorderasiatische Abteilung eines der grossen
Museen besucht, machen allerdings die imposanten Monumentalfiguren

und die Steinreliefs mit ihren merkwürdigen Darstellungen
den grössten Eindruck. Aber nicht diesen ins Auge fallenden
Fundgegenständen verdanken wir in erster Linie die Kenntnis der
babylonisch-assyrischen Welt, sondern den Tausenden von
unscheinbaren Tontafeln, die die Museen von London, Paris, Berlin,
Chicago usw. bergen.

Die grösste Ausbeute brachten schon in der Anfangszeit der

Assyriologie die von dem enghschen Staatsmann und Altertums-



_ 14 —

forscher Sir Austen Henry Layard 1847 begonnenen und bis in
unsre Zeit fortgesetzten Ausgrabungen in Ninive, der Hauptstadt

des neuassyrischen Reiches seit Sanherib. Hier fand man
die grosse Keilschriftbibliothek, die Assurbanipal um die Mitte
des 7. Jahrhunderts angelegt hatte. Dieser königliche Bibliophile
aus alter Zeit hatte in der Tat eine grosse Tontafelnbücherei
zusammengebracht, indem er eine ganze Anzahl von Gelehrten und
Schreibern anstellte, die ihm alles zutragen mussten, was nur zu
erreichen war. Einem seiner Beamten, den er zu diesem Zweck
nach Babylonien gesandt hatte, gab er u. a. die folgenden
Instruktionen: «Die kostbaren Tafeln, deren Abschriften in Assyrien
nicht vorhanden sind, sucht und bringt sie mir! Jetzt habe ich
an den Tempelvorsteher und den Bürgermeister von Borsippa
geschrieben, du, Schadunu, sollst die Tafeln in deinem Vorratshause

verwahren, und niemand soll dir Tafeln vorenthalten. Wenn
ihr von irgendeiner Tafel oder von einem Ritualtext findet, dass

er für den Palast passend ist, so suchet, nehmt und sendet ihn her!»
Die Schätze dieser wiedergefundenen Bibliothek kamen zum

grössten Teil ins Britische Museum nach London. Sie enthalten
besonders poetische Texte und solche der Beschwörungs-, Omen-
und Ritualwissenschaft; aber auch andere Gebiete wie Philologie,
Philosophie, Astronomie und Medizin sind reichlich vertreten.

Je weiter die Publikation dieses fast unerschöpflichen Materials

fortschritt, desto mehr begann man nun auch einzusehen,
welch wichtige Hilfsmittel für die alttestamentliche Wissenschaft
sich hier darboten. Es brauchte zwar längere Zeit, bis die
Zusammenarbeit zwischen Assyriologie und alttestamentlicher Wissenschaft

richtig in Gang kam, einerseits wegen der schon angedeuteten
skeptischen Haltung weiter Kreise gegenüber den Resultaten der
Keilschriftforschung, andrerseits auch, weil diese Wissenschaft
allzu lange von ihren Vertretern als eine Art Geheimdisziplin
behandelt wurde und auch gar oft in gewagten Kombinationen und
fragwürdigen Hypothesen beträchtlich übers Ziel geschossen wurde.
Grundlegend wurde dann aber das 1872 zum erstenmal erschienene
Werk des auch einige Jahre in Zürich tätig gewesenen Theologie-
professors Eberhard Schrader: «Die Keilschriften und das Alte
Testament.» Seither hat sich die Erkenntnis durchgesetzt, dass
niemand mehr auf dem Gebiet des AT ernsthaft arbeiten kann,
ohne dass er sich wenigstens in einem gewissem Masse mit der
assyriologischen Forschung vertraut gemacht hat.



— 15 —

Es ist nun in der mir noch zur Verfügung stehenden Zeit völlig
ausgeschlossen, mehr als einige besonders wichtige Beispiele aus
dem Ertrag der Keilschriftforschung für die alttestamentliche
Wissenschaft anzuführen. Da wäre einmal von der Chronologie
zu reden, die ja für so viele Gebiete der alten Geschichte ein recht
dornenreiches Gefilde ist. Wir haben zwar im AT wenigstens
für die Zeit der getrennten Reiche seit dem Tode König Salomos
eine im allgemeinen ziemlich zuverlässige relative Chronologie
in den Königsbüchern, wo die Regierungsjähre der Könige Israels
und Judas nicht nur in ihrer Abfolge aneinandergereiht, sondern
auch in ihrem gegenseitigen zeitlichen Verhältnis miteinander in
Beziehung gebracht sind, so dass ein durchlaufender Synchronismus
entsteht. Aber es fehlte die Möglichkeit einer genauen absoluten
Datierung.

Andrerseits lieferten uns die Keilschriftdokumente eine
beträchtliche Anzahl chronologischer Quellen, z. B. synchronistische
Listen der assyrischen und babylonischen Könige und die Epo-
nymencanones, d. h. Verzeichnisse der Amtsjahre der hohen
Würdenträger, nach denen, ähnlich wie in Rom nach den Konsuln,

die Jahre einer Königsregierung bezeichnet wurden, so dass
auch hier die relative Chronologie weithin feststeht. Anhand
gewisser Ereignisse, die sowohl die Keilschrifttexte als das AT
erwähnen, gelingt es nun, die Verbindung zwischen der alttestamentlichen

Königschronologie und derjenigen der assyrischen und
babylonischen Herrscher herzustellen. Solche Daten sind u. a. die
Eroberung Samarias durch Sargon IL von Assur in seinem 1.

Regierungsjahre oder die mit der Wirksamkeit des Propheten Jesaja
in Verbindung stehende Belagerung Jerusalems durch Sanherib.
Zur Gewinnung absoluter Daten musste aber auch die Astronomie
das Ihrige beitragen. Einen wichtigen Angelpunkt bildet da die
für die Zeit des assyrischen Königs Assur-Dan III. verzeichnete
Sonnenfinsternis, welche auf den 15. Juni 763 berechnet ist. Von
da an lassen sich vor- und rückwärts feste Datierungen aufstellen,
so dass z. B. die erwähnte Belagerung Jerusalems auf das Jahr 701

und der Fall Samarias auf 721 festgelegt ist.
Ganz bedeutende Förderung erfuhr auch die geographische

Kenntnis des alten Orients. So manche Namen der Bibel, die
früher eben nichts als Namen gewesen waren, begegnen uns in
den Keilschrifttexten und werden zu deutlich fassbaren Begriffen;
z. B. das 2. Kön. 19, 12 u. a. erwähnte ceden (nicht zu verwechseln



— 16 —

mit cêden, dem hebräischen Namen des Paradieses) kennen wir
nun unter dem Namen Bit-Adini als einen Staat am mittleren
Euphrat; Kalno oder Kalne (Am. 6, 9 und Jes. 10, 9) erscheint

in assyrischen Texten als Kulläni, Hadräch (Sach. 9, 1) als Cha-

tarikka, beides Hauptstädte von syrischen Staaten, die dann
dem Assyrerreich einverleibt wurden. Wenn es in der bekannten
Völkertafel Gen. c. 10 heisst, dass der Anfang von Nimrods Reich
«Babel, Erech, Akkad und Kalne im Lande Sinear» gewesen sei,

so sind uns nun neben Babel auch Erek babylonisches Uruk
und Akkad zu greifbaren Grössen geworden. Ersteres ist die Stadt
des Sagenhelden Gilgames, südöstlich von Babylon, mit dem

Haupttempel der Göttin Istar, seit 1913 ausgegraben, wobei die
bis ins 4. Jahrtausend hinaufreichende sogenannte Uruk-Kultur
entdeckt wurde. Die Stadt Akkad aber war der Mittelpunkt des

ersten semitischen Reichs, im 27. Jahrhundert v. Chr. von Sargon

I. begründet; nach ihr nannte man dann ganz Südbabylonien
«das Land Akkad» und die semitische Sprache Babyloniens die
akkadische. Noch nicht identifiziert ist Kalne, das jedenfalls
nicht mit dem oben erwähnten in Syrien identisch sein kann.
Hinter dem «Lande Sinear» vermutet man Sumer, aber feststehend
ist dies noch nicht.

Eine Anzahl von Völkern lernen wir aber nicht nur aus ihrer
Erwähnung in akkadischen Texten kennen, sondern aus ihren
eigenen Schriftdokumenten, da der Gebrauch der Keilschrift, wie
schon eingangs erwähnt, nicht auf ihre Erfinder, die Sumerer,
und deren kulturelle Erben, die Babylonier und Assyrer, beschränkt
blieb. So bedienten sich ihrer die im AT öfter erwähnten und auch
aus ägyptischen Quellen bekannten Hethiter, die zwischen dem
19. und 13. Jahrhundert Kleinasien beherrschten und zeitweise
bis weit nach Syrien und Mesopotamien vorstiessen, so dass es

schliesslich in der Schlacht bei Kadesch am Orontes 1308 v. Chr.
zum Zusammenprall mit der ägyptischen Macht unter Ramses IL
kam. Durch die von Hugo Winckler 1906 vorgenommenen äusserst
ertragreichen Ausgrabungen von Boghasköi östlich von Ankara
kennen wir auch die Sprache der Hethiter, die sich als die einer
indogermanischen Herrenschicht erweist, welche sich die
sogenannte «protochattische» eingesessene Bevölkerung, von der wir
ebenfalls Sprachdenkmäler in Keilschrift besitzen, unterwarf.

Unter der Urbevölkerung Kanaans nennt das AT neben
den Hethitern unter anderen auch die Horiter. Diese treten uns



— 17 —

als Churriter, zum Teil ebenfalls mit ihrer in Keilschrift geschriebenen,

bis jetzt noch wenig erforschten eigenen Sprache,
entgegen als ein Bevölkerungselement, das in Assyrien und darüber
hinaus bis nach Kleinasien einerseits und Syrien andrerseits im
2. Jahrtausend eine wichtige Rolle gespielt hat.

Aus der Sintflutgeschichte kennt jedes Kind das «Gebirge
Ararat», wie es in der Lutherbibel heisst. In Wirklichkeit ist
aber die Rede von den Bergen des Landes Ararat, das uns aus den
Keilschrifttexten als Urartu wohlbekannt und mit dem spätem
Armenien identisch ist. Die assyrischen Könige berichten uns
öfter von ihren Kriegszügen in jene Gebirgsgegenden hinauf.
Auch die Sprache der Urartäer ist uns in Keilinschriften erhalten;
sie zeigt gewisse Berührungen mit dem Churrischen.

Besonders interessant wird es natürlich da, wo in keilschriftlichen

Quellen, besonders babylonischen und assyrischen, Ereignisse

aus der israelitischen Geschichte selbst erwähnt werden.
Man muss nun nicht glauben, dass dies allzu häufig der Fall ist.
Denn zwischen dem kleinen Kanaan und dem grossen Zweistromland

liegt die weite syrische Wüste, und eine direkte Berührung
kam erst zustande, als die Könige des neuassyrischen Reichs
immer mehr gegen die Mittelmeerküste vorstiessen, vor allem seit
Salmanassar III. im 9. Jahrhundert. Aber bei der grossen
Ausdehnung der assyrischen Machtsphäre werden die Könige auf
ihren Feldzügen auch jetzt nur dann und wann nach Palästina
im Südwesten geführt, während sie dann wieder lange Zeit weit
im Norden in den Nairiländem (in der Gegend des heutigen Wan-
sees) oder im Osten an der Grenze Elams beschäftigt sind. Auch
seitdem Israel und Juda dem assyrischen bzw. babylonischen Reich
einverleibt sind, ist Palästina, obwohl als Durchgangsland nach
Ägypten durchaus nicht ohne Bedeutung, doch eben nur eine der
zahlreichen Provinzen dieser Grossreiche.

Immerhin verdanken wir den assyrischen und babylonischen
Quellen eine Reihe von äusserst wertvollen Nachrichten zur

israelitischen Geschichte. Man kann sagen, dass diese im grossen und
ganzen eine Bestätigung der Berichte des AT geben. Wenn da
und dort Divergenzen auftreten, so kommt das zum grossen Teil
daher, dass man auf beiden Seiten die eigenen Erfolge in möglichst
helles Licht rückt, Misserfolge aber zu verschleiern trachtet. Da
gilt es dann, die beidseitigen Berichte gegeneinander abzuwägen
und so den wahren Sachverhalt zu eruieren. Gänzlich verkehrt

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1942. 2



_ 18 —

wäre es. dabei den Keilschriftquellen stets den Vorrang zu geben,
wenn man bedenkt, dass die assyrischen und babylonischen Königs-
insehriften zum Selbstruhm des Herrschers abgefasst sind und
daher oft recht großsprecherisch lauten.

Ein recht instruktives Beispiel ist da die schon erwähnte
Belagerung Jerusalems durch Sanherib im Jahre 701. Über sie

berichtet einerseits das 2. Königsbuch, andrerseits das sogenannte
Taylorprisma, auf dem Sanherib seine Feldzüge verewigte. Hier
wird geschildert, wie der Assyrer, nachdem er 46 feste Städte
und zahllose andere Ortschaften Judas eingenommen, den König
Chazakiau (d. h. Hiskia) in seiner Hauptstadt Ursalimmu
(Jerusalem) «Kimä issür kuppi — wie einen Käfigvogel» eingeschlossen
habe; Hiskia aber, niedergeworfen «von der Furcht vor dem
Glänze seiner Herrschaft», habe sich ihm unterworfen und einen
hohen Tribut geleistet. Der Bericht des Königsbuches, der auch
ins Jesajabuch aufgenommen ist, erzählt in einer doppelten
Version, wie Sanherib Hiskia zur Übergabe der Hauptstadt aufgefordert

habe. Von Jesaja ermutigt, verweigert sie der König, und
Sanherib, anstatt Jerusalem zu stürmen, zieht ganz überraschenderweise

ab. Sicherlich ist nun so viel richtig, dass Hiskia dem
Sanherib einen Tribut leistete, was übrigens durch eine andere Notiz
im Königsbuch bestätigt wird. Andrerseits aber scheint Sanherib
doch etwas Entscheidendes zu verschweigen, nämlich, dass er
Jerusalem eigentlich einnehmen wollte, aber dann aus
irgendwelchen Gründen davon abstehen musste, sei es, weil er, nach
der einen Version des alttestamentlichen Berichts, ein Gerücht
über das Heranrücken eines äthiopischen Heeres vernahm, sei es,
weil eine Pest in seinem Lager ausbrach ; denn dies ist wohl gemeint,
wenn es 2. Kön. 19, 35 heisst, dass der Engel Jahwes im Lager der
Assyrer 185 000 Mann erschlagen habe. Es ist begreiflich, dass
Sanherib diesen Misserfolg gerne verschwieg, andrerseits aber der
alttestamentliche Bericht vielleicht die Haltung Hiskias in etwas
zu günstigem Lichte zeigt. Der religiös bestimmte
Geschichtspragmatismus des AT aber zeigt sich darin, dass hier die
Rettung Jerusalems wesentlich dem Eingreifen Gottes zugeschrieben
wird.

Für die vorisraelitische Geschichte Palästinas von grösster
Bedeutung sind die seit 1887 gemachten Funde von Tell-el-Amarna
in Oberägypten. Wie kamen in Keilschrift beschriebene
Tontafeln in das Land des Papyrus und der Hieroglyphen Es han-



— 19 —

delte sich in der Tat um die diplomatische Korrespondenz
ägyptischer Könige, vor allem des durch seine religiöse Reform
bekannten Amenophis IV. oder Echnaton, mit den vorderasiatischen
Fürsten. Damals wurde also im internationalen Verkehr die babylonische

Schrift und Sprache bis nach Ägypten verwendet. Die
Amarna-Briefe sind vor allem wertvoll durch die Aufschlüsse, die
sie uns über die Verhältnisse in Kanaan vor der israelitischen
Einwanderung im 14. und 15. vorchristlichen Jahrhundert geben.
Wir ersehen daraus, dass damals eine ganze Reihe von
Kleinfürsten das Land beherrschten, die sämtlich unter der Oberhoheit
der Pharaonen standen. Sie sassen in den aus dem AT
bekannten Städten wie Gezer, Megiddo, Askalon, Gaza, aber auch
Jerusalem, das als Urusalim mit seinem König Abdichiba erscheint.
Diese Vasallenfürsten sind allerdings recht unzuverlässige Kunden
und haben auch unter sich fortwährend Händeleien, so dass sie

den ägyptischen Oberherren recht viel Sorge bereiteten. Dazu
kommen die ständigen Angriffe von Beduinenhorden, die von der
Wüste her in das Kulturland einzudringen suchen. Sie werden
in den Texten als Chabiru bezeichnet. Da dieser Name sprachlich
mit cibri, «Hebräer» gleichgestellt werden kann, so glaubte man
in ihnen die Israeliten gefunden zu haben, die dann also im 14.
Jahrhundert nach Palästina gekommen wären. Dies scheint sich nun
allerdings nicht ganz zu bestätigen. Aus verschiedenen Gründen
ist es wahrscheinlicher, dass der Auszug Israels aus Ägypten erst
später, unter Ramses II. (1292—1225) erfolgte. Wir haben unter
den Chabiru wohl nur «Hebräer» im weitern Sinne zu verstehen
als eine Bezeichnung jener nomadischen Elemente, die aus den
Steppengebieten vordrängten, sich aber aus verschiedenen
völkischen Gruppen zusammensetzten, von denen eine auch die
Israeliten oder Hebräer im engern Sinne waren.

Hier ist es am Platze, auch einer Entdeckung aus jüngster
Zeit Erwähnung zu tun, die uns von anderer Seite her Einblicke
in die Verhältnisse ungefähr des gleichen Zeitraums gewährt. Im
Jahre 1929 begannen die Franzosen im Ruinenfeld am Ras-
Schamra, dem «Fenchelkap» in Syrien, nahe bei Minet-el-Beda,
dem «Weissen Hafen» oder Aevxoç Xtuijv der Griechen,
auszugraben. Man stiess auf die Überreste einer bedeutenden Stadt,
in denen man bald auch eine beträchtliche Anzahl von Keilschrift-
tafeln fand. Die grosse Überraschung bestand aber darin, dass
die meisten davon nicht in der bekannten babylonischen, sondern



— 20 —

in einer bis jetzt unbekannten Keilschriftgattung geschrieben

waren. An ihrer Entzifferung arbeiteten die Franzosen Dhorme
und Virolleaud sowie der Deutsche Hans Bauer, dem der Hauptanteil

an ihrem raschen Gelingen zuzuschreiben ist. Es handelt
sich hier um eine alphabetische Schrift von 29—30 Zeichen, die
aber wie die hebräische in der Hauptsache nur die Konsonanten
wiedergibt. Wir haben also hier wie später bei der altpersischen
Keilschrift der Achämenidenzeit die Erscheinung, dass mit den
Elementen der Keilschrift eine Buchstabenschrift gebildet wurde.
Es ist aber nicht so, dass diese etwa durch Vereinfachung aus der
babylonischen Silbenschrift entwickelt wäre, sondern die Schrift
von Ras-Schamra stellt vielmehr eine Verbindung der babylonischen

Keile mit dem Prinzip der phönizischen Konsonantenschrift

dar, welch letztere jetzt schon mindestens für die Mitte des

2. Jahrtausends nachgewiesen ist. Die Sprache erscheint als
westsemitisch, genauer gesagt nordkanaanäisch, und damit dem
Phönizischen und Hebräischen nahestehend. Wir nennen sie jetzt
«ugaritisch», nach Ugarit, dem Namen jener wiederentdeckten
Stadt.

Die Texte, die in Ras-Schamra gefunden wurden, sind einmal
allerhand Urkunden, Briefe u. ä., eine Abhandlung über
Pferdeheilkunde, verschiedene sakrale Texte wie Hymnen, Opferlisten usw.
und dann besonders eine Anzahl von epischen Texten. Diese,
an sich noch ziemlich unvollständig gefunden, scheinen sich zu
mehreren Zyklen zusammenzuordnen, von denen einer den Gott
Aliyan Baal zum Mittelpunkt hat, ein anderer Keret, den Sohn
Eis, ein weiterer den Gott Dan'el, dessen Name sofort an den
biblischen Daniel erinnert, welcher in Ez. c. 14 und 28 neben Noah
und Hiob als eine durch Weisheit und Gerechtigkeit ausgezeichnete
Gestalt der Vorzeit erscheint. Viel mehr als die Ähnlichkeit des
Namens mit dem ugaritischen Dan'el hat sich allerdings bis heute
nicht ergeben. Überhaupt befindet sich ja die Kenntnis der
ugaritischen Sprache imd Literatur noch in voller Entwicklung, und
sehr vieles ist noch unverständlich, oder die Deutungen weichen
sehr stark voneinander ab.

Trotzdem stehen wir schon vor einer Reihe von beachtenswerten

Ergebnissen. Am wichtigsten für unser Thema sind die
Einblicke in die Religion von Ugarit etwa um 1400 v. Chr., da
wir von hier aus auch die kanaanäische Religion, die die Israeliten
bei ihrer Einwanderung vorgefunden haben, besser beurteilen



— 21 —

können. Als höchster Gott erscheint El; daneben ist Baal, oft
mit dem Beinamen Aliyan, «der Starke», von überragender
Bedeutung. Von den Göttinnen ist Anat, Baals Schwester und
Gattin, die wichtigste. Dazu kommt aber eine grosse Zahl von
andern Göttern und Göttinnen, die das ugaritische Pantheon
ausmachen.

Manche Einzelzüge in der israelitischen Religion erfahren
von den Ras-Schamra-Texten her eine Aufhellung. Aber vor allem
lernen wir den Gegner, mit dem die Jahwe-Religion Israels es zu
tun hat, nämlich die eingesessene kanaanäische Religion, und
damit den ständigen Kampf vor allem der Propheten gegen sie

besser verstehen. Es zeigt sich nur noch viel deutlicher, wie
grundverschieden in Wahrheit die israelitische Religion von der
kanaanäischen ist. Das Bild, das das AT von dieser letztern
gibt, wird im wesentlichen bestätigt, aber auch beträchtlich
verdeutlicht. Wir erkennen, was an der kanaanäischen Religion von
Israel abgelehnt werden musste und was andrerseits auch ohne
Gefahr übernommen werden konnte. Eissfeldt bemerkt mit Recht
in der «Theologischen Literaturzeitung»: «Erst Ras-Schamra hat
uns gezeigt, warum manche Züge der kanaanäischen Religion, wie
die mit der sakralen Prostitution verbundene Verehrung einer
Fruchtbarkeitsgöttin, unmöglich in die Jahwereligion eingehen,
andere, wie der Glaube an El, den Gott der Weisheit und
Gerechtigkeit, aber sehr wohl ihr angepasst werden konnten.» Vor
allem kann aber nicht genug auf den Abgrund hingewiesen werden,
der zwischen dieser naturgebundenen Religion eines Agrarvolkes
und dem vom Sinai mitgebrachten Jahwe-Glauben Israels klafft.

Um zum Schluss noch einmal nach Babylonien
zurückzukommen, so finden wir auch hier wie in Ugarit eine Anzahl
von grossen epischen Dichtungen, deren Auffindung und Veröffentlichung

grösstes Aufsehen gemacht hat. Es sind dies die in weitem
Kreisen am meisten bekannt gewordenen und besprochenen
Erzeugnisse der Keilschriftliteratur. Grund zu dieser weitreichenden
Beachtung boten vor allem die überraschenden Parallelen mit
biblischen Erzählungsstoffen. Nennen wir nur die allerwichtigsten
Beispiele

Da sind einmal die babylonischen Sintflutberichte. Der
bekannteste ist der in dem berühmten Gilgames-Epos enthaltene.
Der Held der Geschichte, Utnapistim mit dem Beinamen Atar-
chasis, «der Erzgescheite», rettet sich aus der durch die Götter



— 22 —

herbeigeführten Flut wie Noah, indem er sich ein gewaltiges
Schiff baut. Sogar solche Einzelzüge wie die dreimalige
Aussendung der Vögel finden sich dabei. Wie Noah bringt auch Utna-
pi§tim nach der Rettung ein Opfer dar. Neben einigen andern

nur kurzen Fragmenten ist ferner ein Sintflutbericht in sumerischer

Sprache gefunden worden, deren Held Ziusudra heisst. Der Name
bedeutet: «die Lebenstage sind (ihm) lang gemacht», und entspricht
dem akkadischen Utnapistim. Diese sumerische Fassung ist
bedeutend knapper und gewiss älter, die des Gilgames-Epos reicher
an Einzelzügen.

Man wusste zwar aus dem von Eusebius wiedergegebenen
Bericht des Berossus bereits von der babylonischen Sintflutsage.
Berossus, ein Zeitgenosse Alexanders des Grossen, war ein babylonischer

Priester, der in griechischer Sprache ein Werk Baßv/^mviaxd
über Geschichte und Überlieferungen der Babylonier abgefasst
hat, das leider zum grössten Teil verloren ging. Bei ihm heisst der
Sintflutheld Eîoovêgog, worin man leicht das sumerische Ziusudra
erkennt. Heute, da uns die keilschriftlichen Originaltexte
erschlossen sind, sehen wir, dass Berossus selber aus diesen geschöpft
und sie recht getreu wiedergegeben hat.

Es lässt sich nun nicht leugnen, dass die biblische
Sintfluterzählung von der sumerisch-babylonischen abhängig ist. Aber
deshalb im 1. Buch Moses nur einen Abklatsch der babylonischen
Literatur sehen zu wollen, wäre gänzlich verfehlt. Man darf doch
die tiefgreifenden Unterschiede nicht ausser acht lassen. Vor
allem ist die Gottesauffassung der Genesis eine grundsätzlich
andere. Hier ist es der eine, gerechte Jahwe, der die Flut als
Gericht über die sündige Menschheit kommen lässt, den einen
Frommen, Noah, aber errettet. In Babylon aber hat der Rat der
Götter beschlossen, eine Sintflut zu machen. Einer von ihnen
aber, Ea, warnt den Utnapistim, indem er, wie der Knabe bei
der Mordnacht zu Luzern einem Ofen die Abmachung der
Verschwörer anvertraute, das Geheimnis des Götterbeschlusses einer
Rohrhütte kundtat. Wie dann die vernichtende Flut hereinbricht,
da erschrecken die Götter selbst über das Unheil, das sie
angerichtet: «die Götter kauerten sich nieder wie Hunde, hockten
nieder an den Aussenmauern. Istar schreit wie eine Gebärende. :

,Wie konnte ich in der Versammlung der Götter Böses befehlen,
zur Vernichtung meiner Menschen den Kampf befehlen! Ich
gebäre meine Menschen, und wie Fischbrut füllen sie nun das



— 23 —

Mee3.» Fehlt es auch in der alttestamentlichen Geschichte nicht
an Anthropomorphismen, so etwas ist dort doch ganz undenkbar.

In Babylon läuft die Sintflutgeschichte damit aus, dass

Utnapistim und sein Weib zu einem göttergleichen Leben in fernes
Land entrückt werden. In der Bibel aber wird mit Noah ein neues
Menschengeschlecht gegründet, mit dem Gott seinen Bund schliesst.
Damit ist die Sintflutgeschichte in einen heilsgeschichtlichen
Zusammenhang gesetzt, etwas, was der babylonischen Sage völlig
fremd ist.

Die andere grosse epische Dichtung der Babylonier ist neben
dem Gilgames-Epos das Lied von der Weltschöpfung, von den

Babyloniern selbst nach seinen Anfangsworten: Enüma élis lä
nabü samämu, saplis ammatum suma lä zakrat — «Als droben der
Himmel noch nicht genannt war, drunten die Erde mit Namen
nicht gerufen» kurzweg Enüma élis genannt. Die ersten Bruchstücke

dieser Dichtung wurden von dem englischen Assyriologen
George Smith unter den Tafeln der Bibliothek Assurbanipals
identifiziert und 1878 veröffentlicht unter dem Titel «The Chaldean
account of Genesis». Obwohl bis in die jüngste Zeit immer weitere
Teile von Enüma élis gefunden wurden und auch verschiedene
Rezensionen des Textes zum Vorschein kamen, ist es uns doch
noch nicht vollständig bekannt. Immerhin sind die Lücken nicht
mehr so gross, dass wir uns nicht ein ziemlich vollständiges Bild
des Inhalts machen könnten.

Das eigentliche Thema des Gedichts, das am babylonischen
Neujahrsfest feierlich rezitiert zu werden pflegte, ist der Aufstieg
Marduks, des Stadtgottes von Babel, zum Herrn der Götter.
Wie Babylon die Beherrscherin des Zweistromlandes wurde, so
musste auch seinem speziellen göttlichen Schutzherrn auf Kosten
der altern Götter der erste Platz im Pantheon zukommen. Dies
wurde erreicht, indem man in den babylonischen Priesterkreisen,
wo der Ursprung des Gedichtes gesucht werden muss, eine Anzahl
von uralten, ursprünglich selbständigen mythischen Überlieferungen

mit Marduk in Verbindung brachte und so zu einem Ganzen
verknüpfte. Dazu gehört vor allem der Kampf des Gottes gegen
die Tiämat, ein urzeitliches Ungeheuer, das das Salzwassermeer
verkörpert. Aus ihrer Vereinigung mit Apsü, dem Süsswasser-

ozean, gehen zunächst die altern Göttergenerationen hervor, bis
dann ein jüngeres Göttergeschlecht mit dem altern in Konflikt
gerät. Schliesslich kommt es zum Entscheidungskampf zwischen



— 24 —

Tiämat und Marduk, der um den Preis der Vorherrschaft unter
den Göttern der Tiämat entgegentritt und sie tötet. Spiegelt sich

darin der machtpolitische Aufstieg Babels über die altern
Dynastien wider, so wird nun im folgenden Marduk auch als
Erschaffer des Weltalls verherrlicht, das er hervorbringt, indem er
die Tiämat spaltet und aus den beiden Teilen das Himmelsgewölbe
und die Erde bildet. Von der folgenden Tafel, die die Einrichtung
des Kosmos durch Marduk schildert, ist leider nur noch ein Teil
erhalten. Schliesslich werden auch die Menschen aus dem Blute
des getöteten Gottes Kingu geschaffen. Das Ganze endet mit der

Verherrlichung Marduks, an dessen Stelle in einer assyrischen
Rezension, entsprechend den andersgearteten Machtverhältnissen,
Asur, der assyrische Reichsgott, gesetzt wird.

Wies bereits die erste Veröffentlichung von Enüma-ëlis-Texten
durch George Smith schon durch ihren Titel auf die Berührung
mit dem biblischen Schöpfungsbericht der Genesis hin, so wurde
in der Folge immer mehr betont, wie sehr auch hier das AT aus
den babylonischen Quellen schöpfe. Entspricht doch der Tiämat
schon sprachlich die tehöm, die Urflut von Gen. 1, 2. Ihre Spaltung
durch Marduk scheint in der Scheidung der obern und untern
Wasser Gen. 1, 6. 7 nachzuklingen. Wenn man aber die Dinge
genau ansieht, so beschränken sich die Berührungen doch nur auf
einige Einzelzüge. Die Bibel weiss nichts von einer Théogonie,
wie sie am Anfang von Enüma ëlis steht; sie weiss nichts von
dem Kampf der Göttergenerationen, sondern stellt ganz klar und
scharf schon in ihren allerersten Worten den einen Gott mit seinem

schöpferischen Wort vor und über alle Dinge. Es gibt keinen
Dualismus eines männlichen und weiblichen Chaosprinzips wie in
dem Apsü und der Tiämat der Babylonier.

Freilich, ausserhalb des Schöpfungsberichtes der Genesis,
der ganz von einem scharfen theologischen Denken geformt ist,
begegnen wir auch im AT allerhand Überlieferungen von einem
Kampf Jahwes mit einem urzeitlichen Ungeheuer, teils Levjathan,
teils Rahab, Behemoth oder Tannin genannt. Solche Sagen waren
offenbar im Volke im Umlauf. Aber in der offiziellen Religion
waren sie nicht geduldet, und aus den beiden, sowohl dem jah-
wistischen als dem priesterlichen Schöpfungsbericht, sind sie bis
auf die erwähnten geringen Spuren ausgeschaltet. Wie falsch wäre
es nun, die alttestamentliche Religion nach diesen volkstümlichen
Vorstellungen beurteilen zu wollen und mit Delitzsch zu rufen:



— 25 —

«Wie so ganz gleichartig ist alles in Babel und Bibel!» Es wäre
gleich verkehrt, wie wenn man den Katholizismus nur nach
gewissen Erscheinungen einer primitiven Volksfrömmigkeit ein- und
abschätzen würde. Seitdem wir die Ras-Schamra-Texte kennen,
erscheint es überhaupt als äusserst fraglich, ob Jahwes Kampf
mit dem Meerungeheuer aus Babylonien stammt ; denn der Drachenkampf

wie auch die Namen der Ungeheuer Levjathan und Tannin
finden sich auch hier, und zwar ohne jede Verbindung mit der
Weltschöpfung. Er ist offenbar auf syrisch-kanaanäischem Boden
selbständig, ohne Verbindung mit Babel, heimisch gewesen.

Überhaupt bringen die Texte von Ugarit ein gewichtiges
Korrektiv in unsre Beurteilung der Abhängigkeit Israels von Babel.
Es lässt sich nicht mehr, wiederum mit Friedr. Delitzsch,
behaupten, dass Kanaan «vollständig eine Domäne der babylonischen
Kultur» war, nachdem uns Ras-Schamra so überraschende
Einblicke in die schon um die Mitte des 2. Jahrtausends v. Chr.
hochentwickelte Kultur im syrisch-kanaanäischen Gebiet ermöglicht hat.

Es wäre nun allerdings noch manches über die Beziehungen
zwischen Babel und Bibel zu sagen; aber um dieses Thema zu
erschöpfen, brauchte es viel mehr als einen einzigen Abend. Es wäre
etwa noch zu reden von der babylonischen Gesetzgebung, als
deren wichtigster Exponent der Hammurabi-Kodex weitbekannt
ist, und ihren Vorgängern und Verwandten, den sumerischen,
altassyrischen und hethitischen Gesetzen, in ihrem Verhältnis zum
mosaischen Recht. Es wäre ferner zu reden von babylonischer
Psalmendichtung, von Weisheitssprüchen und vielem andern.
Dann wären auch jene Fragen zu berühren, die Delitzsch
aufgeworfen und sämtlich im probabylonischen Sinne beantwortet
hatte: ob der israelitische Sabbat aus Babylonien stamme, ob sich

dort ein dem alttestamentlichen entsprechendes Prophetentum
fand, ob der israelitische Gottesname Jhwh auch in Babel
vorkomme, ob sich dort «bei freien und erleuchteten Geistern» ein
Monotheismus gefunden habe, von dem der israelitische Glaube

an den einen Gott abzuleiten wäre.
Alle diese Aufstellungen Delitzschs haben seither ihre

Korrektur gefunden, und zwar nicht nur von alttestamentlicher,
sondern gerade auch von assyriologischer Seite her. So überragend
auch die Verdienste Friedr. Delitzschs um die Assyriologie waren,
so wenig wirkliches Verständnis hatte er für die Welt des AT,
sehr im Unterschied von seinem Vater Franz, dem wir, selbst



— 26 —

einem Mann von umfassender orientalistischer Bildung, eine Reihe

von Kommentaren zum AT verdanken, die heute noch, obwohl
sie in vielen Dingen veraltet sind, zum Besten und Tiefsten
gehören, was zur Erklärung des AT geschrieben worden ist.

Aber der Babel-Bibel-Streit bedeutete doch eine notwendige
Katharsis des Verhältnisses zwischen Assyriologie und AT. Ging
es doch um nichts Geringeres als um die Bewahrung des

Offenbarungscharakters der Schrift, die dem Christen und Theologen
doch weit mehr ist als bloss ein religionsgeschichtliches Lesebuch.
Dieser musste allerdings fallen, wenn im AT nicht viel mehr zu
finden wäre als eine Reihe von Entlehnungen aus babylonischer
Kultur- und Religionswelt. Hier sehen wir aber heute die Dinge
wesentlich anders als Delitzsch. Dies gilt auch gegenüber dem

von Hugo Winckler und Alfred Jeremias inaugurierten Panbaby-
lonismus oder dem Versuch Peter Jensens, in den Gestalten der
alttestamentlichen Überlieferung, ja sogar in Jesus und Paulus
nichts als Varianten «des babylonischen Gottmenschen Gilgames»
zu sehen.

Um so unbefangener und gefahrloser dürfen wir heute aus dem
überreichen Ertrag der Keilschriftforschung für unsere Erfassung
und Erklärung des AT Nutzen ziehen. Ist es doch wahrlich des
Gewinns genug, wenn sich uns Religion, Kultur und Geschichte
einer Welt enthüllt haben und immer weiter enthüllen, die
Jahrtausende umfasst, einer Welt, in deren Umkreis auch das Volk des

AT gelebt hat. Ex Oriente Lux — das Wort bewährt sich auch
hier, aber das wahre Licht der Welt, jener Oriens ex Alto im
Lobgesang des Zacharias, ist nicht aus Babel gekommen, sondern
aus dem Volke, das der Empfänger der Offenbarung des Alten
Bundes war.

Bern. Albert E. Rüthy.

Literatur.

B. Meissner, Die Keilschrift (Sammlung Göschen 708), 2. Auflage 1922.
— L. Messerschmidt, Die Entzifferung der Keilschrift 1903. — E. Ghiera,
Sie schrieben auf Ton 1940 (populär). — Akkadische Sprache: G.Berg-
strässer, Einführung in die semitischen Sprachen 1928, 20 ff.

B. Meissner, Die babylonisch-assyrische Literatur (in Walzels Handbuch

der Literaturwissenschaft) 1928. — Derselbe, Babylonien und
Assyrien 1920—1925. — Derselbe, Könige Babyloniens und Assyriens 1927.



— 27 —

— M. Jastrow, Die Religion Babyloniens und Assyriens 1905 ff. — A.
Jeremias, Handbuch der altorientalischen Geisteskultur 1913. — Fr. Jeremias,
Semitische Völker in Vorderasien (P. D. Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch

der Religionsgeschichte, 4. Auflage, 1925, I, 496 ff.).
E. Schrader, Die Keilinschriften und das AT, 3. Auflage, 1902. — A.

Jeremias, Das AT im Lichte des Alten Orients, 4. Auflage, 1930. — A. Jirku,
Altorientalischer Kommentar zum AT, 1923.

Zum Babel-Bibel-Streit : Friedrich Delitzsch, Babel und Bibel L, IL, III.,
1902/03. — C. Bezold, Die babylonisch-assyrischen Keilinschriften und ihre
Bedeutung für das AT 1904. — W. Baumgartner in: Die Religion in
Geschichte und Gegenwart, 2. Auflage, 1927 "ff., I, 714 ff.

Die wichtigsten Texte in deutscher Übersetzung bei H. Gressmann,
Altorientalische Texte zum AT, 2. Auflage, 1926. — A. Ungnad und H.
Gressmann, Das Gilgamesch-Epos, übersetzt und erklärt, 1911. — P. Jensen,
Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur, I, 1906. — E. Ebeling, Das
babylonische Welt-Schöpfungslied (Altorientalische Texte und
Untersuchungen, II, 4), 1921. — R. Labat, Le Poème babylonien de la Création,
1935. — J. A. Knudtzon, Die El-Amarna-Tafeln (Vorderasiatische Bibliothek,

II), 1907/15.
Ras Schamra: Dio Texte wurden zuerst von Ch. Virolleaud in der

französischen Zeitschrift «Syria» publiziert (seit 1929). — H. Bauer, Die
alphabetischen Keilschrifttexto von Ras Schamra (Kl. Texte für Vorlesungen und
Übungen 168), 1936. — Neueste zusammenfassende Darstellung mit
vollständigen Literaturangaben: W. Baumgartner, Ras Schamra und das AT
(Theologische Rundschau, 1940/41).


	Keilschriftforschung und Altes Testament

