
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus

Autor: E.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 190

Alîkircliliriie Autonomie und päpstlicher Zentralismus.

Nachdem Professor Heiler im ersten Band dieser Trilogie, Urkirche
und Ostkirche, der in dieser Zeitschrift im 28. Jahrgang (1938), Heft 1,
Seite 44—55, angezeigt wurde, die östlichen Kirchen und Sekten behandelt
hat, legt er hier den ersten Teil des Bandes über die römisch-katholische
Kirche vor 1). Dieser will, zusammen mit dem noch ausstehenden zweiten
Teil, die eigentliche Neuauflage des frühern Werkes «Der Katholizismus,
seine Idee und seine Erscheinung» (München 1923) bilden.

Dadurch, dass hier die geschichtlichen Probleme eine gesonderte
Behandlung erfahren, gewinnt das Ganze an Schärfe und Zielgerichtetheit.
Mag auch im Vorbeigehen schon viel über die «Idee» des Katholizismus
miterörtert werden, im wesentlichen hält sich der Verfasser streng an den
Titel. Er behandelt vor allem die Liturgie- und Verfassungsgeschichte
des abendländischen Katholizismus, und auch die erstere nur so weit,
als die Romanisierung der Liturgien den Zug zum Zentralismus abspiegelt.
Immerhin bekommt man auch so ein sehr eindrucksvolles Bild von der

Mannigfaltigkeit und dem Reichtum des frühkatholischen Gottesdienstes.
Der erste Hauptabschnitt (S. 3—185), der die Geschichte der alten

autonomen Kirchen des Abendlandes, der nordafrikanischen, spanisch-
westgotischen, gallischen, fränkischen und mailändischen Kirche, der
Kirche von Aquileja, der britischen, irischen, schottischen, wie endlich
der arianisch-germanischen Stammeskirchen behandelt, liest sich in seiner

sorgfältigen und ausführlichen Charakterisierung der Eigentümlichkeiten
dieser «Nationalkirchen» wie eine grosse Apologie des Altkatholizismus.
Das liegt nicht so sehr an neuen Einzelentdeckungen und Forschungsresultaten

wie an der unterstreichenden Zusammenschau dieser sonst
meist getrennt behandelten Einzelkirchen. Dass sich in der so verschiedenen
Geschichte dieser Landschaften doch überall der gleiche Prozess spontaner
Kirchenbildung abspielt, nämlich die Gestaltung freier Volkskirchen
«altkatholisch»-landeskirchlichen Gepräges, beweist an sich, dass der
«päpstliche Zentralismus» nicht ursprüngliche Tradition sein kann. Er
setzt sich überall nur in hartem Kampfe mit den autonomen Gebilden der
Bischofskirchen durch. Dass diese allerdings auch ihrerseits nicht
schablonenhaft gleichgeschaltet sind, sondern gewachsene, landschaftlich stark
variierende Verfassungsformen zeigen, wird nicht verschwiegen, sondern

gerade als Ausdruck der altkirchlichen Lebendigkeit gewertet. Aber auch
die Gefahren dieses nationalkirchlichen Systems, sowohl die der Über-

1) Heiler, Friedrich: Die katholische Kirche des Ostens und Westens.
Band II: Die römisch-katholische Kirche, I.Teil. München, Verlag von Ernst
Reinhardt, 1941. XVI und 420 Seiten Grossoktav. Broschiert RM. 7.—, Leinen
RM. 9. —.



— 191 —

herrschung durch die staatlichen Organe (z. B. in der fränkischen Landeskirche)

wie die der Überforderung der Gläubigen durch eine
einseitigklösterliche Leitung (so in der irisch-schottischen Ausprägung), werden
offen aufgezeigt. Es gehört auch hier zum Wertvollsten der Darstellung,
dass trotz einer gewissen Neigung des Verfassers, besonders wertvolle
Erscheinungen der Geschichte in einem fast idealen Lichte zu sehen,
überall aufs gewissenhafteste gerechte Objektivität angestrebt wird. So

wäre es auch ganz verfehlt, Heiler eine einseitige Vorliebe für diese
«altkatholischen» Formen der abendländischen Kirchen nachzureden. Er
betont nicht nur den Primat der Ehre und der Lehrautorität, den diese

Kirchen in allerdings sehr abgestufter und eingeschränkter Form dem
Römischen Stuhl zubilligten, sondern er versucht, wie wir noch sehen

werden, auch dem spätem römischen Zentralismus in einer Weise gerecht
zu werden, die kaum der Wirklichkeit ganz entspricht.

An der Darstellung der altkirchlichen Autonomie ist besonders
interessant, dass durch ein grosses Beweismaterial aufgezeigt werden kann,
dass nicht nur in einem allgemeinen Sinne, sondern konkret, im Einzelnen,
die Ostkirche die westliche zuerst stark beeinflusst hat. Der Romani-
sierungs- und Uniformierungsprozess, dem die alten liturgischen Besonderheiten

zum Opfer fielen, traf deshalb gerade das älteste Traditionsgut.
Heiler besitzt ein feines Sensorium für diese Werte. Die Vereinheitlichung
erscheint so nicht bloss als eine äussere Vergewaltigung, der überdies
zumeist mehr politische als geistliche Motive zugrunde lagen, sondern als

Verarmung. Es ist kein Trost, sondern nur noch eine museale

Angelegenheit, wenn der mozarabische Ritus heute noch in einer Seiten-

kapelle des Domes von Toledo und in Sevilla, wenn die mailändische

Liturgie in ihrer Stadt und einigen Gemeinden des Kantons Tessin
gefeiert werden darf, und wenn spärliche Überreste der gallikanischen
Liturgie in der Diözese Lyon lebendig sind. Das Prinzip der Einheit in
der Mannigfaltigkeit ist preisgegeben worden. Der materialistische Zug
zur Uniformität hat den spirituellen zur geistigen Einheit verdrängt.

Diese entsetzliche, dem Grundwesen der Kirche Jesu entgegengesetzte
Entwicklung wird mit schonungsloser Schärfe aufgedeckt. Die Fälschungen
und Verbrechen, die einzelnen Päpsten gerade recht waren, um ihre
Machtansprüche zu stützen, werden als dämonische Verstörung des ursprünglichen

Petrusprimates gebrandmarkt.
Heiler lässt aber auch deutlich erkennen, wie gerade aus den

«autonomen» Landeskirchen die stärksten Antriebe zur Verfestigung der römischen

Primatstellung kamen. Wenn Heiler Tertullian mit einem allerdings
anfechtbaren Ausdruck als den «Vater des protestantischen Spiritualismus
und Biblizismus» bezeichnet, so muss er ihn gleichzeitig als den Kirchenvater

charakterisieren, der durch seine Formel «unde nobis auctoritas

praesto est» (de praescr. haer., S. 36) den Autoritätsprimat für die ganze
abendländische Kirche erstmalig so deutlich behauptete. Sah er auch in



— 192 —

Rom diese Autorität nur, weil es die Afrika zunächst gelegene Apostelkirche

war, so arbeitete er damit doch der späteren Entwicklung vor.
Ebenso ist nach dem Verfasser der ausgesprochene «Episkopalist» Cyprian
«Wegbereiter für den Primat wider Willen geworden» (Caspar), indem er
die Idee der fortdauernden Cathedra Petri im kirchlichen Denken heimisch
machte und seine Lehre von der Einheit der Kirche an Matthäus 16, 18

entwickelte. In gleicher Weise hat Augustin, trotzdem er der grosse
Verfechter eines «vorrömischen» personalistisch-pneumatischen
Kirchengedankens war und bei der Deutung von Matthäus 16, 18 in Petrus nur
den Typus, die figura, der kirchlichen Einheit sah, der papalistischen
Deutung durch seine Verehrung der römischen Gemeinde als der Trägerin
der apostolischen Tradition und Verbürgerin der katholischen Wahrheit
unfreiwillig Vorschub geleistet. Aus Spanien ergeht zum erstenmal die

Appellation eines ausseritalienischen Bischofs, des abgesetzten Basilides,
an den römischen Bischof, und die auf ihre Selbständigkeit so eifersüchtige
gallische Kirche untergräbt ihre Autonomie selbst dadurch, dass gallische
Bischöfe dem Beispiel des spanischen Basilides folgen und so die Errichtung
eines römischen Vikariats in Arles nicht mehr verhindern können.

Die Romanisierung all dieser freien Kirchen vollzog sich allerdings
nicht ohne die kluge Ausnützung politischer Konstellationen, sie wäre
aber auch nicht möglich gewesen, wenn nicht in ihnen selbst
Zersetzungserscheinungen die Widerstandskraft gebrochen hätten. So gefährdete
sogar in der religiös mächtigsten, der irisch-schottischen Mönchskirche,
gerade das schwärmerische monastische Ideal, das durch seinen Spiritualismus

eine geordnete bischöfliche Verfassung nicht aufkommen liess, die

Grundlagen des kirchlichen Lebens.
So konnte sich, was nun im zweiten Hauptteil (S. 186—393)

geschildert wird, der schon bei Viktor I. einsetzende Drang zur Zentralisierung

allmählich in der ganzen abendländischen Kirche durchsetzen.
Wir können die Darstellung dieser Entwicklung, die in ihren Grundzügen
ja allgemein bekannt ist, hier nicht im einzelnen verfolgen. Gewisse

Akzente, die der Verfasser anbringt, wären natürlich zu diskutieren. Es

liegt in der Linie der Gesamtbeurteilung, dass Heiler zum Beispiel die
Gestalt Gregors des Grossen in ein Licht rückt, das ihn geradezu zu einer
Idealgestalt macht. Es ist gewiss nicht an der Aufrichtigkeit seiner
Devotionsformeln ' (servus servorum Dei) und seiner Zurückweisung des Titels
universalis papa zu zweifeln. Aber es ist doch zu fragen, ob nicht trotz
alles Willens zur «Hierodiakonie» auch dieser grosse Papst doch
viel mehr in einer Linie mit weniger heiligen Vertretern seines Amtes
steht, als dies Heiler sieht. Es ist überhaupt zu fragen, ob Heiler nicht bei
all seinem grossen Wissen — die Tatsachen sind alle vermerkt und
gewertet — über die Möglichkeit einer urchristlichen Interpretation des

päpstlichen Kirchengedankens zu optimistisch denkt. Es ist gar nicht
daran zu zweifeln, dass gerade heute wieder sehr viele römische Katholiken



— 193 —

das Papsttum rein religiös interpretieren, ja, trotz Vaticanum und Codex
iuris, weithin «altkatholisch» über die Kirche denken. Aber dass Heiler,
nachdem er alles, was dagegensteht, aufgeführt hat, ja, sich sogar
ausdrücklich zu den zehn Sätzen Döllingers über die Unterschiede zwischen
dem altkirchlichen Primat und dem spätem Papalsystem (Janus, Der
Papst und das Concil, 1869, S. 82—90) bekannt hat, S. 377 dennoch
fortfahren kann: «Die Steigerung der päpstlichen Forderungen kann darum
(weil die Verhältnisse der Völkerwanderungszeit und der Kampf um die
Freiheit der Kirche ein Einheitsregiment nötig machte) in gewissem
Umfange als eine sinnvolle Entfaltung jenes Primates gelten, der in den

Jesusworten an Petrus verheissen und in der autoritativen Stellung der
alten römischen Gemeinde gegeben war», ist doch befremdlich. Zwar
zeichnet er richtig das Ineinander von Urintention und rein säkularen

Entwicklungen, von, wie er sich ausdrückt, «urchristlichem» und «un-
christlichem» Primat, von ministerium und dominium (S. 381). Aber in
der Erwartung, dass es für Rom eine Umkehr von der in den vatikanischen
Dekreten und dem Codex iuris festgelegten Interpretation und von der
säkularistisch-imperialistischen Erscheinungsform des Papsttums geben
könne, übersieht er, dass diese Haltung dogmatisch festgelegt und daher

unwiderruflich ist. Dass bisher die Entscheidungen des Vaticanums

von den Nachfolgern Pius' IX. milde und undurchsichtig gehandhabt
wurden, dass der Codex iuris ausschliesslich für die lateinische Kirchenhälfte

gilt und so einen Wendepunkt und Anfang der Dezentralisierung
darstelle, dass die Lateranverträge von 1929 «die grösste Rückwandlung,
welche sich in der Blickrichtung des Papsttums bisher vollzogen hat»,

anzeige (S. 373), ist eine Auffassung, die zwar für den edlen Gerechtigkeitssinn

des Verfassers spricht, aber kaum den Realitäten entsprechen dürfte.
Daraus die Hoffnung abzuleiten, «dass auch die andern Ansprüche des

Papsttums, welche dem Neuen Testament und der Überlieferung der alten

Kirche widerstreiten, mit der Zeit abgestossen werden», ist mehr eine

träumerische als eine kühne Zuversicht. Und die Erwartung des «Pastor

angelicus» auf dem Papstthron, mit der das Buch schliesst, ist doch wohl

nur insofern berechtigt, als unter Verfolgung und Leiden der römischen
Kirche gewiss wieder Hirten heiligen Willens erstehen können, aber es

ist nicht abzusehen, wie ein Papst die im Dogma verankerte Linie des im
eigentlichen Sinne des Wortes päpstlichen und damit eben nicht
neutestamentlichen Primates rückgängig machen könnte.

Dazu kommt ein letztes : Ein Auftrag an Petrus zur Leitung der Kirche

liegt gewiss im Worte Jesu ausgesprochen. Das haben auch die

altkatholischen Kirchen nie bestritten. Aber dieser Auftrag trägt unverkennbar

eschatologisches Gepräge wie die Urgemeinde selbst. Kein Mensch kann

verkennen, dass der Gemeinde Jesu aus der Verzögerung der Parusie

schier unlösbare Probleme erwuchsen. Aber kein Glaubender kann auch

übersehen, dass diese eschatologische Erwartung für den christlichen

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 13



— 194 —

Kirchengedanken fundamental und unveräusserlich ist. Aber eben dieser

Gesichtspunkt fehlt der römischen Primatsidee, nicht äusserlich, aber der

Grundhaltung nach. Von diesem schwersten Problem ist in dem Buche
Heilers auch bei der Erörterung der Zukunftshoffnungen nirgends die
Rede. Darin zeigt sich aber eine Schwäche der ganzen Konzeption.
Heiler sieht das ganze Problem noch immer mehr frömmigkeitsgeschichtlich
als dogmatisch, mehr kirchengeschichtlich als eschatologisch. Kritik und
Bewertung mussten aber eine noch ganz andere Radikalisierung erfahren,
wenn diese beiden Gesichtspunkte bei der Beurteilung entscheidend ins
Gewicht fielen.

Diese Feststellungen wollen den Wert des Buches in keiner Weise
herabmindern. Es ist eine glänzende, gründliche, in allen geschichtlichen
Fragen ungemein umsichtige Darstellung der Geschichte der
abendländisch-katholischen Kirche. Der Pulsschlag des religiös beteiligten
Forschers ist auf jeder Seite spürbar. Die Darstellung ist weder
kühlobjektiv, noch polemisch verletzend, sondern in einem wahrhaft christlichen
Sinne gerecht. Mag sie bei Freund und Gegner auf Widerspruch stossen,
so darf ihr jedenfalls nirgends der Wille abgesprochen werden, die Dinge
nach ihrer besten Absicht zu interpretieren. Auch derjenige, der wie wir
Fragezeichen nicht unterdrücken kann, liest sie mit grossem Gewinn.
Auch der nicht speziell kirchengeschichtlich Gebildete wird sie ohne

Schwierigkeit verstehen können. Zumal der altkatholische Laie wird in
ihr ungewöhnlich viel aufschlussreiches Material finden, das ihm ermöglicht,

die Stellungnahme der eigenen Kirche neu zu durchdenken.

E.G.


	Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus

