Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Altkirchliche Autonomie und papstlicher Zentralismus
Autor: E.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 190 —

Altkirchliche Autonomie und pépstlicher Zentralismus.

Nachdem Professor Heiler im ersten Band dieser Trilogie, Urkirche
und Ostkirche, der in dieser Zeitschrift im 28. Jahrgang (1938), Heft 1,
Seite 44—755, angezeigt wurde, die ostlichen Kirchen und Sekten behandelt
hat, legt er hier den ersten Teil des Bandes iiber die romisch-katholische
Kirche vor !). Dieser will, zusammen mit dem noch ausstehenden zweiten
Teil, die eigentliche Neuauflage des frihern Werkes «Der Katholizismus,
seine Idee und seine Erscheinung» (Miinchen 1923) bilden.

Dadurch, dass hier die geschichtlichen Probleme eine gesonderte
Behandlung erfahren, gewinnt das Ganze an Schirfe und Zielgerichtetheit.
Mag auch im Vorbeigehen schon viel tber die «Idee» des Katholizismus
miterdrtert werden, im wesentlichen hilt sich der Verfasser streng an den
Titel. Er behandelt vor allem die Liturgie- und Verfassungsgeschichte
des abendlindischen Katholizismus, und auch die erstere nur so weit,
als die Romanisierung der Liturgien den Zug zum Zentralismus abspiegelt.
Immerhin bekommt man auch so ein sehr eindrucksvolles Bild von der
Mannigfaltigkeit und dem Reichtum des frithkatholischen Gottesdienstes.

Der erste Hauptabschnitt (5. 3—185), der die Geschichte der alten
autonomen Kirchen des Abendlandes, der nordafrikanischen, spanisch-
westgotischen, gallischen, frinkischen und mailindischen Kirche, der
Kirche von Aquileja, der britischen, irischen, schottischen, wie endlich
der arianisch-germanischen Stammeskirchen behandelt, liest sich in seiner
sorgfiltigen und ausfithrlichen Charakterisierung der Eigentiimlichkeiten
dieser «Nationalkirchen» wie eine grosse Apologie des Altkatholizismus.
Das liegt nicht so sehr an neuen Einzelentdeckungen und Forschungs-
resultaten wie an der unterstreichenden Zusammenschau dieser sonst
meist getrennt behandelten Einzelkirchen. Dass sich in der so verschiedenen
Geschichte dieser Landschaften doch tberall der gleiche Prozess spontaner
Kirchenbildung abspielt, ndmlich die Gestaltung freier Volkskirchen
«altkatholisch»-landeskirchlichen Gepriges, beweist an sich, dass der
«pipstliche Zentralismus» nicht urspriingliche Tradition sein kann. Er
setzt sich tiberall nur in hartem Kampfe mit den autonomen Gebilden der
Bischofskirchen durch. Dass diese allerdings auch ihrerseits nicht scha-
blonenhaft gleichgeschaltet sind, sondern gewachsene, landschaftlich stark
variierende Verfassungsformen zeigen, wird nicht verschwiegen, sondern
gerade als Ausdruck der altkirchlichen Lebendigkeit gewertet. Aber auch
die Gefahren dieses nationalkirchlichen Systems, sowohl die der Uber-

1) Heiler, Friedrich: Die katholische Kirche des Ostens und Westens.
Band II: Die romisch-katholische Kirche, I.Teil. Miinchen, Verlag von Ernst
Reinhardt, 1941. XVI und 420 Seiten Grossoktav. Broschiert RM. 7. —, Leinen
RM. g.—.



— 191 —

herrschung durch die staatlichen Organe (z. B. in der frinkischen Landes-
kirche) wie die der Uberforderung der Gliubigen durch eine einseitig-
klosterliche Leitung (so in der irisch-schottischen Ausprigung), werden
-offen aufgezeigt. Es gehort auch hier zum Wertvollsten der Darstellung,
dass trotz einer gewissen Neigung des Verfassers, besonders wertvolle
Erscheinungen der Geschichte in einem fast idealen Lichte zu sehen,
iberall aufs gewissenhafteste gerechte Objektivitit angestrebt wird. So
wire es auch ganz verfehlt, Heiler eine einseitige Vorliebe fiir diese «alt-
katholischen» Formen der abendlindischen Kirchen nachzureden. Er
betont nicht nur den Primat der Ehre und der Lehrautoritit, den diese
Kirchen in allerdings sehr abgestufter und eingeschrinkter Form dem
Roémischen Stuhl zubilligten, sondern er versucht, wie wir noch sehen
werden, auch dem spdtern romischen Zentralismus in einer Weise gerecht
zu werden, die kaum der Wirklichkeit ganz entspricht.

An der Darstellung der altkirchlichen Autonomie ist besonders inter-
essant, dass durch ein grosses Beweismaterial aufgezeigt werden kann,
dass nicht nur in einem allgemeinen Sinne, sondern konkret, im Einzelnen,
die Ostkirche die westliche zuerst stark beeinflusst hat. Der Romani-
sierungs- und Uniformierungsprozess, dem die alten liturgischen Besonder-
heiten zum Opfer fielen, traf deshalb gerade das ilteste Traditionsgut.
Heiler besitzt ein feines Sensorium fiir diese Werte. Die Vereinheitlichung
erscheint so nicht bloss als eine #Hussere Vergewaltigung, der iiberdies
zumeist mehr politische als geistliche Motive zugrunde lagen, sondern als
Verarmung. Es ist kein Trost, sondern nur noch eine museale An-
gelegenheit, wenn der mozarabische Ritus heute noch in einer Seiten-
kapelle des Domes von Toledo und in Sevilla, wenn die mailindische
Liturgie in ihrer Stadt und einigen Gemeinden des Kantons Tessin
gefeiert werden darf, und wenn spirliche Uberreste der gallikanischen
Liturgie in der Diézese Lyon lebendig sind. Das Prinzip der Einheit in
der Mannigfaltigkeit ist preisgegeben worden. Der materialistische Zug
zur Uniformitdt hat den spirituellen zur geistigen Einheit verdringt.

Diese entsetzliche, dem Grundwesen der Kirche Jesu entgegengesetzte
Entwicklung wird mit schonungsloser Schirfe aufgedeckt. Die Filschungen
und Verbrechen, die einzelnen Pépsten gerade recht waren, um ihre Macht-
anspriiche zu stiitzen, werden als ddmonische Verstérung des urspriing-
lichen Petrusprimates gebrandmarkt.

Heiler lidsst aber auch deutlich erkennen, wie gerade aus den «auto-
nomeny Landeskirchen die stiarksten Antriebe zur Verfestigung der rémischen
Primatstellung kamen. Wenn Heiler Tertullian mit einem allerdings
anfechtbaren Ausdruck als den «Vater des protestantischen Spiritualismus
und Biblizismus» bezeichnet, so muss er ihn gleichzeitig als den Kirchen-
vater charakterisieren, der durch seine Formel «unde nobis auctoritas
praesto est» (de praescr. haer., S. 36) den Autorititsprimat fiir die ganze
abendlindische Kirche erstmalig so deutlich behauptete. Sah er auch in



Rom diese Autoritdt nur, weil es die Afrika zunichst gelegene Apostel-
kirche war, so arbeitete er damit doch der spiteren Entwicklung vor.
Ebenso ist nach dem Verfasser der ausgesprochene « Episkopalist» Cyprian
«Wegbereiter fiir den Primat wider Willen geworden» (Caspar), indem er
die Idee der fortdauernden Cathedra Petri im kirchlichen Denken heimisch
machte und seine Lehre von der Einheit der Kirche an Matthius 16, 18
entwickelte. In gleicher Weise hat Augustin, trotzdem er der grosse
Verfechter eines «vorrémischen» personalistisch-pneumatischen Kirchen-
gedankens war und bei der Deutung von Matthius 16, 18 in Petrus nur
den Typus, die figura, der kirchlichen Einheit sah, der papalistischen
Deutung durch seine Verehrung der rémischen Gemeinde als der Trigerin
der apostolischen Tradition und Verbiirgerin der katholischen Wahrheit
unfreiwillig Vorschub geleistet. Aus Spanien ergeht zum erstenmal die
Appellation eines ausseritalienischen Bischofs, des abgesetzten Basilides,
an den rémischen Bischof, und die auf ihre Selbstindigkeit so eifersiichtige
gallische Kirche untergribt ihre Autonomie selbst dadurch, dass gallische
Bischofe dem Beispiel des spanischen Basilides folgen und so die Errichtung
eines romischen Vikariats in Arles nicht mehr verhindern kénnen.

Die Romanisierung all dieser freien Kirchen vollzog sich allerdings
nicht ohne die kluge Ausniitzung politischer Konstellationen, sie wire
aber auch nicht moglich gewesen, wenn nicht in ihnen selbst Zersetzungs-
erscheinungen die Widerstandskraft gebrochen hitten. So gefihrdete
sogar in der religios michtigsten, der irisch-schottischen Monchskirche,
gerade das schwirmerische monastische Ideal, das durch seinen Spiritualis-
mus eine geordnete bischofliche Verfassung nicht aufkommen liess, die
Grundlagen des kirchlichen Lebens.

So konnte sich, was nun im zweiten Hauptteil (S. 186—393) ge-
schildert wird, der schon bei Viktor I. einsetzende Drang zur Zentrali-
sierung allmdhlich in der ganzen abendliandischen Kirche durchsetzen.
Wir kénnen die Darstellung dieser Entwicklung, die in ihren Grundziigen
ja allgemein bekannt ist, hier nicht im einzelnen verfolgen. Gewisse
Akzente, die der Verfasser anbringt, wiren natiirlich zu diskutieren. Es
liegt in der Linie der Gesamtbeurteilung, dass Heiler zum Beispiel die
Gestalt Gregors des Grossen in ein Licht riickt, das ihn geradezu zu einer
Idealgestalt macht. Es ist gewiss nicht an der Aufrichtigkeit seiner Devo-
tionsformeln’(servus servorum Dei) und seiner Zuriickweisung des Titels
universalis papa zu zweifeln. Aber es ist doch zu fragen, ob nicht trotz
alles Willens zur «Hierodiakonie» auch dieser grosse Papst doch
viel mehr in einer Linie mit weniger heiligen Vertretern seines Amtes
steht, als dies Heiler sieht. Es ist iiberhaupt zu fragen, ob Heiler nicht bei
all seinem grossen Wissen — die Tatsachen sind alle vermerkt und
gewertet — iiber die Moglichkeit einer urchristlichen Interpretation des
pipstlichen Kirchengedankens zu optimistisch denkt. Es ist gar nicht
daran zu zweifeln, dass gerade heute wieder sehr viele romische Katholiken



— 193 —

das Papsttum rein religiés interpretieren, ja, trotz Vaticanum und Codex
iuris, weithin «altkatholischy» tiber die Kirche denken. Aber dass Heiler,
nachdem er alles, was dagegensteht, aufgefithrt hat, ja, sich sogar aus-
driicklich zu den zehn Sitzen Déllingers tiber die Unterschiede zwischen
dem altkirchlichen Primat und dem spitern Papalsystem (Janus, Der
Papst und das Concil, 1869, 5. 82-—go) bekannt hat, S. 377 dennoch fort-
fahren kann: «Die Steigerung der pipstlichen Forderungen kann darum
(weil die Verhiltnisse der Vélkerwanderungszeit und der Kampf um die
Freiheit der Kirche ein Einheitsregiment nétig machte) in gewissem
Umfange als eine sinnvolle Entfaltung jenes Primates gelten, der in den
Jesusworten an Petrus verheissen und in der autoritativen Stellung der
alten romischen Gemeinde gegeben war», ist doch befremdlich. Zwar
zeichnet er richtig das Ineinander von Urintention und rein sikularen
Entwicklungen, von, wie er sich ausdriickt, «urchristlichem» und «un-
christlichem» Primat, von ministerium und dominium (S. 381). Aber in
der Erwartung, dass es fiir Rom eine Umkehr von der in den vatikanischen
Dekreten und dem Codex iuris festgelegten Interpretation und von der
sikularistisch-imperialistischen Erscheinungsform des Papsttums geben
konne, tibersieht er, dass diese Haltung dogmatisch festgelegt und daher
unwiderruflich ist. Dass bisher die Entscheidungen des Vaticanums
von den Nachfolgern Pius’ IX. milde und undurchsichtig gehandhabt
wurden, dass der Codex iuris ausschliesslich fiir die lateinische Kirchen-
hilfte gilt und so einen Wendepunkt und Anfang der Dezentralisierung
darstelle, dass die Lateranvertrige von 1929 «die grdsste Riickwandlung,
welche sich in der Blickrichtung des Papsttums bisher vollzogen haty,
anzeige (S. 373), ist eine Auffassung, die zwar fiir den edlen Gerechtigkeits-
sinn des Verfassers spricht, aber kaum den Realititen entsprechen diirfte.
Daraus die Hoffnung abzuleiten, «dass auch die andern Anspriiche des
Papsttums, welche dem Neuen Testament und der Uberlieferung der alten
Kirche widerstreiten, mit der Zeit abgestossen werden», ist mehr eine
triumerische als eine kithne Zuversicht. Und die Erwartung des «Pastor
angelicus» auf dem Papstthron, mit der das Buch schliesst, ist doch wohl
nur insofern berechtigt, als unter Verfolgung und Leiden der rémischen
Kirche gewiss wieder Hirten heiligen Willens erstehen kénnen, aber es
ist nicht abzusehen, wie ein Papst die im Dogma verankerte Linie des im
eigentlichen Sinne des Wortes pépstlichen und damit eben nicht neu-
testamentlichen Primates riickgédngig machen kénnte.

Dazu kommt ein letztes: Ein Auftrag an Petrus zur Leitung der Kirche
liegt gewiss im Worte Jesu ausgesprochen. Das haben auch die alt-
katholischen Kirchen nie bestritten. Aber dieser Auftrag trigt unverkennbar
eschatologisches Gepriige wie die Urgemeinde selbst. Kein Mensch kann
verkennen, dass der Gemeinde Jesu aus der Verzdgerung der Parusie
schier unlosbare Probleme erwuchsen. Aber kein Glaubender kann auch
iibersehen, dass diese eschatologische Erwartung fiir den christlichen

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 13



— 194 —

Kirchengedanken fundamental und unveriusserlich ist. Aber eben dieser
Gesichtspunkt fehlt der rémischen Primatsidee, nicht dusserlich, aber der
Grundhaltung nach. Von diesem schwersten Problem ist in dem Buche
Heilers auch bei der Erdrterung der Zukunftshoffnungen nirgends die
Rede. Darin zeigt sich aber eine Schwiche der ganzen Konzeption.
Heiler sieht das ganze Problem noch immer mehr frémmigkeitsgeschichtlich
als dogmatisch, mehr kirchengeschichtlich als eschatologisch. Kritik und
Bewertung miissten aber eine noch ganz andere Radikalisierung erfahren,
wenn diese beiden Gesichtspunkte bei der Beurteilung entscheidend ins
Gewicht fielen.

Diese Feststellungen wollen den Wert des Buches in keiner Weise
herabmindern. Es ist eine glinzende, griindliche, in allen geschichtlichen
Fragen ungemein umsichtige Darstellung der Geschichte der abend-
lindisch-katholischen Kirche. Der Pulsschlag des religios beteiligten
Forschers ist auf jeder Seite spiirbar. Die Darstellung ist weder kiihl-
objektiv, noch polemisch verletzend, sondern in einem wahrhaft christlichen
Sinne gerecht. Mag sie bei Freund und Gegner auf Widerspruch stossen,
so darf ihr jedenfalls nirgends der Wille abgesprochen werden, die Dinge
nach ihrer besten Absicht zu interpretieren. Auch derjenige, der wie wir
Fragezeichen nicht unterdriicken kann, liest sie mit grossem Gewinn.
Auch der nicht speziell kirchengeschichtlich Gebildete wird sie ohne
Schwierigkeit verstehen kénnen. Zumal der altkatholische Laie wird in
ihr ungewohnlich viel aufschlussreiches Material finden, das thm ermdg-
licht, die Stellungnahme der eigenen Kirche neu zu durchdenken.

E. G.




	Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus

