
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


169

Kirchliche Chronik.
Die ökumenische Bewegung. Das Sekretariat des Ausschusses des

ökumenischen Rates der Kirchen in Genf erlässt einen Bericht über die

Tätigkeit des ersten Halbjahres 1941. Eingangs wird konstatiert, dass

manche Kirchen, die unter den jetzigen Verhältnissen unter schweren
äussern Druck geraten sind, innerlich gewinnen und plötzlich zu neuem
Leben erwacht sind. Wenn die ökumenische Bewegung äusserlich vielfach

stark gehemmt scheint, sie hat doch eine grosse Zukunft. Das Leben
der Kirche hängt nicht von äussern Kräften ab, sondern allein von Gottes
Gnade. Die Aufrechterhaltung der ökumenischen Beziehungen wäre
heute nicht möglich, wenn nicht in allen Kirchen das starke Verlangen
bestehen würde, in enger Fühlung miteinander zu bleiben. Die Wege,
die zu diesem Ziel eingeschlagen werden, brauchen nicht öffentlich
besprochen werden. Das eine darf gesagt werden, dass die Kirchen trotz
Krieg wünschen, miteinander in Kontakt zu bleiben. In verschiedenen
Kirchen sind lokale ökumenische Tagungen und Arbeiten mit Erfolg
durchgeführt worden.

Die Studienabteilung entwickelte eine bedeutende Tätigkeit. Sie

hat im Mai 1941 ein Arbeitsprogramm über «Die ethische Wirklichkeit
und Funktion der Kirche» verschickt. Der Sekretär Dr. W. A. Visser't
Hooft hat dazu ein ausführliches Memorandum verfasst, eine Übersicht
über wichtigere Fragen und Gesichtspunkte, die in dem bisherigen
Gespräch aufgetreten sind und die erörtert werden sollen. Beide Dokumente
können von den Zentralen des ökumenischen Rates bezogen werden. Die
Studienarbeit möchte den Kirchen zur Seite stehen, dass sie ihre Aufgabe

als Kirche Jesu Christi richtig erfassen in einer Zeit, da es um die

wichtigste Entscheidung geht.

Die Subkommission für die Pastoration der Kriegsgefangenen hat in
den verschiedenen Ländern eine gesegnete Tätigkeit entfaltet. Ihre
Hauptaufgabe besteht darin, den Kriegsgefangenen, die aus den Kirchen der
ökumenischen Bewegung stammen, regelmässige Gottesdienste und
Bibelbetrachtungen zu ermöglichen. Ausserdem verbreitet sie Bibeln und
religiöse Literatur. In der Zeit vom September 1940 bis Juni 1941 sind 60 000
Bibeln und Bibelteile verschenkt worden, dazu kamen noch 6000 Gebet-
und Gesangbücher und eine Schrift für die Stille Woche in 3000 Stück,
die die Kommission herausgegeben hat. Besonders wichtig war in den

letzten sechs Monaten die Flüchtlingsfürsorge in Frankreich in
Verbindung mit der reformierten Kirche von Frankreich und des französischen

Jugendbundes.

Am Schluss wird noch die Arbeit des Ökumenischen Presse- und
Nachrichtendienstes erwähnt. Er ist nicht nur wichtig als Vermittler



— 170 —

von Nachrichten, sondern als eindringlicher Vertreter der Aufgabe der
ökumenischen Bewegung überhaupt.

Über denselben Zeitraum hat auch das Sekretariat des Weltbundes
für Internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen einen
ausführlichen Bericht erlassen. Der Verkehr mit den Landesgruppen ist
seit dem letzten Bericht schwieriger geworden und hatte z. B. durch die

Besetzung der baltischen Länder durch die Russen ganz aufgehört. Aus
den baltischen Ländern wurde bekannt, dass eine Anzahl Geistlicher aller
Konfessionen deportiert worden sind. Das Schulsystem wurde umgebildet,
die christlichen Schulen hörten auf, Hunderte von Lehrern wurden
entlassen. An der Universität Riga wurde «Leninistischer Kommunismus»
als Schulfach eingeführt. Den Staatsbeamten wurde befohlen, mit der
Kirche zu brechen und sich für Amtshandlungen nicht mehr an die
Geistlichkeit zu halten. — Der Bericht teilt Botschaften mit, die das Sekretariat
aus verschiedenen Ländern erhalten hat. So lautet eine: «Nachrichten
von hier werden von Euch nicht erwartet werden können. Kurz gesagt:
Wir leiden keine Not. Gottes Gnade geht über allen Verstand (Phil, i, 27 ff.).
Wir stehen fest und froh im Glauben.» In Holland ist der Bund verboten
worden. Nachrichten aus den Balkanstaaten treffen nicht ein. Neue
Aufgaben erwachsen dem Sekretariat aus der jetzigen Lage Europas. Es

beteiligt sich am materiellen und am geistlichen Dienst an den Kriegsopfern,

arbeitet mit der Ökumenischen Kommission für die Pastoration
der Kriegsgefangenen, mit dem ökumenischen Ausschuss für Kriegshilfe
zusammen, ferner mit dem Genfer Komitee für ausländische protestantische

Flüchtlinge und anderen Hilfsorganisationen. Das Flüchtlingsproblem

ist schwieriger und beunruhigender denn je. Ihre Zahl ist zu

gross, besonders in Frankreich, um von dem Lande, in dem sie vorübergehend

Zuflucht gefunden haben, eingefügt zu werden. Andererseits warten
Tausende in Portugal, in Frankreich und in der Schweiz, deren einzige Aussicht

aufeine Rückkehr ins normale Leben die Auswanderung nach Übersee ist.
Der ökumenische Ausschuss für Flüchtlingshilfe befasst sich wie erwähnt
vor allem um die Befriedigung der religiösen Bedürfnisse der Flüchtlinge.
Vom 6. bis 26. Mai 1941 hatte der Generalsekretär Gelegenheit, Frankreich

zu besuchen, an der Synode der reformierten Kirche teilzunehmen
und sich persönlich von dem Zustand in den Flüchtlingslagern und
der religiösen Arbeit einen Begriff zu machen. H. L. Henriod schreibt :

«Ich war dankbar, feststellen zu können, wie sehr unser Weltbund auf
diese Weise durch einen seiner Sekretäre (Pastor P. C. Tourville, der die
Pastoration leitet) seine Mission unter den Glaubensbrüdern, aber auch

unter den Angehörigen anderer Konfessionen, die ungefähr 40 verschiedenen

Nationalitäten angehören, in die Praxis umsetzen kann.» Ein
besonderer Bericht über den Besuch des Generalsekretärs in Frankreich
entwirft ein ergreifendes Bild von der Lage der protestantischen Kirche
und den Konzentrationslagern in Frankreich.



— 171 —

Stimmen aus der römisch-katholischen Kirche zur
konfessionellen Verständigung in Deutschland. Das Gespräch zu den
Unionsbestrebungen wird in der römisch-katholischen Kirche Deutschlands
weitergeführt. Im Aprilheft der «Stimmen der Zeit» ergriff M. Pribilla S. J. das

Wort *). Er beschränkt sich auf das Verhältnis zwischen Katholizismus
und Protestantismus, um zunächst festzustellen, «dass längst nicht alle
Katholiken oder Protestanten für das uns hier beschäftigende Anliegen reif
und aufgeschlossen sind. Viele sind so sehr an die Tatsache der Spaltung
und an die Überzeugung von ihrer Unaufhebbarkeit gewöhnt, dass ihnen
schon der blosse Gedanke an eine kirchliche Einigung der Christenheit als

eine Verstiegenheit und Ungeheuerlichkeit erscheint.» Deshalb hält der
Verfasser es für zweckentsprechend, Rechenschaft abzulegen, wie es um
die Einigungsbestrebungen steht und was heute ihr Ziel und ihr Weg
sein kann. Dabei weist er auf verschiedene Arbeiten der genannten
Zeitschrift hin. Zunächst umschreibt er fünf Selbstverständlichkeiten, über
die im voraus Klarheit herrschen müsse. Eine Selbstverständlichkeit sei

es, «dass die Einheit der Kirche im wesentlichen nicht von Menschen,
sondern nur von Gott kommen kann. Darum ist das inständige Gebet
das erste und wichtigste Mittel der Einigung.» Für heute und absehbare
Zeit sei eine dogmatisch und verfassungsrechtliche Einigung der
getrennten Kirchen nicht zu erwarten, da Gott bei Ausführung seiner Pläne
für gewöhnlich keine Wunder wirke. Das möge denjenigen Protestanten

zur Beruhigung dienen, die von dem ökumenischen Gespräch eine Störung
oder Zerstörung ihrer kirchlichen Gemeinschaft befürchten. Ebenso

erübrigen sich Aufforderungen an die Protestanten, in den Schoss der
katholischen Kirche zurückzukehren, wie Erklärungen der Protestanten, dass sie

nicht katholisch werden könnten und wollten. Eine zweite Selbstverständlichkeit

sei, dass die Einigung nicht auf Kosten der Wahrheit erfolgen oder
erstrebt werden dürfe; eine dritte, dass alle Arbeit für die Einheit oder die
konfessionelle Verständigung nicht gegen das Gewissen, sondern über das

Gewissen gehen müsse; eine vierte, dass ökumenische Gespräche nicht
nach Art eines offenen oder getarnten Konvertitenunterrichts vor sich
gehen dürfen. Die ökumenischen Aussprachen dürfen nicht die Absicht
haben, Konvertiten zu machen. Endlich sei es eine Selbstverständlichkeit,
dass die Aussprache im Umkreis gegenseitigen Vertrauens stattfinden
müsse. Die Anerkennung dieser Sätze erhelle und erleichtere den Weg
zur Einheit.

Die konfessionelle Annäherung, so fährt der Verfasser fort, vollziehe
sich in einer doppelten Richtung, man könne sie den Weg der Liebe und
des Glaubens nennen. «Unbeschadet aller Gegensätze in Glauben und
in der Kirchenverfassung sind alle Christen auf das Grundgesetz der Gottes-
und Nächstenliebe verpflichtet, dessen hohe, entscheidende Bedeutung

x) Stimmen der Zeit 1941, S. 211 ff.



— 172 —

Christus der Herr immer wieder durch Wort und Beispiel eingeschärft
hat. Dieses Grundgesetz, das Freund und Feind umfasst, gilt es, schon
in der Trennung auf das Verhältnis der Konfessionen anzuwenden und das

Ärgernis eines von finsterem Hass geschürten Bruderzwistes durch den

heiligen Wetteifer der Liebe zu überwinden. Alles, was an leidenschaftlicher

Erregung und Verbitterung auch nur in etwas erinnert, ist daher

sorgsam fernzuhalten, so dass die Bemühung für die Una Sancta zu einer

strengen Schule christlicher Selbsterziehung wird. Das heisst keineswegs,
den Akzent von der Lehre ungebührlich auf die Liebe verschieben,
sondern vielmehr mit dem gelebten Christentum wirklich Ernst machen und
die Liebe walten lassen, soweit es die Verpflichtung gegenüber der Wahrheit

nur eben gestattet. Erst recht aber muss unter Christen alles

verschwinden, was als Spott und Hohn auf das empfunden wird, was dem
andern heilig ist. Spott und Hohn in religiösen Dingen sind übrigens
Pfeile, die auf den Schützen zurückschnellen.» Das Gebot der Liebe
verlange, dass die beiden Konfessionen gegenseitig Rücksicht nehmen, dass

verletzende Äusserungen vermieden werden, dass um grösste Sachlichkeit

gerungen werde. «Während nichts die Christen hindert, die Einheit in
der Liebe sofort zu verwirklichen, verliere sich der theologische Weg zur
Einheit des Glaubens für menschliche Augen in unübersehbare Ferne...
Die Unfruchtbarkeit so vieler Religionsgespräche in der Vergangenheit
erklärt sich zum guten Teil daraus, dass man es unterliess, vor dem
Gespräch die theologischen Fachausdrücke und den «status quaestionis», den

genauen Stand der umstrittenen Frage, scharf zu umreissen. Nicht
ein Streitgespräch, sondern ein wahrhafter und wahrhaftiger Gedankenaustausch

ist das Ziel und bestimmt die Methode der ökumenischen
Aussprachen Jeder Mensch, ob Katholik oder Protestant, Theologe oder
Laie, muss sich in Demut überzeugt halten, dass er selbst nicht den

ganzen Umkreis der Wirklichkeit überschauen und beurteilen kann, und
dass deshalb seine Einsichten der Ergänzung und Berichtigung durch die
Einsichten anderer fähig und bedürftig sind. Das gilt auch für den
einzelnen Katholiken und den einzelnen katholischen Theologen. Darum
darf der Katholik seine persönlichen Anschauungen oder Erklärungen
nicht ohne weiteres mit der Lehre seiner Kirche gleichsetzen.» — Der
Verfasser führt weiter aus, wie wichtig es sei, die Lehre und Haltung des

Protestantismus richtig zu erkennen. Er sei in vielem über die Reformatoren

hinausgeschritten, und die Fragestellungen des 16. Jahrhunderts
seien nicht mehr die der Gegenwart. Daher müsse man bei der Formel
«Wir Protestanten» genau zusehen, um welche Gruppe es sich handle.
Keiner soll sich am Gespräch beteiligen, der nicht über gründliche und
geschichtliche Kenntnisse verfügt. Jeder soll nicht nur einen klaren
Verstand, sondern auch ein warmes Herz mitbringen.

Zum Schluss äussert sich der Verfasser noch über die Haltung der
Römisch-Katholiken zur ökumenischen Bewegung. Zur Zeit der Welt-



— 173 —

konferenzen in Stockholm und Lausanne konnte man die, welche sich
dafür interessierten, fast an den Fingern abzählen. Jetzt ist ein Umschwung
eingetreten. «Es ist, als ob die Katholiken sich ihrer früheren Versäumnisse

bewusst geworden wären und nun mit verdoppeltem Eifer das

Versäumte nachholen wollten.» Es herrsche in Wort und Schrift ein
Überangebot. Die ökumenische Frage sei für alle Kirchen eine Gewissensfrage.

Der Aufsatz schliesst mit einem Wort des Erzbischofs Soderblom:
«Für die Kircheneinigung soll man beten und arbeiten, als ob sie uns von
Gott bald gegeben werden könnte. Zugleich muss man immer wissen und
denken, dass die Kirche Gottes mit Jahrhunderten und Jahrtausenden
rechnet, und dass kein unweiser Eifer die Reinheit und Gründlichkeit der
Arbeit schädigen darf.»

Mit demselben Thema beschäftigt sich der Benediktiner H. Lang im
«Hochland» in einer Besprechung des Buches «Um die Eine Kirche»1) von
J. Caspar. Im Anschluss eines Satzes, die Frage nach einer neuen Kirche
fordere auch eine neue Theologie, schreibt der Verfasser: «Gerade das ist
es, was wir im folgenden als wichtigsten Beitrag zum Una-Sancta-Streben
fordern wollen: eine neue Theologie auf beiden Seiten, eine — man
erschrecke nicht — katholische Theologie auf beiden Seiten, eine Theologie
mit der Zielvorstellung einer Kirche, die wir aus Herzenshöflichkeit eine

evangelisch-katholische oder katholisch-evangelische nennen möchten;
aber, ein wenig unbarmherzig um der Klarheit willen, als eine katholische
Kirche charakterisieren wollen. Wir verstehen den Wunsch mancher
Una-Sancta-Freunde, die Theologen möchten möglichst aus dem Spiel
bleiben, können ihn aber nicht teilen. Die Spaltung kam ehedem aus

religiösem Anliegen und aus theologischem Interesse; ja, wir möchten im
theologischen Interesse die erste Ursache vermuten. Darum darf heute
der Theologie eine Vor- und Mitarbeit für die Wiedervereinigung nicht
verwehrt werden, und sie darf diese nicht verweigern.» Von der protestantischen

Theologie verlangt P. Lang, sie möchte zum ersten Gegenstand
ihrer Selbstbesinnung gerade die Frage wählen, was am Erbe der
Reformation wirklich unaufgebbar sei. Die Theologen in beiden Bekenntnissen
möchten auf «ihren Weg» sehen. «Protestantismus jeder Benennung und
Art ist wesensmässig darauf angewiesen, sich dauernd selbst zu
begründen, soll er nicht in unerträglichem Mass und in schroffem Gegensatz

zur Ausgangsstellung der Reformatoren Autoritätskirche sein, und
dies sozusagen formalissime, nicht nur, weil er materiell, inhaltlich, dieses

oder jenes Stück „Konfession" autoritativ zu schützen oder zu retten sich

verpflichtet glaubt.» Auch die katholische Theologie habe zunächst auf
ihren Weg zu sehen. «Wir müssen uns so darstellen, dass die
Aussenstehenden uns richtig zu sehen vermögen, wie wir gesehen sein wollen.
Viel wird also an geeigneter Selbstdarstellung liegen. Dieser aber wird

*) Um die eine Kirche, Hochland 1940/41, S. 341.



— 174 —

eine neue Selbstbesinnung, Selbstverwesentlichung, ja Selbstverwirklichung

vorangehen müssen.» Eine neue Selbstdarstellung der Kirche
habe die Theologie zu erarbeiten. Ist diese autoritativ verkündet, wird
die «äusserste Konsequenz des katholischen Autoritätsprinzips, das unfehlbare

Lehramt, an ihrem rechten Ort für Geist und Gemüt der Katholiken
wie der Niehtkatholiken erscheinen.»

Auseinandersetzungen zur Verständigung zwischen Katholizismus und
Protestantismus werden auch aus den Niederlanden gemeldet1). Die
Zeitschrift «Vox theologica» hatte zu dem Thema einige Artikel gebracht.
Bemerkenswert ist die Arbeit des römisch-katholischen Professors P. Kre-
ling über die Hauptunterschiede zwischen Katholizismus und Protestantismus.

Er stimmt zunächst im allgemeinen mit dem überein, was anderswo

zum Thema geschrieben worden ist. Er glaubt sagen zu dürfen, dass der
römische Katholizismus trotz seiner Einheit und straffen Ordnung viel
komplizierter ist als der Protestantismus mit der Vielfältigkeit seiner

Erscheinungen. Im Protestantismus scheint alles durchsichtiger, einfacher
und konsequenter zu sein als in dem so viele Elemente in sich aufnehmenden
Katholizismus. Die grössere Einfachheit kam nur dadurch zustande, dass

die Reformatoren das Christentum überhaupt vereinfachten und um
manche hohe Werte verkürzten. Es besteht kein Zweifel, dass die Kirche
zur Zeit der Reformation reformbedürftig war. Aber trotz aller

Entartung hatte sie die wesentlichen Zeichen Christi nicht verloren. Eine
Reform konnte innerhalb der Kirche vorgenommen werden. Da die
Reformation ausserhalb von ihr vor sich ging, wurde sie zu einer Minderung
der Kirche, sie wurde zum Teilchristentum, während im Katholizismus
das ganze ungetrennte Christentum blieb. So kann der Protestantismus
weder die Kirche dai stellen noch die Zeichen aufweisen, die zum Wesen
einer christlichen Kirche gehören. Die Abgegrenztheit und Konsequenz
des Protestantismus lässt vieles im Dunkel und ausser acht, was zur vollen

Entwicklung einer Kirche gehört. Das Gespräch zwischen Katholiken und
Protestanten ist deshalb so schwierig, weil es sich neben einzelnen gemeinsamen

Bejahungen auf so viele Verneinungen beziehen muss. Wenn schon

jede Theologie ein Kreuz ist, so trifft das in vermehrtem Mass auf die
katholische zu. Der protestantische Theologe hat viel weniger zu
verarbeiten; die katholische Theologie ist mit viel mehr Fragen behaftet.
Die grosse Einfachheit des protestantischen Glaubens ist eine Einseitigkeit,
die nur durch die Verkürzung der Glaubenslehre zustande kommt.

Die ökumenische Bewegung und die Zusammenarbeit der
Kirchen in England. In England wurde im Jahre 1939 eine «Commission

on International Friendship and Social Responsibility» als Zentralorgan
der britischen Kirchen für Zusammenarbeit auf internationalem und
sozialem Gebiet bestellt, eine Verbindung des «British Christian Council» und

*) Protestantische Rundschau 1941, S. 145 f.



— 175 —

des «English Christian Social Council» mit dem Erzbischof von York an
der Spitze. Nach dem Arbeitsprogramm werden folgende Punkte ins Auge
gefasst : Erziehung zu einem bewusst christlichen Denken. Um diese Arbeit
in den verschiedenen Kirchen wirksam zu gestalten, sollen die in den
Berichten der Weltkonferenz von Oxford (1937) und der ökumenischen

Studientagung über «Die Kirchen und die internationale Lage» von Genf
(1939) niedergelegten Einsichten Verwertung finden. Zweitens soll der
durch die Evakuierung breiter Bevölkerungsschichten entstehenden Lage
alle Aufmerksamkeit geschenkt werden. Besonders soll untersucht werden,
welche sozialen Veränderungen durch die Evakuierung entstanden sind
und welche Folgerungen sich daraus für den Dienst der Kirche ergeben.
Drittens sollen in einer Reihe von Städten «ökumenische Kundgebungen»
veranstaltet werden. Ferner beteiligt sich die Kommission am Hilfswerk
für die Internierten und Kriegsgefangenen 1).

Die erste dieser «Ökumenischen Kundgebungen» wurde unter dem
Titel «Religion and Life Week» vom 29. September bis zum 7. Oktober in
Bristol abgehalten 2). Ihr Zweck war die Verkündigung der ökumenischen

Aufgabe in der Öffentlichkeit und die Zusammenarbeit hervorragender
Mitglieder der Kirche von England und der Freikirchen. So sollte die
Einheit der Kirchen auf praktischem Boden zum Ausdruck kommen.
Diese Einheit wurde in den Gottesdiensten der verschiedenen Kirchen
und vorbereitenden Kommissionen und in den Versammlungen
verkündet 3).

In Ausführung des ersten Punktes des oben erwähnten Programms
haben die Erzbischöfe von Canterbury, York und Wales mit sämtlichen
Bischöfen der anglikanischen Kirche in Verbindung mit führenden Kirchenmännern

der Freikirchen eine «Erklärung über die christliche Erziehung»
erlassen. Für die Festigung der Werke in Kultur und nationaler
Überlieferung, die ihren Ursprung dem christlichen Glauben verdanken, sei

die Sicherung einer wirksamen christlichen Erziehung in allen Schulen

notwendig, so notwendig, dass das Misstrauen, wie es früher zwischen
den verschiedenen Kirchen bestand, heute überwunden werden muss. Die
Postulate — es kommen hauptsächlich die Elementarschulen dabei in
Frage — sind: Religionsunterricht soll in allen Schulen erteilt werden
und von Persönlichkeiten, die dazu befähigt und bereit sind. Zur Erlangung
des Lehrdiploms sollen die religiösen Kenntnisse der Kandidaten
mitberücksichtigt werden. Der Religionsunterricht soll zu jeder geeigneten

Tagesstunde erteilt werden, damit geeignete Lehrkräfte herbeigezogen werden

können; der Religionsunterricht soll beaufsichtigt werden, jeder
Schultag soll mit einer Morgenandacht beginnen. Zum Zeichen der
Einheit zwischen den führenden Kirchenmännern sollen künftig die frei-

i) Oek. P. D. Nr. 13/14, 1940.
2) The Guardian vom 13. September 1940.
3) Oek. P. D. Nr. 41, 1940.



— 176 —

kirchlichen Religionslehrer zum Unterricht der freikirchlichen Schüler
in den anglikanischen Schulen zugelassen werden. Die Christen von
England und Wales werden aufgefordert, diese Bestrebungen zu
unterstützen und sich für die christliche und staatsbürgerliche Erziehung der
Jugend einzusetzen 1).

Die Zusammenarbeit der Kirche auf dem Gebiet des Erziehungswesens

ist ein beständiges Thema in den kirchlichen Zeitschriften. Über
die religiöse Erziehung der Jugend erschien ein Appell, der von
Anglikanern, Presbyterianern, Kongregationalisten und Methodisten
unterzeichnet ist. Verlangt wird auch eine gemeinsame Feststellung des Wesentlichen

in der christlichen Erziehung, Anerkennung des christlichen Unterrichts

durch die Kirchen und den Staat, in allen Schulen, der von
qualifizierten Lehrern zu erteilen ist. Notwendig ist die Unterstützung durch
Lehrer, die fähig sind, religiösen Unterricht zu erteilen, und die Hilfe der
Universitäten und Kollegien in der Ausbildung von Religionslehrern 2).

Der Zusammenschluss der Kirchen zeigt sich noch in anderer Richtung.

Die verschiedenen christlichen Gemeinschaften erweisen einander
in der Benützung der Kirchen Gastfreundschaft. Wird die Kirche der
einen zerstört, öffnen sich die Türen der unversehrten Nachbarkirche.
Die Kirchenblätter wissen davon manchen Zug — mit Einschluss der
Römisch-Katholiken — zu erzählen. Selbst gemeinsame Gottesdienste
werden abgehalten. So wurde, um nur ein Beispiel zu erwähnen, am
18. Mai in der Westminsterabtei trotz ihrer Beschädigung ein solcher
Gottesdienst gefeiert 3).

Die Zeitschrift «The Christian World» bemerkt dazu: «Diese brüderliche

Haltung wird mehr als alle Predigt dazu beitragen, dass der Tag
komme, an dem die christliche Einheit sichtbar in die Erscheinung tritt.»

Eine Zusammenarbeit der Kirchen wird noch auf breiterer Basis

angestrebt. Anregung dazu ist von römisch-katholischer Seite ausgegangen.
Die Zeitschrift «The Catholic Herald» hatte die Bildung einer «Christian
Union» vorgeschlagen. Darin sollen Christen aller Konfessionen und
solche, die keiner Kirche angehören, aber den ethischen Grundsätzen der
christlichen Religion zustimmen, zu gemeinsamer sozialer und politischer
Arbeit vereinigt werden4). Zu einem Aufruf über die «Grundlagen des

Friedens», der am 21. Dezember in der «Times» erschien, einigten sich die

Erzbischöfe von Canterbury und York, der römisch-katholische Kardinal
und Erzbischof Hinsley und der Moderator der vereinigten Freikirchen,
Dr. Armstrong. In dem Aufruf heisst es:

« Der gegenwärtige Übelstand in der Welt ist eine Folge des Versagens
der Völker, nach Gottes Geboten zu wandeln. Ein dauerhafter Friede ist

*) Oek. P.D. Nr. 8, 1941.
2) The Guardian vom 8.VIII. 1941.
3) Oek. P. D. Nr. 20.
4) The Guardian vom 23. VIII. 1940.



— 177 —

in Europa unmöglich, wenn die nationale Politik und der soziale Ausgleich
nicht nach christlichen Grundsätzen aufgebaut werden. Alle Nationen
müssen bewertet werden als Glieder einer Völkerfamilie, deren Vater
Gott ist. Für die Verwirklichung dieser Prinzipien nehmen wir die fünf
Punkte Papst Pius XII. an und fügen diesen fundamentalen Prinzipien für
die Völkerordnung fünf weitere Forderungen hinzu, an denen wirtschaftliche

Situationen und auf deren Abänderung hinzielende Vorschläge
gemessen werden können: i. die extrem-ungleiche Besitzverteilung muss aus
der Welt geschafft werden. 2. Den Kindern aller Volks- und
Rassenzugehörigkeit sollen die gleichen Bildungsmöglichkeiten offen stehen.

3. Die Familie muss als die tragende soziale Einheit der Gesellschaftsordnung

geschützt werden. 4. Auch im täglichen Leben muss die
göttliche Berufung als Leitsatz für alle Menschen wiederhergestellt werden.

5. Der Reichtum der Erde, die Bodenschätze, sollten als Gottes Gabe an
alle Menschen zum Gemeinwohl der Völker ausgewertet werden unter
gebührender Berücksichtigung der Nöte und Bedürfnisse der heutigen
und künftigen Geschlechter. Wir halten daran fest, dass diese Grundsätze

von den führenden Staatsmännern des „British Commonwealth" als eine

Grundlage angenommen werden, auf der ein dauerhafter Friede
aufgebaut werden kann.»1)

Der Papst hatte auf Weihnachten 1939 als fünf Punkte einer Friedensordnung

in einer Kundgebung aufgestellt : Unabhängigkeit für alle Völker,
Abrüstung, Internationales Recht, Befriedigung berechtigter Ansprüche
und Anerkennung der Gebote Gottes. Im Anschluss an diesen Aufruf
wurden grosse öffentliche Versammlungen abgehalten, auf denen die «neue
christliche Weltordnung und die Neuordnung in England» besprochen
wurde. So am 10. und 11. Mai in London unter der Leitung des

Erzbischofs von Canterbury und des Kardinals Hinsley, in Northampton
unter Leitung des Erzbischofs von York und des römisch-katholischen
Bischofs von Northampton und dem Vertreter der Freikirchen. Anlässlich

der Konvokation von Canterbury Ende Mai kam bei einem Empfang
der Erzbischof von Canterbury vor zahlreichen Mitgliedern verschiedener
Kirchen auf diese Bestrebungen zu sprechen, wobei er der Hoffnung
Ausdruck gab, dass nach dem Kriege die gegenseitigen Beziehungen ausgebaut
werden sollen, um so für die Verständigung unter den Völkern beizutragen 2).

Der neugebildete «Free Church Federal Council», in dem sich die britischen
Freikirchen ein gemeinsames Organ geschaffen haben, hat auf seiner

ersten Jahresversammlung am 1. April zu den zehn Punkten ebenfalls
in zustimmendem Sinne Stellung genommen.

Es wurde von römisch-katholischer Seite eine eigene Organisation
geschaffen, die dieses Programm in weite Kreise verbreiten sollte, die

Oek. P.D. Nr. 1, 1941.
2) Oek. P.D. Nr. 25, 1941.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 12



— 178 —

«Sword of Spirit movement»1). Das Schwert des Geistes (Eph. 6, 17) soll

siegreich werden. Der Bewegung haben sich auch Führer und Mitglieder
der Kirche von England und der Freikirchen angeschlossen. In kurzer
Zeit schlössen sich der Bewegung 400 000 Menschen an. Allein die
Zusammenarbeit der verschiedenen Kirchenführer hat in römisch-katholischen
Kreisen Anstoss erregt, besonders da nicht römisch-katholische Christen
in die Leitung zugelassen werden sollten. Auf einer Versammlung, die
kürzlich in Westminster stattfand, wurde nach dem Oek. P. D. ein
Beschluss gefasst, der die weitere Entwicklung der «Schwert-des-Geistes-Be-

wegung» einschränkt! Kardinal Hinsley erklärte auf der Versammlung,
dass er die protestantischen Christen nicht als «Ketzer», wohl aber als

«der Ketzerei verfallen» bezeichnen müsse. Er könne daher nicht eine

Unternehmung gutheissen, die den Anschein erweckt, als wolle sie einem

religiösen «Indifferentismus» oder dem Glauben Vorschub leisten, dass

«die Kirche ein Bund von Kirchen» sein sollte. Der Katholik, der sich

in den Fragen der sozialen Ordnung an die entsprechenden päpstlichen
Enzykliken halte, dürfe nicht die Enzykliken übersehen, die für ihn die
Glaubenslehre wie auch die Voraussetzungen bestimmen, unter denen
eine Gemeinschaft mit Andersgläubigen zulässig ist. Im Rahmen einer

Gemeinschaftsunternehmung, wie sie die «Schwert-des-Geistes-Bewegung»
darstellt, sei eine Zusammenarbeit mit anderen Christen nur als

«beigeordneten Mitgliedern» angebracht. Daraus folge, dass die Stellung dieser

Christen innerhalb der Bewegung derjenigen der «Vollmitglieder» nicht
gleichkommen könne. — Nach dieser Erklärung des Kardinals wurde er
selbst von der Versammlung zum Präsidenten und Christopher Dawson zum
Vizepräsidenten und Leiter der Studienarbeit der «Schwert-des-Geistes-

Bewegung» gewählt. Die ihnen zur Seite stehenden Mitarbeiter sind gleichfalls

ausschliesslich römische Katholiken. Bekümmert über diesen Ausgang

einer die Christen verschiedener Kirchenzugehörigkeit verbindenden
Unternehmung erhebt die «Church Times» gegen die neue, den ursprünglichen

Charakter der Bewegung preisgebende Konstitution feierlichen
Protest. Wie sich die beteiligten Freikirchen verhalten werden, steht
noch dahin. Jedoch wird schon heute als sicher hervorgehoben, dass ihre

Mitwirkung in der Eigenschaft von «beigeordneten Mitgliedern» auf grosse
Schwierigkeiten stossen dürfte.

Auf den erwähnten Artikel schrieb der Bischof von Chichester der
«Church Times»2): Ich hoffe, Ihre Leser werden daraus nicht den

voreiligen Schluss ziehen, dass alle vor Jahresfrist gehegten Erwartungen
vergeblich waren. Unverbindliche Besprechungen über die Möglichkeiten
einer wirklichen Zusammenarbeit auf gleichberechtigter Grundlage, wie
sie sich aus der «Schwert-des-Geistes-Bewegung» ergibt, sind zwischen
Katholiken und anderen Christen geführt worden und werden auch heute

Oek. P. D. Nr. 39, 1941.
2) «Church Times» vom 22. August.



— 179 —

noch geführt unter gebührender Berücksichtigung der dogmatischen
Prinzipien, die auf beiden Seiten zur Geltung gebracht werden. Obwohl
Schwierigkeiten bestehen, würde es doch ein Fehler sein, als feststehend

zu betrachten, dass kein Ausweg gefunden werden könne; noch sollten
diese Schwierigkeiten ausschliesslich auf einer Seite gesucht werden. Die
«Schwert-des-Geistes-Bewegung» hat, wie Sie mit Recht betonen,
ungewöhnliche Hoffnungen geweckt: wenn auf beiden Seiten Geduld und
volles Verständnis aufgebracht werden, liegt nach meinem Ermessen kein
Grund vor, warum diese Hoffnungen aufgegeben werden sollten.»

Nach dem Oek. P. D. hat sich auch die Presbyterianische Kirche von
England in einer Resolution für die ökumenische Zusammenarbeit
ausgesprochen :

Die Versammlung empfiehlt der Fürbitte ihrer Gläubigen den
Ökumenischen Rat der Kirchen, den Weltbund für Freundschaftsarbeit der
Kirchen und alle weiteren Verbände, die sich für eine bessere Verständigung

und engere Zusammenarbeit zwischen den christlichen Kirchen in
England und den anderen Ländern einsetzen. Sie freut sich über die

Gemeinschaft, die auch heute zwischen uns und unseren christlichen
Brüdern in Deutschland und Italien auch über die durch den Krieg
aufgeworfenen Schranken hinweg besteht; sie betet darum, dass weder Leid
noch Trübsal in den Herzen unseres Volkes Bitterkeit oder Mangel an

Barmherzigkeit gegenüber denjenigen aufkommen lassen, welche heute

unsere politischen Gegner sind *).

Ob diesem kirchlichen Zusammenschluss auf dem Gebiet praktischer
Arbeit sind die konfessionellen Kontroversfragen stark in den Hintergrund
geraten. Beachtet wurde eine Äusserung des Dr. C. B. Moss in der
Zeitschrift der Anglikanischen Gesellschaft «English Catholic» über das Amt
und die Wiedervereinigung:

«Es wird mir immer deutlicher, dass alle Diskussion über die Gültigkeit

des Kirchenamtes eine Zeitvergeudung bedeutet, solange nicht
bezüglich der Lehre vom Amt eine Übereinstimmung erzielt worden ist.
Der Versuch der (anglikanischen) Lambeth-Konferenz 1920, eine Einheit

auf der Basis der Annahme der bischöflichen Kirchenverfassung als

einer Gegebenheit herbeizuführen, ohne die Frage nach der Auffassung
des Amtes auch nur anzuschneiden, war zu typisch englisch, als dass er
in den anderen Ländern Erfolg haben konnte. Dieser Versuch darf daher
heute endgültig als gescheitert betrachtet werden. Die Nichtübereinstimmung

bezüglich des Kirchenamtes ist in Wirklichkeit eine Nichtübereinstimmung

bezüglich der Lehre vom Amt. Rom hätte es nicht
unternommen, unserer Kirchenordnung Gültigkeit abzusprechen, wenn unsere
Rechtgläubigkeit (im Sinne Roms) hinsichtlich des Priesteramtes über
allem Zweifel stünde. Die Ostkirche würde unsere Kirchenordnung nicht

J) Oek. P.D. Nr. 28, 1941.



— 180 —

in Frage gestellt haben, wenn wir offiziell und rückhaltlos erklärt hätten,
dass wir die Ordination als ein Sakrament betrachten. Das wirkliche
Hindernis, das unserem Zusammenschluss mit den Presbyterianern im Wege
steht, ist, dass wir glauben, die Una Sancta sei eine sichtbare Einheit
und ihr geistliches Amt ein Priesteramt, während die Presbyterianer an
dem Glauben festhalten, dass die Una Sancta unsichtbar und ihr
geistliches Amt kein Priesteramt, sondern ein Predigtamt ist.»

In einer Schrift «Presbytery and Apostolic Succession» vertritt H. Burn-
Murdoch die Ansicht, dass auf Grund der schottischen Dokumente des
16. Jahrhunderts es sehr zweifelhaft sei, ob die ersten Presbyterianer für
ihre Geistlichkeit Anspruch auf die apostolische Nachfolge gemacht hätten.
Die «Friends of Reunion» lehnen jedoch die Verantwortung für diese

Anschauung ab.

Eine ökumenische Studienkonferenz in der Schweiz. Eine
Gruppe von 20 Theologen, Pfarrern und Laien aus verschiedenen Teilen
der Schweiz, trat Anfang Oktober in Gwatt am Thunersee zu einer
schweizerischen Studienkonferenz unter der Leitung von Pfarrer Dr. A. Koechlin,
Basel, zusammen. Der Gegenstand der Behandlung war: «Das Wort der
Kirche für die Welt.» Einen ausführlichen Bericht bearbeitet die
Studienabteilung des ökumenischen Rates in Genf. Die Konferenz hat an die
leidenden Kirchen folgende Botschaft geschickt: «Liebe Brüder und
Schwestern! Was wir von Euren Kämpfen, Leiden und Versuchungen
hören, hat uns in diesen Tagen beim gemeinsamen Studium der Heiligen
Schrift, bei der Frage nach der Hilfe Gottes für unsere arme Welt immer
wieder tief bewegt. Wir danken aber auch hier Gott für allen Trost und
alle Erkenntnis seiner Gnade und Treue, die er Euch in dieser Zeit
geschenkt hat. Sind wir selber auch bis jetzt vor den schwersten Prüfungen
bewahrt worden, so bezeugen wir Euch, dass Euer Bekennen, Euer Leiden
und Euer Danken auch für uns nicht ohne Frucht geblieben ist. Es ist
unsere Bitte zu Gott, dass die kirchliche und theologische Arbeit, die wir
in unserm Lande im Frieden noch tun dürfen, ein Ausdruck unserer
gemeinsamen Hoffnung und des gleichen Glaubensgehorsams sein möge.
Dürfen wir in den Versuchungen unserer besondern Lage nicht wanken,
sondern stehen und dem Worte unseres gemeinsamen Herrn gehorchen,
so wird das auch ein Dienst an unsern Brüdern jenseits der Grenzen sein.

Wir grüssen Euch mit dem 27. Psalm und bitten Gott, dass er die

Tage Eurer Prüfung abkürze. Wie wir in herzlicher Liebe Euer gedenken,
so sind wir der frohen Gewissheit, dass auch Ihr unser gedenkt. Gott
aber wird es uns schenken, dass wir wieder zusammenkommen, um mit
einem Munde die Herrlichkeit des Reiches Christi zu preisen und gemeinsam

den Weg durch diese Zeit seiner Zukunft entgegen zu suchen.»



— 181 —

Ökumenische und Einigungsbewegung in nordischen Staaten.
Das nordische ökumenische Institut x) berief Anfang März eine Konferenz
zur Beratung der «Aufgaben der Verkündigung und Seelsorge in der

heutigen Zeit». Aus Schweden waren 21, aus Finnland 9 und aus Dänemark

7 Vertreter erschienen. Den Norwegern war die Ausreisebewilligung
versagt worden. Die kirchliche Lage ist in den einzelnen Ländern sehr
verschieden. Der verheissungsvolle religiöse Aufschwung in Finnland
während des Krieges hat anscheinend wieder nachgelassen. In Dänemark

sind die Menschen für die Synthese von Dänentum und Christentum
wieder wach geworden. In Schweden ist eine Aufrüttelung und geistige
Besinnung des Volkes wie in den andern Ländern bis jetzt nicht bemerkbar
geworden. Einmütig wurde die Forderung einer «entschlossen
christozentrischen » Verkündigung erhoben. Mit Nachdruck wurde hervorgehoben,
dass die Beichte im Leben der Kirche den ihr gebührenden Platz
wiedererhalten müsse. Die Ergebnisse der Konferenz werden in einer Schrift
zusammengefasst. Das Ökumenische Institut wurde beauftragt, einen
Sammelband vorbildlicher Predigten nordischer Kanzelredner aus dem

vergangenen Jahr herauszugeben 2).

Vom 7. bis zum 10. Juni wurde in Kopenhagen eine Konferenz
schwedischer und dänischer Christen abgehalten, um die bestehenden
freundschaftlichen Beziehungen enger zu gestalten und über gemeinsame
Aufgaben des nordischen Luthertums zu beraten. Mit der Konferenz waren
Gottesdienste und öffentliche Veranstaltungen verbunden. Beim
Eröffnungsgottesdienst richtete der Bischof Fuglsang-Damgaard von Kopenhagen

an den Primas der Kirche von Schweden ein Grusswort! Die
Bruderliebe unter den Christen, so führte er aus, ist wohl in schweren
Zeiten das grösste Gottesgeschenk. Gott verfolgt mit jedem einzelnen
Volke, also auch mit den nordischen Völkern, eine bestimmte Absicht. Wir
glauben, dass Gott uns dazu berufen hat, nachhaltig für die Überzeugung
einzutreten, dass jede Nation eine besondere Gabe und damit eine
besondere Aufgabe erhalten hat und dass die Völker, je besser sie ihre Eigenart
bewahren, ihrer Gesamtexistenz um so förderlicher sein werden. Wir sind
hier im Norden fünf verschiedene Völker, die aber zusammen eine Einheit

bilden. Als ein einheitliches Ganzes scharen wir uns um die Losung:
«Nicht durch Macht, sondern durch Eintracht.» Die Kreuzesfahne weht
über den nordischen Ländern. Unsere nationalen Ideale müssen unter
das helle Licht des Wortes Gottes gestellt werden, denn nur im Glauben
an Gottes Wort liegt das Heil für unsere Völker beschlossen. Aber der
Geist Gottes ist die Liebe, die wir in unserer gemeinsamen irdischen
Wohnung nicht entbehren können. Wir wissen uns nicht nur mit den
nordischen Kirchen und Völkern aufs innigste verbunden, unsere
Gedanken reichen auch über die zwischen den Nationen durch den Krieg

x) Siehe S. 76.
2) Oek. P.D. Nr. u, 1941.



— 182 —

aufgerichteten Schranken hinaus: Wir beten für die Versöhnung der
Völker. Mit allen Kirchen stehen wir in der Gemeinschaft des Glaubens,
der daran festhält, dass das Wort Gottes sich durch das Dunkel der Gegenwart

seinen Weg bahnen wird *).
In Norwegen haben sich die beiden Richtungen in der Kirche, die

seit 40 Jahren einen teilweise erbitterten Kirchenkampf geführt haben,
unter dem Eindruck der Ereignisse innerlich geeinigt. Am 27. Oktober
1940 wurde in Oslo eine grosse Volksversammlung abgehalten.

Der Vorsitzende des Bistumsrates der Diözese Oslo, Direktor Hoeg,
berichtete darüber, wie die Versammlung zustande gekommen war. Alle
Redner, so erklärte er, gehörten den Kreisen an, die seit dem Ausbruch
des Krieges das starke Bedürfnis nach einer tieferen Gemeinschaft und
gegenseitigen Beratung der norwegischen Christen in dieser
verantwortungsschweren Zeit empfinden. Man wollte in einer Zeit innerer
Ratlosigkeit zwischen den verschiedenen kirchlichen Gruppen einen engeren,
lebendigen Kontakt schaffen im Geist der christlichen Einheit auf dem
Boden des Evangeliums. Schon das vergangene Jahr über wurde dies als

das dringendste Anliegen der norwegischen Christenheit betrachtet und
damit der Ruf Gottes an die Christen vernommen, Gemeinschaft zu
suchen, um im christlichen Glauben und in der Treue gegenüber dem
Bekenntnis einander zu helfen und anzuleiten. Diese Versammlung, so

führte Direktor Hoeg weiter aus, sei eine Aufforderung an alle Glaubensbrüder

in allen Landesgebieten, auf dem Boden des alten unverkürzten
Evangeliums nach der Gemeinschaft der Heiligen zu trachten.

Es wurde eine von 18 führenden Vertretern der Volkskirche und der
Freikirchen unterzeichnete Erklärung erlassen, dass künftig zwischen acht
leitenden Persönlichkeiten aus beiden Kirchengruppen regelmässig ein
Gedankenaustausch und Beratung gepflegt werden soll2).

Die ökumenische Bewegung in Nordamerika. Vom 3. bis zum
5. Juni tagte in Toronto in Kanada eine «Nordamerikanische Ökumenische
Konferenz», zu der Vertreter der Kirchen Kanadas, der Vereinigten Staaten,
Mexikos, der zentral- und südamerikanischen Kirchen und einiger
Verbände, die der ökumenischen Bewegung nahe stehen, erschienen waren.
Die Hauptthemen der Konferenz waren: «Die Berufung der Kirche
heute», «Die ökumenische Botschaft der Kirche heute», «Die ökumenische

Sendung der Kirche heute», «Was die ökumenische Bewegung praktisch
verspricht», «Ökumenische Lehren in Amerika». Allgemein wurde
festgestellt, dass die ökumenische Bewegung in Nordamerika Fortschritt
aufweist. Eingehend wurde über die heutige Aufgabe der Kirche
gesprochen. So wurde ausgeführt: Um ihrer Berufung gerecht zu werden,
muss die Kirche geistige Erkenntnis, prophetische Einsicht, Erneuerungs-

*) A. a. O. Nr. 24, 1941.
2) Oek. P. D. Nr. 44, 1940.



— 183 —

fähigkeit sowie Verantwortungsgefühl gegenüber der Gemeinschaft ihr
eigen nennen. Sie ist berufen, führte ein Diskussionsredner aus, Gott
würdigen Kultus darzubieten, die Kraft des Hl. Geistes aufzuweisen,
das Wort Gottes unserer Generation zu erklären, das individuelle Leben
umzuwandeln, die Gesellschaft zu sanieren und Gemeinschaftssinn durch
die ganze Welt nicht nur in Theorie, sondern in Praxis zu entfalten. Trotzdem

die Konferenz es vermied, offiziell zum Interventionismus,
Isolationismus und Pazifismus Stellung zu nehmen, konnten die Referenten
ihre Haltung nicht verleugnen, sie unterstrichen sie zum Teil scharf.
Ein Referent trat für engere Beziehungen zur römischen Kirche ein und
verlangte eine definitive Annäherung an die römisch-katholische Hierarchie
von Kanada und der Vereinigten Staaten, um eine gemeinschaftliche
Darlegung der christlichen Grundsätze als Grundlage einer gerechten
internationalen Ordnung zu erzielen, wie das in England geschehen sei.

Dr. Mott befürwortete ebenfalls eine Zusammenarbeit mit der römischen
Kirche. Wir müssen unsere Türe stets offen halten, und wir müssen mehr
auf sie hören und sehen als sie auf uns 1). Der Konferenz ging eine Studientagung

voraus, die von der Studienabteilung des ökumenischen Rates der
Kirchen einberufen worden war und die sich mit den von dieser
aufgestellten Themen «Ethische Wirklichkeit und Funktion der Kirche» und
«Verantwortung der Kirche für die internationale Ordnung» beschäftigte.

Die Zusammenarbeit der Kirchen in den Vereinigten Staaten

von Nordamerika. Die Organisationen in U. S. A., die sich die
Zusammenarbeit der Kirchen zur Aufgabe machen, sind zahlreich. Die
wichtigste und einzig universale ist der «Federal Council of the Churches».
Dem Bund hat sich nun auch die bischöfliche Kirche endgültig
angeschlossen, die bis jetzt nur in einzelnen Kommissionen vertreten war.
Richtunggebend für die Arbeit der in diesem Bund vereinigten Kirchen
wurde eine wichtige Versammlung, die im Dezember 1940 in Atlantic City
stattgefunden hat. Über 600 Delegierte fast aller nichtrömischen Kirchen
hatten Vertreter geschickt. Erschienen waren auch Vertreter der grossen
kirchlichen Organisationen wie der «Foreign Missions Conference of
North America», in der 90 verschiedene Missionsgesellschaften vereinigt
sind, des «Home Missions Council», des «Council of Women for Home
Missions», der «Missionary Education» movement, des «National Council
of Church Women», des «United Stewardship Council». Der Bericht
über «Die amerikanischen Kirchen und die internationale Lage»
beschäftigt sich mit dem Problem der geistigen Einheit angesichts der durch
den Krieg erfolgten Trennungen. Am Schluss werden die praktischen
Aufgaben für die christlichen Gemeinschaften aufgestellt : Die ökumenische

Bewegung auszudehnen und zu stärken, durch die ganze Welt die Evangelisation

fortzusetzen, in grosszügiger Weise sich an den Hilfswerken zur

*) Living Church vom 18. luni 1941.



— 184 —

Hebung der beispiellosen, durch den Krieg verursachten Nöte beteiligen,
im öffentlichen und privaten Gottesdienst den Geist von allen durch den

Krieg hervorgerufenen Leidenschaften freizuhalten, die sozialen und
ökumenischen Grundsätze, die für eine bessere Ordnung nötig sind, zu
erläutern, die christlichen Völker für einen gerechten und objektiven
Verkehr in allen internationalen Lagen vorzubereiten, kühn zu
proklamieren, dass die Wahrheit uns durch Christus geoffenbart ist1). Die
Konferenz bestellte eine Kommission zum Studium eines gerechten und
dauerhaften Friedens. Gegenstand der Beratung war ferner die soziale

Neuordnung. Die Konferenz tritt für die Organisierung der Arbeit ein,
sie betont aber auch, dass die Arbeitenden auch sittlich verantwortlich
sind für die Macht und den Einfluss, die sie gewinnen. Die Organisation
der Arbeit soll den Grundsatz der Gleichheit gewähren, also keinen Unterschied

zwischen den Arbeitnehmern bestimmter Rassen- und Konfessionen
machen. Die Kirchen sollen alle Äusserungen dieses Geistes in Wirtschaft
und Arbeit unterstützen, eingeschlossen Gewerkschaften, Arbeitgeberverbände,

landwirtschaftliche Organisationen und Konsumgenossenschaften.

Die Konferenz hat schliesslich eine Botschaft an die Christen aller
Länder erlassen: «In dieser Stunde der Verwirrung und des Streites freuen
wir uns, dass weder Distanzen, noch Sprache, noch Rasse, noch nationale

Zugehörigkeit, noch Konflikte, noch Krieg uns von der Liebe Gottes in
Jesus Christus unserm Herrn trennen kann. So tief auch die Kluft sein

mag, die uns trennt, bleibt unsere Gemeinschaft mit euch in Christus
ungebrochen im Wandel der Zeit. Wir kennen aus Erfahrung die Dunkelheit

der Nacht nicht, die über viele von euch hereingebrochen ist, und wir
begreifen deshalb auch eure Angst nicht. Wir versprechen euch feierlich
unsere Gemeinschaft im Gebet. Durch diese Gemeinschaft des Gebetes
für euch und mit euch versammeln wir uns am Fuss des Kreuzes, um
dort zu lernen, wie Leiden getragen und von Gott benützt wird, um
eine sündige Welt zu sich zu ziehen. Möge der Friede Gottes euch alle
in Ruhe und im Vertrauen auf seine Gnade erhalten2)».

Bis jetzt ist uns nur eine Stimme aus der römisch-katholischen Kirche
U. S. A. begegnet, die sich für eine Zusammenarbeit der Kirchen
eingesetzt hat. Es ist dies der Bischof von Buffalo, der die führenden
Vertreter der verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften aufgefordert hat,
sich dafür einzusetzen, dass die religiöse Erziehung der Jugend besser als
bisher gesichert werde. Hier sei eine Grundlage gegeben, auf der alle

religiösen Kräfte sich zusammenfinden können.

Die von der Konferenz bestellte Kommission für den Frieden trat
im März zusammen, um ihre Arbeit aufzunehmen. Wir können auf die

1) World Alliance New Letter, Nr. i, lanuar 1941.
2) Federal Council Bulletin Nr. 1, 1941.



— 185 —

Mitteilung der gefassten Beschlüsse verzichten und uns mit der
Feststellung begnügen, dass sie vom Bestreben erfüllt sind, nach allen Seiten

Gerechtigkeit walten zu lassen. Es sei noch beigefügt, dass eine Reihe von
Synoden der bedeutenden Kirchen sich zur Frage in Resolutionen
geäussert haben, die alle vom Wunsche nach einer raschen Beendigung des

Krieges und nach einem gerechten Frieden beseelt sind. Wir erwähnen
solche Beschlüsse des «National Lutheran Council», der «Southern Baptist
Convention», der «Northern Presbyterian Church», des Weltfriedensausschusses

der methodistischen Kirche u. a. 640 amerikanische Kirchenmänner

— Universitätsprofessoren, Seminarpräsidenten, Geistliche und
Laien haben im selben Sinne eine Erklärung veröffentlicht. Die
erwähnte Kommission hat ein Handbuch unter dem Titel «Ein gerechter
und dauerhafter Friede» veröffentlicht, in dem alle wichtigen
Kundgebungen, Vorschläge und Beschlüsse gesammelt sind, die sich mit der

Frage beschäftigen.
Wie schon erwähnt, fällt es nicht in den Aufgabenkreis unserer Chronik,

zu den Kundgebungen Stellung zu nehmen — abgesehen davon, dass

sie vielfach ins politische, soziale und wirtschaftliche Gebiet eingreifen
und von einem Optimismus und Idealismus getragen sind, wie sie dem
amerikanischen Christentum immer noch eigen sind. Natürlich sind auch
römisch-katholische Stimmen hörbar, die aber ausserhalb der Zusammenarbeit

der Kirchen erfolgen. Der Vollständigkeit wegen erwähnen wir,
dass die römisch-katholischen Kommissionen der «Catholic Association for
International peace» einen Bericht ausgearbeitet haben. Er geht von den

fünf Bedingungen aus, die der Papst auf Weihnachten 1939 als

Voraussetzungen einer neuen Weltordnung aufgestellt hat. Der Federal Council
hat eine Sammlung solcher Beschlüsse herausgegeben1).

Die bischöfliche und presbyterianische Kirche haben ein
gemeinschaftliches Komitee bestellt, um die Zusammenarbeit der beiden Kirchen
auf dem Gebiete der Erziehung vorzubereiten. Auf Grund gemeinsamer
Studien empfiehlt das Komitee die Zusammenarbeit auf dem Gebiete des

Schulwesens mit praktischen Vorschlägen, die in den lokalen Bezirken

durchgeführt werden können 2).

Die Gemeinschaften der sogenannten Episcopi vagantes in U. S. A.
suchen ebenfalls einen engeren Zusammenschluss. Sie nennen sich zum Teil
orthodox, zum Teil liberal-katholisch und auch altkatholisch. Sie stehen
aber weder mit der orthodoxen Kirche des Ostens noch mit den in der
Utrechter Union vereinigten altkatholischen Kirchen in Verbindung.
Ihre Weihen werden von diesen Kirchen wie von der von England nicht
anerkannt. Kürzlich hielten diese Gemeinschaften eine gemeinsame Synode
zu Laurel Springs N. J. ab. Teilgenommen haben die Nordamerikanische
altkatholische Kirche, die Patriarchal orthodoxe Kirche, die afrikanische

*) A Just and Durable Peace, 29 Fourth Avenue, New York.
2) Living Church vom 20. August 1941-



— 186 —

orthodoxe Kirche, die orthodoxe katholische Kirche und die Gesellschaft
des hl. Basilius. Die beiden bedeutendsten dieser Gemeinschaften sind die
nordamerikanische altkatholische Kirche — sie zählt 36 Gemeinden — und
die liberalkatholische mit 34 Gemeinden. Die Synode beschloss
gegenseitiges Einvernehmen zwischen den Kirchen in äussern Angelegenheiten,
um Doppelspurigkeit der Arbeit zu vermeiden, unter gegenseitiger Achtung
der kirchlichen Selbständigkeit x).

Die vorberatende Kommission, die von den unierten Brüdern und
der Evangelischen Kirche aufgestellt worden war, hat die Union der
beiden Gemeinschaften beschlossen. Eine Versammlung in Cleveland,
die von über fünfzig Delegierten besucht war, wählte einen gemeinsamen
Rat bis zur endgültigen Einigung. Alle ordinierten Geistlichen werden
als «Älteste» anerkannt, den Bischöfen wird die Autorität eines Aufsichtsamtes

eingeräumt. Die unierten Brüder zählen 377 388 und die evangelische

Kirche ca. 222 390 Anhänger 2).

Die Synodalkonferenz der lutheranischen Missouri — Wisconsin —
norwegischen und slowakischen Synoden mit 1 700 000 Mitgliedern,
beschloss, die vorgeschlagene Union mit der American Lutheran Church
hinauszuschieben, hingegen den Synoden zu empfehlen, die
Unionsausschüsse in ihren Arbeiten zu unterstützen. Kommt der Zusammenschluss

zustande, gäbe es in U. S. A. nur noch zwei Gruppen Lutheraner:
die «American Lutheran Church» und die «United Lutheran Church»3).

Einigungsbestrebungen und Zusammenarbeit der Kirchen in
Indien. In Südindien sind seit 1920 Versuche eines Zusammenschlusses der
Kirchen in Südindien im Gange. Es handelt sich um die Church of India,
Burma and Ceylon (anglikanisch), die Methodisten und die South India United

Church. Die United Church hatte in einem Bericht ihres ökumenischen
Ausschusses als ersten Schritt eines Zusammenschlusses seinerzeit die
Interkommunion vorgeschlagen. Die Generalversammlung hatte diesem

Vorschlag zugestimmt. Ein Arbeitsausschuss aus Vertretern der
verhandelnden Kirchen beschäftigte sich mit dieser Anregung. Schwierigkeiten

bot besonders der Antrag der Generalversammlung, Laien in
besondern Fällen die Austeilung des hl. Abendmahles zu erlauben. Der
Ausschuss erklärte mit Entschiedenheit, diesen Antrag ablehnen zu müssen,
da er eine Gefährdung der Einheit des Amtes der vereinigten Kirche
bedeuten würde, in welcher das Erbe der Episkopal-, der presbyterianischen
und kongregationalistischen Kirche genuin zusammengefasst werden soll,
eines Amtes, das im Gesamtbereich der Vereinigten Kirche anerkannt
und angenommen werden muss4).

*) Living Church vom 13. August 1941.
2) Living Church vom 12. März 1941, S. 7.
3) Oek. P. D. Nr. 40.
4) Oek. P.D. Nr. 15, 1941.



— 187 —

Unter der Einwirkung der Weltmissionskonferenz von Tambaran
1938 wurde der Zusammenschluss der Kirchen in Indien auf breiterer
Basis in Angriff genommen. Ende November 1939 war in Lucknow
eine Konferenz zusammengetreten, auf der die Church of India, Burma
and Ceylon (anglikanisch), Methodist Church of Southern Asia, United
Church of Northern India, Baptist Church und die Londoner
Missionsgesellschaft vertreten waren. Die Gesellschaft der Freunde und die
Methodisten von Südafrika hatten Beobachter entsandt. Die Konferenz
befasste sich insbesondere mit einer Erklärung über das geistliche Amt.
Der Entwurf wurde den Kirchen zur endgültigen Äusserung zugestellt.
Die Konferenz gab der Meinung Ausdruck, dass das Ziel der kirchlichen
Einheit in der Sicherung eines geistlichen Amtes bestehen sollte, in dem
alle beteiligten Kirchen vertreten sein werden, so dass es schliesslich

nur eine Kirche und ein Amt geben wird.

In Nordindien ist ein Plan über den Zusammenschluss der Kirchen
ausgearbeitet worden. In der Präambel heisst es:

«Die Vereinigte Kirche von Nordindien, die Methodistisch-Bischöfliche

Kirche in Südasien, die der Baptistischen Missionsgesellschaft in
Indien und der Londoner Missionsgesellschaft in Bengal angeschlossenen
Kirchen, überzeugt, dass die Lage in Indien ihren praktischen Zusammenschluss

im gemeinsamen Zeugnis gegenüber einer nicht-christlichen Welt
erheischt, und in dem Glauben, dass der Wille Gottes für seine Kirche
dargetan ist im Gebet Christi: «Auf dass sie alle eins seien, auf dass die
Welt glaube, dass du mich gesandt hast», sind durch den Gemeinsamen
Ausschuss in Verhandlungen getreten mit der Absicht, sich über einen
Plan des korporativen Zusammenschlusses einig zu werden. Der
gemeinsame Ausschuss hofft, dass die Kirchen nunmehr endgültig durch
die Annahme dieses Planes über ihren Zusammenschluss entscheiden
werden sowie über die Durchführung der weiteren Schritte, welche sich

aus dieser Entscheidung als nötig ergeben werden, damit der Gemeinsame
Ausschuss instand gesetzt würde, zu erklären, dass ein Zusammenschluss
Ende 1945, wenn nicht schon früher, erfolgen kann.»

Die Erklärung über das Wesen und die Aufgabe der Kirche enthält
folgenden Abschnitt: «Wir glauben an Eine Heilige Christliche Kirche,
begründet von Gott in seiner unendlichen Liebe und Gnade durch das

Werk Jesu Christi, an die Ausgiessung des Heiligen Geistes, die Gemeinschaft

der Gläubigen aller Länder und Zeiten. Das ist die Kirche des

lebendigen Gottes, der Leib Christi und der Tempel Seines Heiligen
Geistes. Wir glauben, dass, wie Jesus Christus eine Gemeinschaft des

Glaubens und der Liebe um sich geschart hat und heute noch schart, es

sein Wille ist, dass die, die durch ihn an Gott glauben, vereint sein sollen
in einer sichtbaren Kirche zum Bekenntnis ihres Glaubens, zur öffentlichen

Anbetung Gottes, zur Verwaltung der Sakramente und der übrigen



— 188 —

Gebote der Kirche, zur Erbauung der Gläubigen, zum Dienst an den
Menschen und zur Ausbreitung des Reiches Gottes in der ganzen Welt1).»

Endlich wird der Versuch gemacht, mit den Römisch-Katholiken
in Verbindung zu treten. Die «Allindische Christenkonferenz» hat auf
ihrer Tagung in Agra folgende Resolution gefasst: «Der Exekutivausschuss
der Allindischen Konferenz indischer Christen stellt mit Befriedigung fest,
dass in den beiden Gruppen der indischen Christenheit, der katholischen
und der evangelischen, in wachsendem Masse der Wunsch nach einer
Zusammenarbeit in allen Fragen des sozialpolitischen Fortschritts der
Volksgemeinschaft lebendig ist.» In einer weiteren Entschliessung wird
aufgezeigt, worin die Schwierigkeiten einer solchen Zusammenarbeit
bestehen. Anschliessend gibt der Ausschuss seiner Überzeugung
Ausdruck, dass diese Zusammenarbeit für das Gemeinwohl des Volkes unerlässlich

sei. Er richtet daher an S. E. den Apostolischen Delegierten, die
Erzbischöfe und Bischöfe der Römischen Kirche die Aufforderung, einer
«annehmbaren Grundlage der Zusammenarbeit ihre Genehmigung und
ihren Segen erteilen zu wollen». Gleichzeitig wiederholt der Ausschuss
die bereits früher abgegebene Versicherung, dass «auf den gemeinsamen
Versammlungen keine Fragen angeschnitten oder erörtert werden sollen,
die von katholischer Seite als unvereinbar mit den Prinzipien der Römischen
Kirche angesehen werden mögen» 2).

Die Einigung der Kirchen in Japan 3). Die Einigung der Kirchen
ist nun Tatsache geworden. Die vorberatende Kommission hatte Ende

April den Plan für den Ausbau der vereinigten Kirche ausgearbeitet. Die
konstituierende Versammlung hat am 24. und 25. Juni in Tokio
stattgefunden. Aus 34 verschiedenen Kirchen waren 320 Vertreter erschienen.
Kein ausländischer Missionar war zugelassen. Ausser der anglikanischen,
der orthodoxen und römischen Kirche umfasst die «Nippon Kirisuto
Kyodan (Kirche Christi in Japan) alle christlichen Gemeinschaften. Zum
Oberhaupt (Torischa) der Kirche wurde Pastor M. Tomita und zum
Präsidenten der Generalkonferenz und des Exekutivausschusses Bischof
der Methodisten Abe gewählt. Das Glaubensbekenntnis der Kirche
lautet :

«Die Kirche anerkennt die Heiligen Schriften des Alten und Neuen
Testamentes als fundamentale Grundlage ihres Glaubens und Verhaltens.
In Übereinstimmung mit dem apostolischen Glaubensbekenntnis und
im Einklang mit den Glaubensbekenntnissen der in ihr vereinigten Kirchen
erklären wir Folgendes vor allem als wesentlich: ,Der Dreieinige Gott,
Vater, Sohn und Heiliger Geist, wie er uns in der Heiligen Schrift
geoffenbart ist, vergibt uns unsere Sünden, rechtfertigt, heiligt uns und

x) Oek P. D. Nr. 22, 1940.
2) Oek. P. D. Nr. isWs, 1941.
3) I. K. Z. 1941, S. 86 ff.



— 189 —

schenkt das ewige Leben allen, die an das Sühnopfer Christi, des Gottessohns,

glauben, der für die Sünden in der Welt den Tod erlitten hat und
wieder auferstanden ist. Die Kirche ist der Ort, wo diejenigen, welche
durch die Gnade zur Anbetung berufen sind, die heiligen Gebote der Taufe
und des Abendmahles halten, das Evangelium zu verkündigen und
zuversichtlich auf das Kommen des Herrn warten *). »

Es scheint, dass der Nationale Christenrat von Japan, in dem die
verschiedenen Kirchen und christlichen Gruppen bisher zusammengefasst

waren, neben der «Vereinigten Kirche» bestehen bleibt. Ohne die frühere
Autorität zu behalten, wird er vermutlich das vertretende Organ der
Gruppen und Bünde sein, die wie die Christlichen Vereine Junger Männer,
die Christlichen Vereine Weiblicher Jugend, die Abstinenzverbände usw.
sich ihre Unabhängigkeit erhalten wollen und daher der «Vereinigten
Kirche» nicht als Untergliederungen angeschlossen sein werden.

Auf einer Konferenz japanischer und amerikanischer Christen, die
auf Anregung der Missionskonferenz von Nordamerika und des Federal
Council U. S. A. in Riverside (Cal.) zusammengetreten war, kam die
Schinto-Verehrung des Kaisers und der Ahnen der Helden in Japan zur
Sprache. Bischof Abe setzte die Auffassung der japanischen Christen
auseinander. Es müsse zwischen religiösen und staatlichen Gebräuchen
unterschieden werden. An gewissen Tagen verlangt der Staat eine Huldigung

vor dem Bilde des Kaisers und den Geistern der Helden. Es sei

dies eine ausschliesslich patriotische Kundgebung ohne jeden religiösen
Charakter. Der Staat anerkenne die Glaubensfreiheit und verlange keine
Teilnahme an einer religiösen Feier. Übrigens hat die römische Kurie
im Jahre 1938 in ähnlichem Sinn entschieden. Wie sich die Mission
künftig in Japan gestalte, ist den japanischen Christen nicht bekannt.
Wenn sie möglich werde, mussten sich die Missionare der neuen geeinten
Kirche unterziehen. Die Hoffnung wurde ausgesprochen, dass selbst

wenn die finanziellen Verbindungen aufhören mussten, die japanischen
Christen auf die Mitarbeit der Missionare im Bereich ihrer Tätigkeit
hoffen werden 2). Die erste Kirche, die in Japan die gesetzlich vorgeschriebene

staatliche Anerkennung erhalten hat, ist die römisch-katholische.
Sie trägt den Namen «Nihon Tenschu Kokyo». Sie zählt 15 Diözesen.

An ihrer Spitze stehen einheimische Bischöfe. 7 »-

Oek. P.D. Nr. 30, 1941.
2) Living Church vom 14. Mai 1941, S. 5.


	Kirchliche Chronik

