Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)
Heft: 3-4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 169 —

Kirchliche Chronik.

Die 6kumenische Bewegung. Das Sekretariat des Ausschusses des
okumenischen Rates der Kirchen in Genf erlisst einen Bericht iiber die
Titigkeit des ersten Halbjahres 1941. Eingangs wird konstatiert, dass
manche Kirchen, die unter den jetzigen Verhiltnissen unter schweren
dussern Druck geraten sind, innerlich gewinnen und plétzlich zu neuem
Leben erwacht sind. Wenn die 6kumenische Bewegung dusserlich viel-
fach stark gehemmt scheint, sie hat doch eine grosse Zukunft. Das Leben
der Kirche hingt nicht von dussern Kriften ab, sondern allein von Gottes
Gnade. Die Aufrechterhaltung der o6kumenischen Beziehungen wire
heute nicht moglich, wenn nicht in allen Kirchen das starke Verlangen
bestehen wiirde, in enger Fithlung miteinander zu bleiben. Die Wege,
die zu diesem Ziel eingeschlagen werden, brauchen nicht 6ffentlich be-
sprochen werden. Das eine darf gesagt werden, dass die Kirchen trotz
Krieg wiinschen, miteinander in Kontakt zu bleiben. In verschiedenen
Kirchen sind lokale 6kumenische Tagungen und Arbeiten mit Erfolg durch-
gefithrt worden.

Die Studienabteilung entwickelte eine bedeutende Titigkeit. Sie
hat im Mai 1941 ein Arbeitsprogramm iiber «Die ethische Wirklichkeit
und Funktion der Kirche» verschickt. Der Sekretir Dr. W. A. Visser’t
Hooft hat dazu ein ausfiihrliches Memorandum verfasst, eine Ubersicht
iber wichtigere Fragen und Gesichtspunkte, die in dem bisherigen Ge-
sprich aufgetreten sind und die erdrtert werden sollen. Beide Dokumente
kénnen von den Zentralen des 6kumenischen Rates bezogen werden. Die
Studienarbeit mochte den Kirchen zur Seite stehen, dass sie ihre Auf-
gabe als Kirche Jesu Christi richtig erfassen in einer Zeit, da es um die
wichtigste Entscheidung geht.

Die Subkommission fiir die Pastoration der Kriegsgefangenen hat in
den verschiedenen Lindern eine gesegnete Titigkeit entfaltet. Thre Haupt-
aufgabe besteht darin, den Kriegsgefangenen, die aus den Kirchen der
okumenischen Bewegung stammen, regelmissige Gottesdienste und Bibel-
betrachtungen zu ermdglichen. Ausserdem verbreitet sie Bibeln und reli-
giose Literatur. In der Zeit vom September 1940 bis Juni 1941 sind 60 ooo
Bibeln und Bibelteile verschenkt worden, dazu kamen noch 6ooo Gebet-
und Gesangbiicher und eine Schrift fir die Stille Woche in 3000 Stiick,
die die Kommission herausgegeben hat. Besonders wichtig war in den
letzten sechs Monaten die Fliichtlingsfiirsorge in Frankreich in Ver-
bindung mit der reformierten Kirche von Frankreich und des franzésischen
Jugendbundes.

Am Schluss wird noch die Arbeit des Okumenischen Presse- und
Nachrichtendienstes erwihnt. Er ist nicht nur wichtig als Vermittler



— 170 —

von Nachrichten, sondern als eindringlicher Vertreter der Aufgabe der
6kumenischen Bewegung iiberhaupt.

Uber denselben Zeitraum hat auch das Sekretariat des Weltbundes
fiur Internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen einen aus-
fihrlichen Bericht erlassen. Der Verkehr mit den Landesgruppen ist
seit dem letzten Bericht schwieriger geworden und hatte z. B. durch die
Besetzung der baltischen Lidnder durch die Russen ganz aufgehort. Aus
den baltischen Lindern wurde bekannt, dass eine Anzahl Geistlicher aller
Konfessionen deportiert worden sind. Das Schulsystem wurde umgebildet,
die christlichen Schulen hérten auf, Hunderte von Lehrern wurden ent-
lassen. An der Universitit Riga wurde «Leninistischer Kommunismus»
als Schulfach eingefihrt. Den Staatsbeamten wurde befohlen, mit der
Kirche zu brechen und sich fiir Amtshandlungen nicht mehr an die Geist-
lichkeit zu halten. — Der Bericht teilt Botschaften mit, die das Sekretariat
aus verschiedenen Léndern erhalten hat. So lautet eine: «Nachrichten
von hier werden von Euch nicht erwartet werden kénnen. Kurz gesagt:
Wir leiden keine Not. Gottes Gnade geht iiber allen Verstand (Phil. 1, 27 ff.).
Wir stehen fest und froh im Glauben.» In Holland ist der Bund verboten
worden. Nachrichten aus den Balkanstaaten treffen nicht ein. Neue Auf-
gaben erwachsen dem Sekretariat aus der jetzigen Lage Europas. Es
beteiligt sich am materiellen und am geistlichen Dienst an den Kriegs-
opfern, arbeitet mit der Okumenischen Kommission fiir die Pastoration
der Kriegsgefangenen, mit dem ¢kumenischen Ausschuss fir Kriegshilfe
zusammen, ferner mit dem Genfer Komitee fiir auslindische protestan-
tische Flichtlinge und anderen Hilfsorganisationen. Das Fliichtlings-
problem ist schwieriger und beunruhigender denn je. Ihre Zahl ist zu
gross, besonders in Frankreich, um von dem Lande, in dem sie voriiber-
gehend Zuflucht gefunden haben, eingefiigt zu werden. Andererseits warten
Tausende in Portugal, in Frankreich und in der Schweiz, deren einzige Aus-
sichtaufeine Riickkehrins normale Leben die Auswanderung nach Ubersee ist.
Der 6kumenische Ausschuss fiir Flichtlingshilfe befasst sich wie erwihnt
vor allem um die Befriedigung der religiosen Bediirfnisse der Fliichtlinge.
Vom 6. bis 26. Mai 1941 hatte der Generalsekretir Gelegenheit, Frank-
reich zu besuchen, an der Synode der reformierten Kirche teilzunehmen
und sich persénlich von dem Zustand in den Fliichtlingslagern und
der religidsen Arbeit einen Begriff zu machen. H. L. Henriod schreibt:
«Ich war dankbar, feststellen zu konnen, wie sehr unser Weltbund auf
diese Weise durch einen seiner Sekretire (Pastor P. C. Tourville, der die
Pastoration leitet) seine Mission unter den Glaubensbriidern, aber auch
unter den Angehorigen anderer Konfessionen, die ungefdhr 4o verschie-
denen Nationalititen angehéren, in die Praxis umsetzen kann.» Ein be-
sonderer Bericht iiber den Besuch des Generalsekretirs in Frankreich
entwirft ein ergreifendes Bild von der Lage der protestantischen Kirche
und den Konzentrationslagern in Frankreich.



— 171l —

Stimmen aus der romisch-katholischen Kirche zur konfes-
sionellen Verstindigung in Deutschland. Das Gesprich zu den Unions-
bestrebungen wird in der rémisch-katholischen Kirche Deutschlands weiter-
gefiihrt. Im Aprilheft der « Stimmen der Zeit» ergritf M. Pribilla S. J. das
Wort ). Er beschrinkt sich auf das Verhiltnis zwischen Katholizismus
und Protestantismus, um zunichst festzustellen, «dass lingst nicht alle
Katholiken oder Protestanten fiir das uns hier beschiftigende Anliegen reif
und aufgeschlossen sind. Viele sind so sehr an die Tatsache der Spaltung
und an die Uberzeugung von ihrer Unaufhebbarkeit gewshnt, dass ihnen
schon der blosse Gedanke an eine kirchliche Einigung der Christenheit als
eine Verstiegenheit und Ungeheuerlichkeit erscheint.» Deshalb hilt der
Verfasser es fiir zweckentsprechend, Rechenschaft abzulegen, wie es um
die Einigungsbestrebungen steht und was heute ihr Ziel und ihr Weg
sein kann. Dabei weist er auf verschiedene Arbeiten der genannten Zeit-
schrift hin. Zunichst umschreibt er fiinf Selbstverstindlichkeiten, iiber
die im voraus Klarheit herrschen miusse. Eine Selbstverstindlichkeit sei
es, «dass die Einheit der Kirche im wesentlichen nicht von Menschen,
sondern nur von Gott kommen kann. Darum ist das instindige Gebet
das erste und wichtigste Mittel der Einigung.» Fir heute und absehbare
Zeit sei eine dogmatisch und verfassungsrechtliche Einigung der ge-
trennten Kirchen nicht zu erwarten, da Gott bei Ausfithrung seiner Pline
fir gewdhnlich keine Wunder wirke. Das mdége denjenigen Protestanten
zur Beruhigung dienen, die von dem Skumenischen Gesprich eine Stérung
oder Zerstérung ihrer kirchlichen Gemeinschaft befiirchten. Ebenso er-
ibrigen sich Aufforderungen an die Protestanten, in den Schoss der katho-
lischen Kirche zuriickzukehren, wie Erklirungen der Protestanten, dass sie
nicht katholisch werden konnten und wollten. Eine zweite Selbstverstind-
lichkeit sei, dass die Einigung nicht auf Kosten der Wahrheit erfolgen oder
erstrebt werden diirfe; eine dritte, dass alle Arbeit fir die Einheit oder die
konfessionelle Verstindigung nicht gegen das Gewissen, sondern {iber das
Gewissen gehen miisse; eine vierte, dass Skumenische Gespriche nicht
nach Art eines offenen oder getarnten Konvertitenunterrichts vor sich
gehen diirfen. Die okumenischen Aussprachen diirfen nicht die Absicht
haben, Konvertiten zu machen. Endlich sei es eine Selbstverstindlichkeit,
dass die Aussprache im Umkreis gegenseitigen Vertrauens stattfinden
miisse. Die Anerkennung dieser Sidtze erhelle und erleichtere den Weg
zur Einheit.

Die konfessionelle Anniherung, so fihrt der Verfasser fort, vollziehe
sich in einer doppelten Richtung, man kénne sie den Weg der Liebe und
des Glaubens nennen. «Unbeschadet aller Gegensitze in Glauben und
in der Kirchenverfassung sind alle Christen auf das Grundgesetz der Gottes-
und Nichstenliebe verpflichtet, dessen hohe, entscheidende Bedeutung

1) Stimmen der Zeit 1941, S.211 ff.



— 172 —

Christus der Herr immer wieder durch Wort und Beispiel eingeschirft
hat. Dieses Grundgesetz, das Freund und Feind umfasst, gilt es, schon
in der Trennung auf das Verhiltnis der Konfessionen anzuwenden und das
Argernis eines von finsterem Hass geschiirten Bruderzwistes durch den
heiligen Wetteifer der Liebe zu tberwinden. Alles, was an leidenschaft-
licher Erregung und Verbitterung auch nur in etwas erinnert, ist daher
sorgsam fernzuhalten, so dass die Bemithung fiir die Una Sancta zu einer
strengen Schule christlicher Selbsterziehung wird. Das heisst keineswegs,
den Akzent von der Lehre ungebiihrlich auf die Liebe verschieben, son-
dern vielmehr mit dem gelebten Christentum wirklich Ernst machen und
die Liebe walten lassen, soweit es die Verpflichtung gegeniiber der Wahr-
heit nur eben gestattet. Erst recht aber muss unter Christen alles ver-
schwinden, was als Spott und Hohn auf das empfunden wird, was dem
andern heilig ist. Spott und Hohn in religiésen Dingen sind iibrigens
Pfeile, die auf den Schiitzen zuriickschnellen.» Das Gebot der Liebe ver-
lange, dass die beiden Konfessionen gegenseitig Ricksicht nehmen, dass
verletzende Ausserungen vermieden werden, dass um grosste Sachlichkeit
gerungen werde. «Wihrend nichts die Christen hindert, die Einheit in
der Liebe sofort zu verwirklichen, verliere sich der theologische Weg zur
Einheit des Glaubens fiir menschliche Augen in uniibersehbare Ferne. ..
Die Unfruchtbarkeit so vieler Religionsgespriche in der Vergangenheit
erklirt sich zum guten Teil daraus, dass man es unterliess, vor dem Ge-
spriach die theologischen Fachausdriicke und den «status quaestionis», den
genauen Stand der umstrittenen Frage, scharf zu umreissen... Nicht
ein Streitgesprich, sondern ein wahrhafter und wahrhaftiger Gedanken-
austausch ist das Ziel und bestimmt die Methode der 6kumenischen Aus-
sprachen... Jeder Mensch, ob Katholik oder Protestant, Theologe oder
Laie, muss sich in Demut tberzeugt halten, dass er selbst nicht den
ganzen Umkreis der Wirklichkeit iiberschauen und beurteilen kann, und
dass deshalb seine Einsichten der Erginzung und Berichtigung durch die
Einsichten anderer fihig und bediirftig sind. Das gilt auch fir den ein-
zelnen Katholiken und den einzelnen katholischen Theologen. Darum
darf der Katholik seine personlichen Anschauungen oder Erklirungen
nicht ohne weiteres mit der Lehre seiner Kirche gleichsetzen.» — Der
Verfasser fithrt weiter aus, wie wichtig es sei, die Lehre und Haltung des
Protestantismus richtig zu erkennen. Er sei in vielem tber die Reforma-
toren hinausgeschritten, und die Fragestellungen des 16. Jahrhunderts
seien nicht mehr die der Gegenwart. Daher miisse man bei der Formel
«Wir Protestanten» genau zusehen, um welche Gruppe es sich handle.
Keiner soll sich am Gesprich beteiligen, der nicht iiber griindliche und
geschichtliche Kenntnisse verfiigt. Jeder soll nicht nur einen klaren Ver-
stand, sondern auch ein warmes Herz mitbringen.

Zum Schluss dussert sich der Verfasser noch uber die Haltung der
Rémisch-Katholiken zur okumenischen Bewegung. Zur Zeit der Welt-



— 173 —

konferenzen in Stockholm und Lausanne konnte man die, welche sich
dafiir interessierten, fast an den Fingern abzihlen. Jetzt ist ein Umschwung
eingetreten. «Es ist, als ob die Katholiken sich ihrer fritheren Versium-
nisse bewusst geworden wiren und nun mit verdoppeltem Eifer das Ver-
siumte nachholen wollten.» Es herrsche in Wort und Schrift ein Uber-
angebot. Die okumenische Frage sei fiir alle Kirchen eine Gewissens-
frage. Der Aufsatz schliesst mit einem Wort des Erzbischofs Séderblom:
«Fiir die Kircheneinigung soll man beten und arbeiten, als ob sie uns von
Gott bald gegeben werden koénnte. Zugleich muss man immer wissen und
denken, dass die Kirche Gottes mit Jahrhunderten und Jahrtausenden
rechnet, und dass kein unweiser Eifer die Reinheit und Griindlichkeit der
Arbeit schidigen darf.»

Mit demselben Thema beschiftigt sich der Benediktiner H. Lang im
«Hochland» in einer Besprechung des Buches « Um die Eine Kirche») von
J. Caspar. Im Anschluss eines Satzes, die Frage nach einer neuen Kirche
fordere auch eine neue Theologie, schreibt der Verfasser: «Gerade das ist
es, was wir im folgenden als wichtigsten Beitrag zum Una-Sancta-Streben
tordern wollen: eine neue Theologie auf beiden Seiten, eine — man er-
schrecke nicht — katholische Theologie auf beiden Seiten, eine Theologie
mit der Zielvorstellung einer Kirche, die wir aus Herzenshoflichkeit eine
evangelisch-katholische oder katholisch-evangelische nennen mdéchten;
aber, ein wenig unbarmherzig um der Klarheit willen, als eine katholische
Kirche charakterisieren wollen. Wir verstehen den Wunsch mancher
Una-Sancta-Freunde, die Theologen mdchten moglichst aus dem Spiel
bleiben, kénnen ihn aber nicht teilen. Die Spaltung kam ehedem aus
religiosem Anliegen und aus theologischem Interesse; ja, wir mochten im
theologischen Interesse die erste Ursache vermuten. Darum darf heute
der Theologie eine Vor- und Mitarbeit fiir die Wiedervereinigung nicht
verwehrt werden, und sie darf diese nicht verweigern.» Von der protestan-
tischen Theologie verlangt P. Lang, sie mochte zum ersten Gegenstand
ithrer Selbstbesinnung gerade die Frage wihlen, was am Erbe der Refor-
mation wirklich unaufgebbar sei. Die Theologen in beiden Bekenntnissen
mochten auf «ihren Weg» sehen. «Protestantismus jeder Benennung und
Art ist wesensmissig darauf angewiesen, sich dauernd selbst zu be-
griinden, soll er nicht in unertriglichem Mass und in schroffem Gegen-
satz zur Ausgangsstellung der Reformatoren Autorititskirche sein, und
dies sozusagen formalissime, nicht nur, weil er materiell, inhaltlich, dieses
oder jenes Stiick ,, Konfession ‘¢ autoritativ zu schiitzen oder zu retten sich
verpflichtet glaubt.» Auch die katholische Theologie habe zunichst auf
ihren Weg zu sehen. «Wir miissen uns so darstellen, dass die Aussen-
stehenden uns richtig zu sehen vermdgen, wie wir gesehen sein wollen.
Viel wird also an geeigneter Selbstdarstellung liegen. Dieser aber wird

1) Um die eine Kirche, Hochland 1940/41, S. 34I.



— 174 —

eine neue Selbstbesinnung, Selbstverwesentlichung, ja Selbstverwirk-
lichung vorangehen miissen.» Eine neue Selbstdarstellung der Kirche
habe die Theologie zu erarbeiten. Ist diese autoritativ verkiindet, wird
die «dusserste Konsequenz des katholischen Autorititsprinzips, das unfehl-
bare Lehramt, an ihrem rechten Ort fiir Geist und Gemiit der Katholiken
wie der Nichtkatholiken erscheinen.»

Auseinandersetzungen zur Verstindigung zwischen Katholizismus und
Protestantismus werden auch aus den Niederlanden gemeldet!). Die Zeit-
schrift «Vox theologica» hatte zu dem Thema einige Artikel gebracht.
Bemerkenswert ist die Arbeit des rémisch-katholischen Professors P. Kre-
ling iiber die Hauptunterschiede zwischen Katholizismus und Protestantis-
mus. Er stimmt zunichst im allgemeinen mit dem iiberein, was anderswo
zum Thema geschrieben worden ist. Er glaubt sagen zu diirfen, dass der
romische Katholizismus trotz seiner Einheit und straffen Ordnung viel
komplizierter ist als der Protestantismus mit der Vielfdltigkeit seiner
Erscheinungen. Im Protestantismus scheint alles durchsichtiger, einfacher
und konsequenter zu sein als in dem so viele Elemente in sich aufnehmenden
Katholizismus. Die grossere Einfachheit kam nur dadurch zustande, dass
die Reformatoren das Christentum iiberhaupt vereinfachten und um
manche hohe Werte verkiirzten. Es besteht kein Zweifel, dass die Kirche
zur Zeit der Reformation reformbediirftig war. Aber trotz aller Ent-
artung hatte sie die wesentlichen Zeichen Christi nicht verloren. Eine
Reform konnte innerhalb der Kirche vorgenommen werden. Da die
Reformation ausserhalb von ihr vor sich ging, wurde sie zu einer Minderung
der Kirche, sie wurde zum Teilchristentum, wihrend im Katholizismus
das ganze ungetrennte Christentum blieb. So kann der Protestantismus
weder die Kirche darstellen noch die Zeichen aufweisen, die zum Wesen
einer christlichen Kirche gehoren. Die Abgegrenztheit und Konsequenz
des Protestantismus ldsst vieles im Dunkel und ausser acht, was zur vollen
Entwicklung einer Kirche gehort. Das Gesprich zwischen Katholiken und
Protestanten ist deshalb so schwierig, weil es sich neben einzelnen gemein-
samen Bejahungen auf so viele Verneinungen beziehen muss. Wenn schon
jede Theologie ein Kreuz ist, so trifft das in vermehrtem Mass auf die
katholische zu. Der protestantische Theologe hat viel weniger zu ver-
arbeiten; die katholische Theologie ist mit viel mehr Fragen behaftet.
Die grosse Einfachheit des protestantischen Glaubens ist eine Einseitigkeit,
die nur durch die Verkiirzung der Glaubenslehre zustande kommt.

Die okumenische Bewegung und die Zusammenarbeit der
Kirchen in England. In England wurde im Jahre 1939 eine « Commission
on International Friendship and Social Responsibility» als Zentralorgan
der britischen Kirchen fiir Zusammenarbeit auf internationalem und so-
zialem Gebiet bestellt, eine Verbindung des «British Christian Council» und

1) Protestantische Rundschau 1941, S. 145 f.



— 176 —

des «English Christian Social Council» mit dem Erzbischof von York an
der Spitze. Nach dem Arbeitsprogramm werden folgende Punkte ins Auge
gefasst: Erziehung zu einem bewusst christlichen Denken. Um diese Arbeit
in den verschiedenen Kirchen wirksam zu gestalten, sollen die in den Be-
richten der Weltkonferenz von Oxford (1937) und der oSkumenischen
Studientagung iiber «Die Kirchen und die internationale Lage» von Genf
(1939) niedergelegten Einsichten Verwertung finden. Zweitens soll der
durch die Evakuierung breiter Bevolkerungsschichten entstehenden Lage
alle Aufmerksamkeit geschenkt werden. Besonders soll untersucht werden,
welche sozialen Verinderungen durch die Evakuierung entstanden sind
und welche Folgerungen sich daraus fiir den Dienst der Kirche ergeben.
Drittens sollen in einer Reihe von Stidten «kumenische Kundgebungen»
veranstaltet werden. Ferner beteiligt sich die Kommission am Hilfswerk
fur die Internierten und Kriegsgefangenen 1).

Die erste dieser «Okumenischen Kundgebungen» wurde unter dem
Titel «Religion and Life Week» vom 29. September bis zum 7. Oktober in
Bristol abgehalten 2). Thr Zweck war die Verkiindigung der ékumenischen
Aufgabe in der Offentlichkeit und die Zusammenarbeit hervorragender
Mitglieder der Kirche von England und der Freikirchen. So sollte die
Einheit der Kirchen auf praktischem Boden zum Ausdruck kommen.
Diese Einheit wurde in den Gottesdiensten der verschiedenen Kirchen
und vorbereitenden Kommissionen und in den Versammlungen ver-
kiindet 3).

In Ausfiilhrung des ersten Punktes des oben erwihnten Programms
haben die Erzbischofe von Canterbury, York und Wales mit sidmtlichen
Bischofen der anglikanischen Kirche in Verbindung mit fithrenden Kirchen-
minnern der Freikirchen eine «Erklarung tber die christliche Erziehung»
erlassen. Fiir die Festigung der Werke in Kultur und nationaler Uber-
lieferung, die ihren Ursprung dem christlichen Glauben verdanken, sei
die Sicherung einer wirksamen christlichen Erziehung in allen Schulen
notwendig, so notwendig, dass das Misstrauen, wie es frither zwischen
den verschiedenen Kirchen bestand, heute iiberwunden werden muss. Die
Postulate — es kommen hauptsichlich die Elementarschulen dabei in
Frage — sind: Religionsunterricht soll in allen Schulen erteilt werden
und von Personlichkeiten, die dazu befdhigt und bereit sind. Zur Erlangung
des Lehrdiploms sollen die religiosen Kenntnisse der Kandidaten mit-
beriicksichtigt werden. Der Religionsunterricht soll zu jeder geeigneten
Tagesstunde erteilt werden, damit geeignete Lehrkrifte herbeigezogen wer-
den konnen; der Religionsunterricht soll beaufsichtigt werden, jeder
Schultag soll mit einer Morgenandacht beginnen. Zum Zeichen der
Einheit zwischen den fithrenden Kirchenminnern sollen kiinftig die frei-

1) Oek.P. D. Nr. 13/14, 1940.
2) The Guardian vom 13. September 1940.
3) Oek.P. D. Nr. 41, 1940.



— 176 —

kirchlichen Religionslehrer zum Unterricht der freikirchlichen Schiiler
in den anglikanischen Schulen zugelassen werden. Die Christen von
England und Wales werden aufgefordert, diese Bestrebungen zu unter-
stiitzen und sich fiir die christliche und staatsbiirgerliche Erziehung der
Jugend einzusetzen 1).

Die Zusammenarbeit der Kirche auf dem Gebiet des Erziehungs-
wesens ist ein bestindiges Thema in den kirchlichen Zeitschriften. Uber
die religiose Erziehung der Jugend erschien ein Appell, der von Angli-
kanern, Presbyterianern, Kongregationalisten und Methodisten unter-
zeichnet ist. Verlangt wird auch eine gemeinsame Feststellung des Wesent-
lichen in der christlichen Erziehung, Anerkennung des christlichen Unter-
richts durch die Kirchen und den Staat, in allen Schulen, der von quali-
fizierten Lehrern zu erteilen ist. Notwendig ist die Unterstiitzung durch
Lehrer, die fihig sind, religivsen Unterricht zu erteilen, und die Hilfe der
Universititen und Kollegien in der Ausbildung von Religionslehrern 2).

Der Zusammenschluss der Kirchen zeigt sich noch in anderer Rich-
tung. Die verschiedenen christlichen Gemeinschaften erweisen einander
in der Beniitzung der Kirchen Gastfreundschaft. Wird die Kirche der
einen zerstort, offnen sich die Tiiren der unversehrten Nachbarkirche.
Die Kirchenblitter wissen davon manchen Zug — mit Einschluss der
Rémisch-Katholiken — zu erzihlen. Selbst gemeinsame Gottesdienste
werden abgehalten. So wurde, um nur ein Beispiel zu erwihnen, am
18. Mai in der Westminsterabtei trotz ihrer Beschidigung ein solcher
Gottesdienst gefeiert 3).

Die Zeitschrift « The Christian World» bemerkt dazu: «Diese briider-
liche Haltung wird mehr als alle Predigt dazu beitragen, dass der Tag
komme, an dem die christliche Einheit sichtbar in die Erscheinung tritt.»

Eine Zusammenarbeit der Kirchen wird noch auf breiterer Basis an-
gestrebt. Anregung dazu ist von rémisch-katholischer Seite ausgegangen.
Die Zeitschrift « The Catholic Herald» hatte die Bildung einer «Christian
Union» vorgeschlagen. Darin sollen Christen aller Konfessionen und
solche, die keiner Kirche angehoren, aber den ethischen Grundsitzen der
christlichen Religion zustimmen, zu gemeinsamer sozialer und politischer
Arbeit vereinigt werden ). Zu einem Aufruf iiber die «Grundlagen des
Friedens», der am 21. Dezember in der « Times» erschien, einigten sich die
Erzbischéfe von Canterbury und York, der romisch-katholische Kardinal
und Erzbischof Hinsley und der Moderator der vereinigten Freikirchen,
Dr. Armstrong. In dem Aufruf heisst es:

«Der gegenwiirtige Ubelstand in der Welt ist eine Folge des Versagens
der Vélker, nach Gottes Geboten zu wandeln. Ein dauerhafter Friede ist

1) Qek.P.D. Nr. 8, 1941.

2) The Guardian vom 8. VIII. 1941.
3) QOek. P. D. Nr. 2o0.

4) The Guardian vom 23. VIII. 194o0.



— B —

in Europa unmdéglich, wenn die nationale Politik und der soziale Ausgleich
nicht nach christlichen Grundsitzen aufgebaut werden. Alle Nationen
miissen bewertet werden als Glieder einer Volkerfamilie, deren Vater
Gott ist. Fir die Verwirklichung dieser Prinzipien nehmen wir die fiinf
Punkte Papst Pius XII. an und fiigen diesen fundamentalen Prinzipien fir
~die Volkerordnung fiinf weitere Forderungen hinzu, an denen wirtschaft-
liche Situationen und auf deren Ab#nderung hinzielende Vorschlige ge-
messen werden konnen: 1. die extrem-ungleiche Besitzverteilung muss aus
der Welt geschafft werden. 2. Den Kindern aller Volks- und Rassen-
zugehorigkeit sollen die gleichen Bildungsmoglichkeiten offen stehen.
3. Die Familie muss als die tragende soziale Einheit der Gesellschafts-
ordnung geschiitzt werden. 4. Auch im téglichen Leben muss die gott-
liche Berufung als Leitsatz fiir alle Menschen wiederhergestellt werden.
5. Der Reichtum der Erde, die Bodenschitze, sollten als Gottes Gabe an
alle Menschen zum Gemeinwohl der Volker ausgewertet werden unter
gebiihrender Berticksichtigung der Note und Bediirfnisse der heutigen
und kiinftigen Geschlechter. Wir halten daran fest, dass diese Grundsitze
von den fithrenden Staatsminnern des ,, British Commonwealth*¢ als eine
Grundlage angenommen werden, auf der ein dauerhafter Friede auf-
gebaut werden kann.»?)

Der Papst hatte auf Weihnachten 1939 als fiinf Punkte einer Friedens-
ordnung in einer Kundgebung aufgestellt: Unabhingigkeit fiir alle Vélker,
Abriistung, Internationales Recht, Befriedigung berechtigter Anspriiche
und Anerkennung der Gebote Gottes. Im Anschluss an diesen Aufruf
wurden grosse 6ffentliche Versammlungen abgehalten, auf denen die «neue
christliche Weltordnung und die Neuordnung in England» besprochen
wurde. So am r10. und 11. Mai in London unter der Leitung des Erz-
bischofs von Canterbury und des Kardinals Hinsley, in Northampton
unter Leitung des Erzbischofs von York und des rémisch-katholischen
Bischofs von Northampton und dem Vertreter der Freikirchen. Anliss-
lich der Konvokation von Canterbury Ende Mai kam bei einem Empfang
der Erzbischof von Canterbury vor zahlreichen Mitgliedern verschiedener
Kirchen auf diese Bestrebungen zu sprechen, wobei er der Hoffnung Aus-
druck gab, dass nach dem Kriege die gegenseitigen Beziehungen ausgebaut
werden sollen, um so fiir die Verstindigung unter den Vélkern beizutragen 2).
Der neugebildete «Free Church Federal Council», in dem sich die britischen
Freikirchen ein gemeinsames Organ geschaffen haben, hat auf seiner
ersten Jahresversammlung am 1. April zu den zehn Punkten ebenfalls
in zustimmendem Sinne Stellung genommen.

Es wurde von romisch-katholischer Seite eine eigene Organisation
geschaffen, die dieses Programm in weite Kreise verbreiten sollte, die

1) Oek.P.D. Nr. 1, 104I.
%) Oek.P.D. Nr.z25, 194I.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 12



— 178 —

«Sword of Spirit movement»!). Das Schwert des Geistes (Eph. 6, 17) soll
siegreich werden. Der Bewegung haben sich auch Fithrer und Mitglieder
der Kirche von England und der Freikirchen angeschlossen. In kurzer
Zeit schlossen sich der Bewegung 400 ooo Menschen an. Allein die Zu-
sammenarbeit der verschiedenen Kirchenfiihrer hat in rémisch-katholischen
Kreisen Anstoss erregt, besonders da nicht rémisch-katholische Christen
in die Leitung zugelassen werden sollten. Auf einer Versammlung, die
kiirzlich in Westminster stattfand, wurde nach dem Oek.P. D. ein Be-
schluss gefasst, der die weitere Entwicklung der «Schwert-des-Geistes-Be-
wegung» einschrinkt! Kardinal Hinsley erklirte auf der Versammlung,
dass er die protestantischen Christen nicht als «Ketzer», wohl aber als
«der Ketzerei verfallen» bezeichnen miisse. Er konne daher nicht eine
Unternehmung gutheissen, die den Anschein erweckt, als wolle sie einem
religiosen «Indifferentismus» oder dem Glauben Vorschub leisten, dass
«die Kirche ein Bund von Kirchen» sein sollte. Der Katholik, der sich
in den Fragen der sozialen Ordnung an die entsprechenden pipstlichen
Enzykliken halte, diirfe nicht die Enzykliken iibersehen, die fir ihn die
Glaubenslehre wie auch die Voraussetzungen bestimmen, unter denen
eine Gemeinschaft mit Andersgliubigen zuldssig ist. Im Rahmen einer
Gemeinschaftsunternehmung, wie sie die « Schwert-des-Geistes-Bewegung»
darstellt, sei eine Zusammenarbeit mit anderen Christen nur als «bei-
geordneten Mitgliedern» angebracht. Daraus folge, dass die Stellung dieser
Christen innerhalb der Bewegung derjenigen der «Vollmitglieder» nicht
gleichkommen konne. — Nach dieser Erklirung des Kardinals wurde er
selbst von der Versammlung zum Prisidenten und Christopher Dawson zum
Vizeprisidenten und Leiter der Studienarbeit der «Schwert-des-Geistes-
Bewegung» gewihlt. Die ihnen zur Seite stehenden Mitarbeiter sind gleich-
falls ausschliesslich romische Katholiken. Bekiimmert {iber diesen Aus-
gang einer die Christen verschiedener Kirchenzugehorigkeit verbindenden
Unternehmung erhebt die «Church Times» gegen die neue, den urspriing-
lichen Charakter der Bewegung preisgebende Konstitution feierlichen
Protest. Wie sich die beteiligten Freikirchen verhalten werden, steht
noch dahin. Jedoch wird schon heute als sicher hervorgehoben, dass ihre
Mitwirkung in der Eigenschaft von «beigeordneten Mitgliedern» auf grosse
Schwierigkeiten stossen diirfte.

Auf den erwihnten Artikel schrieb der Bischof von Chichester der
«Church Times»?): Ich hoffe, Ihre Leser werden daraus nicht den vor-
eiligen Schluss ziehen, dass alle vor Jahresfrist gehegten Erwartungen
vergeblich waren. Unverbindliche Besprechungen {iber die Moglichkeiten
einer wirklichen Zusammenarbeit auf gleichberechtigter Grundlage, wie
sie sich aus der «Schwert-des-Geistes-Bewegung» ergibt, sind zwischen
Katholiken und anderen Christen gefithrt worden und werden auch heute

) Oek. P. D. Nr. 39, 194I.
%) ¢« Church Times» vom 22. August.




— 179 —

noch gefithrt unter gebithrender Beriicksichtigung der dogmatischen Prin-
zipien, die auf beiden Seiten zur Geltung gebracht werden. Obwohl
Schwierigkeiten bestehen, wiirde es doch ein Fehler sein, als feststehend
zu betrachten, dass kein Ausweg gefunden werden koénne; noch sollten
diese Schwierigkeiten ausschliesslich auf einer Seite gesucht werden. Die
« Schwert-des-Geistes-Bewegung» hat, wie Sie mit Recht betonen, un-
gewohnliche Hoffnungen geweckt: wenn auf beiden Seiten Geduld und
volles Verstindnis aufgebracht werden, liegt nach meinem Ermessen kein
Grund vor, warum diese Hoffnungen aufgegeben werden sollten.»

Nach dem Oek. P. D. hat sich auch die Presbyterianische Kirche von
England in einer Resolution fiir die dkumenische Zusammenarbeit aus-
gesprochen:

Die Versammlung empfiehlt der Fiirbitte ihrer Gliubigen den Oku-
menischen Rat der Kirchen, den Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der
Kirchen und alle weiteren Verbidnde, die sich fiir eine bessere Verstindi-
gung und engere Zusammenarbeit zwischen den christlichen Kirchen in
England und den anderen Lindern einsetzen. Sie freut sich {ber die
Gemeinschaft, die auch heute zwischen uns und unseren christlichen
Bridern in Deutschland und Italien auch iber die durch den Krieg auf-
geworfenen Schranken hinweg besteht; sie betet darum, dass weder Leid
noch Tritbsal in den Herzen unseres Volkes Bitterkeit oder Mangel an
Barmherzigkeit gegeniiber denjenigen aufkommen lassen, welche heute
unsere politischen Gegner sind 1).

Ob diesem kirchlichen Zusammenschluss auf dem Gebiet praktischer
Arbeit sind die konfessionellen Kontroversfragen stark in den Hintergrund
geraten. Beachtet wurde eine Ausserung des Dr. C. B. Moss in der Zeit-
schrift der Anglikanischen Gesellschaft «English Catholic» tiber das Amt
und die Wiedervereinigung:

«Es wird mir immer deutlicher, dass alle Diskussion iiber die Giiltig-
keit des Kirchenamtes eine Zeitvergeudung bedeutet, solange nicht be-
ziiglich der Lehre vom Amt eine Ubereinstimmung erzielt worden ist.
Der Versuch der (anglikanischen) Lambeth-Konferenz 1920, eine Ein-
heit auf der Basis der Annahme der bischéflichen Kirchenverfassung als
einer Gegebenheit herbeizufiihren, ohne die Frage nach der Auffassung
des Amtes auch nur anzuschneiden, war zu typisch englisch, als dass er
in den anderen Lindern Erfolg haben konnte. Dieser Versuch darf daher
heute endgiiltig als gescheitert betrachtet werden. Die Nichtiibereinstim-
mung bezliglich des Kirchenamtes ist in Wirklichkeit eine Nichtiiberein-
stimmung bezliglich der Lehre vom Amt. Rom hitte es nicht unter-
nommen, unserer Kirchenordnung Giiltigkeit abzusprechen, wenn unsere
Rechtgldubigkeit (im Sinne Roms) hinsichtlich des Priesteramtes {iber
allem Zweifel stiinde. Die Ostkirche wiirde unsere Kirchenordnung nicht

1) Oek.P. D. Nr. 28, 1941.



— 180 —

in Frage gestellt haben, wenn wir offiziell und riickhaltlos erklirt hitten,
dass wir die Ordination als ein Sakrament betrachten. Das wirkliche Hin-
dernis, das unserem Zusammenschluss mit den Presbyterianern im Wege
steht, ist, dass wir glauben, die Una Sancta sei eine sichtbare Einheit
und ihr geistliches Amt ein Priesteramt, wihrend die Presbyterianer an
dem Glauben festhalten, dass die Una Sancta unsichtbar und ihr geist-
liches Amt kein Priesteramt, sondern ein Predigtamt ist.»

In einer Schrift «Presbytery and Apostolic Succession» vertritt H. Burn-
Murdoch die Ansicht, dass auf Grund der schottischen Dokumente des
16. Jahrhunderts es sehr zweifelhaft sei, ob die ersten Presbyterianer fiir
ihre Geistlichkeit Anspruch auf die apostolische Nachfolge gemacht hiitten.
Die «Friends of Reunion» lehnen jedoch die Verantwortung fir diese
Anschauung ab.

Eine oOkumenische Studienkonferenz in der Schweiz. Eine
Gruppe von 20 Theologen, Pfarrern und Laien aus verschiedenen Teilen
der Schweiz, trat Anfang Oktober in Gwatt am Thunersee zu einer schwei-
zerischen Studienkonferenz unter der Leitung von Pfarrer Dr. A. Koechlin,
Basel, zusammen. Der Gegenstand der Behandlung war: «Das Wort der
Kirche fiir die Welt.» Einen ausfiihrlichen Bericht bearbeitet die Studien-
abteilung des 6kumenischen Rates in Genf. Die Konferenz hat an die
leidenden Kirchen folgende Botschaft geschickt: «Liebe Brider und
Schwestern! Was wir von Euren Kimpfen, Leiden und Versuchungen
horen, hat uns in diesen Tagen beim gemeinsamen Studium der Heiligen
Schrift, bei der Frage nach der Hilfe Gottes fiir unsere arme Welt immer
wieder tief bewegt. Wir danken aber auch hier Gott fiir allen Trost und
alle Erkenntnis seiner Gnade und Treue, die er Euch in dieser Zeit ge-
schenkt hat. Sind wir selber auch bis jetzt vor den schwersten Priifungen
bewahrt worden, so bezeugen wir Euch, dass Euer Bekennen, Euer Leiden
und Euer Danken auch fiir uns nicht ohne Frucht geblieben ist. Es ist
unsere Bitte zu Gott, dass die kirchliche und theologische Arbeit, die wir
in unserm Lande im Frieden noch tun dirfen, ein Ausdruck unserer
gemeinsamen Hoffnung und des gleichen Glaubensgehorsams sein moge.
Diirfen wir in den Versuchungen unserer besondern Lage nicht wanken,
sondern stehen und dem Worte unseres gemeinsamen Herrn gehorchen,
so wird das auch ein Dienst an unsern Briidern jenseits der Grenzen sein.

Wir griissen Euch mit dem 27. Psalm und bitten Gott, dass er die
Tage Eurer Priifung abkiirze. Wie wir in herzlicher Liebe Euer gedenken,
so sind wir der frohen Gewissheit, dass auch Ihr unser gedenkt. Gott
aber wird es uns schenken, dass wir wieder zusammenkommen, um mit
einem Munde die Herrlichkeit des Reiches Christi zu preisen und gemein-
sam den Weg durch diese Zeit seiner Zukunft entgegen zu suchen.»



— 181 —

Okumenische und Einigungsbewegung in nordischen Staaten.
Das nordische kumenische Institut 1) berief Anfang Mirz eine Konferenz
zur Beratung der «Aufgaben der Verkiindigung und Seelsorge in der
heutigen Zeit». Aus Schweden waren 21, aus Finnland g und aus Dine-
mark 7 Vertreter erschienen. Den Norwegern war die Ausreisebewilligung
versagt worden. Die kirchliche Lage ist in den einzelnen Lindern sehr
verschieden. Der verheissungsvolle religiose Aufschwung in Finnland
wihrend des Krieges hat anscheinend wieder nachgelassen. In Dine-
mark sind die Menschen fir die Synthese von Dédnentum und Christentum
wieder wach geworden. In Schweden ist eine Aufriittelung und geistige
Besinnung des Volkes wie in den andern Lindern bis jetzt nicht bemerkbar
geworden. Einmitig wurde die Forderung einer «entschlossen christo-
zentrischen» Verkiindigung erhoben. Mit Nachdruck wurde hervorgehoben,
dass die Beichte im Leben der Kirche den ihr gebithrenden Platz wieder-
erhalten miisse. Die Ergebnisse der Konferenz werden in einer Schrift
zusammengefasst. Das Okumenische Institut wurde beauftragt, einen
Sammelband vorbildlicher Predigten nordischer Kanzelredner aus dem
vergangenen Jahr herauszugeben 2).

Vom #. bis zum 10. Juni wurde in Kopenhagen eine Konferenz schwe-
discher und dinischer Christen abgehalten, um die bestehenden freund-
schaftlichen Beziehungen enger zu gestalten und tber gemeinsame Auf-
gaben des nordischen Luthertums zu beraten. Mit der Konferenz waren
Gottesdienste und offentliche Veranstaltungen verbunden. Beim Eroff-
nungsgottesdienst richtete der Bischof Fuglsang-Damgaard von Kopen-
hagen an den Primas der Kirche von Schweden ein Grusswort! Die
Bruderliebe unter den Christen, so fithrte er aus, ist wohl in schweren
Zeiten das grosste Gottesgeschenk. Gott verfolgt mit jedem einzelnen
Volke, also auch mit den nordischen Vélkern, eine bestimmte Absicht. Wir
glauben, dass Gott uns dazu berufen hat, nachhaltig fiir die Uberzeugung
einzutreten, dass jede Nation eine besondere Gabe und damit eine be-
sondere Aufgabe erhalten hat und dass die Volker, je besser sie thre Eigenart
bewahren, ithrer Gesamtexistenz um so férderlicher sein werden. Wir sind
hier im Norden funf verschiedene Vélker, die aber zusammen eine Ein-
heit bilden. Als ein einheitliches Ganzes scharen wir uns um die Lésung:
«Nicht durch Macht, sondern durch Eintracht.» Die Kreuzesfahne weht
iiber den nordischen Léandern. Unsere nationalen Ideale miissen unter
das helle Licht des Wortes Gottes gestellt werden, denn nur im Glauben
an Gottes Wort liegt das Heil fiir unsere Vélker beschlossen. Aber der
Geist Gottes ist die Liebe, die wir in unserer gemeinsamen irdischen
Wohnung nicht entbehren kénnen. Wir wissen uns nicht nur mit den
nordischen Kirchen und Vélkern aufs innigste verbunden, unsere Ge-
danken reichen auch iiber die zwischen den Nationen durch den Krieg

1) Siehe S. 76.
2) Oek.P. D. Nr. 11, 194I.




— 182 —

aufgerichteten Schranken hinaus: Wir beten fiir die Versshnung der
Volker. Mit allen Kirchen stehen wir in der Gemeinschaft des Glaubens,
der daran festhilt, dass das Wort Gottes sich durch das Dunkel der Gegen-
wart seinen Weg bahnen wird ?).

In Norwegen haben sich die beiden Richtungen in der Kirche, die
seit 40 Jahren einen teilweise erbitterten Kirchenkampf gefiithrt haben,
unter dem Eindruck der Ereignisse innerlich geeinigt. Am 27. Oktober
1940 wurde in Oslo eine grosse Volksversammlung abgehalten.

Der Vorsitzende des Bistumsrates der Ditzese Oslo, Direktor Hoeg,
berichtete dariiber, wie die Versammlung zustande gekommen war. Alle
Redner, so erklirte er, gehorten den Kreisen an, die seit dem Ausbruch
des Krieges das starke Bediirfnis nach einer tieferen Gemeinschaft und
gegenseitigen Beratung der norwegischen Christen in dieser verant-
wortungsschweren Zeit empfinden. Man wollte in einer Zeit innerer Rat-
losigkeit zwischen den verschiedenen kirchlichen Gruppen einen engeren,
lebendigen Kontakt schaffen im Geist der christlichen Einheit auf dem
Boden des Evangeliums. Schon das vergangene Jahr iiber wurde dies als
das dringendste Anliegen der norwegischen Christenheit betrachtet und
damit der Ruf Gottes an die Christen vernommen, Gemeinschaft zu
suchen, um im christlichen Glauben und in der Treue gegeniiber dem
Bekenntnis einander zu helfen und anzuleiten. Diese Versammlung, so
tithrte Direktor Hoeg weiter aus, sei eine Aufforderung an alle Glaubens-
briider in allen Landesgebieten, auf dem Boden des alten unverkiirzten
Evangeliums nach der Gemeinschaft der Heiligen zu trachten.

Es wurde eine von 18 fithrenden Vertretern der Volkskirche und der
Freikirchen unterzeichnete Erklirung erlassen, dass kiinftig zwischen acht
leitenden Persénlichkeiten aus beiden Kirchengruppen regelmissig ein
Gedankenaustausch und Beratung gepflegt werden soll 2).

Die okumenische Bewegung in Nordamerika. Vom 3. bis zum
5. Juni tagte in Toronto in Kanada eine «Nordamerikanische Okumenische
Konferenz», zu der Vertreter der Kirchen Kanadas, der Vereinigten Staaten,
Mexikos, der zentral- und stidamerikanischen Kirchen und einiger Ver-
binde, die der Skumenischen Bewegung nahe stehen, erschienen waren.
Die Hauptthemen der Konferenz waren: «Die Berufung der Kirche
heute», «Die 6kumenische Botschaft der Kirche heute», « Die 6kumenische
Sendung der Kirche heute», «Was die ékumenische Bewegung praktisch
verspricht», «Okumenische Lehren in Amerika». Allgemein wurde fest-
gestellt, dass die 6kumenische Bewegung in Nordamerika Fortschritt
aufweist. Eingehend wurde iiber die heutige Aufgabe der Kirche ge-
sprochen. So wurde ausgefiihrt: Um ihrer Berufung gerecht zu werden,
muss die Kirche geistige Erkenntnis, prophetische Einsicht, Erneuerungs-

1) A.a. O. Nr. 24, 1941.
2) Oek. P. D. Nr. 44, 1940.



— 183 —

fahigkeit sowie Verantwortungsgefithl gegentiber der Gemeinschaft ihr
eigen nennen. Sie ist berufen, fiithrte ein Diskussionsredner aus, Gott
wiirdigen Kultus darzubieten, die Kraft des HI. Geistes aufzuweisen,
das Wort Gottes unserer Generation zu erkliren, das individuelle Leben
umzuwandeln, die Gesellschaft zu sanieren und Gemeinschaftssinn durch
die ganze Welt nicht nur in Theorie, sondern in Praxis zu entfalten. Trotz-
dem die Konferenz es vermied, offiziell zum Interventionismus, Isola-
tionismus und Pazifismus Stellung zu nehmen, konnten die Referenten
thre Haltung nicht verleugnen, sie unterstrichen sie zum Teil scharf.
Ein Referent trat fiir engere Beziehungen zur romischen Kirche ein und
verlangte eine definitive Anndherung an die rémisch-katholische Hierarchie
von Kanada und der Vereinigten Staaten, um eine gemeinschaftliche
Darlegung der christlichen Grundsitze als Grundlage einer gerechten
internationalen Ordnung zu erzielen, wie das in England geschehen sei.
Dr. Mott befiirwortete ebenfalls eine Zusammenarbeit mit der rémischen
Kirche. Wir miissen unsere Tiire stets offen halten, und wir miissen mehr
auf sie horen und sehen als sie auf uns 1). Der Konferenz ging eine Studien-
tagung voraus, die von der Studienabteilung des kumenischen Rates der
Kirchen einberufen worden war und die sich mit den von dieser auf-
gestellten Themen «Ethische Wirklichkeit und Funktion der Kirche» und
« Verantwortung der Kirche fiir die internationale Ordnung» beschiftigte.

Die Zusammenarbeit der Kirchen in den Vereinigten Staaten
von Nordamerika. Die Organisationen in U. S. A., die sich die Zu-
sammenarbeit der Kirchen zur Aufgabe machen, sind zahlreich. Die
wichtigste und einzig universale ist der «Federal Council of the Churches».
Dem Bund hat sich nun auch die bischéfliche Kirche endgiiltig ange-
schlossen, die bis jetzt nur in einzelnen Kommissionen vertreten war.
Richtunggebend fiir die Arbeit der in diesem Bund vereinigten Kirchen
wurde eine wichtige Versammlung, die im Dezember 1940 in Atlantic City
stattgefunden hat. Uber 6oo Delegierte fast aller nichtrémischen Kirchen
hatten Vertreter geschickt. Erschienen waren auch Vertreter der grossen
kirchlichen Organisationen wie der «Foreign Missions Conference of
North America», in der go verschiedene Missionsgesellschaften vereinigt
sind, des «Home Missions Councily, des «Council of Women for Home
Missions», der «Missionary Education» movement, des «National Council
of Church Women», des «United Stewardship Councily. Der Bericht
iiber «Die amerikanischen Kirchen und die internationale Lage» be-
schiftigt sich mit dem Problem der geistigen Einheit angesichts der durch
den Krieg erfolgten Trennungen. Am Schluss werden die praktischen
Aufgaben fir die christlichen Gemeinschaften aufgestellt: Die 6kumenische
Bewegung auszudehnen und zu stirken, durch die ganze Welt die Evange-
lisation fortzusetzen, in grossziigiger Weise sich an den Hilfswerken zur

1} Living Church vom 18. Juni 1941.



— 184 —

Hebung der beispiellosen, durch den Krieg verursachten Note beteiligen,
im o6ffentlichen und privaten Gottesdienst den Geist von allen durch den
Krieg hervorgerufenen Leidenschaften freizuhalten, die sozialen und
okumenischen Grundsitze, die fiir eine bessere Ordnung nétig sind, zu
erldutern, die christlichen Vélker fiir einen gerechten und objektiven
Verkehr in allen internationalen Lagen vorzubereiten, kithn zu prokla-
mieren, dass die Wahrheit uns durch Christus geoffenbart ist!). Die
Konferenz bestellte eine Kommission zum Studium eines gerechten und
dauerhaften Friedens. Gegenstand der Beratung war ferner die soziale
Neuordnung. Die Konferenz tritt fiir die Organisierung der Arbeit ein,
sie betont aber auch, dass die Arbeitenden auch sittlich verantwortlich
sind fur die Macht und den Einfluss, die sie gewinnen. Die Organisation
der Arbeit soll den Grundsatz der Gleichheit gewihren, also keinen Unter-
schied zwischen den Arbeitnehmern bestimmter Rassen- und Konfessionen
machen. Die Kirchen sollen alle Ausserungen dieses Geistes in Wirtschaft
und Arbeit unterstiitzen, eingeschlossen Gewerkschaften, Arbeitgeber-
verbinde, landwirtschaftliche Organisationen und Konsumgenossen-
schaften.

Die Konferenz hat schliesslich eine Botschaft an die Christen aller
Lénder erlassen: «In dieser Stunde der Verwirrung und des Streites freuen
wir uns, dass weder Distanzen, noch Sprache, noch Rasse, noch nationale
Zugehorigkeit, noch Konflikte, noch Krieg uns von der Liebe Gottes in
Jesus Christus unserm Herrn trennen kann. So tief auch die Kluft sein
mag, die uns trennt, bleibt unsere Gemeinschaft mit euch in Christus
ungebrochen im Wandel der Zeit. Wir kennen aus Erfahrung die Dunkel-
heit der Nacht nicht, die iiber viele von euch hereingebrochen ist, und wir
begreifen deshalb auch eure Angst nicht. Wir versprechen euch feierlich
unsere Gemeinschaft im Gebet. Durch diese Gemeinschaft des Gebetes
fiir euch und mit euch versammeln wir uns am Fuss des Kreuzes, um
dort zu lernen, wie Leiden getragen und von Gott beniitzt wird, um
eine siindige Welt zu sich zu ziehen. Moge der Friede Gottes euch alle
in Ruhe und im Vertrauen auf seine Gnade erhalten 2)».

Bis jetzt ist uns nur eine Stimme aus der rémisch-katholischen Kirche
U. S. A. begegnet, die sich fiir eine Zusammenarbeit der Kirchen ein-
gesetzt hat. Es ist dies der Bischof von Buffalo, der die fithrenden Ver-
treter der verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften aufgefordert hat,
sich dafiir einzusetzen, dass die religiése Erziehung der Jugend besser als
bisher gesichert werde. Hier sei eine Grundlage gegeben, auf der alle
religiosen Krifte sich zusammenfinden kénnen.

Die von der Konferenz bestellte Kommission fiir den Frieden trat
im Mirz zusammen, um ihre Arbeit aufzunehmen. Wir kénnen auf die

1) World Alliance New Letter, Nr. 1, Januar 1941.
2) Federal Council Bulletin Nr. 1, 1941.



— 1856 —

Mitteilung der gefassten Beschliisse verzichten und uns mit der Fest-
stellung begniigen, dass sie vom Bestreben erfiillt sind, nach allen Seiten
Gerechtigkeit walten zu lassen. Es sei noch beigefiigt, dass eine Reihe von
Synoden der bedeutenden Kirchen sich zur Frage in Resolutionen ge-
dussert haben, die alle vom Wunsche nach einer raschen Beendigung des
Krieges und nach einem gerechten Frieden beseelt sind. Wir erwihnen
solche Beschliisse des «National Lutheran Council», der «Southern Baptist
Convention», der «Northern Presbyterian Church», des Weltfriedens-
ausschusses der methodistischen Kirche u. a. 640 amerikanische Kirchen-
minner — Universititsprofessoren, Seminarprisidenten, Geistliche und
Laien haben im selben Sinne eine Erklirung veroffentlicht. Die er-
wihnte Kommission hat ein Handbuch unter dem Titel «Ein gerechter
und dauerhafter Friede» verdffentlicht, in dem alle wichtigen Kund-
gebungen, Vorschlige und Beschliisse gesammelt sind, die sich mit der
Frage beschiftigen.

Wie schon erwihnt, fillt es nicht in den Aufgabenkreis unserer Chronik,
zu den Kundgebungen Stellung zu nehmen — abgesehen davon, dass
sie vielfach ins politische, soziale und wirtschaftliche Gebiet eingreifen
und von einem Optimismus und Idealismus getragen sind, wie sie dem
amerikanischen Christentum immer noch eigen sind. Natirlich sind auch
romisch-katholische Stimmen hérbar, die aber ausserhalb der Zusammen-
arbeit der Kirchen erfolgen. Der Vollstindigkeit wegen erwihnen wir,
dass die rémisch-katholischen Kommissionen der «Catholic Association for
International peace» einen Bericht ausgearbeitet haben. Er geht von den
fiinf Bedingungen aus, die der Papst auf Weihnachten 1939 als Voraus-
setzungen einer neuen Weltordnung aufgestellt hat. Der Federal Council
hat eine Sammlung solcher Beschliisse herausgegeben?).

Die bischofliche und presbyterianische Kirche haben ein gemein-
schaftliches Komitee bestellt, um die Zusammenarbeit der beiden Kirchen
auf dem Gebiete der Erziehung vorzubereiten. Auf Grund gemeinsamer
Studien empfiehlt das Komitee die Zusammenarbeit auf dem Gebiete des
Schulwesens mit praktischen Vorschligen, die in den lokalen Bezirken
durchgefithrt werden kénnen 2).

Die Gemeinschaften der sogenannten Episcopi vagantes in U. S. A.
suchen ebenfalls einen engeren Zusammenschluss. Sie nennen sich zum Teil
orthodox, zum Teil liberal-katholisch und auch altkatholisch. Sie stehen
aber weder mit der orthodoxen Kirche des Ostens noch mit den in der
Utrechter Union vereinigten altkatholischen Kirchen in Verbindung.
Ihre Weihen werden von diesen Kirchen wie von der von England nicht
anerkannt. Kiirzlich hielten diese Gemeinschaften eine gemeinsame Synode
zu Laurel Springs N. J. ab. Teilgenommen haben die Nordamerikanische
altkatholische Kirche, die Patriarchal orthodoxe Kirche, die afrikanische

1) A Just and Durable Peace, 29 Fourth Avenue, New York.
2) Living Church vom 2zo. August 1941.



— 186 —

orthodoxe Kirche, die orthodoxe katholische Kirche und die Gesellschaft
des hl. Basilius. Die beiden bedeutendsten dieser Gemeinschaften sind die
nordamerikanische altkatholische Kirche — sie zahlt 36 Gemeinden — und
die liberalkatholische mit 34 Gemeinden. Die Synode beschloss gegen-
seitiges Einvernehmen zwischen den Kirchen in dussern Angelegenheiten,
um Doppelspurigkeit der Arbeit zu vermeiden, unter gegenseitiger Achtung
der kirchlichen Selbstindigkeit 1).

Die vorberatende Kommission, die von den unierten Briidern und
der Evangelischen Kirche aufgestellt worden war, hat die Union der
beiden Gemeinschaften beschlossen. Eine Versammlung in Cleveland,
die von iber fiinfzig Delegierten besucht war, wihlte einen gemeinsamen
Rat bis zur endgiiltigen Einigung. Alle ordinierten Geistlichen werden
als «Alteste» anerkannt, den Bischofen wird die Autoritit eines Aufsichts-
amtes eingerdumt. Die unierten Briider zidhlen 377 388 und die evange-
lische Kirche ca. 222 390 Anhinger ).

Die Synodalkonferenz der lutheranischen Missouri — Wisconsin —
norwegischen und slowakischen Synoden mit 1 700 ooo Mitgliedern, be-
schloss, die vorgeschlagene Union mit der American Lutheran Church
hinauszuschieben, hingegen den Synoden zu empfehlen, die Unions-
ausschiisse in thren Arbeiten zu unterstiitzen. Kommt der Zusammen-
schluss zustande, gibe es in U. S. A. nur noch zwei Gruppen Lutheraner:
die «American Lutheran Church» und die «United Lutheran Church»3).

Einigungsbestrebungen und Zusammenarbeit der Kirchen in In-
dien. In Siidindien sind seit 1920 Versuche eines Zusammenschlusses der
Kirchen in Siidindien im Gange. Es handelt sich um die Church of India,
Burmaand Ceylon (anglikanisch), die Methodisten und die South India Uni-
ted Church. Die United Church hatte in einem Bericht ihres 6kumenischen
Ausschusses als ersten Schritt eines Zusammenschlusses seinerzeit die
Interkommunion vorgeschlagen. Die Generalversammlung hatte diesem
Vorschlag zugestimmt. Ein Arbeitsausschuss aus Vertretern der ver-
handelnden Kirchen beschiftigte sich mit dieser Anregung. Schwierig-
keiten bot besonders der Antrag der Generalversammlung, Laien in be-
sondern Fillen die Austeilung des hl. Abendmahles zu erlauben. Der
Ausschuss erklirte mit Entschiedenheit, diesen Antrag ablehnen zu miissen,
da er eine Gefihrdung der Einheit des Amtes der vereinigten Kirche be-
deuten wiirde, in welcher das Erbe der Episkopal-, der presbyterianischen
und kongregationalistischen Kirche genuin zusammengefasst werden soll,
eines Amtes, das im Gesamtbereich der Vereinigten Kirche anerkannt
und angenommen werden muss ?).

1) Living Church vom 13. August 194T1.

2} Living Church vom 12. Mirz 1941, S.7.
3) Oek. P. D. Nr. 4o0.

4) Oek.P. D. Nr. 15, 194I.



— 187 —

Unter der Einwirkung der Weltmissionskonferenz von Tambaran
1938 wurde der Zusammenschluss der Kirchen in Indien auf breiterer
Basis in Angriff genommen. Ende November 1939 war in Lucknow
eine Konferenz zusammengetreten, auf der die Church of India, Burma
and Ceylon (anglikanisch), Methodist Church of Southern Asia, United
Church of Northern India, Baptist Church und die Londoner Missions-
gesellschaft vertreten waren. Die Gesellschaft der Freunde und die Me-
thodisten von Siidafrika hatten Beobachter entsandt. Die Konferenz be-
fasste sich insbesondere mit einer Erklirung tiber das geistliche Amt.
Der Entwurf wurde den Kirchen zur endgiiltigen Ausserung zugestellt.
Die Konferenz gab der Meinung Ausdruck, dass das Ziel der kirchlichen
Einheit in der Sicherung eines geistlichen Amtes bestehen sollte, in dem
alle beteiligten Kirchen vertreten sein werden, so dass es schliesslich
nur eine Kirche und ein Amt geben wird.

In Nordindien ist ein Plan iiber den Zusammenschluss der Kirchen
ausgearbeitet worden. In der Priambel heisst es:

«Die Vereinigte Kirche von Nordindien, die Methodistisch-Bischof-
liche Kirche in Siidasien, die der Baptistischen Missionsgesellschaft in
Indien und der Londoner Missionsgesellschaft in Bengal angeschlossenen
Kirchen, iiberzeugt, dass die Lage in Indien ihren praktischen Zusammen-
schluss im gemeinsamen Zeugnis gegeniiber einer nicht-christlichen Welt
erheischt, und in dem Glauben, dass der Wille Gottes fiir seine Kirche
dargetan ist im Gebet Christi: «Auf dass sie alle eins seien, auf dass die
Welt glaube, dass du mich gesandt hasty, sind durch den Gemeinsamen
Ausschuss in Verhandlungen getreten mit der Absicht, sich iiber einen
Plan des korporativen Zusammenschlusses einig zu werden... Der ge-
meinsame Ausschuss hofft, dass die Kirchen nunmehr endgiiltig durch
die Annahme dieses Planes iiber ihren Zusammenschluss entscheiden
werden sowie iiber die Durchfithrung der weiteren Schritte, welche sich
aus dieser Entscheidung als nétig ergeben werden, damit der Gemeinsame
Ausschuss instand gesetzt wiirde, zu erkliren, dass ein Zusammenschluss
Ende 1945, wenn nicht schon frither, erfolgen kann.»

Die Erklirung tiber das Wesen und die Aufgabe der Kirche enthilt
folgenden Abschnitt: «Wir glauben an Eine Heilige Christliche Kirche,
begriindet von Gott in seiner unendlichen Liebe und Gnade durch das
Werk Jesu Christi, an die Ausgiessung des Heiligen Geistes, die Gemein-
schaft der Gliubigen aller Linder und Zeiten. Das ist die Kirche des
lebendigen Gottes, der Leib Christi und der Tempel Seines Heiligen
Geistes. Wir glauben, dass, wie Jesus Christus eine Gemeinschaft des
Glaubens und der Liebe um sich geschart hat und heute noch schart, es
sein Wille ist, dass die, die durch ihn an Gott glauben, vereint sein sollen
in einer sichtbaren Kirche zum Bekenntnis ihres Glaubens, zur o6ffent-
lichen Anbetung Gottes, zur Verwaltung der Sakramente und der iibrigen



— 188 —

Gebote der Kirche, zur Erbauung der Gldubigen, zum Dienst an den
Menschen und zur Ausbreitung des Reiches Gottes in der ganzen Welt 1).»

Endlich wird der Versuch gemacht, mit den Roémisch-Katholiken
in Verbindung zu treten. Die ¢Allindische Christenkonferenz» hat auf
ihrer Tagung in Agra folgende Resolution gefasst: «Der Exekutivausschuss
der Allindischen Konferenz indischer Christen stellt mit Befriedigung fest,
dass in den beiden Gruppen der indischen Christenheit, der katholischen
und der evangelischen, in wachsendem Masse der Wunsch nach einer Zu-
sammenarbeit in allen Fragen des sozialpolitischen Fortschritts der Volks-
gemeinschaft lebendig ist.» In einer weiteren Entschliessung wird auf-
gezeigt, worin die Schwierigkeiten einer solchen Zusammenarbeit be-
stehen. Anschliessend gibt der Ausschuss seiner Uberzeugung Aus-
druck, dass diese Zusammenarbeit fiir das Gemeinwohl des Volkes unerliss-
lich sei. Er richtet daher an S. E. den Apostolischen Delegierten, die Erz-
bischéfe und Bischéfe der Roémischen Kirche die Aufforderung, einer
«annehmbaren Grundlage der Zusammenarbeit ihre Genehmigung und
thren Segen erteilen zu wollen». Gleichzeitig wiederholt der Ausschuss
die bereits frither abgegebene Versicherung, dass «auf den gemeinsamen
Versammlungen keine Fragen angeschnitten oder erdrtert werden sollen,
die von katholischer Seite als unvereinbar mit den Prinzipien der Rémischen
Kirche angesehen werden mogen» 2).

Die Einigung der Kirchen in Japan?3). Die Einigung der Kirchen
ist nun Tatsache geworden. Die vorberatende Kommission hatte Ende
April den Plan fiir den Ausbau der vereinigten Kirche ausgearbeitet. Die
konstituierende Versammlung hat am 24. und 25. Juni in Tokio statt-
gefunden. Aus 34 verschiedenen Kirchen waren 320 Vertreter erschienen.
Kein auslindischer Missionar war zugelassen. Ausser der anglikanischen,
der orthodoxen und rémischen Kirche umfasst die «Nippon Kirisuto
Kyodan (Kirche Christi in Japan) alle christlichen Gemeinschaften. Zum
Oberhaupt (Torischa) der Kirche wurde Pastor M. Tomita und zum
Prisidenten der Generalkonferenz und des Exekutivausschusses Bischof
der Methodisten Abe gewihlt. Das Glaubensbekenntnis der Kirche
lautet:

«Die Kirche anerkennt die Heiligen Schriften des Alten und Neuen
Testamentes als fundamentale Grundlage ihres Glaubens und Verhaltens.
In Ubereinstimmung mit dem apostolischen Glaubensbekenntnis und
im Einklang mit den Glaubensbekenntnissen der in ihr vereinigten Kirchen
erkliren wir Folgendes vor allem als wesentlich: ,Der Dreieinige Gott,
Vater, Sohn und Heiliger Geist, wie er uns in der Heiligen Schrift ge-
offenbart ist, vergibt uns unsere Siinden, rechtfertigt, heiligt uns und

1) Oek P. D. Nr. 22, 1940.
2) Oek. P. D. Nr, 15P1s, 1941.
% I.K.Z. 1941, S. 86 ff.



— 189 —

schenkt das ewige Leben allen, die an das Sithnopfer Christi, des Gottes-
sohns, glauben, der fiir die Siinden in der Welt den Tod erlitten hat und
wieder auferstanden ist. Die Kirche ist der Ort, wo diejenigen, welche
durch die Gnade zur Anbetung berufen sind, die heiligen Gebote der Taufe
und des Abendmahles halten, das Evangelium zu verkiindigen und zu-
versichtlich auf das Kommen des Herrn warten 1).»

Es scheint, dass der Nationale Christenrat von Japan, in dem die ver-
schiedenen Kirchen und christlichen Gruppen bisher zusammengefasst
waren, neben der «Vereinigten Kirche» bestehen bleibt. Ohne die frithere
Autoritit zu behalten, wird er vermutlich das vertretende Organ der
Gruppen und Biinde sein, die wie die Christlichen Vereine Junger Minner,
die Christlichen Vereine Weiblicher Jugend, die Abstinenzverbinde usw.
sich ihre Unabhingigkeit erhalten wollen und daher der «Vereinigten
Kirche» nicht als Untergliederungen angeschlossen sein werden.

Auf einer Konferenz japanischer und amerikanischer Christen, die
auf Anregung der Missionskonferenz von Nordamerika und des Federal
Council U. S. A. in Riverside (Cal.) zusammengetreten war, kam die
Schinto-Verehrung des Kaisers und der Ahnen der Helden in Japan zur
Sprache. Bischof Abe setzte die Auffassung der japanischen Christen
auseinander. Es miisse zwischen religivsen und staatlichen Gebriuchen
unterschieden werden. An gewissen Tagen verlangt der Staat eine Huldi-
gung vor dem Bilde des Kaisers und den Geistern der Helden. Es sei
dies eine ausschliesslich patriotische Kundgebung ohne jeden religiosen
Charakter. Der Staat anerkenne die Glaubensfreiheit und verlange keine
Teilnahme an einer religivsen Feier. Ubrigens hat die rémische Kurie
im Jahre 1938 in Zhnlichem Sinn entschieden. Wie sich die Mission
kiinftig in Japan gestalte, ist den japanischen Christen nicht bekannt.
Wenn sie méglich werde, miissten sich die Missionare der neuen geeinten
Kirche unterziehen. Die Hoffnung wurde ausgesprochen, dass selbst
wenn die finanziellen Verbindungen aufhéren miissten, die japanischen
Christen auf die Mitarbeit der Missionare im Bereich ihrer Titigkeit
hoffen werden 2). Die erste Kirche, die in Japan die gesetzlich vorgeschrie-
bene staatliche Anerkennung erhalten hat, ist die rémisch-katholische.
Sie trigt den Namen «Nihon Tenschu Kokyo». Sie zihlt 15 Di6zesen.
An ihrer Spitze stehen einheimische Bischofe. 4K

1) Qek. P. D. Nr. 30, 1041.
?) Living Church vom 14. Mai 1941, S. 5.




	Kirchliche Chronik

