
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Der Gottesdienst der christkatholischen Kirche der Schweiz

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 137

Der Gottesdienst der christkatholischen Kirche der Schweiz.

Bericht an den Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung.

In Ausführung der Anregung der Weltkonferenz für Glauben
und Verfassung von Edinburg hat der Fortsetzungsausschuss eine
Kommission für «Formen des Gottesdienstes» (Commission on ways
of Worship) beauftragt, die charakteristischen Typen des
Gottesdienstes der verschiedenen christlichen Überlieferungen zu
studieren, um «das Wachsen des gegenseitigen Verständnisses unter
den verschiedenen Kirchen zu fördern». Nach dem vorliegenden
Arbeitsplan wird zunächst das einschlägige Material aus den
Kirchen gesammelt, um daraus die notwendigen Schlüsse für die
ökumenische Bewegung zu ziehen. Die Kommissionsmitglieder sind
ersucht worden, erstens für eine Beschreibung und Erklärung des

typischen Gottesdienstes einzelner Kirchen besorgt zu sein, zweitens
die Fragen zu beantworten, ob die einzelnen Kirchen mit den von
der Kommission im Arbeitsplan aufgestellten Bestandteilen des

Gottesdienstes übereinstimmen, ob noch andere Bestandteile in
Betracht gezogen werden müssen, wie den aufgestellten Bestandteilen

in der fraglichen Kirche Rechnung getragen werde, ob sie

von gleichwertiger Bedeutung seien, und ob es eine Ordnung gebe,
in der diese Teile einander im Gottesdienst folgen. Drittens soll
darüber Auskunft gegeben werden, ob in der betreffenden Kirche
Tendenzen oder Bewegungen zu erkennen seien, die auf eine Reform
der überlieferten kultischen Formen hinzielen.

Im folgenden wird versucht, diese Aufgabe für die Kirchen des

Altkatholizismus zu lösen. Es geschieht das am Beispiel der

Liturgie der christkatholischen Kirche der Schweiz. Die Liturgien
der verschiedenen Kirchen der in der Utrechter Union vereinigten
altkatholischen stimmen grundsätzlich miteinander überein, wenn
sie auch in unwesentlichen Dingen voneinander abweichen.

Die einschlägigen liturgischen Bücher der altkatholischen
Kirchen sind:

Messliturgie der christkatholischen Kirche der Schweiz. Genehmigt
durch die Synode von Genf 1880. Zweite Auflage Bern 1905.

Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz. Neunte,
mit dem Gesangbuch verbundene Auflage, Solothurn 1940.



— 138 —

Rituale der christkatholischen Kirche der Schweiz. Herausgegeben
von Bischof Dr. Adolf Küry in Verbindung mit der Geistlichkeit.
Zweite Auflage, Bern 1940x).

Die Riten der priesterlichen Weihen und der Bischofsweihe.
Herausgegeben im Auftrage der altkatholischen Bischofskonferenz Bern
18992).

Das Heilige Amt auf die Feste und Zeiten des Jahres. Bonn 18883).
Katholisches Gesang- und Gebetbuch für die Alt-Katholiken des

Deutschen Reiches. Im Auftrag der Synode, Freiburg i.B. 1924.

Katholisches Rituale der alt-katholischen Kirche des Deutschen
Reiches. Freiburg i. B. 1933.

Misboek ten Dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland.
Uitgegeven volgens Bisschoppelijk Besluit van 6. Januari 1909.

Amsterdam 1910.

Dasselbe, Kleine Ausgabe, Amsterdam 1910.

Vesperbook voor de Zondagen, Feestdagen en voornamste Heiligen-
dagen. Amsterdam 1909.

Gebed en Sacrament. Schiedam 1935.

Jedermann kann dem christkatholischen Gottesdienst anhand
des oben erwähnten offiziellen Gebet- und Gesangbuches leicht
folgen. Es enthält die vollständigen Formulare des Morgen- und
Abendgottesdienstes, der Messliturgie mit den besonderen Gebeten
der Sonn- und Festtage, den Ritus der Sakramente, des Krankendienstes

und der Bestattungsfeierlichkeiten. Beschreiben wir kurz
den sonntäglichen Gottesdienst der hl. Messe, mit der die Feier
der allgemeinen Kommunion der Gemeinde verbunden ist.
Gelegenheit zum Empfang des hl. Abendmahls haben die Gläubigen
in den Festzeiten und an bestimmten Sonntagen. Gewöhnlich
kommuniziert in der Messe nur der amtierende Geistliche.

Der Priester tritt begleitet von Messdienern in dem im Abendland

üblichen Messgewand an den Altar. An dessen Stufen betet
er mit der Gemeinde wechselweise den 43. Psalm und das gegenseitige

Sündenbekenntnis mit der Lossprechung. Das letztere wird
an Tagen der allgemeinen Kommunion durch die allgemeine Buss-

J) Vgl. Das Ritual der christkatholischen Kirche : Corpus Confessionum,
Abt. 6, Lief. 27, S. 119 ff.

2) A. a. O., S. 154 ff.
3) A. a. O., Lief. 26, S. 56 ff.



— 139 —

andacht als Vorbereitung der Kommunizierenden ersetzt. Nach
dem Confiteor steigt der Priester zum Altar empor und betet auf
der Epistelseite (rechts von der Gemeinde aus) den Introitus, der
aus einer Schriftstelle, einem Psalmwort und der kleinen Doxologie
besteht. In der Mitte des Altars folgt das Kyrie, drei kurze
Bittgebete für Kirche, Vaterland und für die leiblich und seelisch
Notleidenden. Die drei Bitten werden von der Gemeinde mit «Herr,
erbarme dich unser» beantwortet. Jetzt intoniert der Geistliche
die grosse Doxologie «Ehre sei Gott in der Höhe», der Chor singt
den anschliessenden Text in vierstimmigem Satz oder in einstimmiger

Gregorianik. Es kann aber auch Chor oder Gemeinde ein
Loblied singen. Mit dem Gruss: «Der Herr sei mit euch», den die
Gemeinde «Und mit deinem Geiste» beantwortet, wird die Kollekte
— ein kurzes Gebet, das jeden Sonn- und Festtag wechselt —
eingeleitet. Daran schliessen sich die Perikopen, die Epistel, die

gegen die Gemeinde gelesen und von der Gemeinde mit «Gott
sei Dank» entgegengenommen wird. Um den Höhepunkt dieses

Teiles der hl. Messe, die Lesung des Evangeliums, recht deutlich
hervorzuheben, wird das Messbuch auf die Evangelienseite
getragen, mit dem Gruss eingeleitet, indem der Geistliche das Buch
und sich selbst mit dem Kreuz bezeichnet und singt «Worte des

hl. Evangeliums nach. », was die Gemeinde beantwortet: «Ehre
sei dir, o Herr». Nach der Vorlesung der Botschaft singt die
Gemeinde das Predigtlied, der Geistliche besteigt die Kanzel, um
die Predigt zu halten. Sie dauert 20—30 Minuten. Nach der
Predigt folgt ein Gebet, an Kommuniontagen wird vom Altar aus
die allgemeine Bussandacht mit der Gemeinde gebetet, sie besteht
in Bussgebeten, dem allgemeinen Sündenbekenntnis und der
Lossprechung durch den Priester in Form einer Fürbitte. Dieser erste
Teil der Feier führt den Namen: «Messe der Katechumenen».

Der zweite Teil, die «Messe der Gläubigen», beginnt mit dem
nizäischen Glaubensbekenntnis, das der Geistliche intoniert und
rezitiert, während der Chor die Vertonung des Textes oder die
Gemeinde ein Glaubenslied singt. Im Offertorium, eingeleitet durch
ein Schriftwort — verschieden je nach Sonn- und Festtag — werden

zur Abendmahlsfeier Brot und Wein gerüstet und die Gemeinde

zum Gebet aufgefordert, damit die Opferfeier wohlgefällig werde

vor Gott, dem allmächtigen Vater. Die Gemeinde antwortet,
worauf der altchristliche Dialog zum Danksagungsgebet, der
Präfation, überleitet, die vom Priester gesungen wird — der Text



— 140 —

wechselt nach der Festzeit — und die mit dem vom Chor von der
Gemeinde gesungenen Dreimal Heilig und dem Benedictus endigt.
Zwei Gebete, eines ruft Gott um den Heiligen Geist zur Segnung der
Gaben an, leiten zur feierlichen Rezitation der Einsetzungsworte
über. Die gesegneten Elemente werden durch feierliche Elevation
der Gemeinde gezeigt. Es folgen das Opfergebet, das Andenken
an die Heiligen und die Fürbitten für die Verstorbenen und Lebenden,

mit einer Doxologie am Schluss. Das Vaterunser — vom
Zelebranten gesungen — die siebente Bitte singt die Gemeinde —
und der Friedensgruss — das Brot wird dabei gebrochen — schliessen
den Kanon. Die Kommunion wird mit dem Agnus — o du Lamm
Gottes — eingeleitet. Während der Priester leise drei
Vorbereitungsgebete spricht, singt der Chor oder die Gemeinde ein entsprechendes

Lied. Vor der Kommunion spricht der Priester dreimal
«0 Herr, ich bin nicht würdig, dass du eingehst unter mein Dach,
aber sprich nur ein Wort, so wird meine Seele gesund», um dann
zu kommunizieren. Die Gemeinde wird mit den Worten «Kommet
alle zu mir, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch
erquicken» zum Tisch des Herrn eingeladen, worauf sie die
Kommunion empfängt, und zwar mit den Worten: «Der Leib unseres
Herrn Jesu Christi bewahre deine Seele zum ewigen Leben.
Amen.» Zwei kurze Gebete schliessen mit Dank diesen dritten
Teil der Messe der Gläubigen. Ein Schlussgebet und der Segen mit
den üblichen Responsorien bilden den Schluss der ganzen Feier.

Die Messliturgie der christkatholischen Kirche wie die der
altkatholischen Kirchen überhaupt schliesst sich enge an die
römische Liturgie an. Das entspricht der grundsätzlichen Einstellung

des Altkatholizismus, in wesentlichen Dingen den Zusammenhang

mit der alten Kirche zu bewahren. In der Liturgie der Kirche
von Rom ist altes liturgisches Gut überliefert, wie wir es aus der
Beschreibung des Märtyrers Justin und der Liturgie des Hippolyt
kennen. Der Gottesdienst bestand darnach aus zwei Teilen, dem
Gebets- und Lesegottesdienst und der Feier der Eucharistie.

Der erste Teil, die Messe der Katechumenen, so genannt, weil
in der alten Kirche die Katechumenen nur diesem Teil
beiwohnen durften, war ursprünglich ganz einfach und ohne feste

liturgische Formeln. In der christkatholischen Liturgie besteht sie
der Hauptsache nach aus denselben Gebeten, Gesängen und
Lesungen, wie sie unter Pius V. im Jahre 1570 im offiziellen Missale
Romanum festgelegt worden sind. In den Gebeten kommt Bitte um



— 141 —

Erlösung, Bussgesinnung, Verherrlichung Gottes zum Ausdruck,
den Höhepunkt bilden die Lesungen nach der Epistel, vor allem
das Evangelium, sowie die folgende Erklärung desselben durch die

Predigt. Die Feier beginnt mit einer allgemeinen Vorbereitung,
dem Gemeindebussakt. Durch das Wechselgebet des 43. Psalmes
bekunden Priester und Gläubige als Gebetsgemeinschaft ihr
Verlangen nach Erlösung, um aus der Welt der Bosheit im Vertrauen
auf den göttlichen Beistand in das Heiligtum Gottes eintreten zu
dürfen, wo ihre Sehnsucht erfüllt wird. «Ich will hintreten zum
Altar Gottes», der Altar, das Sinnbild Jesu Christi. Die Gnade
ist aber nur den Bussfertigen verheissen, deshalb das gegenseitige
allgemeine Sündenbekenntnis mit der gegenseitigen Bitte um
Sündenvergebung. Die besondere Vorbereitung der Gemeinde
kommt dem Introitus zu, dessen Schriftstellen so ausgewählt sind,
dass sie auf den der Feier eigentümlichen Sonn- oder
Festtagsgedanken hinweisen, um in den Herzen aller die richtige Stimmung
zu schaffen. Im Kyrie wird der Gemeinschaftsgedanke lebendig
durch Bittrufe für die grossen Gemeinschaften Kirche und Vaterland,

denen die Gemeinde angehört, und für alle, die in leibliche
und geistige Not geraten sind und der göttlichen Hilfe besonders
bedürfen. Jetzt ist die Gemeinde so vorbereitet, dass sie in den
erhabenen Lobgesang der Kirche, in das Gloria, den erweiterten
Gesang der Engel der Christnacht, einzustimmen vermag, um Gott
und Christus zu verherrlichen und Dank zu sagen. Ergriffen von
der Majestät des allmächtigen Gottes und seines eingebornen Sohnes,

ergeht sie sich in dreimaliger Bitte um Erbarmen und schliesst
diesen einzigen Hymnus mit einem Jubelruf auf die Hl.
Dreieinigkeit «Du allein bist heilig, du allein, Herr, du allein, der
Allerhöchste, Jesus Christus, mit dem Hl. Geiste in der Herrlichkeit

Gottes des Vaters». In der Kollekte oder dem Kirchengebet
legt die Gemeinde einfach und kurz ihr besonderes Anliegen für
den betreffenden Tag Gott, dem Allmächtigen, vor: Eingeleitet
wird sie mit dem Gruss des Priesters an die Gemeinde: «Der Herr
sei mit euch», der von ihr «Und mit deinem Geiste» beantwortet
wird. Dieses ehrwürdige Responsorium kehrt in der hl. Messe

einige Male wieder, mit dem Zweck, die Gemeinde stets daran zu
erinnern, um was es in der hl. Handlung geht, um die lebendige
Gemeinschaft mit Christus, die gegenseitig nicht nur gewünscht,
sondern die bei würdiger Feier auch als Wirklichkeit erlebt werden
soll. Die Lesungen aus der Hl. Schrift umfassen die Epistel, meistens



— 142 —

einen Abschnitt aus einem apostolischen Brief und das Evangelium,
einem Abschnitt aus den vier Evangelien. Dem Evangelium, das

von der Gemeinde stehend angehört wird, geht eine kurze
Vorbereitung und ein feierliches Responsorium voraus, um seine Wichtigkeit

nachdrücklich zu betonen. Dass der Auslegung der Botschaft
ganz besondere Pflege zuteil wird, ist so selbstverständlich, dass

sich weitere Darlegungen erübrigen. Reichhaltig ist die
Publikation von Predigten, Anda.chten, Hirtenbriefen in Büchern,
kirchlichen Zeitschriften und Einzelausgaben1). Die Lesungen erfolgen
nach der in der abendländischen katholischen Kirche üblichen
Perikopenreihe. Der Aufbau der Messe der Katechumenen ist so

gehalten, und es wird angestrebt, sie durch aktive Betätigung der
Gemeinde so durchzuführen, dass sie nicht zur privaten Andacht
des amtierenden Geistlichen werden kann, sondern dass sie durch
aktive Betätigung der Gläubigen in Gebet und Gesang zum
erhebenden Gemeindegottesdienst wird, wodurch ihr insbesondere
auch durch sorgfältige Behandlung der Auslegung des Evangeliums
die alte Bedeutung bewahrt bleibt.

Zum Verständnis des zweiten Teiles der Liturgie, der Messe

der Gläubigen, ist die Kenntnis der altkatholischen Anschauungen
über die Eucharistie erforderlich. Eine eigene Lehre besteht
darüber nicht, aber die Führer des Altkatholizismus sahen sich
veranlasst, gegenüber den verschiedenen Lehrmeinungen des Mittelalters,

der Reformation und der Gegenreformation die Auffassung
der alten Kirche zu formulieren. Auf den von Döllinger geleiteten
Unionskonferenzen, die im Jahre 1874 in Bonn abgehalten worden
sind, haben sich die Teilnehmer auf folgende Erklärung geeinigt:
«Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwährende
Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches Christus
ein für allemal am Kreuz dargebracht hat ; aber ihr Opfercharakter
besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis desselben ist
und eine auf Erden stattfindende Darstellung und
Vergegenwärtigung jener Einen Darbringung Christi für das Heil der
erlösten Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11. 12 fortwährend im
Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart

Gottes für uns erscheint Hebr. 9, 24. Indem dies der Charakter
der Eucharistie bezüglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein
geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des

1) Für die Schweiz zu beziehen durch das Schriftenlager Petersplatz 17,
Basel.



— 143 —

Herrn empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben1). »

Bischof Dr. E. Herzog sei. gab dazu in seinem Hirtenbrief « Gemeinschaft

mit der anglo-amerikanischen Kirche» folgende Erläuterung2):

«Diese Erklärung ist fast ganz aus klaren Worten der Hl.
Schrift zusammengesetzt. Der Deutlichkeit halber will ich die
einzelnen Gedanken den betreffenden biblischen Aussprüchen
gegenüberstellen.

1. Es gibt keine Wiederholung des Sühnopfers Christi. Der
Apostel spricht : Jesus ist eingegangen... in den Himmel, um da

zu erscheinen vor dem Angesichte Gottes für uns: nicht so, dass

er oftmal sich opferte, wie der Hohepriester (der Juden) jedes Jahr
eingeht in das Heiligste (Hebr. 9, 24. 25). Denn mit Einem Opfer
hat er auf immer gesühnt die, welche geheiligt werden (Hebr. 10, 14).

2. Das hl. Abendmahl ist eine bleibende Gedächtnisfeier des

Opfertodes Christi. Der Heiland spricht bei der Einsetzung des

hl. Abendmahles: ,Dieses tut zu meinem Gedächtnis' (Lk. 22, 19).
Diesen Worten fügt der Apostel zur weiteren Erklärung noch bei:

So oft ihr denn dieses Brot esset und den Kelch trinket, sollt
ihr den Tod des Herrn verkündigen, bis er kommt' (I. Korr. 11, 26).

3. Christi Opfertat ist Gott immerdar gegenwärtig und verliert
niemals etwas von ihrer erlösenden und heiligenden Kraft. Der
Apostel spricht: .Christus kam, ein Hoherpriester der künftigen
Güter. und ging Einmal ein in das Allerheiligste, eine ewige
Erlösung vollbringend' (Hebr. 9, 11. 12).

4. Das hl. Abendmahl ist die auf Erden stattfindende
Darstellung und Vergegenwärtigung des Einen Erlösungsopfers Christi.
Der Apostel spricht: ,Der Kelch, den wir segnen, ist er nicht die
Gemeinschaft des Blutes Christi Und das Brot, das wir brechen,
ist es nicht die Gemeinschaft des Leibes des Herrn ' (I. Kor. 10, 16.)

5. Christus ist im hl. Abendmahl in realer geistiger Weise

gegenwärtig als heiliges Opfermahl für die Gläubigen. Worte des

Apostels: ,Wir haben einen Altar, in welchem nicht Erlaubnis
haben zu essen die, welche in der Stiftshütte dienen' (Hebr. 13, 10).
Dieser aber (Christus), weil er bleibt in Ewigkeit, hat ein

unvergängliches Priestertum. Daher kann er auch auf immer die selig
machen, welche durch ihn zu Gott sich nahen, weil er immerdar
lebet, um zu bitten für uns' (Hebr. 7, 24. 25). ,Wer unwürdig isst

1) Bericht über die Unionskonferenzen im Auftrag von Dr. von Döllinger
herausgegeben von Dr. F. H. Reusch, Bonn 1874. S. 46 ff.

2) E. Herzog: Synodalpredigten und Hirtenbriefe. Bern 1890. S. 225 ff.



— 144 —

und trinkt, der isst und trinkt sich selbst das Gericht, weil er den
Leib des Herrn nicht unterscheidet' (I. Korr. 1, 29).

6. Die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden
Gläubigen haben Gemeinschaft miteinander nach dem Apostelwort:

,Ein Brot, Ein Leib sind wir Viele, alle die des Einen
Brotes teilhaftig sind' (I. Korr. 10, 17). ,AUe diese Gedanken', so

fährt Bischof Herzog fort, sind in unserer christkatholischen
Messliturgie ausgesprochen, und zwar wie sich jeder leicht überzeugen
kann, in möglichst genauem Anschluss an dieWorte derHl. Schrift'a).»

Diese Anschauungen sind bei der Redaktion der Gebete des

Offertoriums und des Kanons massgebend gewesen. Sie stimmen
in den entscheidenden Punkten mit dem Missale Romanum überein,

das nicht für eine spätere Lehre über das hl. Abendmahl
beansprucht werden kann. Wichtiges ist aber schärfer ausgesprochen
und der ganze Aufbau straffer zusammengezogen und vereinfacht.
Zur Einleitung wird das nizäische Glaubensbekenntnis rezitiert,
ohne das filioque. Es wurde weggelassen, weil keine Partikularkirche,

nicht einmal eine solche von der Bedeutung der römischen,
befugt ist, allgemein anerkannten Bekenntnissen Zusätze beizufügen.
Über die Lehrmeinung selbst ist damit kein Urteil gesprochen.

Im Offertorium erscheint die Gemeinde als Opfergemeinschaft
zur Feier des Opfertodes des Herrn versammelt, um seiner Gemeinschaft

würdig zu werden. Das geschieht durch ihre völlige Hingabe
an Gott, in den Gaben bietet sie sich Gott selbst als Opfer an.
Ursprünglich brachte sie die Gaben mit — heute sind sie durch
das Kirchenopfer ersetzt, das an manchen Orten immer noch zum
Offertorium eingesammelt wird —. Die Gaben, die nicht für die
Eucharistie ausgeschieden wurden, kamen der Gemeinde für ihre
Bedürfnisse, vor allem für die Armen zu — Hingabe an die Brüder.
Solche Gedanken werden in den veränderlichen Bibelstellen der
Gemeinde zum Bewusstsein gebracht, die an Stelle der Psalmen

getreten sind, die einst zum Opfergang gesungen worden sind.
Die Präfation, das Eucharistiegebet der alten Liturgien, ist die

Danksagung für die Verheissung der Erlösung und für die
Erlösung selbst in einer Form, die je nach den Festzeiten verschieden
ist. Dieser Dank geht über in den Lobgesang der Engel im Sanctus
und den Jubel der Menge beim Einzug Jesu in Jerusalem, des

J) Vgl. dazu E. Herzog: Die hl. Eucharistie als Gottesdienst der christlichen

Gemeinde. Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1888. Hirtenbriefe Neue
Folge. Aarau 1901. S. 22 ff. A. Küry: Die christkatholische Messfeier 1934.



— 145 —

Benedictus — der Herr wird begrüsst, der sich im Mysterium
des hl. Mahles der Gemeinde naht.

Das erste Gebet des Kanons, das auf die alttestamentlichen
Vorbilder des hl. Abendmahls hinweist, redet nachdrücklich von der
Einmaligkeit des Opfers des Herrn. «Du hast uns in deiner
Barmherzigkeit deinen eingebornen Sohn dahingegeben, damit er als ewiger
Hoherpriester mit seinem eigenen Blute ein für allemal eingehe in
das Heiligtum und uns Erlösung erwerbe für immer.» Es folgt die
Bitte um Sendung des Hl. Geistes und die Bitte «lass diese Gaben
der Erde zu himmlischen, verklärten, geistigen Opfergaben geweiht
werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des

Leibes des Herrn, und der Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft
des Blutes Jesu Christi.» Dieses Gebet, das an der Stelle der
Wandlungsbitte des Missale Romanum steht, hat die Form einer Epiklese,
will aber nicht etwa eine Epiklese sein, die die Konsekration
bewirkt. Jetzt wird der Einsetzungsbericht nach dem Wortlaut des

Missale Romanum feierlich vorgelesen und durch die Elevation
ausgezeichnet.

Das «Opfergebet», die Anamnese, ist das Gedächtnis an das

Erlösungswerk des Herrn. Die Gnadenwirkung wird, durch die

Vergegenwärtigung des Opfers des Herrn umschrieben: «Ihn stellen
wir dir dar als unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer. Mitleid
hat er gehabt mit unserer Schwachheit und uns in der Anordnung
dieser Feier seines Leibes und Blutes einen Altar errichtet, an dem

wir Erbarmung finden und Gnade bei dir erlangen immerdar.
Fürbittend tritt nun der unter uns weilende und ewig vor deinem

Angesicht stehende Hohepriester für uns ein, um uns selig zu
machen.» Die Fürbitten, «das Andenken an die Heiligen», «die

Fürbitte für die Abgestorbenen» und die «für die Lebenden» sind
in einer Gruppe vereinigt und bringen der betenden Gemeinde
den Gemeinschaftsgedanken nahe. Sie steht nicht allein vor Gottes
Angesicht, ihr gedenken die Heiligen, deren Andenken sie ehrt,
und sie gedenkt der im Herrn Entschlafenen, die sie der Gnade
Gottes empfiehlt. Aber auch die Lebenden werden ins Gebet
eingeschlossen, dass sie mit den Aposteln, Märtyrern und allen Heiligen
«Anteil haben an dem himmlischen Erbe». Der heiligen, katholischen
Kirche wird gedacht, «Erhalte, läutere, befestige» sie. So erlebt
die Gemeinde die Einheit der triumphierenden und der streitenden
Kirche als mystischen Leib des Herrn. Sie schliesst diese Gebete
dankbaren Herzens mit einer erhabenen Doxologie. Hier ist nun

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 10



— 146 —

die richtige Stelle, dass sie in Andacht und Ergriffenheit das Gebet
des Herrn spricht und das ganze Hochgebet der Liturgie unter
dem Brechen des Brotes mit dem Friedensgruss beendet.

Die Gnade ist aber so gross, die der Gemeinde verheissen ist,
dass sie im «Agnus» noch einmal des Opfers des Herrn gedenkt
und um Erbarmen bittet. Selbst nach den letzten Vorbereitungs-
gebeten bekennt sie ihre Unwürdigkeit, um alles Gottes Gnade
anheimzustellen. Durch den Empfang des Leibes des Herrn wird
die Gemeinschaft mit Christus und durch ihn die mit den Brüdern
besiegelt, Sündenvergebung und Versöhnung mit Gott wird
tatsächliches Erlebnis1).

B.

Als Bestandteile, die der Gottesdienst jeder Kirche enthalten
soll, stellt der Arbeitsplan der Kommission folgende auf:

1. Die Kommemoration an das, was Gott in Christus für die
Menschheit getan hat, durch Bibellesung, sakramentale
Vergegenwärtigung (I. Korr. 11, 26) und durch Predigt.

2. Danksagung, Bussgebet und xAnbetung.
3. Belehrung durch Bibellesung und Predigt.
4. Bittgebet und Fürbitte.
Auf die erste Frage dieses Abschnittes, wie weit darin

Übereinstimmung herrsche, dass die Gottesdienste jeder Kirche aus
den Teilen 1—4 bestehen sollen, muss geantwortet werden, dass

diese Bestandteile im Hinblick auf die älteste Tradition der Kirche
allgemein vorhanden sein sollten. Auf die zweite Frage, ob noch
andere Bestandteile in Betracht gezogen werden sollen, ist zu sagen,
dass die Voraussetzung des Gottesdienstes die Taufe der Gläubigen
und die Weihe der Amtspersonen ist. Auf die dritte Frage, wie
diesen Teilen (Fragen 1 und 2) in unserer Kirche Rechnung getragen
werde, lautet die Antwort: Die Teile 1—4 finden sich in der hl.
Messe oder werden in Verbindung mit ihr gefeiert — Predigt und
Feier des Bußsakramentes. Für Taufe und Weihe bestehen
besondere Riten, die nach Bedürfnis vollzogen werden, die Weihen
stets innerhalb der Messfeier. Auf die vierte Frage, ob alle diese

Teile von gleichwertiger Bedeutung seien oder ob einigen von ihnen
mehr Bedeutung zugemessen werde als andern, ist zu antworten,
dass sie immerhin als ein Ganzes zusammenhängen und kein Teil

*) Vgl. L. Winterswyl: Das eucharistische Hochgebet der altkatholischen
Liturgien. IKZ 1934, S. 1 ff.



— 147 —

ohne den andern gedacht werden kann. Taufe und Weihe sind

von wesentlicher Bedeutung wie Gebet in seiner verschiedenen
Art, wie Verkündigung des Evangeliums, wie Verkündigung des

Todes des Herrn in der Eucharistie. Auf die fünfte Frage, ob es

eine richtige Ordnung gebe, in der diese Bestandteile einander im
Gottesdienst folgen, ist mit Ja zu antworten, soweit es die Teile
1—4 betrifft. Aus ihnen setzt sich die hl. Messfeier zusammen.
Ausser der hl. Messe werden in den altkatholischen Kirchen noch
andere Gottesdienste gefeiert — Morgen-, Abend-,
Karwochengottesdienste, die aus Gebeten, Psalmen, Schriftstellen, Lesungen
aus der hl. Schrift, Liedern und Belehrung bestehen. Zu nennen
sind ferner die Feierlichkeiten bei der Spendung der Sakramente
und die verschiedenen Segnungen, wie sie das Rituale aufweist.

Wichtiger als die äussere Übereinstimmung im Kultus ist die

Frage nach der Übereinstimmung in der Lehre, die den
gottesdienstlichen Riten zugrunde liegt. Dieser Punkt, der schliesslich
ausschlaggebend sein wird, wird nach dem vorliegenden Arbeitsplan

besonders behandelt.

C.

In diesem Abschnitt wird nach den liturgischen Reformen
gefragt. In einigen Kirchen gebe es deutlich erkennbare
Bewegungen für Wiedererwägung und Revision der überlieferten Arten
der Gottesdienste. Diese Bewegungen sollen beschrieben werden,
und zwar: 1. die Richtung, die sie einschlagen, 2. ihr Anliegen und
ihre Grundlagen, 3. die Wirkungen, die sie hervorbringen, und
4. die dogmatischen Lehren, die sie einschliossen.

1. Die Altkatholiken haben mit dem Augenblick, da sie sich

genötigt sahen, eigenen Gottesdienst zu feiern, in den liturgischen
Gottesdiensten eine Reformrichtung eingeschlagen. Sie suchten
dabei nicht neue Wege, sondern knüpften an Reformversuche an,
die in der katholischen Kirche des Abendlandes seit dem Ende
des 18. Jahrhunderts und besonders in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts stark hervorgetreten waren. Im deutschen Sprachgebiet

waren Männer wie Sailer, Wessenberg, Hirscher und andere

richtunggebend gewesen. Im 20. Jahrhundert sind diese
Bestrebungen in der römisch-katholischen Kirche durch die liturgische
Bewegung wieder neu aufgenommen worden. Der Wortlaut der

Liturgie drängte zur Reform, sie wieder als Gemeindegottesdienst
zu verstehen und praktisch so zu gestalten.



— 148 —

2. Ihr Anliegen ist deshalb die Wiederherstellung des Kultus
als eigentlicher Gemeindegottesdienst. Die erste Voraussetzung
war die Einführung der Landessprache im Kultus und in allen
Riten und die Einführung des Gemeindegesanges. Zum Teil war
in manchen deutschen und schweizerischen Diözesen besonders im
Ritus für Spendung der Sakramente die Landessprache üblich,
so dass das Vorhandene einfach ausgebaut werden konnte. Durch
die Übersetzung des Ritus der hl. Messe in die Landessprache wurde
offenbar, dass das Wesen der Messe als Gemeindegottesdienst der
Gemeinde infolge der fremden Kultsprache verborgen geblieben
ist. So war es dazu gekommen, dass Gebete und Lieder, die der
Gemeinde ursprünglich eigen gewesen waren, vom amtierenden
Geistlichen gesprochen oder ausschliesslich vom Chor gesungen
und ihre Aufgabe in den Wechselgebeten und Responsorien ihr
von den Messdienern abgenommen worden waren.

3. Die Wirkung der Reform ist die aktive Teilnahme der
Gemeinde am Gottesdienst durch Mitfeiern der hl. Messe. So wird
diese wieder zur eigentlichen gemeinschaftlichen Opferfeier, sie ist
nicht mehr privater Gottesdienst des Geistlichen im Chor, während
die Gemeinde im Schiff sich durch andere Andachten erbaut.

4. Neue dogmatische Lehren schliessen diese Reformen nicht
ein. Hingegen wird eine Verschiebung der Bedeutung und des

Sinnes der Feier richtiggestellt. Seit dem Mittelalter war die

Gegenwart des Herrn in den Abendmahlselementen in den Mittelpunkt

der Betrachtung getreten, und infolgedessen galt die
Anbetung tmd Verherrlichung des Sanctissimum als Höhepunkt der

Liturgie. In Verbindung damit wurden neue kultische Gebräuche

eingeführt, die den ursprünglichen Sinn der Feier verdunkelten,
wie die Aussetzung des Allerheiligsten während der Messfeier und
Austeilung der hl. Kommunion an die Gläubigen ausserhalb der
Messe. Die Messe selbst wurde zu einer Schau, und die Gemeinde

war darauf beschränkt, sie anzuhören. Betätigt sie sich aber aktiv,
so wird sie zu einer gemeinschaftlichen Opferfeier als Gedächtnis
und Vergegenwärtigung des Opfertodes des Herrn und zum Unterpfand

der Gnade der Gemeinschaft mit Christus und den Brüdern.
Die Gemeinde erlebt die Wahrheit des Wortes: «Ein Brot denn,
Ein Leib sind wir viele, alle die des Einen Brotes teilhaftig sind»

(I. Kor. 10, 17).

Bern. Adolf Küry.


	Der Gottesdienst der christkatholischen Kirche der Schweiz

