
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Römisch-katholische Stimmen zur ökumenischen Bewegung unter
besonderer Berücksichtigung des Papsttums

Autor: Neuhaus, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


115

Römisch-katholische Stimmen zur ökumenischen Bewegung

unter besonderer Berücksichtigung des Papsttums.

Die grosse Zurückhaltung in den Wiedervereinigungsbestrebungen

der getrennten Kirchen, die sich bisher die römische Kurie
auferlegt hat, wird von allen kirchlichen Unionsfreunden schmerzlich

empfunden. Denn die eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche, die das Hochziel ist, kann nur in Verbindung mit der
römisch-katholischen Weltkirche erreicht werden. Und doch sind
die Zeiten scheinbar vorüber, da Konferenzen, wie die Mechelner,
die Arbeiten des Unionsklosters Amay-sur-Meuse und die Una-
Sancta-Bewegung mit Misstrauen, wenn auch noch kritisch,
betrachtet werden. Heute gilt der römische Katholik nicht mehr als

suspekt, der in Wort und Schrift an den Gesprächen zwischen den
Konfessionen teilnimmt. Namen wie Max Pribilla S. J., Arnold
Rademacher, Hugo Lang O. S. B. und andere haben einen guten
Klang und ihre Beiträge zu den konfessionellen Klarstellungen
sind äusserst wertvoll. Der rechthaberisch-polemische Ton
früherer Zeiten hat einer verständnisvollen, irenischen Behandlung
der Kontroversfragen Platz gemacht. Das gewaltige Gemeinschaftserlebnis

durch den Krieg drängt zu kirchlicher Verständigung. Viel
wertvolles religiöses Gut wird auch in andern Kirchen gesehen,
dessen Aufnahme die eigene Kirche nur bereichern könne. «Erst
dann tritt die Einheit und Katholizität der römischen Kirche in
Erscheinung, wenn sie ökumenisch geworden ist auch in dem Sinne,
dass tatsächlich alle Christen und christlichen Gemeinschaften
der Erde sich als Glieder des einen mystischen Leibes Christi
fühlen», schreibt Arnold Rademacher in seinem Buche «Die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen» (Bonn, Hanstein). Er
fordert Verständnis für die organische Ganzheit im Glaubensleben,
irenische Gesinnung und bewusste Pflege des ökumenischen
Gedankens. Er zitiert Ignaz Döllinger, der von der katholischen
Theologie u. a. verlangte, dass sie die katholische Lehre in ihrer
Totalität, ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben, ihrem
organischen Zusammenhang und ihrer innern Konsequenz bringe,
dass sie dabei aber auch das Wesentliche, Bleibende scharf
unterscheide von dem Zufälligen, dem Vorübergehenden und den der
Idee fremdartigen Auswüchsen. Sie müsse ferner der Kirche die

Eigentümlichkeit des Magnetberges geben, der alles Eisen aus



— 116 —

dem ihm nahe kommenden Schiffe herauszieht, so dass dieses

auseinanderfällt. Sie solle also alles Wahre und Gute, welches die

getrennten Genossenschaften in Lehre, Geschichte und Leben
entdeckt oder erzeugt haben, sorgfältig von dem beigemischten
Irrtum ausscheiden und dann frei und offen akzeptieren... Die
Theologie sei es, die der rechten, gesunden öffentlichen Meinung
in religiösen und kirchlichen Dingen Dasein und Kraft verleihe,
so dass vor ihr auch die Häupter der Kirche und die Träger der
Gewalt sich beugen würden. Bis der Tag der Wiedervereinigung
aber anbreche, sei es Pflicht der Katholiken, die religiöse Spaltung
im Geiste der Busse für gemeinsam begangene Schuld zu tragen.
«Unsere Sache ist es nur, die Einheit des Glaubens vorbereiten
zu helfen durch die Einheit des Geistes im Bande des Friedens.»

Rademacher gibt auch zu, dass, da nach Kant alles Grosse,
auch das Heilige, in Menschenhänden klein wird, und da paga-
nistische Elemente immer wieder Einlass in das Heiligtum
begehren, es eine besondere Aufgabe der Seelenhirten und der Herde
selbst sein müsse, Vermenschlichungen in den religiösen
Vorstellungen und an Aberglauben grenzende Observanzen in den

religiösen Übungen nach aller Möglichkeit fernzuhalten, durch die
viele religiöse Menschen von der ernsthaften Beschäftigung mit
katholischem Wesen abgehalten würden.

Vielleicht der interessanteste neuere Beitrag zur ökumenischen

Frage ist ein in Verbindung mit Christen der römisch-katholischen,
evangelischen und orthodoxen Kirche von Dr. Josef Caspari bei
Friedrich Beck und Schöningh & Haindrich, Wien, 1940,
herausgegebenes Sammelwerk, welches Hugo Lang im Maiheft des

inzwischen leider eingestellten «Hochland» einer eingehenden Würdigung

unterzieht. Das grosse Anliegen ist nicht die Überwindung
des Kirchenwesens, sondern des Vielkirchenwesens, mit der
Zielsetzung der Una Sancta, die vorläufig noch ein fernes Wunschbild

ist. Der jetzige unerfreuliche Übergangszustand muss durch
Begegnungen und Gespräche, durch Pflege des Geistes der Liebe
in Abkehr vom Geiste des Hasses überwunden werden, so dass

man nicht mehr sagen kann: «Sie haben genug Religion, um sich

zu hassen, aber zu wenig, um sich zu lieben.» Die katholischen
Freunde gehen selbstverständlich aus von ihrem Bekenntnis der
Einen heiligen katholischen und apostolischen römischen Kirche,
deren Besitztümer sie selbst hoch genug schätzen, um Aussen-
stehende mit ihnen bereichern zu wollen. Freilich glauben auch



— 117 —

sie nicht, dass sie bei einer Einigung bloss zu geben und nicht auch

zu nehmen hätten. Sie sind vielmehr überzeugt, dass die katholische

Kirche nur gewinnen kann, wenn sie Elemente aus dem
Protestantismus in sich aufnimmt, die bei uns weniger kräftig
entwickelt wurden, weil in der bisher völligen Abwehrstellung gerade
die Pflege dessen befohlen schien, was die Reformation weggeworfen
hatte. So sehen sie eine Kirche vor sich, die an Katholizität durch
gesondert entwickelte, aber durchaus übernehmbare Güter des

Protestantismus gewachsen, gleichsam katholischer ist, womit
auch den von den evangelischen Gläubigen klar erkannten und tief
bedauerten Fehlentwicklungen im Protestantismus ein Ende
gemacht wäre.

Lang setzt sich mit dem am wenigsten optimistisch gefärbten
Beitrag des Protestanten Hermann Herrigel auseinander, der offen
bekennt, dass der Katholik von der Einheit der Kirche eine andere

Auffassung hat wie der Protestant. Für den Katholiken kann
sie nur bestehen in der Rückkehr der abgefallenen evangelischen
Kirchen in die eine katholische (sc. römisch-katholische) Kirche.
Herrigel schreibt: «Die katholische Kirche in ihrer geschichtlichen
Gestalt hat bisher die andern Ausprägungen christlichen Lebens
und christlicher Wahrheit nicht in sich aufzunehmen vermocht,
wie soll sie dafür heute Raum haben ?» «Der Zusammenschluss der
christlichen Kirchen zu Einer Kirche sprengt den Sinn der Katholizität,

wie er im Primat und der Unfehlbarkeit des Papstes zum
Ausdruck kommt.» Hierzu bemerkt Lang: Da Herrigel in der
katholischen Einheit die Begrenzung der Katholizität der römischen
Kirche sieht, kann er sich mit unzähligen andern nicht vorstellen,
wie eine Kirche, die den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes
bekennt, katholischer werden könnte, wenn sie irgendwelche
evangelische Überzeugungen aufnimmt. Das Ringen um die Wahrheit
bedeute auch für den Katholiken ein Ringen um den recht tief
und umfassend verstandenen Inhalt der göttlichen Offenbarung.
Die päpstliche Autorität verschaffe diesem Wahrheitsstreben nur
letzte Sicherung. Herrigel meint, die Frage nach einer neuen
Kirche fordere auch eine neue Theologie. Die gleiche Theologie,
die die Kirche veruneinigt hat, könne sie nicht wieder vereinigen.
Dieses Wort nimmt Lang freudig auf: «Gerade das wollen wir als

wichtigsten Beitrag zum Una-Sancta-Streben fordern: eine neue

Theologie auf beiden Seiten, eine katholischere Theologie auf
beiden Seiten, eine Theologie mit der Zielvorstellung einer Kirche,



— 118 —

die wir aus Herzenshöflichkeit eine evangelisch-katholische oder
katholisch-evangelische nennen möchten; aber, ein wenig unbarmherzig

um der Klarheit willen, als eine katholischere Kirche
charakterisieren wollen.»

Von der protestantischen Theologie fordert er eine
Selbstbegründung, d. h. zur Rechtfertigung der weiteren selbständigen
getrennten Existenz ihrer jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft vor
sich selbst. Da rechtverstandener Protestantismus immer im
Werden sei, sei diese Forderung ihm wesensgemäss und
wesensnotwendig. Und nun fragt er: Besteht das unaufgebbare,
unveräusserliche Erbe der Reformation in der Gesamtheit lutherischer
oder calvinischer Lehren Die Antwort entnimmt er andern
Beiträgen des Sammelwerkes. J. Lortz stellt fest: «Nur mehr ein
erschütternd geringer Prozentsatz von Mitgliedern der protestantischen

Kirchen steht auf dem Boden der Lehre, die Luther in
voller dogmatischer Intoleranz als unumgängliche Voraussetzung
für den Eingang ins ewige Leben fordert.» Und der evangelische
Pfarrer Schumann schreibt: «Das Luthertum hat vieles gegen sein

eigenes Wesen verlorengehen lassen.» Selbst die Grundlehre
Luthers sei aufgegeben, so dass der alte Krogh Tonning recht
habe, dass es «nur wenigen aufrechten Vertretern der protestantischen

Bekenntnisse einfallen würde, die Lehre vom Glauben
allein, der selig macht, in seiner radikalen Auffassung heute noch

zu predigen». Das Grunderlebnis Luthers könne nicht einfach
nachvollzogen werden.

Ignaz Döllinger hält die Solafide-Lehre für «das einzige unüber-
steigbare Hindernis» für jeden Plan einer Wiederherstellung der
kirchlichen Einheit. So könnte diese Lehre die Ausgangsstellung
für eine konfessionelle Besprechung werden. Das Tridentinum
hat sich ja gerade mit diesem religiösen Anliegen der Reformation
beschäftigt. «Daher ist die Frage, ob der Gegner, gegen den der
Protest aufrecht erhalten wird, noch als derselbe angesehen werden
könne, wie jener, der den Protest herauszufordern schien. Was
ist denn am Erbe der Reformation unveräusserlich » Lang macht
sich als Antwort die Worte W. Stählins aus dem genannten Werke
zu eigen: «Es ist uns (den Evangelischen) nicht erlaubt..., um
irgendeiner ersehnten Einheit willen etwas nachzuahmen, das nicht
wurzelecht und bodenständig ist. Wenn wir dabei nicht in einer
gesetzlichen Weise die Entscheidungen — zum Teil sind es gar
nicht Entscheidungen, sondern Versuche — des 16. Jahrhunderts



— 119 —

für eine unverletzliche Form halten, sondern auch über diese

zeitgebundenen Formen hinausdringen, immer das Eine im Auge
behaltend, dass es gilt, dem gegenwärtigen Christus zu begegnen
und den Leib Christi zu „bauen", so sind wir gerade damit dem
verpflichtenden Erbe der Reformation treu.»

Die geforderte katholischere Theologie soll eine geeignete
Selbstdarstellung der Kirche ausarbeiten. Dieser wird aber eine

neue Selbstbesinnung, Selbstverwesentlichung, ja Selbstverwirklichung

vorangehen müssen. Nach Möhler, «Die Einheit in der
Kirche» war «die Gesamtheit der Gläubigen nie christlich genug,
um rein die Idee der katholischen Kirche im Leben darzustellen;
so erhaben ist sie. Nicht einmal voll ist diese Idee je in Wirklichkeit

dargestellt gewesen, am wenigsten in den Jahrhunderten seit
der abendländischen Kirchenspaltung.»

Zu Selbstbesinnung gehört vor allem wohl eine Rückbesinnung
auf das eigene Wesen der Kirche. Obwohl die römische Dogmatik
gewiss keinen Traktat der Glaubenslehre gründlicher behandelt
hat als gerade das Kapitel «de ecclesia», ist es doch noch nie zu
einer kirchenamtlichen Definition der Kirche gekommen, weder
auf einem allgemeinen Konzil, noch auch durch eine päpstliche
Kathedralentscheidung. Die römischen Dogmatiker haben einen

imposanten geistigen Kirchenbau errichtet, bei dem aber die meiste
Mühe auf die Darstellung des formal-juridisch-soziologischen Ge-

füges, auf die ecclesia visibilis, verwendet wurde, während die

Darstellung der Kirche als corpus Christi mysticum immer zu kurz
gekommen ist, wenn man sich überhaupt an diese wichtigste innere
Seite der Kirche herangewagt hat. Hier haben die Theologen noch
eine notwendige und verdienstvolle Arbeit zu verrichten. Im
Catechismus Romanus, der auf Geheiss der Päpste Pius V. und
Clemens XIIL als Grundlage für den Religionsunterricht der
Pfarrer herausgegeben ist und die Beschlüsse des Tridentinums
praktisch verarbeitet hat, finden wir kaum einen Hinweis auf
das Corpus Christi mysticum. Es ist schon so, wie der evangelische,
hochkirchliche Pfarrer Paul Schorlemer in der Zeitschrift «Die

Eine Kirche» (1936/5) schreibt: «... dass im Katholizismus der
Leib beinahe die Seele verloren habe.»

Dass die bisher übliche Darstellung der Kirche noch einer

Ergänzung bedurfte, ist schon zur Zeit des Vatikanums empfunden
worden. Darum wurde auch dem Konzil die Constitutio «de ecclesia»

vorgelegt. Es sollte als 1. Kapitel die Kirche als mystischer



— 120 —

Leib Christi behandelt werden. Dieses Kapitel wurde von den
Konzilsvätern in Schriftsätzen gründlich zerpflückt, aber zu einem
Resultat ist man nicht gekommen. Es ist ebenso zurückgestellt
worden wie die übrigen 13 Gegenstände des Vorentwurfes «de

ecclesia», um bei einer Wiederaufnahme des am 9. Oktober 1870

vertagten Konzils von neuem behandelt zu werden. (Nebenbei
bemerkt: Eine Neueröffnung des Vatikanums ist in Aussicht

genommen und die Vorarbeiten dazu sind in vollem Gange, der
Öffentlichkeit aber ist noch nichts bekannt gegeben worden.)

Von den 15 Kapiteln des Vorentwurfes kam nur das elfte vom
Primat des Papstes zur Durchnahme, endgültigen Formulierung
und feierlichen Promulgation und wurde durch einen in der ersten
Vorlage nicht vorgesehenen Anhang über die Unfehlbarkeit des

Papstes erweitert. Damit ist nun ein fatales Hysteron-Proteron
entstanden. Die Formulierung über das Wesen der Kirche wäre
gewiss wichtiger gewesen als die Deklarierung der beiden
Lehrmeinungen über den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des

Papstes zu einer göttlich geoffenbarten Glaubenslehre, zum Dogma.
Vielleicht liegt es im Plane der göttlichen Vorsehung, dass eine

Promulgierung der kirchenamtlichen Lehre «de ecclesia» erst auf
der geplanten Fortsetzung des Vatikanums vorgenommen wird.
Inzwischen ist ja die Una Sancta immer mehr das grosse Anliegen
der getrennten Kirchen geworden und die Arbeiten der Lausanner
und Edinburgher Konferenzen über die Kirche können trotz aller
Differenzen, die dort zutage traten, nicht unberücksichtigt bleiben.
Es ist gewiss von grossem Wert für die vatikanischen Vorarbeiten,
dass die Anschauungen der einzelnen Gemeinschaften dort präzis
herausgestellt sind.

Dass die vatikanischen Dogmen vom 18. Juli 1870 das grösste
Hindernis der Vereinigung der von Rom getrennten Kirchen mit
der römischen Kirche sind, ist schon damals von bedeutenden
Konzilsvätern und Theologen betont worden. Diese Dogmen
errichteten neue Scheidewände zwischen Rom und den orthodoxen

katholischen Kirchen des Morgenlandes, die denn auch
sowohl den Universalepiskopat des Papstes wie dessen Unfehlbarkeit

ablehnen und dadurch aus Schismatikern «Häretiker» wurden,
um von der Vertiefung der Gegensätze mit den protestantischen
Kirchen ganz zu schweigen. Menschlich gedacht und gesprochen
ist jetzt eine kirchliche Wiedervereinigung mit Rom für alle ausserhalb

der Obödienz des Papstes stehenden kirchlichen Gemein-



— 121 —

schaffen ohne Unterwerfung unter diese Dogmen ausgeschlossen.
Es ist typisch römisch gedacht, wenn der amerikanische Kardinal
Gibbons in einem Brief an den Generalsekretär der Faith-and-
Order-Bewegung, Dr. Peter Ainsle, 1920 schrieb: «Ich gehe von
Herzen mit Ihnen um die Bemühung für christliche Einheit einig;
denn Schisma ist ein Fluch, während Vereinigung ein Segen ist.
Aber Jesus Christus hat auf die einzigen Mittel hingewiesen, durch
die diese Einheit zustande gebracht und aufrecht erhalten werden
kann, nämlich durch die Anerkennung des Petrus und seiner Nachfolger

als Häupter der Kirche. Bauen Sie auf diesen Grund und
Sie werden keinen babylonischen Turm errichten und nicht auf
Sand bauen. Wenn alle christlichen Sekten mit dem Zentrum
der Einheit vereinigt wären, so würden die zerstreuten Heerscharen
des Christentums eine Armee bilden, welcher der Atheismus und
Unglaube nicht länger widerstehen könnte.» Dieser Hinweis auf
den römischen Papst als Zentrum der Einheit ist gewiss altchristlich,

wenn heute damit nicht eine Annahme der vatikanischen
Dogmen gefordert würde, die nun einmal in ihrer jetzigen Form
für viele Christen, die sich mit der Entwicklung des Papsttums
beschäftigt haben, eine Sünde wider die erkannte Wahrheit wäre,
also eine Sünde wider den Heiligen Geist, die weder in diesem
noch im andern Leben verziehen werden wird.

Man kann es daher verstehen, wenn nun gerade diese Dogmen
von den ökumenisch denkenden römischen Christen den
Andersgläubigen als weniger einschneidend und bedeutungsvoll
hingestellt werden, als heute angenommen wird. Man gibt sich grosse
Mühe, insbesondere die päpstliche Unfehlbarkeit zu erweichen und
mundgerecht zu machen. Lang schreibt: «Sehen wir von primitiven,

ja grotesken Missdeutungen des Unfehlbarkeitsdogmas ab,
die selbst in der evangelischen Theologie heute noch irrlichtern,
und nehmen wir an, die vielfachen Bedingungen eines unfehlbaren
Urteils seien unter evangelischen Christen wohlbekannt, so dürften
diese doch weithin falsche Vorstellungen haben von dem Umfang,
in dem Gottes Vorsehung dieser letzten Sicherung des von Christus
der Kirche anvertrauten Offenbarungsgutes sich bedient.» «Die

heutige katholische Theologie zählt nur zwölf oder dreizehn Fälle
auf im Laufe der ganzen Kirchengeschichte, in denen ein Papst
ex cathedra gesprochen hat, und nach fast einhelliger Meinung ist
seit 1870 nicht eine einzige Ex-cathedra-Entscheidung gefällt worden.

Erst wenn die Theologie eine neue Selbstdarstellung der



— 122 —

Kirche erarbeitet hat und diese autoritativ verkündigt ist, wird die

„äusserste Konsequenz" des katholischen Autoritätsprinzips, das

unfehlbare Lehramt des Papstes, an ihrem rechten Ort für Geist
und Gemüt der Katholiken wie der Niehtkatholiken erscheinen.»

Wenn vor 1870 die Schulmeinung von der Infallibilität des

römischen Papstes noch nicht de fide war und nach 1870 noch
keine Kathedralentscheidung gefällt ist, so ist faktisch also keine
päpstliche Entscheidung für den Katholiken im Gewissen
verbindlich.

Die Vorstellung, als ob der Papst durch die Unfehlbarkeit
Herr des katholischen Dogmas geworden wäre, wird als falsch
erklärt. «Ihm ist vielmehr die sittliche Pflicht auferlegt, alle
menschlichen Mittel anzuwenden, wodurch er zur sichern Erkenntnis
der zu treffenden Entscheidung gelangen kann, weil auch für ihn
das Gesetz des christlichen, religiösen Lebens gilt, welches die
Mitwirkung des Menschen mit der Gnade Gottes fordert und keine
Ausnahme zulässt. Nur in diesem Falle kann er auf den göttlichen
Beistand rechnen. Die Tätigkeit des Papstes auf disziplinarem und
kirchenpolitischem Gebiete könne nicht den Anspruch auf göttliche
Wahrheit und Heiligkeit erheben, wenn sie auch den der höchsten
kirchlichen Autorität gebührenden Gehorsam erfordern. Päpstliche
Aussprüche und Verfügungen, die den höchsten Idealen des Christentums

und der Menschlichkeit nicht entsprechen, können nicht der
katholischen Kirche zur Last gelegt werden. » Auf diese Äusserungen
des verstorbenen römischen Kirchenhistorikers Albert Ehrhard in
seinem «Der Katholizismus und das zwanzigste Jahrhundert» wird
im 7./8. Heft der «Schöneren Zukunft» neuerdings hingewiesen.
Wenn Pius IX. wirklich alle Mittel menschlicher Erkenntnis vor
der Publikation der Unfehlbarkeit angewendet hätte, so wären die
vatikanischen Dogmen nicht an das Licht der Öffentlichkeit
gekommen. Dass der Papst auf Unfehlbarkeit auch in kirchen-
disziplinären Fragen Anspruch erhebt, ist ausdrücklich in den
vatikanischen Dekreten festgelegt.

Man spricht heute lieber von der Unfehlbarkeit des kirchlichen
Lehramtes, die man richtig und gut begründet, um dann ganz
unmerklich als Träger des unfehlbaren Lehramtes den Papst zu
nennen (Dr. Josef Eberle in der «Schöneren Zukunft», Heft 39/40,
1940). «Da ist das Dogma von der Unfehlbarkeit des kirchlichen
Lehramtes. Zweifellos für viele Menschen ein Stein des Anstosses,
ein Gegenstand des Widerspruches und doch für den religiös



— 123 —

Betrachtenden eine Selbstverständlichkeit, für die Menschen der
Religion eine Notwendigkeit. Religion ist Wahrheit und Gnade.
Aber nichts Gedankliches und Moralisches ohne entsprechende
Einkleidung, ohne Akte, Symbole und Gesetze, ohne Körperschaften
und körperschaftliche Führung. Rein Spirituelles verflüchtigt allzu
rasch und endet in Ohnmacht. Nur Geformtes und Geführtes setzt
sich durch. Das gilt auch für das Erlösungswerk Christi, das dazu
bestimmt ist, als Strom höheren Lebens durch die Jahrhunderte zu
fliessen. Was wollen nun die Gedanken von der waltenden und die
Geschichte leitenden Vorsehung Gottes, wenn sie nicht die ganz
besondere Sicherung und Führung dieses höheren Lebensstromes
umschlössen Natürlich ist die Unfehlbarkeit nicht zu denken
wie ein Nürnberger Trichter, der einen Menschen mit übermenschlichem

Wissen füllt. Natürlich besagt sie nicht Schutz eines
Menschen vor Irrtümern im profanen Wissen und Tun. Natürlich gibt
sie auch nicht das Recht zu Willkürlichkeiten, bindet vielmehr
stärkstens an die Tradition und den Konsens berufener Berater.
Sie besagt nur, aber eindeutig, besondern Schutz und Führung
durch Gott, wo es um die Ausdeutung der Offenbarungen und
Verpflichtungen in entscheidenden Fragen und in gewichtigster
feierlicher Form geht. Wie gesagt, wer an die Vorsehung Gottes
glaubt, muss auch die Führung des Werkes des Erlösers als unter
deren besondern Schutz stehend glauben. Die Menschheit ist
immer, vor allem hinsichtlich ihrer wichtigsten Belange, auf Führung

angewiesen. Sie kann zu dieser Führung aber nur Vertrauen
haben, wenn sie sie gottgeschützt weiss. Die Spötter über den
infalliblen Papst spotten zumeist ihrer selbst und wissen nicht
wie. Denn in demselben Augenblick, wo sie vermeinen, dem
kirchlichen Lehramt gegenüber verneinende Kritiker sein zu
müssen, zeigen sie sich fast immer als überzeugte Anhänger von
profanen Päpsten, ob letztere nun in Form von Modegelehrten oder

Modegenien, von Zeitströmungen oder Zeitmächten wirksam sind.
Wenn aber schon Papstglaube, dann empfiehlt sich doch wohl
besonderes Vertrauen auf die religiöse Führung dessen, hinter dem
eine Geschichte von zwei Jahrtausenden, hinter dem auch ein
unübersehbarer Zug ragender Geister aller Zonen steht, dessen

Gesamtgeschichte in ihrer Kontinuität — gerade auch in der

Erhaltung und oftmaligen Erneuerung trotz persönlicher Schwächen

und Korruption — ganz offenkundig den Gnadenschutz des

Heiligen Geistes verrät.»



— 124 —

Hieraufist nur zu bemerken, dass der Papst «ex sese, non autem
ex consensu ecclesiae» unfehlbar ist, und dass profane Päpste
keinen dogmatischen Glauben bei Verlust der ewigen Seligkeit
fordern.

Gerade weil die Gespräche unter den Konfessionen eine klare
und kompromisslose Darstellung des kirchlichen Standortes erfordern,

ist es eine Pflicht der Wahrhaftigkeit, nichts umzubiegen,
zu erweichen und zu verschönern. Daher ist es für Katholiken und
Protestanten nützlich, sich immer wieder das vor Augen zu führen,
was das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes wirklich besagt.
Demgemäss wollen wir einmal wieder das Caput IV über die
päpstliche Infallibilität zitieren: «Indem wir der vom Beginn des

christlichen Glaubens angenommenen Überlieferung treu anhangen,
lehren wir und erklären als göttlich geoffenbarten Glaubenssatz
zur Ehre unseres göttlichen Erlösers, zur Erhöhung der
katholischen Religion und zum Heile der christlichen Völker, dass der
römische Papst, wenn er ex cathedra spricht, d. h. wenn er in
Ausübung seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen (also
aller Getauften) gemäss seiner höchsten apostolischen Autorität
eine Lehre über den Glauben und die Sitten für die Gesamtkirche
als verbindlich (tenendam) erklärt, durch göttlichen Beistand,
der ihm im hl. Petrus versprochen ist, dieselbe Unfehlbarkeit
besitzt, mit der der göttliche Erlöser seine Kirche in der Definierung

einer Lehre über den Glauben und die Sitten ausgerüstet
haben wollte. Daher sind derartige Definitionen des römischen
Papstes aus sich, nicht aber auf Grund der Zustimmung
der Kirche (ex sese, non autem ex consensu ecclesiae)
unveränderlich.»

Es ist hier nicht der Ort, diese Erklärung auch in ihrer
vorangehenden Begründung zu zerzausen. Das ist mit wissenschaftlicher

Gründlichkeit besonders von Friedrich von Schulte in
seinem «Die Stellung der Konzilien, Päpste und Bischöfe vom
historischen und kanonistischen Standpunkte und die päpstliche
Konstitution vom 18. Juli 1870» geschehen. Nur das wollen wir
hier sagen, dass der Terminus «Ex cathedra» eine rein scholastische
Definition ist, die vor dem 16. Jahrhundert völlig unbekannt war
und auch inhaltlich nicht zu halten ist. Die assistentia divina aber
hat der Herr allen Aposteln versprochen, indem er bei ihnen bleiben
wollte bis ans Ende der Welt, ja er hat seine Gegenwart sogar
verheissen, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind.



— 125 —

Sie gilt ganz gewiss nicht dem Petrus oder dem römischen Papste
allein. Der Gesamtkirche in ihrem Organ, dem ökumenischen
Konzil, kommt die Unfehlbarkeit in der Definierung von Glaubensund

Sittenlehren zu, nicht aber dem Papst ex sese. Nach dem
vatikanischen Dekret ist der Papst prinzipiell schon allein
befugt, Entscheidungen in Glaubens- und Sittenlehren als
verbindlich zu erklären, ohne die Zustimmung der Gesamtkirche
nachzusuchen. Da der Papst nach 1870 aber noch nie ex cathedra
gelehrt hat, so kann man nicht die Probe aufs Exempel machen,
ob er faktisch aus sich oder mit Zustimmung der Kirche infallibel
gesprochen hat. Es sei hier aber doch betont, dass Pius IX. bei
der Dogmatisierung der franziskanischen Schulmeinung über die
«Unbefleckte Empfängnis Marias» den Konsens der Bischöfe
eingeholt hat, wobei von 576 Befragten 536 für die Proklamierung der
Lehre, 4 gegen sie und 36 gegen die Opportunität ihrer Dogmatisierung

waren.
Trotz dieser klaren Formulierung des Dogmas von der päpstlichen

Unfehlbarkeit, dem sich alle opponierenden Bischöfe bis
Ende 1872 wenigstens äusserlich unterwarfen (Bischof Hefele von
Rottenburg hat das Dogma innerlich nie angenommen), ist es

nun doch überraschend, dass theologische Kreise in wachsendem
Masse mit einer authentischen Interpretation des Dogmas rechnen,
die durch eine Erklärung des Papstes oder des wiederaufgenommenen

Vatikanums erfolgen könne. Bedeutsam ist die
Auslegung in dem gemeinsamen Hirtenschreiben der schweizerischen
Bischöfe vom Juni 1871, das Pius IX. ausdrücklich approbierte,
indem er schrieb: «Nichts ist zeitgemässer und lobenswerter und
nichts kann die Wahrheit klarer ans Licht stellen.» In jenem
Hirtenschreiben hiess es: «Es hängt in keiner Weise von den
Launen des Papstes oder von seinem Gutdünken ab, diese oder

jene Lehre zum Gegenstande einer dogmatischen Definition zu
machen. Er ist festgelegt und beschränkt auf die göttliche
Offenbarung und auf die Wahrheit, welche diese Offenbarungen
enthält ; er ist festgelegt und beschränkt durch die bereits bestehenden
Glaubensbekenntnisse und durch die vorausgehenden Definitionen
der Kirche. Er ist festgelegt und beschränkt durch die göttlichen
Gesetze und durch die Verfassung der Kirche. Endlich ist er
festgelegt und beschränkt durch die von Gott geoffenbarte Lehre,
welche versichert, dass es Seite an Seite mit der religiösen Gemeinschaft

eine bürgerliche Gemeinschaft gibt, dass es Seite an Seite



— 126 —

mit der kirchlichen Hierarchie die Gewalt der weltlichen Magistraten
gibt, die in ihrem eigenen Gebiete mit einer vollen Souveränität
bekleidet sind.» Damit ist dem «ex sese, non ex consensu ecclesiae»

eigentlich das Eisern-Starre genommen. Es wäre nun doch
vielleicht authentisch zu erklären, welche Gesetze und Erlasse der
Kirche, besonders welche Bullen früherer Päpste noch Gültigkeit
haben, ob noch die Erlasse Nikolaus L, Gregors VIL, Innozenz' III.
und Bonifaz' VIII. mit ihren Ansprüchen über den Staat in Kraft
sind. Ist vielleicht heute schon die Zeit gekommen, da sich das

erfüllt, was Karl Mirbt in der Realenzyklopädie für Protestantische

Theologie (Bd. XX, S. 274) schreibt : «Auch von diesem

Dogma (der Unfehlbarkeit) gilt, dass seine offizielle Rezeption ihm
noch nicht die Garantie verleiht, dass es tatsächlich in den von
dem beschliessenden Konzil gewollten Umfange für alle Zeiten
respektiert und wirksam sein wird. Die Dogmengeschichte liefert
nicht wenige Beispiele von Umwandlungen, von Umwertungen
und Entwertungen einzelner Dogmen, ohne dass die innere
Abwendung von ihnen die Konsequenz erzwingt, dass sie formell
aufgehoben oder abgeändert werden. Die römische Kirche wird
bei ihrer grossen Anpassungsfähigkeit und Elastizität auch solcher
Eventualität gewachsen sein; denn sie hat sich den Weg der
authentischen Interpretation des Dogmas nicht verschlossen und
besitzt in der Methode des Dissimulierens gegenüber unabänderlichen

Dingen ein viel bewährtes Auskunftsmittel.»
Heute wird von den römischen Theologen eine Erweichung

des Unfehlbarkeitsdogmas allein schon durch eine Definition der
«korrelativen» episkopaten Gewalt erwartet, wodurch das durch
die Definition der papalen Gewalt gestörte Gleichgewicht des

kirchlichen Organismus wiederhergestellt wird. (Heiler, Im Ringen
um die Kirche, München 1931, S. 350 f.)

So kann man sich wohl fragen, warum denn eigentlich auf dem
Vatikanum ohne erst den Traktat «de ecclesia» zu behandeln, die
letzte Konsequenz der römischen Theologie über das Papsttum mit
der Deklaration der Unfehlbarkeit trotz grosser Opposition kirchentreuer

Katholiken und ihrer berufenen Vertreter, der Bischöfe,
durchgepresst wurde, obschon es jetzt praktisch «in desuetudinem
venit»? Die Antwort römischer Theologen lautet, dass die
Unfehlbarkeit eine ausserordentliche Vollmacht des Papstes sei, die
normalerweise ruhe und nur in Zeiten eines kirchlichen
Notstandes, wenn keine Befragung des Bischofskonzils möglich sei,



— 127 —

in Kraft trete. Die vom Vatikanum ausgesprochene Lehrvollmacht

ist also eigentlich nur für die apokalyptische Endzeit
bestimmt, in der infolge der allgemeinen Verfolgung der Kirche die
geeinte Aktion des Gesamtepiskopates nicht mehr möglich sei.

Wir verstehen es, wenn heute in dem furchtbaren Kriegsgeschehen
eine apokalyptische Endstimmung sich in ängstlichen Gemütern
breit macht. Aber war das 1870 vor dem deutsch-französischen

Krieg auch so Oder sah man das Ende der Welt kommen, da das

Ende des Kirchenstaates bevorstand, dem heute kein Katholik
mehr eine Träne nachweint Die Erweichung des Unfehlbarkeitsdogmas

ist wohl als eine Konzession an die durch die ökumenische
Bewegung neu in die Diskussion geworfene Frage der päpstlichen
Unfehlbarkeit zu werten. Sie hat zur Selbstbesinnung und
Rückbesinnung auch in der römischen Kirche aufgerufen. Sit verbo
venia: Kein Dogma geht über die Wahrheit!

Bischof Eduard Herzog sei. pflegte in Vorträgen und privaten
Unterhaltungen über die vatikanischen Dogmen immer wieder
darauf hinzuweisen, dass das Unfehlbarkeitsdogma weniger
bedeutungsvoll und einschneidend sei als das Dogma vom Universalepiskopat

des römischen Papstes, das in den Kämpfen auf dem
vatikanischen Konzil hinter dem Unfehlbarkeitsdogma ungebührlich

zurücktrat. Bei diesem Dogma waren allerdings die Prätensionen

der römischen Päpste bedeutend älter. Auch diesem Dogma
soll der Stachel genommen werden. Es tut darum gut, die
Dekrete über den Universalepiskopat uns ins Gedächtnis
zurückzurufen, damit wir uns aufs neue darauf besinnen, warum unsere
kirchliche Organisation auf katholischer Grundlage notwendig war,
und damit auch in den ökumenischen Gesprächen über diese den
nicht-römischen Christen anstössige Lehre volle Klarheit herrscht.
Der römische Laie spricht wohl über die Unfehlbarkeit, aber kaum
über den die alte Kirchenverfassung total umstürzenden Universalepiskopat.

Was hat Pius IX. «sacro approbante concilio» hierüber
definiert

Caput I: Wenn jemand sagt, der heilige Apostel Petrus sei

nicht von Christus, dem Herrn, zum Fürsten (principem) aller
Apostel und zum sichtbaren Haupt der ganzen streitenden Kirche
gesetzt, sondern habe nur den Primat der Ehre, nicht aber der
wahren und eigentlichen Jurisdiktion von eben diesem unserm



— 128 —

Herrn Jesus Christus direkt und unmittelbar erhalten, der sei aus
der Kirche ausgeschlossen.

Caput II: Wenn jemand sagt, es sei nicht nach der Anweisung
unseres Herrn Jesu Christi selbst oder göttlichen Rechtes (jure
divino), dass der hl. Petrus im Primat über die gesamte Kirche
fortgesetzt Nachfolger habe, oder dass der römische Papst nicht
der Nachfolger des hl. Petrus in ebendiesem Primat sei, der sei

aus der Kirche ausgeschlossen.
Caput III: Wenn jemand sagt, der römische Bischof habe

nur das Amt der Aufsicht oder Leitung, nicht aber die volle und
höchste Gewalt der Jurisdiktion erhalten, nicht nur in Sachen,
die sich auf den Glauben und die Sitten beziehen, sondern auch
in dem, was zur Disziplin und Leitung der über den ganzen
Erdkreis verbreiteten Kirche gehört; oder nur die vorzüglicheren
Teile, nicht aber die ganze Fülle der höchsten Gewalt; oder diese

seine Gewalt sei keine ordentliche und unmittelbare, sei es über
alle und die einzelnen Kirchen, sei es über alle und die einzelnen
Hirten und Gläubigen, so sei er aus der Kirche ausgeschlossen.

Mit dieser Dogmatisierung des Universalepiskopates wurde
jede Autonomie, die nicht nur die Kirchen des Ostens, sondern
einst auch jede Kirchenprovinz und jede Landeskirche des Abendlandes

besass, radikal beseitigt. Dieses Dogma vernichtete den alt-
kirchlichen Episkopalismus, der immer wieder dem römischen
Zentralismus widerstrebte und der nach dem Tridentinum im
Gallikanismus, Febronianismus und Josefinismus bis zum
Vatikanum immer wieder sein Haupt zu erheben versuchte.

Wie weit sind doch diese Definitionen verschieden von den

Ausführungen des Catechismus Romanus, die unter der
Überschrift: «Was man vom römischen Papst, dem sichtbaren Haupt
der Kirche Christi, zu glauben hat» lehrt: «Hierüber war es

einstimmige Meinung und Ausspruch aller Väter des Konzils
(Tridentinum), dass dieses sichtbare Haupt zur Herstellung und
Bewahrung der Einheit notwendig gewesen sei!» Wenn Friedrich
Heiler in «Eine heilige Kirche» (1935, S. 314) schreibt: «Die
römische Kirche soll nicht die Herrscherin über die Christenheit,
sondern Exponent ihrer Einheit und Glaubenstreue sein» und:
«In der erneuten Verwirklichung dieser altchristlichen
Primatsauffassung liegt der Schlüssel zur Einigung der ganzen Christenheit»,

so können wir von unserm altkatholischen Standpunkte aus
dem nur beipflichten. Die cathedra Petri als centrum unitatis



— 129 —

nach altkirchlicher Auffassung würde auch uns annehmbar
erscheinen. Der frühchristliche Primat kann im Gegensatz zum
1870 formulierten Jurisdiktionsprimat und päpstlichen Imperialismus

nicht besser gekennzeichnet werden, als es die anglikanischen
Teilnehmer der Mechelner Besprechungen taten, indem sie den
Primat des Papstes anerkannten als «geistliche Verantwortlichkeit,

geistliche Führerschaft, allgemeine Beaufsichtigung, Sorge
für das Wohlbefinden der Kirche als eines Ganzen».

Den auf dem Vatikanum festgelegten Jurisdiktionsprimat über
die ganze katholische Kirche des Westens und des Ostens, ja über
alle Christen, sucht man nun aber dadurch abzuschwächen und
ihres ärgerlichen Sinnes zu entkleiden, indem man unterscheidet
zwischen den Aufgaben des «Nachfolgers Petri» als Papst und den

Aufgaben, die ihm ursprünglich als Metropoliten der Diözesen
Mittel- und Unteritaliens (ecclesiae suburbicanae) und als
Patriarchen der abendländischen Kirche zukamen, wie sich auch in
den Ostkirchen die kirchlichen Gewalten in den Patriarchen und
Katholikoi zentralisiert haben. Diesen Unterschied zwischen den
Funktionen der römischen Metropolitan-, Patriarchats- und
Primatsgewalt finden wir schon bei Nikolaus von Cues in «de concor-
dantia catholica» (I, 7): «Bald wird der apostolische Stuhl für den
römischen Papst genommen, bald die römische Kirche für den

Papst und seine Diözese, für Kleriker und Gläubige, bald für alle,
die seiner Metropole und seinem erzbischöflichen Stuhl zugeordnet
sind (wie man in vielen Universalkonzilien lesen kann, wird er
römischer Erzbischof genannt) ; bald für alle Metropolitankirchen,
die mit ihm gleichsam als Patriarchen und Haupt im Vorsitzenden
Patriarchatssitze vereinigt sind, wie in der 7. Sitzung des 8.

allgemeinen Konzils, bald für die Kirche aller Gläubigen, die sich
auf die römische Kirche selbst hin als ihr Haupt vereinigt haben.»
Diesen Gedanken hat der mit Rom unierte griechisch-katholische
Erzbischof Georgius Calavassy in einem Schreiben vom 7. Juni 1927

an den orthodoxen Erzbischof von Athen, Chrysostomus Papadopoulos,

wieder aufgenommen, wenn er schreibt: «Was die
praktische Ausübung der Macht des Papstes in der Kirche betrifft, so

glaube ich, kommt ein Missverständnis daher, dass man die päpstliche

Macht und die patriarchalische Macht nicht unterscheidet.
Wegen des universalen Einflusses der Päpste, der sich ständig
ausdehnt, und der universalen Autorität ihrer Bestimmungen ist
der Eindruck entstanden, dass alle Anordnungen, alle Entschei-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 9



— 130 —

düngen und alle Anweisungen, die von Rom ausgehen, ohne Unterschied

alle Katholiken betreffen, während 99 Prozent der
Entscheidungen Roms durch die patriarchalische Gewalt des Papstes
getroffen werden und nur jene verpflichten, die sich unter der
Jurisdiktion des Patriarchen des Westens befinden, d.h. die Glieder
der westlichen oder lateinischen Kirche und nicht uns Östliche.»
Dazu schreibt Heiler in «Die katholische Kirche des Ostens und
des Westens», Bd. II, 1. Teil, S. 379: «Während sich die Jurisdiktion

der östlichen Patriarchen und Katholikoi heute nur über ein

begrenztes Gebiet erstreckt, dehnte sich der Patriarchatsbezirk
des lateinischen Patriarchen schon im Mittelalter bis nach Indien
und China aus, umfasste später Amerika und umspannt heute den
Erdball. Die römische Kirche ist zur Weltkirche geworden. Diese
Patriarchatsrechte sind das Ergebnis der geschichtlichen
Entwicklung. Das ganze zentralistische Rechtssystem, wie es sich im
Mittelalter herausgebildet hat und jetzt im Corpus Juris Canonici

zusammengefasst ist, enthüllt sich bei genauerer geschichtlicher
Betrachtung grösstenteils als partikulares abendländisches Kirchenrecht,

das, in der römischen Rechtssprache ausgedrückt, nicht
wie die eigentlichen Primatsaufgaben des Papstes juris divini,
sondern juris humani ist.»

Dass die gewordenen Rechte des einzigen abendländischen
Patriarchen und apostolischen Sitzes juris humani zu Papal-
rechten juris divini erklärt wurden, das ist die verhängnisvolle
Fehlentwicklung des Papsttums. Man kann nun einmal diese

Fehlentwicklung nicht mehr rückgängig machen (wir sprechen hier
more humano) oder an den vatikanischen Formeln etwas deuteln.
Sie sind zu klar und eindeutig umschrieben und zu Glaubenssätzen

erklärt worden, die jeden römischen Katholiken im
Gewissen binden. Mag auch eine infallible Kathedralentscheidung in
Sachen des Glaubens und der Sitten noch nicht gefällt sein, so ist
doch die Entwicklung des Jurisdiktionsprimates zu einem
Abschluss gekommen, dass damit für die ausserhalb der Obödienz des

römischen Papstes stehenden Christen jede Union mit Rom ohne
eine bedingungslose Unterwerfung unter die päpstliche
Jurisdiktionsgewalt unmöglich erscheint. Der Papst lässt in seinen
Erlassen nicht seine Patriarchatsgewalt, sondern seine Papal-
gewalt walten.

Wie weit die Entwicklung des Papalsystems seit dem
Vatikanum vorgetrieben ist und wie sehr sich der päpstliche Juris-



— 131 —

diktionsprimat in der Verfassung und Disziplin der Kirche
auswirkt, erhellt am deutlichsten in der Neukodifikation des Corpus
Juris Canonici, der 1917 durch Benedikt XV. in Kraft gesetzt ist.
Schon unter Pius X. waren die Arbeiten dafür aufgenommen. Das
alte Corpus Juris sollte von allem Ballast befreit werden. Der
fertige Codex wurde allen zur Teilnahme an einem Konzil Berechtigten

vorgelegt und widerspruchslos angenommen. Die Publikation

erfolgte «in der Fülle der apostolischen Vollmacht». Der
Kodex soll für immer Gültigkeit haben.

Es seien hier einige Kanones kommentarlos wiedergegeben :

Can. 218, § 1. Der römische Papst (Pontifex Romanus und
nicht Patriarcha Occidentis vel ecclesiae Latinae) übt als Nachfolger

des hl. Petrus nicht nur den Ehrenprimat aus, sondern die
höchste und volle Jurisdiktionsgewalt über die gesamte Kirche
sowohl in Sachen des Glaubens und der Sitten als auch in den

Angelegenheiten, die sich auf die Disziplin und die Leitung der
über die ganze Erde verbreiteten Kirche beziehen.

Can. 218, § 2. Diese Gewalt ist eine wahrhaft bischöfliche,
ordentliche und unmittelbare über alle, wie auch über die einzelnen
Hirten und Gläubigen und von jeder menschlichen Autorität
unabhängig.

Can. 222, § 1. Es kann kein ökumenisches Konzil geben, das

nicht vom römischen Papst einberufen ist.

Can. 222, § 2. Es ist Sache ebendieses römischen Papstes, das

ökumenische Konzil persönlich oder durch andere zu leiten, die
auf demselben zu behandelnden Gegenstände und die zu beobachtende

Ordnung zu beschliessen, das Konzil selbst zu verlegen,
zu vertagen, aufzulösen und dessen Beschlüsse zu bestätigen.

Can. 227. Die Konzilsbeschlüsse haben nur dann verpflichtende

Kraft, wenn sie vom römischen Papst bestätigt und in seinem

Auftrag verkündigt sind.

Can. 228, § 2. Vom Urteilsspruch (sententia) des römischen
Papstes gibt es keine Appellation an ein allgemeines Konzil.

Can. 281. Die Bischöfe (ordinarli) mehrerer Kirchenprovinzen
können zu einem Plenarkonzil zusammenkommen, nachdem sie

die Erlaubnis vom römischen Papst eingeholt haben, der seinen

Legaten bezeichnet zur Einberufung des Konzils und zum Vorsitz
auf demselben.



— 132 —

Can. 291, § 1. Nachdem das Plenar- oder Provinzialkonzil
geschlossen ist, hat der Vorsitzende alle Akten und Beschlüsse
dem Hl. Stuhle zu übersenden, und sie dürfen nicht eher
veröffentlicht werden, als sie von der hl. Konzilskongregation geprüft
und bestätigt sind.

Can. 329, §2. Sie (die Bischöfe) ernennt der römische Papst frei.

Can. 332, § 1. Für jeden zum Episkopat zu Befördernden,
auch wenn er von einer zivilen Regierung gewählt, präsentiert oder
bestimmt ist, ist die kanonische Prüfung (provisio) oder
Einsetzung notwendig, wodurch er zum Bischof einer unbesetzten Diözese

bestallt wird, und die allein vom römischen Papst gegeben
wird.

Can. 953. Die bischöfliche Konsekration ist dem Papste
vorbehalten, so dass es keinem Bischof erlaubt ist, irgendeinen zum
Bischof zu weihen, wenn nicht vorher der päpstliche Auftrag dazu
feststeht.

Can. 272. Die Bestimmung der Metropolitan- oder erzbischöflichen

Sitze ist Sache des römischen Papstes.

Can. 265. Der römische Papst hat das von der bürgerlichen
Gewalt unabhängige Recht, Legaten in alle Teile der Welt mit
oder ohne kirchliche Jurisdiktion zu senden.

Can. 312. Die Leitung einer kanonisch errichteten Diözese,

mag der Sitz besetzt oder vakant sein, überträgt der höchste Bischof
gelegentlich (aliquando) aus wichtigen und besondern Gründen
einem apostolischen Verwalter für immer oder zeitweilig.

Can. 316, § 1. Wenn ein apostolischer Administrator einer
Diözese, auch wenn der Bischofsitz besetzt ist, vorgesetzt wird,
so wird die Jurisdiktion des Bischofs und seines Generalvikars
suspendiert.

Can. 350. Der römische Papst allein kann einem Bischof
einen Koadjutor bestellen.

Can. 215, § 1. Es ist allein Sache der obersten kirchlichen
Gewalt, Kirchenprovinzen und Diözesen zu errichten, sie anders

zu umschreiben, zu teilen, zu vereinigen und zu unterdrücken.

Was bleibt nach alledem noch von der Selbständigkeit übrig,
die einst die Bischöfe auch im Abendlande in ihren Bistümern, die

Metropoliten und Kirchensynoden in ihren Kirchenprovinzen
besässen Obschon die bischöfliche Gewalt auf die unmittelbare



— 133 —

Einsetzung durch Jesus Christus zurückgeführt wird, ist der
Bischof ganz der päpstlichen Autorität unterstellt. Der Papst ist
nicht nur Bischof von Rom, sondern der Bischof der gesamten
Kirche des Westens und des Ostens. Seine Legaten und Nuntien
kontrollieren alle Bistümer in der Welt.

Aber die Gewalt des Papstes geht noch weiter. Das zeigen
folgende Canones:

Can. 1518. Der römische Papst ist der oberste Verwalter und
Bewirtschafter (dispensator) aller Kirchengüter.

Can. 1597. Der römische Papst ist für die ganze katholische
Welt oberster Richter, der entweder selbst oder durch einen von
ihm eingesetzten Gerichtshof oder von ihm delegierte Richter
Recht spricht.

Can. 1569. Wegen des vollständigen Primates des römischen
Papstes kann jeder Gläubige in der ganzen katholischen Welt
seine Gerichtssache, mag es ein Streitfall oder eine Kriminalsache
sein, auf jeder Stufe der gerichtlichen Untersuchung und bei
jedem Stande des Prozesses vor den Hl. Stuhl bringen oder bei
demselben anhängig machen.

Dieser ganze grandiose Kodex wurde von allen Bischöfen
approbiert und teilweise mit exaltierten Komplimenten begleitet!
Das ist ein untrügliches Zeichen dafür, dass nun auch die letzten
Spuren des altchristlichen Episkopalismus endgültig und radikal
in der römischen Kirche ausgelöscht sind.

Nur mit beklemmendem Staunen liest der nicht-römische
Christ den Schlußsatz der Promulgationsbulle «Providentissima
Mater» vom 27. Mai 1917:

«Es soll keinem einzigen Menschen erlaubt sein, diese Urkunde
unserer Bestimmung, Anordnung, Beschränkung, Unterdrückung,
Abschaffung und unseres auf beliebige Weise zum Ausdruck
gebrachten Willens zu entkräften oder in kühner Vermessenheit ihr
entgegen zu handeln. Sollte jemand dies versuchen, so soll er
wissen, dass er dem Zorne des allmächtigen Gottes und seiner

seligen Apostel Petrus und Paulus verfallen wird.»

Das ist ganz der Kuriastil eines Nikolaus I.
Es gehört wirklich der ganze ergreifende ökumenische Geist

und geradezu der unerschütterlich gläubige Unionsfanatismus eines

Friedrich Heiler dazu, nachdem der Jahrhunderte fortschreitende



— 134 —

Zentralisationsprozess im päpstlichen Rechtskodex seine nicht
mehr zu überbietende Spitze erreicht hat, nun an eine Wendung
in der Entwicklung zu glauben. Dieser Glaube stützt sich darauf,
dass der Kodex ja nur für die lateinische Kirche Gültigkeit habe
und der Ostkirche ihr eigenes Recht lasse, abgesehen von jenen
Vorschriften, welche die Gesamtkirche im allgemeinen und die
Ostkirche im besondern betreffen. Auch das Kirchenrecht des Ostens
wird in Rom neu kodifiziert. Bisher sind zwölf Bände erschienen.
Aber gilt diese Neukodifikation des östlichen Kirchenrechtes nicht
nur den mit Rom unierten orientalischen Kirchen Heiler meint :

«Dem römischen Kodex wird ein orientalischer Kodex als
gleichberechtigt gegenüberstehen, in dem die kanonischen Gesetze der
verschiedenen östlichen in feierlicher Weise anerkannt und
bestätigt werden». In dieser Anerkennung der völligen Gleichberechtigung

der östlichen Kirchen erblickt Heiler zugleich das Zugeständnis,
dass — abgesehen von der Bindung des Primates an den römischen
Stuhl — die lateinische Kirche eine blosse Partikularkirche neben
den verschiedenen Ostkirchen bildet.

Wir glauben nicht, dass Heiler hier richtig urteilt. Er meint
auch, im Verzichte des Papstes auf den Kirchenstaat, dessen Besitz
mit einem «göttlichen Recht» begründet war (trotz der Fälschung
mit der Konstantinischen Schenkung), sei die Hoffnung zu hegen,
dass auch andere Ansprüche des Papstes, die dem Neuen Testamente

und der Überlieferung der alten Kirche widerstreiten, mit
der Zeit abgestossen werden. Wie die Fälschung der Konstantinischen

Schenkung begraben sei, so könnten auch die übrigen
Fiktionen und Fälschungen, insbesondere die pseudoisidorischen
Dekretalen (die in der Fehlentwicklung des Papsttums die unheilvollste

Rolle gespielt haben und niemals amtlich als Fälschungen
anerkannt wurden) preisgegeben werden. Heiler kennt Döllinger-
Friedrich, «Das Papsttum». Er kennt auch die neueren grossen
Werke über das Papsttum von Erich Caspar und Johann Haller.
Er kennt die ganze Entwicklung vom persönlichen Primat des

hl. Petrus unter seinen Mitaposteln, über den Primat der römischen
Gemeinde zum Primat des römischen Bischofs bis zur letzten
Überspitzung. Er schreibt in seinem Werke «Die katholische Kirche
des Ostens und des Westens», Band II, Teil I, eine von erstaunlicher

Kenntnis der ganzen Materie zeugende Geschichte des

Papsttums in ökumenischer Sicht, und er fällt das Urteil: «In der
Geschichte des Papsttums sind Göttliches und Menschliches, Über-



— 135 —

natürliches und Natürliches, Hohes und Niederes, Christliches und
Widerchristliches, Heiliges und Teuflisches so unlöslich
untereinander verwoben, dass es äusserst schwierig ist, die einzelnen
Fäden voneinander zu trennen. Das Papsttum ist eine ebenso

vielseitige Grösse wie die ganze katholische Kirche — eine com-
plexio oppositorum —, wie sie stärker und verwickelter nicht
gedacht werden kann.» Und doch hofft er auf den Papa angelico,
auf einen Nachfolger Petri, dessen Leben und Wirken nichts anderes
ist als eine Erfüllung des Auftrages Christi an den Felsenapostel:
«Stärke Deine Brüder!» «Weide meine Schafe», auf einen evangelischen

Primat, in dem das Wort Christi verwirklicht ist: «Welcher
unter euch will der Vornehmste werden, der soll aller Knecht
sein. »

Auch wir würden uns in Ehrfurcht vor einem solchen Papa
angelico neigen. Kann sich aber der Riesenstrom der päpstlichen
Entwicklung rückwärts wenden Wir können nur mit unserm
beschränkten Menschenverstand denken, und der zwingt uns zur
Resignation in unsern Wünschen und Hoffnungen auf eine
Rückbildung des Papsttums zum Primat der dienenden Liebe. Aber
wir dürfen niemals sagen: Unmöglich! Denn bei Gott ist kein
Ding unmöglich.

Wir möchten das Schlusswort von Max Pribilla im Januarheft

1941 der «Stimmen der Zeit» «zum Gespräch zwischen den
Konfessionen» hier in diesem Zusammenhang anführen: «Die
ökumenische Frage ist, wie der protestantische Theologieprofessor
M. Doerne richtig bemerkt, für alle christlichen Kirchen eine

Gewissensfrage, der sie sich ohne schwere Verletzung ihrer Pflicht
nicht entziehen können. Das hohepriesterliche Gebet Christi muss
erfüllt werden, es kann aber nur erfüllt werden, wenn die tiefe
Kluft, die im 16. Jahrhundert aufgerissen wurde, sich wieder
schliesst, mag auch für den Protestanten „die Einigung mit der

heutigen Papstkirche jenseits aller fasslichen geschichtlichen
Horizonte" liegen. Wir müssen eben im Glauben an Christi Wort
vertrauen, dass Gott Wege kennt, die unserer menschlichen Einsicht
verborgen sind. Damit werden die Christen allerdings vor die

Aufgabe gestellt, zwei schwer zu vereinigende Dinge zu
vereinigen : die Kraft zum Handeln und den langen Atem zum Warten,
bis die Zeit erfüllt ist. Aber auf dem steilen Kreuzweg, der zur
einen Kirche Christi führt, gibt es nicht nur Verzögerungen,
Enttäuschungen und Rückschläge, sondern auch herrliche Erleuch-



— 136 —

tungen und wunderbare Tröstungen, die für alle Mühen und
Opfer reichlichen Ersatz bieten. Ist es doch schon ein grosser
Trost, dass Gott mitten in den Schrecken und Leiden der Kriege
und Revolutionen die trüb gewordenen Augen der Christen wieder
hellsichtig gemacht hat für das hohe Ideal der einen Kirche und
uns damit einen offensichtlichen Beweis gibt, dass seine

Vorsehung auch in dieser aufgewühlten Gegenwart über der Christenheit

wacht.» Im übrigen aber möchte ich abschliessend noch einmal
an die besonnenen Worte erinnern, die Erzbischof Soderblom mir
unter dem 28. September 1929 schrieb: «Für die Kircheneinigung
soll man beten, als ob sie uns von Gott bald gegeben werden könnte.
Zugleich muss man immer wissen und denken, dass die Kirche
Gottes mit Jahrhunderten und Jahrtausenden rechnet und dass

kein unweiser Eifer die Reinheit und Gründlichkeit der Arbeit
schädigen darf.»

Basel. Constantin Neuhaus.


	Römisch-katholische Stimmen zur ökumenischen Bewegung unter besonderer Berücksichtigung des Papsttums

