Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Romisch-katholische Stimmen zur 6kumenischen Bewegung unter
besonderer Berilicksichtigung des Papsttums

Autor: Neuhaus, Constantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 115 —

Romisch-katholische Stimmen zur dkumenischen Bewegung
unter besonderer Beriicksichtigung des Papsttums.

Die grosse Zuriickhaltung in den Wiedervereinigungsbestre-
bungen der getrennten Kirchen, die sich bisher die réomische Kurie
auferlegt hat, wird von allen kirchlichen Unionsfreunden schmerz-
lich empfunden. Denn die eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche, die das Hochziel ist, kann nur in Verbindung mit der
romisch-katholischen Weltkirche erreicht werden. Und doch sind
die Zeiten scheinbar voriiber, da Konferenzen, wie die Mechelner,
die Arbeiten des Unionsklosters Amay-sur-Meuse und die Una-
Sancta-Bewegung mit Misstrauen, wenn auch noch kritisch, be-
trachtet werden. Heute gilt der rémische Katholik nicht mehr als
suspekt, der in Wort und Schrift an den Gespréichen zwischen den
Konfessionen teilnimmt. Namen wie Max Pribilla S. J., Arnold
Rademacher, Hugo Lang O. S. B. und andere haben einen guten
Klang und ihre Beitrige zu den konfessionellen Klarstellungen
sind &dusserst wertvoll. Der rechthaberisch-polemische Ton frii-
herer Zeiten hat einer verstdndnisvollen, irenischen Behandlung
der Kontroversfragen Platz gemacht. Das gewaltige Gemeinschafts-
erlebnis durch den Krieg dridngt zu kirchlicher Verstdndigung. Viel
wertvolles religidses Gut wird auch in andern Kirchen gesehen,
dessen Aufnahme die eigene Kirche nur bereichern kénne. «Erst
dann tritt die Kinheit und Katholizitdt der romischen Kirche in
Erscheinung, wenn sie 6kumenisch geworden ist auch in dem Sinne,
dass tatséichlich alle Christen und christlichen Gemeinschaften
der Erde sich als Glieder des einen mystischen Leibes Christi
fihlen», schreibt Arnold Rademacher in seinem Buche «Die Wieder-
vereinigung der christlichen Kirchen» (Bonn, Hanstein). Er for-
dert Verstdndnis fiir die organische Ganzheit im Glaubensleben,
irenische Gesinnung und bewusste Pflege des ¢kumenischen Ge-
dankens. Er zitiert Ignaz Dollinger, der von der katholischen
Theologie u. a. verlangte, dass sie die katholische Lehre in ihrer
Totalitdt, ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben, ihrem
organischen Zusammenhang und ihrer innern Konsequenz bringe,
dass sie dabei aber auch das Wesentliche, Bleibende scharf unter-
scheide von dem Zufilligen, dem Voriibergehenden und den der
Idee fremdartigen Auswiichsen. Sie miisse ferner der Kirche die
Eigentiimlichkeit des Magnetberges geben, der alles Eisen aus



— 116 —

dem ihm nahe kommenden Schiffe herauszieht, so dass dieses
auseinanderfillt. Sie solle also alles Wahre und Gute, welches die
getrennten Genossenschaften in Lehre, Geschichte und Leben
entdeckt oder erzeugt haben, sorgfiltic von dem beigemischten
Irrtum ausscheiden und dann frei und offen akzeptieren... Die
Theologie sei es, die der rechten, gesunden o6ffentlichen Meinung
in religiosen und kirchlichen Dingen Dasein und Kraft verleihe,
so dass vor ihr auch die Héupter der Kirche und die Triager der
Gewalt sich beugen wiirden. Bis der Tag der Wiedervereinigung
aber anbreche, sei es Pflicht der Katholiken, die religise Spaltung
im Geiste der Busse fiir gemeinsam begangene Schuld zu tragen.
«Unsere Sache ist es nur, die Einheit des Glaubens vorbereiten
zu helfen durch die Einheit des Geistes im Bande des Friedens.»

Rademacher gibt auch zu, dass, da nach Kant alles Grosse,
auch das Heilige, in Menschenhéinden klein wird, und da paga-
nistische Elemente immer wieder Hinlass in das Heiligtum be-
gehren, es eine besondere Aufgabe der Seelenhirten und der Herde
selbst sein miisse, Vermenschlichungen in den religiésen Vor-
stellungen und an Aberglauben grenzende Observanzen in den
religivsen Ubungen nach aller Moglichkeit fernzuhalten, durch die
viele religiose Menschen von der ernsthaften Beschéftigung mit
katholischem Wesen abgehalten wiirden.

Vielleicht der interessanteste neuere Beitrag zur 6kumenischen
Frage ist ein in Verbindung mit Christen der rémisch-katholischen,
evangelischen und orthodoxen Kirche von Dr. Josef Caspari bei
Friedrich Beck und Schoningh & Haindrich, Wien, 1940, heraus-
gegebenes Sammelwerk, welches Hugo Lang im Maiheft des in-
zwischen leider eingestellten «Hochland» einer eingehenden Wiirdi-
oung unterzieht. Das grosse Anliegen ist nicht die Uberwindung
des Kirchenwesens, sondern des Vielkirchenwesens, mit der Ziel-
setzung der Una Sancta, die vorldufig noch ein fernes Wunsch-
bild ist. Der jetzige unerfreuliche Ubergangszustand muss durch
Begegnungen und Gespréiche, durch Pflege des Geistes der Liebe
in Abkehr vom Geiste des Hasses iiberwunden werden, so dass
man nicht mehr sagen kann: «Sie haben genug Religion, um sich
zu hassen, aber zu wenig, um sich zu lieben.» Die katholischen
Freunde gehen selbstverstindlich aus von ihrem Bekenntnis der
Einen heiligen katholischen und apostolischen rémischen Kirche,
deren Besitztliimer sie selbst hoch genug schétzen, um Aussen-
stehende mit ihnen bereichern zu wollen. Freilich glauben auch



— 117 —

sie nicht, dass sie bei einer Einigung bloss zu geben und nicht auch
zu nehmen hétten. Sie sind vielmehr iiberzeugt, dass die katho-
lische Kirche nur gewinnen kann, wenn sie Elemente aus dem
Protestantismus in sich aufnimmt, die bei uns weniger kriftig ent-
wickelt wurden, weil in der bisher volligen Abwehrstellung gerade
die Pflege dessen befohlen schien, was die Reformation weggeworfen
hatte. So sehen sie eine Kirche vor sich, die an Katholizitat durch
gesondert entwickelte, aber durchaus iibernehmbare Giiter des
Protestantismus gewachsen, gleichsam katholischer ist, womit
auch den von den evangelischen Gldubigen klar erkannten und tief
bedauerten Fehlentwicklungen im Protestantismus ein Ende ge-
macht wire. ‘

Lang setzt sich mit dem am wenigsten optimistisch gefdrbten
Beitrag des Protestanten Hermann Herrigel auseinander, der offen
bekennt, dass der Katholik von der Einheit der Kirche eine andere
Auffassung hat wie der Protestant. Fiir den Katholiken kann
sie nur bestehen in der Riickkehr der abgefallenen evangelischen
Kirchen in die eine katholische (sc. romisch-katholische) Kirche.
Herrigel schreibt: «Die katholische Kirche in ihrer geschichtlichen
Gestalt hat bisher die andern Ausprigungen christlichen Lebens
und christlicher Wahrheit nicht in sich aufzunehmen vermocht,
wie soll sie dafiir heute Raum haben ?» ¢ Der Zusammenschluss der
christlichen Kirchen zu Einer Kirche sprengt den Sinn der Katho-
lizitdt, wie er im Primat und der Unfehlbarkeit des Papstes zum
Augdruck kommt.» Hierzu bemerkt Lang: Da Herrigel in der
katholischen Einheit die Begrenzung der Katholizitét der romischen
Kirche sieht, kann er sich mit unzdhligen andern nicht vorstellen,
wie eine Kirche, die den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes
bekennt, katholischer werden kénnte, wenn sie irgendwelche evan-
gelische Uberzeugungen aufnimmt. Das Ringen um die Wahrheit
bedeute auch fiir den Katholiken ein Ringen um den recht tief
und umfassend verstandenen Inhalt der gottlichen Offenbarung.
Die péapstliche Autoritét verschaffe diesem Wahrheitsstreben nur
letzte Sicherung. Herrigel meint, die Frage nach einer neuen
Kirche fordere auch eine neue Theologie. Die gleiche Theologie,
die die Kirche veruneinigt hat, kénne sie nicht wieder vereinigen.
Dieses Wort nimmt Lang freudig auf: «Gerade das wollen wir als
wichtigsten Beitrag zum Una-Sancta-Streben fordern: eine neue
Theologie auf beiden Seiten, eine katholischere Theologie auf
beiden Seiten, eine Theologie mit der Zielvorstellung einer Kirche,



= 118 ==

die wir aus Herzenshoflichkeit eine evangelisch-katholische oder
katholisch-evangelische nennen méchten; aber, ein wenig unbarm-
herzig um der Klarheit willen, als eine katholischere Kirche charak-
terisieren wollen.»

Von der protestantischen Theologie fordert er eine Selbst-
begriindung, d. h. zur Rechtfertigung der weiteren selbstédndigen
getrennten Existenz ihrer jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft vor
sich selbst. Da rechtverstandener Protestantismus immer im
Werden sei, sei diese Forderung ihm wesensgeméss und wesens-
notwendig. Und nun fragt er: Besteht das unaufgebbare, unver-
dusserliche Erbe der Reformation in der Gesamtheit lutherischer
oder calvinischer Lehren? Die Antwort entnimmt er andern
Beitrigen des Sammelwerkes. J. Lortz stellt fest: « Nur mehr ein
erschiitternd geringer Prozentsatz von Mitgliedern der protestan-
tischen Kirchen steht auf dem Boden der Lehre, die Luther in
voller dogmatischer Intoleranz als unumgingliche Voraussetzung
fir den Eingang ins ewige Leben fordert.» Und der evangelische
Pfarrer Schumann schreibt: «Das Luthertum hat vieles gegen sein
eigenes Wesen verlorengehen lassen.» Selbst die Grundlehre
Luthers sei aufgegeben, so dass der alte Krogh Tonning recht
habe, dass es «nur wenigen aufrechten Vertretern der protestan-
tischen Bekenntnisse einfallen wiirde, die Lehre vom Glauben
allein, der selig macht, in seiner radikalen Auffassung heute noch
zu predigen». Das Grunderlebnis Luthers koénne nicht einfach
nachvollzogen werden.

Ignaz Dollinger hiilt die Solafide-Lehre fiir «das einzige uniiber-
steigbare Hindernis» fiir jeden Plan einer Wiederherstellung der
kirchlichen Einheit. So konnte diese Lehre die Ausgangsstellung
fiir eine konfessionelle Besprechung werden. Das Tridentinum
hat sich ja gerade mit diesem religiosen Anliegen der Reformation
beschiftigt. «Daher ist die Frage, ob der Gegner, gegen den der
Protest aufrecht erhalten wird, noch als derselbe angesehen werden
kénne, wie jener, der den Protest herauszufordern schien. Was
ist denn am Erbe der Reformation unverdusserlich ?» Lang macht
sich als Antwort die Worte W. Stidhlins aus dem genannten Werke
zu eigen: «Es ist uns (den Evangelischen) nicht erlaubt..., um
irgendeiner ersehnten Einheit willen etwas nachzuahmen, das nicht
wurzelecht und bodensténdig ist. Wenn wir dabei nicht in einer
gesetzlichen Weise die Entscheidungen — zum Teil sind es gar
nicht Entscheidungen, sondern Versuche — des 16. Jahrhunderts



— 119 —

fir eine unverletzliche Form halten, sondern auch iiber diese
zeitgebundenen Formen hinausdringen, immer das Eine im Auge
behaltend, dass es gilt, dem gegenwirtigen Christus zu begegnen
und den Leib Christi zu ,,bauen‘, so sind wir gerade damit dem ver-
pflichtenden lrbe der Reformation treu.»

Die geforderte katholischere Theologie soll eine geeignete
Selbstdarstellung der Kirche ausarbeiten. Dieser wird aber eine
neue Selbstbesinnung, Selbstverwesentlichung, ja Selbstverwirk-
lichung vorangehen miissen. Nach Mohler, «Die Einheit in der
Kirche» war «die Gesamtheit der Gldubigen nie christlich genug,
um rein die Idee der katholischen Kirche im Leben darzustellen;
so erhaben ist sie. Nicht einmal voll ist diese Idee je in Wirklich-
keit dargestellt gewesen, am wenigsten in den Jahrhunderten seit
der abendlindischen Kirchenspaltung.»

Zu Selbstbesinnung gehort vor allem wohl eine Riickbesinnung
auf das eigene Wesen der Kirche. Obwohl die romische Dogmatik
gewiss keinen Traktat der Glaubenslehre griindlicher behandelt
hat als gerade das Kapitel «de ecclesia», ist es doch noch nie zu
einer kirchenamtlichen Definition der Kirche gekommen, weder
auf einem allgemeinen Konzil, noch auch durch eine péapstliche
Kathedralentscheidung. Die romischen Dogmatiker haben einen
imposanten geistigen Kirchenbau errichtet, bei dem aber die meiste
Miihe auf die Darstellung des formal-juridisch-soziologischen Ge-
fiiges, auf die ecclesia visibilis, verwendet wurde, wéhrend die
Darstellung der Kirche als corpus Christi mysticum immer zu kurz
gekommen ist, wenn man sich iiberhaupt an diese wichtigste innere
Seite der Kirche herangewagt hat. Hier haben die Theologen noch
eine notwendige und verdienstvolle Arbeit zu verrichten. Im
Catechismus Romanus, der auf Geheiss der Pidpste Pius V. und
Clemens XIII. als Grundlage fiir den Religionsunterricht der
Pfarrer herausgegeben ist und die Beschliisse des Tridentinums
praktisch verarbeitet hat, finden wir kaum einen Hinweis auf
das Corpus Christi mysticum. Es ist schon so, wie der evangelische,
hochkirchliche Pfarrer Paul Schorlemer in der Zeitschrift «Die
Eine Kirche» (1936/5) schreibt: «... dass im Katholizismus der
Leib beinahe die Seele verloren habe.»

Dass die bisher iibliche Darstellung der Kirche noch einer
Erginzung bedurfte, ist schon zur Zeit des Vatikanums empfunden
worden. Darum wurde auch dem Konzil die Constitutio «de eccle-
sia» vorgelegt. Hs sollte als 1. Kapitel die Kirche als mystischer



— 120 —

Leib Christi behandelt werden. Dieses Kapitel wurde von den
Konzilsvitern in Schriftsitzen griindlich zerpfliickt, aber zu einem
Resultat ist man nicht gekommen. Es ist ebenso zurtickgestellt
worden wie die iibrigen 13 Gegenstinde des Vorentwurfes «de
ecclesia», um bel einer Wiederaufnahme des am 9. Oktober 1870
vertagten Konzils von neuem behandelt zu werden. (Nebenbei
bemerkt: Eine Neueroffnung des Vatikanums ist in Aussicht
genommen und die Vorarbeiten dazu sind in vollem Gange, der
Offentlichkeit aber ist noch nichts bekannt gegeben worden.)

Von den 15 Kapiteln des Vorentwurfes kam nur das elfte vom
Primat des Papstes zur Durchnahme, endgiiltigen Formulierung
und feierlichen Promulgation und wurde durch einen in der ersten
Vorlage nicht vorgesehenen Anhang iiber die Unfehlbarkeit des
Papstes erweitert. Damit ist nun ein fatales Hysteron-Proteron
entstanden. Die Formulierung tiber das Wesen der Kirche wiére
gewiss wichtiger gewesen alg die Deklarierung der beiden Lehr-
meinungen {iber den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des
Papstes zu einer gottlich geoffenbarten Glaubenslehre, zum Dogma.
Vielleicht liegt es im Plane der gottlichen Vorsehung, dass eine
Promulgierung der kirchenamtlichen Lehre «de ecclesia» erst auf
der geplanten Fortsetzung des Vatikanums vorgenommen wird.
Inzwischen ist ja die Una Sancta immer mehr das grosse Anliegen
der getrennten Kirchen geworden und die Arbeiten der Lausanner
und Edinburgher Konferenzen iiber die Kirche konnen trotz aller
Differenzen, die dort zutage traten, nicht unberiicksichtigt bleiben.
Es ist gewiss von grossem Wert fiir die vatikanischen Vorarbeiten,
dass die Anschauungen der einzelnen Gemeinschaften dort prézis
herausgestellt sind.

Dasg die vatikanischen Dogmen vom 18. Juli 1870 das grosste
Hindernis der Vereinigung der von Rom getrennten Kirchen mit
der romischen Kirche sind, ist schon damals von bedeutenden
Konzilsvitern und Theologen betont worden. Diese Dogmen
errichteten neue Scheidewidnde zwischen Rom und den ortho-
doxen katholischen Kirchen des Morgenlandes, die denn auch
sowohl den Universalepiskopat des Papstes wie dessen Unfehlbar-
keit ablehnen und dadurch aus Schismatikern «Héiretiker» wurden,
um von der Vertiefung der Gegensitze mit den protestantischen
Kirchen ganz zu schweigen. Menschlich gedacht und gesprochen
ist jetzt eine kirchliche Wiedervereinigung mit Rom fir alle ausser-
halb der Obddienz des Papstes stehenden kirchlichen Gemein-



— 121 —

schaften ohne Unterwerfung unter diese Dogmen ausgeschlossen.
Es ist typisch romisch gedacht, wenn der amerikanische Kardinal
Gibbons in einem Brief an den Generalsekretir der Faith-and-
Order-Bewegung, Dr. Peter Ainsle, 1920 schrieb: «Ich gehe von
Herzen mit Thnen um die Bemiihung fiir christliche Einheit einig;
denn Schisma ist ein Fluch, wihrend Vereinigung ein Segen ist.
Aber Jesus Christus hat auf die einzigen Mittel hingewiesen, durch
die diese Hinheit zustande gebracht und aufrecht erhalten werden
kann, ndmlich durch die Anerkennung des Petrus und seiner Nach-
folger als Haupter der Kirche. Bauen Sie auf diesen Grund und
Sie werden keinen babylonischen Turm errichten und nicht auf
Sand bauen. Wenn alle christlichen Sekten mit dem Zentrum
der Einheit vereinigt wiren, so wiirden die zerstreuten Heerscharen
des Christentums eine Armee bilden, welcher der Atheismus und
Unglaube nicht linger widerstehen konnte.» Dieser Hinweis auf
den réomischen Papst als Zentrum der Einheit ist gewiss altchrist-
lich, wenn heute damit nicht eine Annahme der vatikanischen
Dogmen gefordert wiirde, die nun einmal in ihrer jetzigen Form
fiir viele Christen, die sich mit der Entwicklung des Papsttums be-
schéiftigt haben, eine Siinde wider die erkannte Wahrheit wire,
also eine Siinde wider den Heiligen Geist, die weder in diesem
noch im andern Leben verziehen werden wird.

Man kann es daher verstehen, wenn nun gerade diese Dogmen
von den okumenisch denkenden rémischen Christen den Anders-
gliubigen als weniger einschneidend und bedeutungsvoll hin-
gestellt werden, als heute angenommen wird. Man gibt sich grosse
Miihe, insbesondere die papstliche Unfehlbarkeit zu erweichen und
mundgerecht zu machen. Lang schreibt: «Sehen wir von primi-
tiven, ja grotesken Missdeutungen des Unfehlbarkeitsdogmas ab,
die selbst in der evangelischen Theologie heute noch irrlichtern,
und nehmen wir an, die vielfachen Bedingungen eines unfehlbaren
Urteils seien unter evangelischen Christen wohlbekannt, so diirften
diese doch weithin falsche Vorstellungen haben von dem Umfang,
in dem Gottes Vorsehung dieser letzten Sicherung des von Christus
der Kirche anvertrauten Offenbarungsgutes sich bedient.» «Die
heutige katholische Theologie zidhlt nur zwolf oder dreizehn Fille
auf im Laufe der ganzen Kirchengeschichte, in denen ein Papst
ex cathedra gesprochen hat, und nach fast einhelliger Meinung ist
seit 1870 nicht eine einzige Ex-cathedra-Entscheidung gefillt wor-
den. FErst wenn die Theologie eine neue Selbstdarstellung der



— 122 —

Kirche erarbeitet hat und diese autoritativ verkiindigt ist, wird die
,, dusserste Konsequenz‘‘ des katholischen Autoritdtsprinzips, das
unfehlbare Lehramt des Papstes, an ihrem rechten Ort fiir Geist
und Gemiit der Katholiken wie der Nichtkatholiken erscheinen.»

Wenn vor 1870 die Schulmeinung von der Infallibilitit des
romischen Papstes noch nicht de fide war und nach 1870 noch
keine Kathedralentscheidung gefillt ist, so ist faktisch also keine
papstliche Entscheidung fiir den Katholiken im Gewissen ver-
bindlich.

Die Vorstellung, als ob der Papst durch die Unfehlbarkeit
Herr des katholischen Dogmas geworden wire, wird als falsch
erklart. «Ihm ist vielmehr die sittliche Pflicht auferlegt, alle
menschlichen Mittel anzuwenden, wodurch er zur sichern Erkenntnis
der zu treffenden Entscheidung gelangen kann, weil auch fiir ihn
das Gesetz des christlichen, religiosen Lebens gilt, welches die Mit-
wirkung des Menschen mit der Gnade Gottes fordert und keine Aus-
nahme zuldsst. Nur in diesem Falle kann er auf den gottlichen Bei-
stand rechnen. Die Tétigkeit des Papstes auf disziplindrem ( ?) und
kirchenpolitischem Gebiete konne nicht den Anspruch auf géttliche
Wahrheit und Heiligkeit erheben, wenn sie auch den der héchsten
kirchlichen Autoritit gebiihrenden Gehorsam erfordern. Pdpstliche
Ausspriiche und Verfiigungen, die den hochsten Idealen des Christen-
tums und der Menschlichkeit nicht entsprechen, koénnen nicht der
katholischen Kirche zur Last gelegt werden.» Auf diese Ausserungen
des verstorbenen rémischen Kirchenhistorikers Albert Ehrhard in
seinem «Der Katholizismus und das zwanzigste Jahrhundert» wird
im 7./8. Heft der «Schoneren Zukunft» neuerdings hingewiesen.
Wenn Pius IX. wirklich alle Mittel menschlicher Erkenntnis vor
der Publikation der Unfehlbarkeit angewendet hitte, so wiren die
vatikanischen Dogmen nicht an das Licht der Offentlichkeit ge-
kommen. Dass der Papst auf Unfehlbarkeit auch in kirchen-
disziplindren Fragen Anspruch erhebt, ist ausdriicklich in den
vatikanischen Dekreten festgelegt.

Man spricht heute lieber von der Unfehlbarkeit des kirchlichen
Lehramtes, die man richtig und gut begriindet, um dann ganz un-
merklich als Tridger des unfehlbaren Lehramtes den Papst zu
nennen (Dr. Josef Eberle in der « Sehéneren Zukunfty», Heft 39/40,
1940). «Da ist das Dogma von der Unfehlbarkeit des kirchlichen
Lehramtes. Zweifellos fiir viele Menschen ein Stein des Anstosses,
ein Gegenstand des Widerspruches und doch fiir den religits



— 123 —

Betrachtenden eine Selbstverstiandlichkeit, fiir die Menschen der
Religion eine Notwendigkeit. Religion ist Wahrheit und Gnade.
Aber nichts Gedankliches und Moralisches ohne entsprechende
Einkleidung, ohne Akte, Symbole und Gesetze, ohne Korperschaften
und kérperschaftliche Fithrung. Rein Spirituelles verfliichtigt allzu
rasch und endet in Ohnmacht. Nur Geformtes und Gefiihrtes setzt
sich durch. Das gilt auch fiir das Erlésungswerk Christi, das dazu
bestimmt ist, als Strom héheren Lebens durch die Jahrhunderte zu
fliessen. Was wollen nun die Gedanken von der waltenden und die
Geschichte leitenden Vorsehung Gottes, wenn sie nicht die ganz
besondere Sicherung und Fiithrung dieses hoheren Lebensstromes
umschlossen ? Natiirlich ist die Unfehlbarkeit nicht zu denken
wie ein Nirnberger Trichter, der einen Menschen mit tibermensch-
lichem Wissen fiillt. Nattiirlich besagt sie nicht Schutz eines Men-
schen vor Irrtiimern im profanen Wissen und Tun. Natiirlich gibt
sie auch nicht das Recht zu Willkiirlichkeiten, bindet vielmehr
stidrkstens an die Tradition und den Konsens berufener Berater.
Sie besagt nur, aber eindeutig, besondern Schutz und Fiithrung
durch Gott, wo es um die Ausdeutung der Offenbarungen und Ver-
pflichtungen in entscheidenden Fragen und in gewichtigster feier-
licher Form geht. Wie gesagt, wer an die Vorsehung Gottes
glaubt, muss auch die Fithrung des Werkes des Krlosers als unter
deren besondern Schutz stehend glauben. Die Menschheit ist
immer, vor allem hinsichtlich ihrer wichtigsten Belange, auf Fiih-
rung angewiesen. Sie kann zu dieser Fithrung aber nur Vertrauen
haben, wenn sie sie gottgeschiitzt weiss. Die Spotter iiber den
infalliblen Papst spotten zumeist ihrer selbst und wissen nicht
wie. Denn in demselben Augenblick, wo sie vermeinen, dem
kirchlichen Lehramt gegeniiber verneinende Kritiker sein zu
miissen, zeigen sie sich fast immer als tiberzeugte Anhéinger von
profanen Pipsten, ob letztere nun in Form von Modegelehrten oder
Modegenien, von Zeitstromungen oder Zeitméchten wirksam sind.
Wenn aber schon Papstglaube, dann empfiehlt sich doch wohl
besonderes Vertrauen auf die religitse Fithrung dessen, hinter dem
eine (Geschichte von zwei Jahrtausenden, hinter dem auch ein
uniibersehbarer Zug ragender Geister aller Zonen steht, dessen
Gesamtgeschichte in ihrer Kontinuitit — gerade auch in der
Erhaltung und oftmaligen Erneuerung trotz personlicher Schwéchen
und Korruption — ganz offenkundig den Gnadenschutz des
Heiligen Geistes verrit.»



— 124 —

Hierauf ist nur zu bemerken, dass der Papst «ex sese, non autem
ex consensu ecclesiae» unfehlbar ist, und dass profane Pipste
keinen dogmatischen Glauben bei Verlust der ewigen Seligkeit
fordern.

Gerade weil die Gespréche unter den Konfessionen eine klare
und kompromisslose Darstellung des kirchlichen Standortes erfor-
dern, ist es eine Pflicht der Wahrhaftigkeit, nichts umzubiegen,
zu erweichen und zu verschénern. Daher ist es fiir Katholiken und
Protestanten niitzlich, sich immer wieder das vor Augen zu fiihren,
was das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes wirklich besagt.
Demgemiiss wollen wir einmal wieder das Caput IV iiber die
pépstliche Infallibilitit zitieren: «Indem wir der vom Beginn des
christlichen Glaubens angenommenen Uberlieferung treu anhangen,
lehren wir und erklidren als gottlich geoffenbarten Glaubenssatz
zur Ehre unseres gottlichen Krlosers, zur Erhéhung der katho-
lischen Religion und zum Heile der christlichen Vélker, dass der
romische Papst, wenn er ex cathedra spricht, d. h. wenn er in
Ausiibung seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen (also
aller Getauften) geméss seiner hochsten apostolischen Autoritdt
eine Lehre iiber den Glauben und die Sitten fiir die Gesamtkirche
als verbindlich (tenendam) erklirt, durch goéttlichen Beistand,
der ihm im hl. Petrus versprochen ist, dieselbe Unfehlbarkeit
besitzt, mit der der gottliche Erloser seine Kirche in der Definie-
rung einer Lehre iiber den Glauben und die Sitten ausgeriistet
haben wollte. Daher sind derartige Definitionen des rémischen
Papstes aus sich, nicht aber auf Grund der Zustimmung
der Kirche (ex sese, non autem ex consensu ecclesiae) unver-
dnderlich.»

Ks ist hier nicht der Ort, diese Erklidrung auch in ihrer voran-
gehenden Begrindung zu zerzausen. Das ist mit wissenschaft-
licher Griindlichkeit besonders von Friedrich von Schulte in
seinem «Die Stellung der Konzilien, Pdpste und Bischéfe vom
historischen und kanonistischen Standpunkte und die pédpstliche
Konstitution vom 18. Juli 1870» geschehen. Nur das wollen wir
hier sagen, dass der Terminus «Ex cathedra» eine rein scholastische
Definition ist, die vor dem 16. Jahrhundert véllig unbekannt war
und auch inhaltlich nicht zu halten ist. Die assistentia divina aber
hat der Herr allen Aposteln versprochen, indem er bei ihnen bleiben
wollte bis ans Ende der Welt, ja er hat seine Gegenwart sogar
verheissen, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind.



— 125 —

Sie gilt ganz gewiss nicht dem Petrus oder dem rémischen Papste
allein. Der Gesamtkirche in ihrem Organ, dem oOkumenischen
Konzil, kommt die Unfehlbarkeit in der Definierung von Glaubens-
und Sittenlehren zu, nicht aber dem Papst ex sese. Nach dem
vatikanischen Dekret ist der Papst prinzipiell schon allein be-
fugt, Entscheidungen in Glaubens- und Sittenlehren als ver-
bindlich zu erkldren, ohne die Zustimmung der Gesamtkirche
nachzusuchen. Da der Papst nach 1870 aber noch nie ex cathedra
gelehrt hat, so kann man nicht die Probe aufs Exempel machen,
ob er faktisch aus sich oder mit Zustimmung der Kirche infallibel
gesprochen hat. Ks sei hier aber doch betont, dass Pius IX. bei
der Dogmatisierung der franziskanischen Schulmeinung iiber die
«Unbefleckte Empfingnis Marias» den Konsens der Bischofe ein-
geholt hat, wobei von 576 Befragten 536 fiir die Proklamierung der
Lehre, 4 gegen sie und 36 gegen die Opportunitit ihrer Dogmatisie-
rung waren.

Trotz dieser klaren Formulierung des Dogmas von der pipst-
lichen Unfehlbarkeit, dem sich alle opponierenden Bischofe bis
Ende 1872 wenigstens dusserlich unterwarfen (Bischof Hefele von
Rottenburg hat das Dogma innerlich nie angenommen), ist es
nun doch {iiberraschend, dass theologische Kreise in wachsendem
Masgse mit einer authentischen Interpretation des Dogmas rechnen,
die durch eine KErklirung des Papstes oder des wiederaufgenom-
menen Vatikanums erfolgen konne. Bedeutsam ist die Awus-
legung in dem gemeinsamen Hirtenschreiben der schweizerischen
Bischofe vom Juni 1871, das Pius IX. ausdriicklich approbierte,
indem er schrieb: «Nichts ist zeitgeméisser und lobenswerter und
nichts kann die Wahrheit klarer ans Licht stellen.» In jenem
Hirtenschreiben hiess es: «HEs hingt in keiner Weise von den
Launen des Papstes oder von seinem Gutdiinken ab, diese oder
jene Lehre zum Gegenstande einer dogmatischen Definition zu
machen. Er ist festgelegt und beschrinkt auf die gottliche Offen-
barung und auf die Wahrheit, welche diese Offenbarungen ent-
hilt; er ist festgelegt und beschrinkt durch die bereits bestehenden
Glaubensbekenntnisse und durch die vorausgehenden Definitionen
der Kirche. Er ist festgelegt und beschrinkt durch die géttlichen
Gesetze und durch die Verfassung der Kirche. Endlich ist er fest-
gelegt und beschrinkt durch die von Gott geoffenbarte Lehre,
welche versichert, dass es Seite an Seite mit der religitsen Gemein-
schaft eine biirgerliche Gemeinschaft gibt, dass es Seite an Seite



— 126 —

mit der kirchlichen Hierarchie die Gewalt der weltlichen Magistraten
gibt, die in ihrem eigenen Gebiete mit einer vollen Souverinitit
bekleidet sind.» Damit ist dem «ex sese, non ex consensu ecclesiae»
eigentlich das Eisern-Starre genommen. HEs wire nun doch viel-
leicht authentisch zu erkldren, welche Gesetze und Erlasse der
Kirche, besonders welche Bullen fritherer Papste noch Giiltigkeit
haben, ob noch die Erlasse Nikolaus I., Gregors VII., Innozenz’ I11.
und Bonifaz’ VIII. mit ihren Anspriichen iiber den Staat in Kraft
sind. Ist vielleicht heute schon die Zeit gekommen, da sich das
erfiillt, was Karl Mirbt in der Realenzyklopiddie fiir Protestan-
tische Theologie (Bd. XX, S. 274) schreibt ?: «Auch von diesem
Dogma (der Unfehlbarkeit) gilt, dass seine offizielle Rezeption ihm
noch nicht die Garantie verleiht, dass es tatsichlich in den von
dem beschliessenden Konzil gewollten Umfange fir alle Zeiten
respektiert und wirksam sein wird. Die Dogmengeschichte liefert
nicht wenige Beispiele von Umwandlungen, von Umwertungen
und Entwertungen einzelner Dogmen, ohne dass die innere Ab-
wendung von ihnen die Konsequenz erzwingt, dass sie formell
aufgehoben oder abgeindert werden... Die romische Kirche wird
bei ihrer grossen Anpassungsfihigkeit und Elastizitdt auch solcher
Eventualitit gewachsen sein; denn sie hat sich den Weg der
authentischen Interpretation des Dogmas nicht verschlossen und
besitzt in der Methode des Dissimulierens gegeniiber unabédnder-
lichen Dingen ein viel bewihrtes Auskunftsmittel.»

Heute wird von den rémischen Theologen eine Erweichung
des Unfehlbarkeitsdogmas allein schon durch eine Definition der
«korrelativen» episkopaten Gewalt erwartet, wodurch das durch
die Definition der papalen Gewalt gestorte Gleichgewicht des
kirchlichen Organismus wiederhergestellt wird. (Heiler, Im Ringen
um die Kirche, Miinchen 1931, S. 350 f.)

So kann man sich wohl fragen, warum denn eigentlich auf dem
Vatikanum ohne erst den Traktat «de ecclesia» zu behandeln, die
letzte Konsequenz der rémischen Theologie iiber das Papsttum mit
der Deklaration der Unfehlbarkeit trotz grosser Opposition kirchen-
treuer Katholiken und ihrer berufenen Vertreter, der Bischofe,
durchgepresst wurde, obschon es jetzt praktisch «in desuetudinem
venit» ? Die Antwort romischer Theologen lautet, dass die Un-
fehlbarkeit eine ausserordentliche Vollmacht des Papstes sei, die
normalerweise ruhe und nur in Zeiten eines kirchlichen Not-
standes, wenn keine Befragung des Bischofskonzils méglich sei,



— 127 —

in Kraft trete. Die vom Vatikanum ausgesprochene Lehrvoll-
macht ist also eigentlich nur fiir die apokalyptische Endzeit be-
stimmt, in der infolge der allgemeinen Verfolgung der Kirche die
geeinte Aktion des Gesamtepiskopates nicht mehr moglich sei.
Wir verstehen es, wenn heute in dem furchtbaren Kriegsgeschehen
eine apokalyptische Endstimmung sich in #ngstlichen Gemiitern
breit macht. Aber war das 1870 vor dem deutsch-franzosischen
Krieg auch so? Oder sah man das Ende der Welt kommen, da das
Ende des Kirchenstaates bevorstand, dem heute kein Katholik
mehr eine Trine nachweint ? Die Erweichung des Unfehlbarkeits-
dogmas ist wohl als eine Konzession an die durch die ékumenische
Bewegung neu in die Diskussion geworfene Frage der papstlichen
Unfehlbarkeit zu werten. Sie hat zur Selbstbesinnung und Riick-
besinnung auch in der romischen Kirche aufgerufen. Sit verbo
venia: Kein Dogma geht iiber die Wahrheit!

Bischof Eduard Herzog sel. pflegte in Vortrigen und privaten
Unterhaltungen tiber die vatikanischen Dogmen immer wieder
darauf hinzuweisen, dass das Unfehlbarkeitsdogma weniger be-
deutungsvoll und einschneidend sei als das Dogma vom Universal-
episkopat des romischen Papstes, das in den Kampfen auf dem
vatikanischen Konzil hinter dem Unfehlbarkeitsdogma ungebiihr-
lich zuricktrat. Bei diesem Dogma waren allerdings die Préten-
sionen der romischen Pédpste bedeutend &lter. Auch diesem Dogma
soll der Stachel genommen werden. Es tut darum gut, die De-
krete iiber den Universalepiskopat uns ins Gedéchtnis zurtick-
zurufen, damit wir uns aufs neue darauf besinnen, warum unsere
kirchliche Organisation auf katholischer Grundlage notwendig war,
und damit auch in den 6kumenischen Gesprichen iiber diese den
nicht-rémischen Christen anstossige Lehre volle Klarheit herrscht.
Der romische Laie spricht wohl iiber die Unfehlbarkeit, aber kaum
iiber den die alte Kirchenverfassung total umstiirzenden Universal-
episkopat.

Was hat Pius IX. «sacro approbante concilio» hieriiber de-
finiert ?

Caput I: Wenn jemand sagt, der heilige Apostel Petrus sei
nicht von Christus, dem Herrn, zum Fiirsten (principem) aller
Apostel und zum sichtbaren Haupt der ganzen streitenden Kirche
gesetzt, sondern habe nur den Primat der Ehre, nicht aber der
wahren und eigentlichen Jurisdiktion von eben diesem unserm



— 128 —

Herrn Jesus Christus direkt und unmittelbar erhalten, der sei aus
der Kirche ausgeschlossen.

Caput 11: Wenn jemand sagt, es sei nicht nach der Anweisung
unseres Herrn Jesu Christi selbst oder goéttlichen Rechtes (jure
divino), dass der hl. Petrus im Primat iiber die gesamte Kirche
fortgesetzt Nachfolger habe, oder dass der romische Papst nicht
der Nachfolger des hl. Petrus in ebendiesem Primat sei, der sei
aus der Kirche ausgeschlossen.

Caput III: Wenn jemand sagt, der romische Bischof habe
nur das Amt der Aufsicht oder Leitung, nicht aber die volle und
hochste Gewalt der Jurisdiktion erhalten, nicht nur in Sachen,
die sich auf den Glauben und die Sitten beziehen, sondern auch
in dem, was zur Disziplin und Leitung der iiber den ganzen Hrd-
kreis verbreiteten Kirche gehort; oder nur die vorziiglicheren
Teile, nicht aber die ganze Fiille der hiochsten Gewalt; oder diese
seine Gewalt sei keine ordentliche und unmittelbare, sei es tber
alle und die einzelnen Kirchen, sei es iiber alle und die einzelnen
Hirten und Gldubigen, so sei er aus der Kirche ausgeschlossen.

Mit dieser Dogmatisierung des Universalepiskopates wurde
jede Autonomie, die nicht nur die Kirchen des Ostens, sondern
einst auch jede Kirchenprovinz und jede Landeskirche des Abend-
landes besass, radikal beseitigt. Dieses Dogma vernichtete den alt-
kirchlichen Episkopalismus, der immer wieder dem roémischen
Zentralismus widerstrebte und der nach dem Tridentinum im
Gallikanismus, Febronianismus und Josefinismus bis zum Vati-
kanum immer wieder sein Haupt zu erheben versuchte.

Wie weit sind doch diese Definitionen verschieden von den
Ausfithrungen des Catechismus Romanus, die unter der Uber-
schrift: « Was man vom romischen Papst, dem sichtbaren Haupt
der Kirche Christi, zu glauben hat» lehrt: «Hiertiber war es ein-
stimmige Meinung und Ausspruch aller Viter des Konzils (Tri-
dentinum), dass dieses sichtbare Haupt zur Herstellung und Be-
wahrung der Einheit notwendig gewesen seil» Wenn Friedrich
Heiler in «Eine heilige Kirche» (1935, S. 314) schreibt: «Die
romische Kirche soll nicht die Herrscherin iiber die Christenheit,
sondern Exponent ihrer Einheit und Glaubenstreue sein» und:
«In der erneuten Verwirklichung dieser altchristlichen Primats-
auffassung liegt der Schliissel zur Einigung der ganzen Christen-
heit», so kénnen wir von unserm altkatholischen Standpunkte aus
dem nur beipflichten. Die cathedra Petri als centrum unitatis



— 129 —

nach altkirchlicher Auffassung wiirde auch uns annehmbar er-
scheinen. Der frithchristliche Primat kann im Gegensatz zum
1870 formulierten Jurisdiktionsprimat und pépstlichen Imperialis-
mus nicht besser gekennzeichnet werden, als es die anglikanischen
Teilnehmer der Mechelner Besprechungen taten, indem sie den
Primat des Papstes anerkannten als «geistliche Verantwortlich-
keit, geistliche Fiihrerschaft, allgemeine Beaufsichtigung, Sorge
fiir das Wohlbefinden der Kirche aly eines Ganzen».

Den auf dem Vatikanum festgelegten Jurisdiktionsprimat tiber
die ganze katholische Kirche des Westens und des Ostens, ja tiber
alle Christen, sucht man nun aber dadurch abzuschwichen und
ihres drgerlichen Sinnes zu entkleiden, indem man unterscheidet
zwischen den Aufgaben des «Nachfolgers Petri» als Papst und den
Aufgaben, die ihm wurspriinglich als Metropoliten der Didzesen
Mittel- und Unteritaliens (ecclesiae suburbicanae) und als Pa-
triarchen der abendlindischen Kirche zukamen, wie sich auch in
den Ostkirchen die kirchlichen Gewalten in den Patriarchen und
Katholikoi zentralisiert haben. Diesen Unterschied zwischen den
Funktionen der rémischen Metropolitan-, Patriarchats- und Pri-
matsgewalt finden wir schon bei Nikolaus von Cues in «de concor-
dantia catholica» (I, 7): «Bald wird der apostolische Stuhl fiir den
romischen Papst genommen, bald die rémische Kirche fiir den
Papst und seine Didzese, fiir Kleriker und Glaubige, bald fiir alle,
die seiner Metropole und seinem erzbischoflichen Stuhl zugeordnet
sind (wie man in vielen Universalkonzilien lesen kann, wird er
romischer Erzbischof genannt); bald fiir alle Metropolitankirchen,
die mit ihm gleichsam als Patriarchen und Haupt im vorsitzenden
Patriarchatssitze vereinigt sind, wie in der 7. Sitzung des 8. all-
gemeinen Konzils, bald fir die Kirche aller Gldubigen, die sich
auf die romische Kirche selbst hin als ithr Haupt vereinigt haben.»
Diesen Gedanken hat der mit Rom unierte griechisch-katholische
Erzbischof Georgius Calavassy in einem Schreiben vom 7. Juni 1927
an den orthodoxen Erzbischof von Athen, Chrysostomus Papado-
poulos, wieder aufgenommen, wenn er schreibt: «Was die prak-
tische Ausiibung der Macht des Papstes in der Kirche betrifft, so
glaube ich, kommt ein Missverstindnis daher, dass man die padpst-
liche Macht und die patriarchalische Macht nicht unterscheidet.
Wegen des universalen Einflusses der Piapste, der sich stédndig
ausdehnt, und der universalen Autoritdt ihrer Bestimmungen ist
der Eindruck entstanden, dass alle Anordnungen, alle Entschei-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 9



— 130 —

dungen und alle Anweisungen, die von Rom ausgehen, ohne Unter-
schied alle Katholiken betreffen, wiahrend 99 Prozent der Ent-
scheidungen Roms durch die patriarchalische Gewalt des Papstes
getroffen werden und nur jene verpflichten, die sich unter der
Jurisdiktion des Patriarchen des Westens befinden, d. h. die Glieder
der westlichen oder lateinischen Kirche und nicht uns Ostliche.»
Dazu schreibt Heiler in «Die katholische Kirche des Ostens und
des Westens», Bd. I1, 1. Teil, S. 379: « Wiahrend sich die Jurisdik-
tion der Ostlichen Patriarchen und Katholikoi heute nur iiber ein
begrenztes (Gebiet erstreckt, dehnte sich der Patriarchatsbezirk
des lateinischen Patriarchen schon im Mittelalter bis nach Indien
und China aus, umfasste spiter Amerika und umspannt heute den
Erdball. Die romische Kirche ist zur Weltkirche geworden. Diese
Patriarchatsrechte sind das Ergebnis der geschichtlichen Ent-
wicklung. Das ganze zentralistische Rechtssystem, wie es sich im
Mittelalter herausgebildet hat und jetzt im Corpus Juris Canonici
zusammengefasst ist, enthiillt sich bei genauerer geschichtlicher
Betrachtung grosstenteils als partikulares abendldndisches Kirchen-
recht, das, in der romischen Rechtssprache ausgedriickt, mnicht
wie die eigentlichen Primatsaufgaben des Papstes juris divini,
sondern juris humani ist.»

Dass die gewordenen Rechte des einzigen abendldndischen
Patriarchen und apostolischen Sitzes juris humani zu Papal-
rechten juris divini erklirt wurden, das ist die verhingnisvolle
Fehlentwicklung des Papsttums. Man kann nun einmal diese Fehl-
entwicklung nicht mehr riickgéingic machen (wir sprechen hier
more humano) oder an den vatikanischen Formeln etwas deuteln.
Sie sind zu klar und eindeutig umschrieben und zu Glaubens-
sitzen erklirt worden, die jeden romischen Katholiken im Ge-
wissen binden. Mag auch eine infallible Kathedralentscheidung in
Sachen des Glaubens und der Sitten noch nicht gefillt sein, so ist
doch die Entwicklung des Jurisdiktionsprimates zu einem Ab-
schluss gekommen, dass damit fiir die ausserhalb der Obddienz des
romischen Papstes stehenden Christen jede Union mit Rom ohne
eine bedingungslose Unterwerfung unter die pépstliche Juris-
diktionsgewalt unmoglich erscheint. Der Papst ldsst in seinen
Erlassen nicht seine Patriarchatsgewalt, sondern seine Papal-
gewalt walten.

Wie weit die Entwicklung des Papalsystems seit dem Vati-
kanum vorgetrieben ist und wie sehr sich der papstliche Juris-



— 131 —

diktionsprimat in der Verfassung und Disziplin der Kirche aus-
wirkt, erhellt am deutlichsten in der Neukodifikation des Corpus
Juris Canonici, der 1917 durch Benedikt XV. in Kraft gesetzt ist.
Schon unter Pius X. waren die Arbeiten dafiir aufgenommen. Dag
alte Corpus Juris sollte von allem Ballast befreit werden. Der
fertige Codex wurde allen zur Teilnahme an einem Konzil Berech-
tigten vorgelegt und widerspruchslos angenommen. Die Publika-
tion erfolgte «in der Fiille der apostolischen Vollmacht». Der
Kodex soll fiir immer Giiltigkeit haben.

Es seien hier einige Kanones kommentarlos wiedergegeben:

Can. 218, § 1. Der romische Papst (Pontifex Romanus und
nicht Patriarcha Occidentis vel ecclesiae Latinae) tibt als Nach-
folger des hl. Petrus nicht nur den Ehrenprimat aus, sondern die
hochste und volle Jurisdiktionsgewalt iiber die gesamte Kirche
sowohl in Sachen des Glaubens und der Sitten als auch in den
Angelegenheiten, die sich auf die Disziplin und die Leitung der
iiber die ganze Erde verbreiteten Kirche beziehen.

Can. 218, § 2. Diese Gewalt ist eine wahrhaft bischdofliche,
ordentliche und unmittelbare tiber alle, wie auch iiber die einzelnen
Hirten und Glaubigen und von jeder menschlichen Autoritit
unabhingig.

Can. 222, § 1. BEs kann kein ékumenisches Konzil geben, das
nicht vom romischen Papst einberufen ist.

Can. 222, § 2. Es ist Sache ebendieses romischen Papstes, das
okumenische Konzil personlich oder durch andere zu leiten, die
auf demselben zu behandelnden Gegenstinde und die zu beobach-
tende Ordnung zu beschliessen, das Konzil selbst zu verlegen,
zu vertagen, aufzulosen und dessen Beschliisse zu bestétigen.

Can. 227. Die Konzilsbeschliisse haben nur dann verpflich-
tende Kraft, wenn sie vom rémischen Papst bestéitigt und in seinem
Auftrag verkiindigt sind.

Can. 228, § 2. Vom Urteilsspruch (sententia) des rémischen
Papstes gibt es keine Appellation an ein allgemeines Konzil.

Can. 281. Die Bischofe (ordinarii) mehrerer Kirchenprovinzen
koénnen zu einem Plenarkonzil zusammenkommen, nachdem sie
die Erlaubnis vom rémischen Papst eingeholt haben, der seinen
Legaten bezeichnet zur Einberufung des Konzils und zum Vorsitz
auf demselben.



— 132 —

Can. 291, § 1. Nachdem das Plenar- oder Provinzialkonzil
geschlossen ist, hat der Vorsitzende alle Akten und Beschliisse
dem HI. Stuhle zu iibersenden, und sie diirfen nicht eher ver-
offentlicht werden, als sie von der hl. Konzilskongregation gepriift
und bestétigt sind.

Can.329, § 2. Sie (die Bischofe) ernennt der romische Papst frei.

Can. 332, § 1. Fir jeden zum Episkopat zu Beférdernden,
auch wenn er von einer zivilen Regierung gewé&hlt, prisentiert oder
bestimmt ist, ist die kanonische Priifung (provisio) oder Ein-
setzung notwendig, wodurch er zum Bischof einer unbesetzten Dio-
zese bestallt wird, und die allein vom roémischen Papst gegeben
wird.

Can. 953. Die bischofliche Konsekration ist dem Papste vor-
behalten, so dass es keinem Bischof erlaubt ist, irgendeinen zum
Bischof zu weihen, wenn nicht vorher der péapstliche Auftrag dazu
feststeht.

Can. 272. Die Bestimmung der Metropolitan- oder erzbischof-
lichen Sitze ist Sache des romischen Papstes.

Can. 265. Der romische Papst hat das von der biirgerlichen
Gewalt unabhingige Recht, Legaten in alle Teile der Welt mit
oder ohne kirchliche Jurisdiktion zu senden.

Can. 312. Die Leitung einer kanonisch errichteten Didzese,
mag der Sitz besetzt oder vakant sein, iibertrégt der héchste Bischof
gelegentlich (aliquando) aus wichtigen und besondern Griinden
einem apostolischen Verwalter fiir immer oder zeitweilig.

Can. 316, § 1. Wenn ein apostolischer Administrator einer
Ditzese, auch wenn der Bischofsitz besetzt ist, vorgesetzt wird,
so wird die Jurisdiktion des Bischofs und seines Generalvikars
suspendiert.

Can. 350. Der romische Papst allein kann einem Bischof
einen Koadjutor bestellen.

Can. 215, § 1. Es ist allein Sache der obersten kirchlichen
Gewalt, Kirchenprovinzen und Di6zesen zu errichten, sie anders
zu umschreiben, zu teilen, zu vereinigen und zu unterdriicken.

Was bleibt nach alledem noch von der Selbstédndigkeit tibrig,
die einst die Bischofe auch im Abendlande in ihren Bistimern, die
Metropoliten und Kirchensynoden in ihren Kirchenprovinzen be-
sassen ? Obschon die bischéfliche Gewalt auf die unmittelbare



— 133 —

Einsetzung durch Jesus Christus zuriickgefithrt wird, ist der
Bischof ganz der pépstlichen Autoritit unterstellt. Der Papst ist
nicht nur Bischof von Rom, sondern der Bischof der gesamten
Kirche des Westens und des Ostens. Seine Legaten und Nuntien
kontrollieren alle Bistiimer in der Welt.

Aber die Gewalt des Papstes geht noch weiter. Das zeigen
folgende Canones:

Can. 1518. Der romische Papst ist der oberste Verwalter und
Bewirtschafter (dispensator) aller Kirchengiiter.

Can. 1597. Der rémische Papst ist fiir die ganze katholische
Welt oberster Richter, der entweder selbst oder durch einen von
ihm eingesetzten Gerichtshof oder von ihm delegierte Richter
Recht spricht.

Can. 1569. Wegen des vollstindigen Primates des rémischen
Papstes kann jeder Glaubige in der ganzen katholischen Welt
seine Gerichtssache, mag es ein Streitfall oder eine Kriminalsache
sein, auf jeder Stufe der gerichtlichen Untersuchung und bei
jedem Stande des Prozesses vor den HI. Stuhl bringen oder bei
demselben anhéngig machen.

Dieser ganze grandiose Kodex wurde von allen Bischéfen
approbiert und teilweise mit exaltierten Komplimenten begleitet !
Dags ist ein untriigliches Zeichen dafiir, dass nun auch die letzten
Spuren des altchristlichen Episkopalismus endgiiltig und radikal
in der rémischen Kirche ausgeltscht sind.

Nur mit beklemmendem Staunen liest der nicht-romische
Christ den SchluBlsatz der Promulgationsbulle «Providentissima
Mater» vom 27. Mai 1917:

«Es soll keinem einzigen Menschen erlaubt sein, diese Urkunde
unserer Bestimmung, Anordnung, Beschrinkung, Unterdriickung,
Abschaffung und unseres auf beliebige Weise zum Ausdruck ge-
brachten Willens zu entkréiften oder in kiithner Vermessenheit ihr
entgegen zu handeln. Sollte jemand dies versuchen, so soll er
wissen, dass er dem Zorne des allméchtigen Gottes und seiner
seligen Apostel Petrus und Paulus verfallen wird.»

Das ist ganz der Kuriastil eines Nikolaus I.

Es gehort wirklich der ganze ergreifende okumenische Geist
und geradezu der unerschiitterlich gldubige Unionsfanatismus eines
Friedrich Heiler dazu, nachdem der Jahrhunderte fortschreitende



— 134 —

Zentralisationsprozess im pépstlichen Rechtskodex seine nicht
mehr zu iiberbietende Spitze erreicht hat, nun an eine Wendung
in der Entwicklung zu glauben. Dieser Glaube stiitzt sich darauf,
dass der Kodex ja nur fiir die lateinische Kirche Giiltigkeit habe
und der Ostkirche ihr eigenes Recht lasse, abgesehen von jenen Vor-
schriften, welche die Gesamtkirche im allgemeinen und die Ost-
kirche im besondern betreffen. Auch das Kirchenrecht des Ostens
wird in Rom neu kodifiziert. Bisher sind zwolf Binde erschienen.
Aber gilt diese Neukodifikation des 6stlichen Kirchenrechtes nicht
nur den mit Rom unierten orientalischen Kirchen ? Heiler meint:
«Dem rémischen Kodex wird ein orientalischer Kodex als gleich-
berechtigt gegeniiberstehen, in dem die kanonischen Gesetze der
verschiedenen o6stlichen in feierlicher Weise anerkannt und be-
stitigt werden». In dieser Anerkennung der vélligen Gleichberechti-
gung der ostlichen Kirchen erblickt Heiler zugleich das Zugesténdnis,
dass — abgesehen von der Bindung des Primates an den romischen
Stuhl — die lateinische Kirche eine blosse Partikularkirche neben
den verschiedenen Ostkirchen bildet.

Wir glauben nicht, dass Heiler hier richtig urteilt. Er meint
auch, im Verzichte des Papstes auf den Kirchenstaat, dessen Besitz
mit einem «gottlichen Recht» begriindet war (trotz der Filschung
mit der Konstantinischen Schenkung), sei die Hoffnung zu hegen,
dass auch andere Anspriiche des Papstes, die dem Neuen Testa-
mente und der Uberlieferung der alten Kirche widerstreiten, mit
der Zeit abgestossen werden. Wie die Félschung der Konstanti-
nischen Schenkung begraben sei, so konnten auch die iibrigen
Fiktionen und Filschungen, insbesondere die pseudoisidorischen
Dekretalen (die in der Fehlentwicklung des Papsttums die unheil-
vollste Rolle gespielt haben und niemals amtlich als Filschungen
anerkannt wurden) preisgegeben werden. Heiler kennt Déllinger-
Friedrich, «Das Papsttum». Er kennt auch die neueren grossen
Werke iiber das Papsttum von Erich Caspar und Johann Haller.
Er kennt die ganze Entwicklung vom persénlichen Primat des
hl. Petrus unter seinen Mitaposteln, tiber den Primat der rémischen
Gemeinde zum Primat des romischen Bischofs bis zur letzten Uber-
spitzung. Kr schreibt in seinem Werke «Die katholische Kirche
des Ostens und des Westens», Band II, Teil I, eine von erstaun-
licher Kenntnis der ganzen Materie zeugende Geschichte des
Papsttums in 6kumenischer Sicht, und er fillt das Urteil: «In der
Geschichte des Papsttums sind Géttliches und Menschliches, Uber-



— 135 —

natiirliches und Natiirliches, Hohes und Niederes, Christliches und
Widerchristliches, Heiliges und Teuflisches so unldslich unter-
einander verwoben, dass es dusserst schwierig ist, die einzelnen
Féden voneinander zu trennen. Das Papsttum ist eine ebenso
vielseitige Grosse wie die ganze katholische Kirche — eine com-
plexio oppositorum —, wie sie stdrker und verwickelter nicht ge-
dacht werden kann.» Und doch hofft er auf den Papa angelico,
auf einen Nachfolger Petri, dessen Leben und Wirken nichts anderes
ist als eine Erfiillung des Auftrages Christi an den Felsenapostel:
¢Stérke Deine Briider!» «Weide meine Schafe», auf einen evange-
lischen Primat, in dem das Wort Christi verwirklicht ist: « Welcher
unter euch will der Vornehmste werden, der soll aller Knecht
sein.»

Auch wir wiirden uns in Ehrfurcht vor einem solchen Papa
angelico neigen. Kann sich aber der Riesenstrom der pdpstlichen
Entwicklung riickwirts wenden? Wir kénnen nur mit unserm
beschrankten Menschenverstand denken, und der zwingt uns zur
Resignation in unsern Wiinschen und Hoffnungen auf eine Riick-
bildung des Papsttums zum Primat der dienenden Liebe. Aber
wir diirfen niemals sagen: Unmoglich! Denn bei Gott ist kein
Ding unmoglich.

Wir moéchten das Schlusswort von Max Pribilla im Januar-
heft 1941 der «Stimmen der Zeit» «zum Gesprich zwischen den
Konfessionen» hier in diesem Zusammenhang anfithren: «Die
okumenische Frage ist, wie der protestantische Theologieprofessor
M. Doerne richtig bemerkt, fiir alle christlichen Kirchen eine
Gewissensfrage, der sie sich ohne schwere Verletzung ihrer Pflicht
nicht entziehen kénnen. Das hohepriesterliche Gebet Christi muss
erfillt werden, es kann aber nur erfiillt werden, wenn die tiefe
Kluft, die im 16. Jahrhundert aufgerissen wurde, sich wieder
schliesst, mag auch fir den Protestanten ,,die Hinigung mit der
heutigen Papstkirche jenseits aller fasslichen geschichtlichen Hori-
zonte* liegen. Wir miissen eben im Glauben an Christi Wort ver-
trauen, dass Gott Wege kennt, die unserer menschlichen Einsicht
verborgen sind. Damit werden die Christen allerdings vor die
Aufgabe gestellt, zwei schwer zu vereinigende Dinge zu ver-
einigen: die Kraft zum Handeln und den langen Atem zum Warten,
bis die Zeit erfiillt ist. Aber auf dem steilen Kreuzweg, der zur
einen Kirche Christi fithrt, gibt es nicht nur Verzégerungen, Ent-
tduschungen und Riickschlige, sondern auch herrliche Erleuch-



— 136 —

tungen und wunderbare Trostungen, die fiir alle Miihen und
Opfer reichlichen Ersatz bieten. Ist es doch schon ein grosser
Trost, dass Gott mitten in den Schrecken und Leiden der Kriege
und Revolutionen die tritb gewordenen Augen der Christen wieder
hellsichtig gemacht hat fiir das hohe Ideal der einen Kirche und
uns damit einen offensichtlichen Beweis gibt, dass seine Vor-
sehung auch in dieser aufgewiihlten Gegenwart iiber der Christen-
heit wacht.» Im librigen aber méchte ich abschliessend noch einmal
an die besonnenen Worte erinnern, die Erzbischof Séderblom mir
unter dem 28. September 1929 schrieb: «Fiir die Kircheneinigung
soll man beten, als ob sie uns von Gott bald gegeben werden konnte.
Zugleich muss man immer wissen und denken, dass die Kirche
Gottes mit Jahrhunderten und Jahrtausenden rechnet und dass
kein unweiser Eifer die Reinheit und Griindlichkeit der Arbeit
schidigen darf.»

Basel. Constantin Neuwhaus.




	Römisch-katholische Stimmen zur ökumenischen Bewegung unter besonderer Berücksichtigung des Papsttums

