
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Das prophetische Berufungserlebnis

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Das prophetische Berufungserlebnis1).
Im Jahre 1927 noch konnte Ernst Sellin schreiben, dass die

Bestrebungen antisemitischer Kreise, das Alte Testament aus der
christlichen Kirche zu verdrängen, «einen nennenswerten Widerhall
in der evangelischen Kirche Deutschlands nicht gefunden» haben2).
Dass dem heute nicht mehr so ist, brauche ich hier nicht weiter
auszuführen. Je mehr aber diese Angriffe auch weit über den
deutschen Protestantismus hinaus die Gemüter erregen und teils
auf Zustimmung oder TJnentschiedenheit, teils auf energische
Abwehr stossen, desto notwendiger wird es, dass wir Christen uns
in allem Ernst fragen, was uns eigentlich das Alte Testament
bedeutet. Die Beschäftigung mit ihm ist daher gerade heute weit
mehr als eine bloss wissenschaftliche Angelegenheit. Die Wissenschaft

ihrerseits aber ist verpflichtet, ihre helfende Hand zu bieten,
wo es um Entscheidungen von so grosser Tragweite wie die
Ausschaltung des Alten Testamentes geht.

Wenn wir fragen, welche Stücke des Alten Testamentes in der
christlichen Welt die grösste Nachwirkung ausgeübt haben, so
werden wir neben den ersten Kapiteln der Genesis mit der
Geschichte von Weltschöpfung und Sündenfall, dem mosaischen

Dekalog, den Psalmen, besonders auf die grossen Propheten
hinzuweisen haben. Was aber diese im speziellen betrifft, so hat
hier das Interesse in der neuzeitlichen Theologie eine wesentlich
andere Richtung genommen, als wie das bis anhin der Fall gewesen
war. Prüher war dem christlichen Leser des Alten Testamentes
der Inhalt der prophetischen Weissagungen die Hauptsache, und
zwar ganz besonders der messianischen und derjenigen, die sich

wenigstens irgendwie messianisch deuten liessen. Mit dem
Aufkommen der modernen Bibelwissenschaft aber hat sich die
Aufmerksamkeit viel mehr den Propheten selbst zugewendet,
den Propheten als Gestalten der israelitischen Geschichte und
Literatur, dem Prophetentum als religionsgeschichtlicher
Erscheinung.

Die Literarkritik lehrte uns echtes von unechtem Gut in den

prophetischen Büchern unterscheiden, die einzelnen Stücke richtig
abgrenzen, den unbekannten Exilspropheten, den wir mit einem

1) Antrittsvorlesung, gehalten am 5. Juli 1941 an der Universität Bern.
2) RGG 2. Auflage I S. 985.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 7



— 98 —

Verlegenheitsausdruck Deuterojesaja nennen, dem vorexilischen
Jesaja gegenüberstellen u. a. m. Die literaturgeschichtliche
Forschung zeigte uns die verschiedenen Gattungen prophetischen
Schrifttums auf. Die seit einem Jahrhundert ins Ungeahnte
erweiterte Kenntnis der altvorderasiatischen Geschichte und Kultur
liess uns die Umwelt der Propheten und ihres Volkes in viel klarerem
Lichte erscheinen. Die komparative Religionsgeschichte trug ein
reichhaltiges Vergleichsmaterial nicht nur aus dem alten Orient,
sondern auch aus scheinbar entlegensten Gebieten zusammen. Die
psychologische Betrachtungsweise suchte das besondere seelische
Erleben der Propheten zu durchleuchten und zu analysieren. Eine
ganze Fülle von Gesichtspunkten, von denen aus sich das
alttestamentliche Prophetentum in immer neuem Lichte zeigte Eine
Anzahl von Gesamtdarstellungen schöpfte das überreiche Material
aus, von denen wir nur zwei der wichtigsten nennen wollen : Duhms
glänzendes Buch «Israels Propheten» (1916, 2. Auflage 1922) und
Hölschers an religionsgeschichtlichem Stoff und psychologischen
Betrachtungen reiches Werk «Die Profeten. Untersuchungen zur
Religionsgeschichte Israels» (1914). Dass daneben die eigentlich
theologische Bemühung um die systematische Darstellung der
prophetischen Botschaft nach ihrem Inhalt gerade in neuester Zeit
nicht ruht, mögen die einschlägigen Abschnitte aus Eichrodts
«Theologie des Alten Testaments» (1933—1939) belegen.

Bei all dem scheint uns aber eine Betrachtungsweise zu kurz
gekommen zu sein; wir möchten sie die offenbarungsgeschichtliche

nennen und an einem eng begrenzten Gegenstand aus dem
Gesamtbereich des Prophetismus zu zeigen versuchen, was wir
damit meinen 3).

# **

Für den Propheten spielt die Berufung eine entscheidende
Rolle. Durch sie weiss er sich in seine besondere Aufgabe
hineingestellt; durch sie hat er die Gewissheit, im Auftrage Gottes zu
reden und zu handeln. Dabei ist nun zu unterscheiden zwischen

3) Eine Betrachtungsweise also, die im AT nicht nur
Religionsgeschichte und «Literatur» sieht, sondern vor allem Offenbarung, die aber
andrerseits den wesenhaften Unterschied zwischen alt- und neutestament-
licher Offenbarung nicht zu verwischen sucht (daher offenbarungs geschichtlich).

Vgl. hierzu die in manchem nicht unberechtigten Einwände Baum-
gartners (Schweiz. Theol. Umschau 2/3 1941, S. 17 ff.) gegen eine
durchgängig christologische Auslegung des AT.



— 99 —

dem Berufungsbewusstsein, das dauernd in ihm lebt und ihn
trägt in der Ausübung seiner Mission4), und dem Berufungserlebnis,

jenem Vorgang, durch den er erstmalig die Gewissheit
erhält, von Gott zu einem besondern Dienste bestimmt zu sein.
Bei allen drei grossen Propheten steht ein solches entscheidendes
Erlebnis am Anfang ihrer Wirksamkeit. Jeremia zwar lebt in
dem Bewusstsein, schon vor der Geburt zum Werkzeug Gottes
prädestiniert zu sein: «Noch ehe ich dich bildete im Mutterleibe,
habe ich dich erwählt; ehe du aus dem Schosse hervorgingst, habe
ich dich geweiht» (Jer. 1, 5). Aber auch ihm wird diese Gewissheit
erst durch ein besonderes Erlebnis zuteil, durch das er erfährt,
wozu ihn Gott vorbestimmt hat. Diesem für die Propheten so

wichtigen Vorgang wollen wir unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

Sowohl bei Jesaja wie bei Jeremia und Ezéchiel finden wir
Schilderungen ihres Berufungserlebnisses. Bei den beiden letztern
stehen diese, wie zu erwarten, am Anfang des Buches, bei Jesaja
jedoch erst im 6. Kapitel. Dies hängt wohl mit der Entstehungsgeschichte

des Buches zusammen, und es ist anzunehmen, dass

auch hier einmal der Berufungsbericht am Anfang einer Sammlung
von Berichten über des Propheten Tätigkeit gestanden hatte. Dem
literarischen Charakter nach gehören alle drei Stücke zu den

prophetischen Selbstberichten. Es sind nämlich drei Gattungen
innerhalb des prophetischen Schrifttums zu unterscheiden: 1.

Prophetenworte, kürzere oder längere Sprüche vorwiegend metrischer
Form; 2. Fremdberichte über den Propheten, die von ihm in der
dritten Person reden; und 3. Selbstberichte, in denen der Prophet
in der ersten Person erzählt5). Es ist leicht begreiflich, dass den

Propheten, wenn sie schon zu schriftlicher Aufzeichnung
übergingen, besonders daran lag, zu zeigen, dass sie nicht aus eigener
Anmassung, sondern auf Grund göttlicher Berufung redeten und
handelten.

Wir besitzen also hier Quellenstücke von erstklassiger
Bedeutung, deren Echtheit auch sozusagen allgemein anerkannt wird.
Duhm will dies zwar in betreff des Berufungsberichtes des Jeremia
nicht gelten lassen und schreibt ihn spätem Bearbeitern zu, die
den Gedanken von der Auserwählung schon im Mutterleibe (in

4) Vgl. dazu Eissfeldt, Das Berufungsbewusstsein der Propheten als

theologisches Gegenwartsproblem (Theol. Studien und Kritiken 1934/35,
S. 124 ff.).

5) Eissfeldt, Einleitung in das AT 1934, S. 161 ff.



— 100 —

dem oben zitierten Wort) aus Deuterojesaja (49, 1 ff.) entlehnt
hätten 6). Doch hängt dies mit seiner extrem kritischen
Einstellung gegenüber dem Jeremiabuche zusammen, wonach nur die
Stücke in metrischer Form von Jeremia selbst stammen würden,
ein Standpunkt, der heute ziemlich aufgegeben ist 7).

Ziemlich verwickelt liegen die Verhältnisse bei Ezéchiel.
Zunächst war man sich schon lange darüber einig, dass vor allem
in den Anfangskapiteln spätere Überarbeitung und Erweiterung
den ursprünglichen Wortlaut unerträglich entstellt haben. Es
blieben aber auch so noch der Rätsel und Widersprüche genug,
die die verschiedensten Lösungsversuche hervorgerufen haben. Die
einleuchtendste Erklärung scheint mir nun die von Bertholet zu
sein. Dieser Forscher, der schon 1897 für Martis Kurzen Hand-
Commentar das Buch Ezéchiel bearbeitet hatte, schenkte uns als
schöne Altersgabe rund 40 Jahre später (1936) noch einmal einen
Kommentar zum selben Buche in Eissfeldts Handbuch zum Alten
Testament. Hier entwickelt er eine völlig neue Auffassung, die
geeignet scheint, manches Dunkel im Ezechielbuche zu erhellen.
Nach Bertholet ist eine doppelte Wirksamkeit des Propheten zu
unterscheiden, zuerst in Jerusalem und dann im babylonischen
Exil. Entsprechend findet er auch zwei Berufungsvisionen, die

Thronwagenvision in c. 1, 4 bis 2, 2, und die Buchrollenvision in
c. 2, 3 bis 3, 9. Die letztere ist die Anfangsvision, durch die
Ezéchiel, noch in Jerusalem weilend, zum Unheilspropheten
berufen wird; die erstere (zeitlich später anzusetzende) aber bestimmt
ihn, auch im Exil seine Tätigkeit fortzusetzen, und zwar jetzt,
nach Eintritt des Strafgerichts, als Heilsprophet8). Durch die
Annahme einer jerusalemischen und einer exilischen Wirksamkeit
wird das Bild Ezechiels psychologisch sozusagen «normaler»; es

wird, wie Bertholet sagt, «von einer Reihe von Zügen entlastet,
die in das Gebiet des Parapsychologischen gehören».

6) Duhm, Israels Propheten 333; in seinem Kommentar zu Jeremia
(Martis KHC) 1901, 5, hatte er noch die Möglichkeit offen gelassen, dass
der Vers, der Schrift Baruchs entnommen, auf Jeremia selbst zurückgehen
könnte.

7) Eissfeldt, Einleitung, S. 395 f.
8) Damit dürfte sich auch Hölschers These (Hesekiel, Der Dichter

und das Buch. Beih. z. Zeitsohr. f. alttest. Wissensch. 39, 1924)
erledigen, wonach der echte Ezéchiel nur Unheilsprophet gewesen wäre und
alles übrige, mehr als die Hälfte des Buches, von einem im 5. Jahrhundert
lebenden Redaktor stammte.



— 101 —

Uns interessiert hier vor allem die Buchrollenvision, die ja
nach Bertholets Auffassung den eigentlichen Anfang der
prophetischen Wirksamkeit Ezechiels bedeutet und so das Gegenstück

zu den entsprechenden Erlebnissen bei Jesaja und Jeremia
bildet. Dabei ist noch zu beachten, dass allem Anschein nach in
dem Bericht zwei Parallelrezensionen ineinandergearbeitet sind,
die Bertholet wiederum auszuscheiden versucht9).

Ausser den drei grossen Propheten bietet uns noch das Buch
Arnos wertvolles Material. Schon der Ausspruch des Propheten
7, 15: «Jhwh hat mich hinter der Herde weggenommen, und
Jhwh. hat zu mir gesprochen: Gehe hin und weissage über mein
Volk Israel!» beweist, dass auch für ihn ein entscheidendes
Erlebnis am Anfang steht, durch das er zum Propheten wird. Aber
noch mehr: in den Visionen, die sich in c. 7 und 8 des Buches
finden 10) — auch hier in der Form des prophetischen
Selbstberichtes —, sehen wir gerade die Erlebnisse, die seine Berufung
bedeuten. Zwar wird dies nicht ausdrücklich gesagt und ist daher
auch nicht unbestritten 1:L), aber es wird sich uns zeigen, dass wir
hier im wesentlichen den gleichen Vorgang wie in den Berufungsvisionen

der grossen Propheten vor uns haben.
So haben wir es also im folgenden in der Hauptsache mit

diesen Stellen zu tun: Jes. c. 6; Jer. 1, 4—10; Ez. 2, 3—3, 9;
Am. 7, 1—8 und 8, 1—3.

Das Berufungserlebnis hat bei all diesen Propheten die Form
der Vision, verbunden mit Audition. Hierbei ist nicht etwa an
schriftstellerische Fiktion zu denken, wie das in der spätem
Apokalyptik der Fall ist, sondern an reales Erleben. Die
Beschreibung, die die Propheten von ihren Berufungsvisionen geben,
durchzittert überall die Scheu vor der göttlichen Majestät, die
sich ihnen zeigte. Am zurückhaltendsten ist dabei Jeremia.
Zunächst erwähnt er überhaupt nur das Reden Gottes an ihn:
«Und es erging an mich das Wort Jhwhs» (1, 4). Dass es sich
aber auch bei ihm nicht nur um Audition, sondern ebenso um

9) A. a. O., S. 9 ff.
10) Die fünfte Vision in c. 9 ist für unsern Zusammenhang weniger

wichtig und kann hier ausser Betracht bleiben.
") Sellin (Kommentar zum AT XII, 2. und 3. Auflage 1929, S. 249)

z. B. sieht in den Visionen «den Schlusspunkt seines prophetischen Wirkens».



— 102 —

Vision handelt, zeigt v. 9: «Und Jhwh streckte seine Hand aus
und berührte meinen Mund.» Das einzige Sichtbare jedoch, das er
erwähnt, ist die Hand Gottes 12).

Eine Hand, die gegen ihn ausgestreckt ist, schaut auch

Ezéchiel, aber er scheut sich sogar zu sagen, dass es Gottes Hand
ist (2, 9). Andrerseits aber ist die Erscheinung bei ihm konkreter;
die Hand hält ihm eine Buchrolle hin, die mit Schriftzeichen
bedeckt ist : «Und er breitete sie vor mir aus, und sie war auf der
Vorderseite und auf der Rückseite beschrieben, und es stand darauf
geschrieben Klage und Ach und Wehe» (2, 10). Der Inhalt der
Verkündigung, die dem Propheten aufgetragen ist, steht also bei
Gott zum voraus schon fest, ja sie ist sogar schon geschrieben.
Wir stehen am Anfang der Schriftreligion, der die Offenbarung
ein schwarz auf weiss fixiertes abgeschlossenes Ganzes ist.
Beinahe grotesk wirkt aber die Art, wie Ezéchiel sich den Inhalt der
Botschaft aneignen soll: «Er sprach zu mir: Menschensohn, iss

diese Rolle!» (3, 1) oder noch drastischer nach der zweiten
Rezension: «Deinem Leib gib zu essen und deine Eingeweide fülle
mit dieser Rolle, die ich dir gebe» (3, 2). Welcher Gegensatz zu
Jeremia, dem Gottes Hand nur den Mund berührt, um seine

Worte darein zu legen!
Die Berührung des Mundes spielt auch schon bei Jesaja

eine wichtige Rolle, aber hier nicht als Zeichen der göttlichen
Beauftragung, sondern als Sinnbild der Reinigung, und zwar tut
es hier nicht Gott selbst, sondern «einer der Seraphe flog zu mir
her, einen glühenden Stein in der Hand, den er mit der Zange
vom Altare genommen. Und er berührte damit meinen Mund und
sprach : Siehe, das hat deine Lippen berührt, und deine Schuld ist
gewichen und deine Sünde gesühnt» (Jes. 6, 6 f.). Im übrigen aber
unterscheidet sich Jesaja von den beiden spätem Propheten
dadurch, dass er die Erscheinung Jhwbs selbst und nicht bloss
die seiner Hand beschreibt: «Ich sah Jhwh auf einem hohen
und erhabenen Throne sitzen» (6, 1). Aber auch ihm zeigt sich
die Majestas Domini nicht unverhüllt: «Seine Säume füllten den

Tempel» (ebd.). So kann der natürlich unten stehende Prophet
nur die Säume des Gewandes sehen, das ihm den Anblick der
Gestalt Gottes verbirgt. Seraphe umgeben die Erscheinung wie
der Hofstaat den Thron eines Königs und singen das Trishagion,
das dreimalige qädösch. Dabei erbeben die Schwellen des Tempels,

12) Zur «Hand Jhwhs» s. Hölscher, Die Profeten, S. 24 f., S. 29 f.



— 103 —

und der Raum füllt sich mit Rauch (v. 2 ff.). Alles dient dem
einen Zweck : Gottes Erhabenheit recht eindrücklich hervorzuheben.

Wenden wir uns noch dem ältesten der Schriftpropheten,
Arnos, zu. Bei ihm finden wir nicht eine Vision, die sich gerade
als die Berufungsvision bezeichnen liesse, sondern eine Reihe
solcher, durch die er zum Prophetenamt bestimmt wird. Bertholet

13) will zwar in c. I, 2: «Jhwh brüllt vom Zion her, von
Jerusalem erhebt er seine Stimme; da welken li) die Auen der
Hirten, und der Gipfel des Karmel verdorrt» den Nachhall des

Berufungserlebnisses finden: im Gewitter habe Arnos die Stimme
des Herrn vernommen. Aber abgesehen davon, dass es sich in
dem Vers gar nicht um ein Gewitter handelt — dazu passt das

Welken der Auen und das Verdorren des Bergwaldes auf dem
Karmel nicht —, sondern um die Schilderung des göttlichen
Strafgerichts 15), braucht es ein solches stimmungsmässiges Moment wie
das Rollen des Donners nicht, um den Propheten seine Berufung
erleben zu lassen.

Wir bleiben also auf die Visionen in cc. 7 und 8 angewiesen.
Sie gehören zusammen und bilden eine geschlossene Reihe, trotzdem
sie im heutigen Bestand des Buches durch den Bericht über des

Arnos Vertreibung aus Bethel (7, 10—17) auseinandergerissen sind.
Sie gruppieren sich schon nach dem äussern Aufbau zu zwei
Paaren, aber auch inhaltlich gehören je zwei von ihnen enger
zueinander und haben im Grunde die gleiche Bedeutung.

Der Schafzüchter von Tekoa ist ein Mann von einfacher
Bildung. Seine Visionsschilderungen sind nicht so kunstvoll wie
die des Jesaja und nicht so künstlich wie die des Ezéchiel. Auf
die Ausmalung der Gotteserscheinung wird gar kein Gewicht
gelegt. Mit knappen Worten sagt Arnos, was Gott ihm zeigt:
«Solches liess der Herr Jhwh mich schauen: siehe, er bildete
Heuschrecken...» (7, 1) oder: «Siehe, er rief die Flamme des

Feuers 16). » (7, 4) oder : « Siehe, der Herr stand aufeiner Mauer 17),

13) Zu Arnos 1, 2. Bonwetsch-Festschrift 1918, S. 1 ff.
14) 'äbal ist, parallel zu jabësch, nach akkad. abälu mit «welken»

statt mit «trauern» wiederzugeben (s. Gesenius-Buhl, Handwörterbuch,
17. Auflage 1921, S. 5); dadurch erübrigt es sieh, mit Duhm statt jâbësch
jßbösch zu vokalisieren.

15) So mit Recht Weiser, Die Prophétie des Arnos (Beih. z. Zeitsohr.
f. alttest. Wissensch. 53, 1929), S. 79 ff.

16) L. lahab 'êsch (Elhorst, Sellin u. a.).
17) Für das nach chômât stehende 'anäk, in dem ein Textfehler stecken

muss, hat sieh bis jetzt noch keine befriedigende Erklärung gefunden.



— 104 —

mit einem Senkblei in der Hand... » (7, 7). Das Erscheinen Gottes
wird nur eben erwähnt, um dann sofort zu dem überzugehen, was
er ihn schauen lässt, die Bilder nämlich, die alle das nahende
Gericht bedeuten: die Heuschrecken, die das Land kahl fressen;
die Feuerfiamme, die alles verzehrt; das Senkblei, das an das Volk
Israel gelegt wird. In der vierten Vision wird die Gotteserscheinung
überhaupt unerwähnt gelassen und gerade das Bild selbst
beschrieben: «Siehe, ein Korb mit Herbstobst» (8, 1), wobei die

Bedeutung des Bildes in einem Wortspiel des Hebräischen liegt:
qajis, Obst, klingt an qës, Ende, an; daher die Erklärung:
«Gekommen ist das Ende für mein Volk Israel» (8, 2). Aber qajis
bedeutet auch den Sommer als die Zeit der Reife und Ernte, so
dass auch eine gedanklicheVerbindung mit der Gerichtsankündigung
besteht: «Das Volk ist reif zur Ernte.»

Ihrer Art nach sind diese Visionen ganz ähnlich den beiden,
die bei Jeremia unmittelbar auf das Berufungserlebnis folgen
(1, 11—16) und gewiss mit ihm eng zusammenhangen. Es sind
die Gesichte vom Mandelzweig und vom siedenden Topf, auch hier

ganz einfache Bilder, mit wenigen Strichen gezeichnet. Die
Mandelzweigvision berührt sich insofern noch näher mit der des

Arnos vom Obstkorb, als auch bei ihr die Bedeutung in einem

Wortspiel liegt. Denn das hebräische Wort für Mandelbaum,
sehäqed, enthält den Begriff des Wachens, und daran schliesst sich
die Deutung des Gesichts: «Ich wache (schöqed 'anî) über meinem
Worte, es zu vollstrecken» (v. 12). Der siedende Topf aber kommt
vom Norden her, und dies wird also erklärt: «Vom Norden her
kommt siedend 18) das Unheil über alle Bewohner des Landes»

(v. 14).

Hölscher 19) und mit ihm Weiser 20), Robinson 21) und andere
sind nun der Meinung, dass Erlebnisse dieser Art auf normalen
Sinneseindrücken beruhen, die den Ausgangspunkt für die darauf
folgende Gehörshalluzination bilden. So hätte Arnos z. B. wirkliche
Heuschrecken gesehen: «Es ist die Zeit, in der die Sommersaat
zu sprossen anfängt; da wandert der junge Hirt übers Feld und
sieht, wie Heuschrecken das junge Gras abfressen», erklärt Hölscher

18) L. tuppach (Houbigant, Graf, Duhm u. a. nach LXX).
19) Die Profeten, S. 45 ff.
20) Die Prophétie des Amos, S. 9 f., 13, 17, 23.
21) In Eissfeldts Handbuch z. AT I, 14 (1938), S. 97, 99, 101. Ähnlich

Volz (Kommentar zum AT X, 2. Auflage 1928, S. 10 f.) zu Jer. 1, 11—16.



— 105 —

den Vorgang 22). Ebenso hat er einmal einen Maurer auf der
Mauer stehen gesehen, das Bleilot in der Hand usw. Oder Jeremia
erblickt zu der Zeit, da die übrige Natur noch im Winterschlaf
ruht, einen blühenden Mandelstrauch, ein andermal einen auf dem
Feuer siedenden Topf. Immer hätte so eine normale
Sinneswahrnehmung den Ausgangspunkt für das Erlebnis gebildet.

Doch wir glauben, dass man damit auf den Weg einer unstatthaften

Rationalisierung gerät. Deutlich leitet Arnos die
Beschreibung der Gesichte mit den Worten ein: kö hir'ani jhwh
(«also liess Jhwh mich schauen») (7, 1.4.7; 8, 1), wobei dieses

här'ä (Hiphil von rä'ä) gerade ein typischer Ausdruck für den

Visionsempfang ist 23). Also nicht der Prophet sieht —¦ auf natürliche

Weise — Heuschrecken usw., sondern Gott lässt ihn diese

Dinge schauen. Und in der dritten Vision des Arnos ist es doch,
wenn man dem Text nicht Gewalt antun will, offenbar so, dass

er Jhwh selber mit dem Senkblei in der Hand auf der Mauer
stehen sieht und nicht irgendeinen Maurer 24). Auch für die erste
und zweite Vision ist es wahrscheinlich, dass Gott selbst erscheint
und nicht nur der Gegenstand, mit dem er dem Arnos das kommende
Gericht andeutet. Damit ist aber natürliches Sehen ausgeschlossen.

Bei Jeremia allerdings erscheint Gott nicht selbst. Er
erwähnt aber auch sonst nie eine direkte Erscheinung Jhwhs,
nur etwa seine Hand kann er schauen, die ihm den Mund berührt,
wie in der Berufungsvision (1, 9), oder ihm einen Becher reicht,
den er den Völkern zu trinken geben soll (25, 15 ff.). Aber in dem
Gesicht von den beiden Feigenkörben (24, 1 ff.) braucht er wie
Arnos die Einleitungsformel hir'ani jhwh, «Jhwh liess mich
schauen», und nicht «ich sah». Und die Feststellung Gottes in
der Mandelzweigvision: «Du hast recht gesehen» (1, 12) hätte doch
keinen Sinn, wenn Jeremia einen wirklichen Mandelzweig gesehen
hätte. Gott will doch nicht seine botanischen Kenntnisse prüfen,
wenn er ihn fragt: «Was siehst du?» (v. 11). Diese Frage kann

nur den Sinn haben, dass sich Gott vergewissern will, ob Jeremia
den Inhalt der Schauung recht erfasst habe. Die gleiche Frage
wird übrigens auch an Arnos in der dritten und vierten Vision
(7, 8; 8, 2) gerichtet.

22) A.a.O., S. 47.
2S) Vgl. Ex. 27, 8; 33, 18; Ez. 40, 4; Saoh. 2, 3; 3, 1.

24) So auch Seierstad, Zeitschr. f. alttest. Wissensch. 1934, S. 26.



— 106 —

Die Form des Berufungserlebnisses ist also zunächst die
Vision. Damit erscheinen die Propheten all den vielen Visionären
im weiten Gebiet der Religionsgeschichte nahegerückt, und es

eröffnet sich hier ein dankbares Feld für die Arbeit des

Religionspsychologen. Aber eine solche Betrachtungsweise geht immer vom
Menschen und seinem Erleben aus. Uns interessieren hier jedoch
nicht so sehr die seelischen Vorgänge, wobei es ja immer noch
fraglich bliebe, ob ihnen auch ein objektives Geschehen entspricht.
Wir sehen in der Berufung eines Propheten in erster Linie einen

Offenbarungsakt Gottes und fragen daher nicht: Was geht
in der Seele des also Berufenen vor sondern: Was geht zwischen
Gott und dem Menschen vor, den er seiner Offenbarung
würdigt Das ist die Fragestellung, die wir als die
offenbarungsgeschichtliche bezeichnen möchten. Für sie ist nun im Berufungserlebnis

das Visionäre, das, was der Prophet schaut, weit weniger
wichtig als das, was zwischen Gott und dem Berufenen
geredet wird. Gesichte werden den Propheten auch nach ihrer
Berufung noch zuteil, aber der Ruf, der an sie ergeht, hat eine

einmalige Bedeutung, da durch ihn erst der von Gott Erwählte
zum Propheten wird.

Am Anfang steht der Anruf Gottes. Er spricht den Menschen

an, um ihm den Berufungsauftrag zu erteilen; und nicht der
Prophet ist es, der sich an Gott herandrängt, um seiner habhaft
zu werden. Bei Jesaja redet zwar zunächst der Prophet.
Überwältigt von der Erscheinung der göttlichen Majestät spricht er:
«Weh mir, ich bin verloren; denn ich bin ein Mensch mit unreinen
Lippen und wohne unter einem Volke mit unreinen Lippen —
und habe den König, Jhwh der Heerscharen, mit meinen Augen
gesehen» (6, 5). Aber das ist ein Selbstgespräch des Jesaja; er
redet nicht Gott an, ja, er würde es überhaupt nicht wagen. Ausserdem

braucht das Verbum 'amar nicht zu besagen, dass die Worte
wirklich ausgesprochen werden; es hat öfters die Bedeutung von
'amar belibbö, «in seinem Herzen sagen», d. h. denken 25). So ist
es auch hier der göttliche Anruf, der das Gespräch wirklich
einleitet.

Die Anrede Gottes kann sofort die Mitteilung der
Berufung bringen, so bei Jeremia, und zwar bei ihm in der
besonderen Prägung, dass Gott ihn schon vor seiner Geburt, ja vor
der Zeugung im Mutterleibe zum Propheten bestimmt habe (1, 5).

25) Vgl. Gen. 44, 28; Rieht. 15, 2; Klag. 3, 18. 24 u. a.



— 107 —

So auch bei Ezéchiel : «Menschensohn, ich will dich zu den Kindern
Israels senden, die von mir abtrünnig geworden sind, sie wie ihre
Väter bis auf den heutigen Tag» (2, 3). Bei Jesaja jedoch geht
dem Berufungsauftrag die vorbereitende Frage Jhwhs voraus:
«Wen soll ich senden wer wird uns gehen ?» (6, 8). Erst nachdem
der Angerufene seine Bereitschaft erklärt hat, erfolgt der Auftrag
selbst: «Geh und sprich zu diesem Volke.. ».

Bei allen dreien aber ist mit der Berufung ein direkter Befehl
Gottes verbunden, oder sie ist von vornherein in die Befehlsform
gekleidet. Dies letztere ist der Fall bei Jesaja mit den Imperativen
lëk we'ämartä, «geh und sprich» (6, 9). Bei Jeremia folgt auf
die Mitteilung der Berufung und eine Einrede des Angesprochenen
der eigentliche Auftrag: «Zu allen, zu denen ich dich sende, wirst
du gehen, und alles, was ich dir gebiete, wirst du reden» (1, 7),
wobei die Imperfecta tëlëk und tedabbör ebenfalls imperativische
Bedeutung haben 26). Dann folgt die Berührung des Mundes und
die inhaltliche Bestimmung des Auftrags: «Sieh, ich beauftrage
dich heute, auszureissen und niederzureissen, zu verderben und
zu zerstören, zu pflanzen und aufzubauen» (v. 10). In v. 17 aber,
im Anschluss an die beiden mit dem Berufungserlebnis zusammenhängenden

Visionen vom Mandelzweig und vom siedenden Topf
erfolgt noch einmal ein ausdrücklicher Befehl: «Du aber, gürte
deine Lenden, mache dich auf und rede zu ihnen alles, was ich
dir gebiete.»

Ebenso verhält es sich bei Ezéchiel. Nach der Sendung in
2, 3 f. folgt der Befehl: «Du sollst zu ihnen sagen: So spricht
Jhwh...» bzw. nach der zweiten Rezension in v. 7: «Rede zu
ihnen meine Worte.» Nachdem dann Ezéchiel die dargereichte
Buchrolle verschlungen hat, erfolgt noch einmal der Befehl:
«Menschensohn, auf, geh zum Hause Israel und rede zu ihnen
meine Worte» (3, 4).

Auch Arnos hat einen ausdrücklichen göttlichen Befehl
vernommen. Er kommt zwar in den Visionen nicht direkt zum
Ausdruck, weshalb man ja auch nicht einhellig ist in der Meinung,
dass diese sein Berufungserlebnis darstellen. Warum wir den
Gesichten des Arnos dennoch diese Bedeutung zuerkennen, werden
wir nachher noch sehen. Aber in dem Bericht über die Ausweisung
des Propheten aus Bethel spricht dieser zu Amazja: «Jhwh hat
mich hinter der Herde weggenommen, und Jhwh hat zu mir

26) Gesenius-Bergsträsser, Hebr. Grammatik II 1929, § 10m.



— 108 —

gesagt: Geh hin und weissage über mein Volk Israel» (7, 15). Also
auch hier der göttliche Imperativ.

Ein Befehl bedeutet immer ein Gegenüber, ein Ich und ein
Du, einen, der befiehlt, und einen, der angesprochen wird. Aber
dieses Gegenüber wird auch noch weiter gewahrt, indem der
Angesprochene seinerseits zu Worte kommt; es findet ein
Gespräch zwischen Gott und dem Berufenen statt. Bei Jesaja
fordert Jhwh selbst eine Antwort heraus durch seine Frage:
«Wen soll ich senden? wer wird uns gehen?» (6, 8). Und der
Prophet antwortet: «Hier bin ich, sende mich.» Aber auch nachher
noch öffnet er den Mund zu der bangen Frage: «Wie lange, o
Herr ?» — wie lange soll die Verstockung des Volkes dauern
(v. H).

Auch Jeremia antwortet Gott, wenn auch zunächst nicht
mit der entschlossenen Bereitschaft Jesajas: «Ach, Herr Jhwh,
ich verstehe ja nicht zu reden; ich bin noch zu jung» (1, 6). Jhwh
aber lässt den Einwand nicht gelten: «Sage nicht: ich bin noch
zu jung, sondern zu allen, zu denen ich dich sende, sollst du
gehen...»

Bei den Gesichten des Arnos vollends ist das Gespräch
geradezu die Hauptsache. In den beiden ersten Visionen ruft er,
erschreckt von den Bildern der Verheerung, die er schaut: «O

Herr Jhwh, vergib doch Wie kann Jakob bestehen Er ist
ja so klein» (7, 2.5). Und beide Male wird die Bitte erhört:
«Es soll nicht geschehen! sprach Jhwh» (v. 3.6). Ganz anders
verläuft das Gespräch im zweiten Visionenpaar. Hier fragt Gott
jeweilen, ganz wie bei den auch sonst so ähnlichen beiden Gesichten
des Jeremia (1, Uff.): «Was siehst du, Arnos?» (7, 8; 8, 2).
Nachdem dieser bestätigt hat, dass er das Geschaute richtig erfasst
hat, gibt Gott, wiederum wie bei Jeremia, die Deutung der beiden
Bilder: «Siehe, ich lege das Senkblei an inmitten meines Volkes
Israel; ich will ihm nicht länger vergeben» (7, 8) —¦ und:
«Gekommen ist das Ende für mein Volk Israel ; ich will ihm nicht länger
vergeben» (8, 2). Da verstummt Arnos und wagt weder Einrede
noch Fürbitte mehr.

Alles kommt hier auf den Fortschritt des Gesprächs vom
ersten zum zweiten Visionenpaar an. Lässt sich Gott die beiden
ersten Male noch erweichen durch des Propheten Flehen für sein
Volk, so ist nachher sein Beschluss unverrückbar festgestellt: «Ich
will nicht länger vergeben.» Der zunächst erfolgende Aufschub



— 109 —

des Gerichts bedeutet auch einen Aufschub für Arnos; er braucht
noch nicht zu predigen. Anders wird es aber nach dem dritten und
vierten Gesicht. Jetzt ist auch für ihn die Stunde gekommen; er
muss nun dem Rufe Folge leisten und, so schwer es ihn ankommen
mag, als Gerichtsprediger in Gottes Dienst treten. In dieser
entscheidenden Änderung der Situation zwischen der zweiten und
dritten Vision sehen wir gerade das, was für die Berufung des

Arnos bestimmend ist27). Waren vorher die Dinge noch
unentschieden, so ist jetzt, da der göttliche Strafbeschluss feststeht,
auch für Arnos alles entschieden: wenn er Gott gehorchen will,
so muss er nun prophezeien 28).

Wenden wir uns dem Inhalt der Gespräche zwischen Gott
und Prophet zu, so treten zwei Momente hervor: der Einwand des

Berufenen, der sich seiner Mission entziehen möchte, und die

Erklärung der Bereitschaft 29).

Jesaja formuliert seinen Einwand schon, als er die göttliche
Erscheinung schaut: «Ich bin ein Mensch unreiner Lippen» (6, 5).
Aber dieses Bedenken wird behoben, da der Seraph seinen Mund
mit dem glühenden Steine berührt: «Siehe, das hat deine Lippen
berührt, und deine Schuld ist gewichen und deine Sünde gesühnt.»
Denkt Jesaja an seine eigene Makelhaftigkeit, so fühlt sich Jeremia

in anderer Weise unzulänglich : er ist noch zu jung und deshalb
der Aufgabe nicht gewachsen: «Ich verstehe ja nicht zu reden»
(1, 6). Es ist die gleiche Einrede, die Moses macht: «Ach Herr,
ich bin kein beredter Mann... schwerfällig ist mein Mund und
meine Zunge» (Ex. 4, 10).

Bei Arnos erfolgt der Einwand nicht aus dem Gefühl seiner

Unzulänglichkeit heraus, sondern er erscheint als Fürbitter für sein
Volk. Nimmt Gott seinen Beschluss zurück, so muss aber auch

er nicht auftreten und das Gericht verkünden. Dass Ezéchiel
nicht wagt, dem göttlichen Anruf mit einer Einrede zu begegnen,
hängt mit dem bei ihm ganz besonders ausgeprägten Bewusstsein
der Distanz zwischen Gott und Mensch zusammen. Ja, er redet
überhaupt nicht und tut schweigend, was er geheissen wird. Je

27) Weiser, a. a. O., S. 71 ff.
2S) Vgl. auch 3, 8.
29) Es geht kaum an, in diesen und andern bei den verschiedenen

Propheten wiederkehrenden Zügen nur «Darstellungsmotive» (Bertram, in
RGG, 2. Auflage, I S. 942 f.) zu sehen. Die Übereinstimmung ist weniger
durch literarische Abhängigkeit der jungem von den altern Propheten zu
erklären, als dadurch, dass eben das Gesehehen wesentlich das gleiche ist.



— 110 —

stärker der Abstand zwischen Gott und Mensch empfunden wird,
desto wichtiger wird aber das Vehikel der Vermittlung, dessen

Gott sich dem Menschen gegenüber bedient. Die dargereichte
Buchrolle enthält alles, was der Prophet zu verkünden hat; sie

ist der Zwischenträger der Offenbarung. So ergibt sich eine
fortschreitende Entwicklung von Arnos, der die Erscheinung Gottes
und das Reden mit ihm als etwas für einen Propheten
Selbstverständliches hinnimmt, über Jesaja, der vor der nur verhüllt
sich zeigenden Herrlichkeit Jhwhs erschauert, über Jeremia, der
schon nur noch von der Hand Gottes redet, die ihm die Worte
in den Mund legt, bis zu Ezéchiel, wo sich zwischen die gebende
Hand und den empfangenden Mund noch die Schriftrolle
einschiebt.

Das andere Moment, die Erklärung der Bereitschaft,
kommt nur bei Jesaja expressis verbis vor: «hinnenï schwachem»,
«hier bin ich, sende mich!» antwortet er klipp und klar auf die
auffordernde Frage Gottes (6, 8). Diese Entschiedenheit der
Antwort ist aber bedingt durch die vorhergehende Reinigung der

Lippen. Aber auch bei den andern in den Kreis unserer Betrachtung

einbezogenen Propheten lässt sich das bereitwillige Sichfügen
unter den göttlichen Auftrag nachweisen. Da Ezéchiel Gott
überhaupt nicht anzureden wagt, so erklärt er seine Bereitschaft
durch den Vollzug der ihm befohlenen sinnbildlichen Handlung:
er verschlingt die Buchrolle. Dass diese materiell gar nicht existiert,
sondern nur als Gegenstand der Vision, tut nichts zur Sache ; denn
es handelt sich hier um eine andere Realität als um die der Materie.
Auch das Essen der Rolle gehört mit in die Vision, bedeutet aber
doch einen Entschluss Ezechiels und nicht eine traumhaft willenlose

Handlung.
Bei Arnos und Jeremia scheint weder in einem Wort noch

in einer Handlung eine Bereitschaftserklärung vorzuliegen. Und
doch ist sie irgendwie da, nämlich im Verzicht auf weitere
Einwände. Jeremias Einrede richtet sich ja ohnehin nicht gegen
seine Berufung überhaupt, sondern nur dagegen, dass er schon

jetzt («ich bin noch zu jung») als Prophet auftreten soll. Nachdem
er aber die Versicherung erhalten hat: «Fürchte dich nicht, denn
ich bin mit dir, dich zu erretten!» (1, 8), entgegnet er nichts mehr
und gibt durch sein Schweigen seine Bereitschaft zu erkennen.
Auch Arnos lehnt eigentlich nicht den Ruf zum Propheten ab,
sondern möchte das angedrohte Unheil von seinem Volke ab-



— Ill —

wenden. Wie er erkennt, dass das Gericht Gottes endgültiger
Beschluss ist, schweigt auch er gegenüber Gott und gehorcht.

Nach dem Ausgeführten ergibt sich folgendes : 1. Die Berufung
erfolgt als Anruf Gottes an den Menschen, das göttliche Ich
wendet sich an das menschliche Du. Ja, auch der angerufene
Mensch kann Gott gegenüber zu Worte kommen. Der Abstand
zwischen Gott und Mensch wird gewahrt; er wird sogar von Arnos
bis auf Ezéchiel fortschreitend stärker empfunden. Mit Recht
stellt daher der norwegische Theologe Seierstad in dem für unser
Thema bedeutungsvollen Aufsatz: «Erlebnis und Gehorsam beim
Propheten Arnos» 30) fest, dass das Verhältnis der Schriftpropheten
zu Gott weit entfernt sei von aller Identitätsmystik 31), dadurch
in entschiedenen Gegensatz zu Hölscher u. a. tretend. Gott geht
nicht in den Propheten ein, um aus ihm zu sprechen, sondern er
spricht ihn an mit dem Auftrag, das Gehörte weiterzugeben.
Gegenüber Gott ist der Prophet der Hörende, gegenüber seinem
Volke der Redende. Was er weiss, weiss er nicht aus mystischer
Schau, sondern weil er Ohren hat und hört.

2. Der Berufungsauftrag erfolgt als Befehl. Gott der Herr
redet zum Propheten als zu einem Knecht. Befehl verlangt
Gehorsam. Das bedeutet aber gerade nicht ein Überwältigtwerden
des Menschen durch die in ihn einströmende Macht. Er ist nicht
der Gottheit seelisch ausgeliefert, so dass er als Traumwandler täte,
wozu die ihm innewohnende Gottheit ihn treibt. Wohl spüren die
Propheten den Anspruch der göttlichen Macht ; ihre Grösse besteht
gerade darin, dass sie diesem Anspruch restlos Geltung verschaffen
wollen, auf allen Gebieten des Lebens, von der Religion zur
Sittlichkeit, zum sozialen Leben und bis zur Politik. Aber eben,
es ist ein Anspruch Gottes, ein Appell an den Willen, der keineswegs

ausgeschaltet wird.

3. Der Prophet kann sich seinerseits äussern, sei es

zu Einwänden und Bedenken, sei es zur schliesslichen Bereitschaftserklärung.

Also keine Überrumpelung durch die Übermacht; im
Gegenteil, der Gott, der zum Propheten spricht, erwartet, dass

dieser seinerseits erkläre, ob er dem Rufe Folge leisten will, wie
dies am deutlichsten mit dem hinneni schwachem des Jesaja
geschieht. An sich könnte der Prophet auch anders antworten.

o) Zeitschr. f. alttest. Wissenseh. 1934, S. 22 ff.
A.a.O., S. 30.



— 112 —

Wenn er es nicht tut, so nicht deshalb, weil er unter seelischem
Druck und Zwang steht, sondern weil er willentlich Gottes
Machtanspruch anerkennt und sich ihm unterwirft.

Es fällt nicht in unser Thema, uns mit dem Inhalt der dem

Propheten aufgetragenen Botschaft weiter zu befassen. Aber auf
ein Moment müssen wir noch hinweisen: schon im Berufungsauftrag

selbst macht Gott den Propheten darauf aufmerksam, dass

er gerade durch die Berufung in eine Kampfsituation hinein
versetzt wird. Er wird, was z. B. für einen Jeremia das Alier-
schmerzlichste ist, in schärfsten Gegensatz zu seinem eigenen
Volke geraten. Er muss dem Volk gerade das verkünden, was
ihm selbst das Schrecklichste ist, Vernichtung und Gericht; daher
die flehentliche Fürbitte des Arnos, dass Gott es doch nicht
geschehen lasse! Aber auch sofern er Heilsprophet sein darf, wird
es nicht so geschehen können, wie das Volk es am liebsten hört.

Bei Jesaja ist es der Gedanke der Verstockung, in dem
dieser Gegensatz zum Ausdruck kommt: «Sprich zu diesem Volk:
Höret immerfort, doch verstehet nicht, und sehet immerfort,
doch erkennet nicht Verstocke das Herz dieses Volkes, mache
taub seine Ohren und blind seine Augen» (6, 9 f.). Und dem
Jeremia wird gesagt: «Ich mache dich zur festen Burg und zur
eisernen Mauer 32) wider die Könige Judas und seine Fürsten,
wider seine Priester und wider das Volk des Landes. Sie werden
wider dich streiten, dich aber nicht überwältigen» (1, 18 f.). Ein
ebenso harter Kampf wird dem Ezéchiel angekündigt: er wird
es mit einem «widerspenstigen Geschlecht» (2, 5 ff.; 3, 9.26 f.) zu
tun haben; Disteln und Dornen 33) werden um ihn sein, und er
wird unter Skorpionen wohnen (2, 6). Bei Arnos finden wir eine
solche Ankündigung nicht, aber der Gegensatz zum Volke spricht
aus all seinen Worten, und dass es ihm an Anfeindung nicht fehlte,
beweist seine Ausweisung aus Bethel (7, 10 ff.). Mit Recht sagt
daher Seierstad: «Prophet sein in diesem Sinne hat zu sehr den
Charakter eines Dienstes, eines Kampfes, einer steten
Überwindung innerer und äusserer Widerstände, um seine wesentliche

32) Zum Plur. chömöt s. Volz, Komm. z. AT X 11; die Auslassungen
nach LXX.

3S) Trotz LXX und den meisten modernen Auslegern noch immer
die wahrscheinlichste Bedeutung der schwierigen Ausdrücke.



— 113 —

Triebkraft in ekstatischen Erlebnissen, in überströmenden
Gefühlsbewegungen unter Ausschaltung des Selbstbewusstseins haben zu
können 34)».

Mit dieser Kampfsituation, in der die Propheten stehen,
hängt es zusammen, dass sie immer wieder des Verkehrs
mit Gott bedürfen. Wohl hat die Stunde der Berufung ihre
einzigartige Bedeutung, aber damit ist dem Propheten nicht alles
in die Hand gegeben. Er muss immer wieder, in jeder Lage, neu
hören können. Göttliche Kundgebungen und Aufträge ergehen
daher an ihn fort und fort, dann und wann auch wieder mit
visionärem Erleben verbunden, aber eigentlich mehr ausnahmsweise.
Vor allem muss er hören und gehorchen können.

Bei Ezéchiel möchte es zwar scheinen, als ob er ein für
allemal die ganze Offenbarung schwarz auf weiss erhalten hätte;
die Buchrolle enthält ja alles! Aber tatsächlich empfängt auch er
stets neue Botschaften und Aufträge Gottes, so dass auch ihm die

Offenbarung nicht als etwas fertig Abgeschlossenes zur Verfügung
steht.

Und gerade dieses Nichtverfügenkönnen, dies Unterstelltsein

unter die Notwendigkeit steten Hörens auf Gott ist ein
Kennzeichen der echten Propheten. Wir kennen ja zur Genüge ihre
Polemik gegen die falschen Propheten, die von ihrer Gabe ganz
nach Wunsch Gebrauch machen können, je nach dem Gefallen
ihrer Hörer und Auftraggeber35). Und wir haben ausserhalb
Israels ein schlagendes Beispiel dafür, wohin es führt, wenn ein

Prophet dieses Verfügenkönnen über die Offenbarung als ihm von
Rechts wegen zustehend betrachtet. Wir denken an Muhammed,
den seine Gläubigen als den nabi, den Propheten schlechthin
verehren. Wir zweifeln zwar nicht daran, dass sein Ausgangspunkt in
subjektiv durchaus echtem Erleben ruht, so dass er in dieser

Beziehung ebensowenig wie Moses oder Christus zu den

Impostures gezählt werden darf. Aber höchst bedenklich ist es, wie

er vor allem in seiner medinensischen Periode, da er mehr Staatslenker

als religiöser Künder wird, für alles und jedes eine

Offenbarung Allahs zur Verfügung hat, mag es sich um die Regelung
sittlicher und kultischer Dinge, um rechtliche und soziale

Bestimmungen handeln, ja selbst um die wenig säubern Angelegen-

34) A. a. O. S. 37.
35) Jer. 23,' 16 ff.; Ez. 13, 1 ff.; Mich. 3, 5 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 8



— 114 —

heiten seines Liebes- und Ehelebens 36). Frühere Offenbarungen
können ohne weiteres durch neue abgeändert oder aufgehoben
werden 37). Wie weit entfernt sind wir da von dem bittern Ringen
und Kämpfen der grossen Propheten Israels!

Die Bedeutung dieser Männer kann kaum überschätzt werden.
Wir sehen sie allerdings nicht mehr mit der Wellhausenschen
Schule darin, dass sie die Begründer des israelitischen
Monotheismus gewesen wären. Dieser bestand schon vor ihnen 38). Aber
sie beruht darauf, dass sie sich in solcher Unbedingtheit dem

göttlichen Wort unterstellten, unbekümmert um Menschenurteil,
ja im Kampfe selbst mit den Wünschen ihres eigenen Herzens.
Nichts als gehorsame Hörer des Rufes, der an sie ergeht, wollen
sie sein, Diener der göttlichen Offenbarung, nicht aber Geniesser
des Einswerdens mit der Gottheit. Dass Gott solche Männer
erweckt hat, darin liegt die Bedeutung der Propheten innerhalb
der Offenbarungsgeschichte des Alten Bundes; darin liegt aber
auch ihre Gegenwartsbedeutung und mit ein Grund für die
Berechtigung des Kampfes der Kirche gegen die Ausschaltung des

Alten Testamentes.

Bern. Albert E. Rüthy.

36) Koran, Sure 24, 11 ff.; 33, 49 ff. ; 66; und dazu Sprenger, Leben
und Lehre des Mohammed III 1865, S. 61 ff., 84 ff.

37) Sure 2, 100; Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der
Religionsgeschichte, 4. Auflage 1925, I 670.

38) Vgl. Eichrodt, Theologie des AT I, 2. Auflage, S. 112.


	Das prophetische Berufungserlebnis

