Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 3-4

Artikel: Das prophetische Berufungserlebnis
Autor: Ruthy, Albert E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das prophetische Berufungserlebnis').

Im Jahre 1927 noch konnte Ernst Sellin schreiben, dass die
Bestrebungen antisemitischer Kreise, das Alte Testament aus der
christlichen Kirche zu verdriangen, «einen nennenswerten Widerhall
in der evangelischen Kirche Deutschlands nicht gefunden» haben?).
Dass dem heute nicht mehr so ist, brauche ich hier nicht weiter
auszufiihren. Je mehr aber diese Angriffe auch weit iiber den
deutschen Protestantismus hinaus die Gemiiter erregen und teils
auf Zustimmung oder Unentschiedenheit, teils auf energische Ab-
wehr stossen, desto notwendiger wird es, dass wir Christen uns
in allem KErnst fragen, was uns eigentlich das Alte Testament
bedeutet. Die Beschiftigung mit ihm ist daher gerade heute weit
mehr als eine bloss wissenschaftliche Angelegenheit. Die Wissen-
schaft ihrerseits aber ist verpflichtet, ihre helfende Hand zu bieten,
wo es um Entscheidungen von so grosser Tragweite wie die Aus-
schaltung des Alten Testamentes geht.

Wenn wir fragen, welche Stiicke des Alten Testamentes in der
christlichen Welt die grosste Nachwirkung ausgeiibt haben, so
werden wir neben den ersten Kapiteln der Genesis mit der Ge-
schichte von Weltschépfung und Siindenfall, dem mosaischen
Dekalog, den Psalmen, besonders auf die grossen Propheten
hinzuweisen haben. Was aber diese im speziellen betrifft, so hat
hier das Interesse in der neuzeitlichen Theologie eine wesentlich
andere Richtung genommen, als wie das bis anhin der Fall gewesen
war. Frither war dem christlichen Leser des Alten Testamentes
der Inhalt der prophetischen Weissagungen die Hauptsache, und
zwar ganz besonders der messianischen und derjenigen, die sich
wenigstens irgendwie messianisch deuten liessen. Mit dem Auf-
kommen der modernen Bibelwissenschaft aber hat sich die Auf-
merksamkeit viel mehr den Propheten selbst zugewendet,
den Propheten als Gestalten der israelitischen Geschichte und
Literatur, dem Prophetentum als religionsgeschichtlicher KEr-
scheinung.

Die Literarkritik lehrte uns echtes von unechtem Gut in den
prophetischen Biichern unterscheiden, die einzelnen Stiicke richtig
abgrenzen, den unbekannten Exilspropheten, den wir mit einem

1) Antrittsvorlesung, gehalten am 5. Juli 1941 an der Universitdt Bern.
%) RGG 2. Auflage I S. 985.

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 7



— 98 —

Verlegenheitsausdruck Deuterojesaja nennen, dem vorexilischen
Jesaja gegeniiberstellen u.a. m. Die literaturgeschichtliche For-
schung zeigte uns die verschiedenen Gattungen prophetischen
Schrifttums auf. Die seit einem Jahrhundert ins Ungeahnte
erweiterte Kenntnis der altvorderasiatischen Geschichte und Kultur
liess uns die Umwelt der Propheten und ihres Volkes in viel klarerem
Lichte erscheinen. Die komparative Religionsgeschichte trug ein
reichhaltiges Vergleichsmaterial nicht nur aus dem alten Orient,
sondern auch aus scheinbar entlegensten Gebieten zusammen. Die
psychologische Betrachtungsweise suchte das besondere seelische
Erleben der Propheten zu durchleuchten und zu analysieren. Kine
ganze Iiille von Gesichtspunkten, von denen aus sich das alt-
testamentliche Prophetentum in immer neuem Lichte zeigte! Eine
Anzahl von Gesamtdarstellungen schopfte das {iberreiche Material
aus, von denen wir nur zwei der wichtigsten nennen wollen: Duhms
glinzendes Buch «Israels Propheten» (1916, 2. Auflage 1922) und
Holschers an religionsgeschichtlichem Stoff und psychologischen
Betrachtungen reiches Werk «Die Profeten. Untersuchungen zur
Religionsgeschichte Israels» (1914). Dass daneben die eigentlich
theologische Bemiithung um die systematische Darstellung der
prophetischen Botschaft nach ihrem Inhalt gerade in neuester Zeit
nicht ruht, mogen die einschligigen Abschnitte aus Eichrodts
«Theologie des Alten Testaments» (1933—1939) belegen.

Bei all dem scheint uns aber eine Betrachtungsweise zu kurz
gekommen zu sein; wir méchten sie die offenbarungsgeschicht-
liche nennen und an einem eng begrenzten Gegenstand aus dem
Gesamtbereich des Prophetismus zu zeigen versuchen, was wir

damit meinen 2).

k k
£

Fiir den Propheten spielt die Berufung eine entscheidende
Rolle. Durch sie weiss er sich in seine besondere Aufgabe hinein-
gestellt; durch sie hat er die Gewissheit, im Auftrage Gottes zu
reden und zu handeln. Dabei ist nun zu unterscheiden zwischen

) Eine Betrachtungsweise also, die im AT nicht nur Religions-
geschichte und «Literatur» sieht, sondern vor allem Offenbarung, die aber
andrerseits den wesenhaften Unterschied zwischen alt- und neutestament-
licher Offenbarung nicht zu verwischen sucht (daher offenbarungsgeschicht-
lich). Vgl hierzu die in manchem nicht unberechtigten Einwinde Baum-
gartners (Schweiz. Theol. Umschau 2/3 1941, S. 17 ff.) gegen eine durch-
gangig christologische Auslegung des AT.



— 99 —

dem Berufungsbewusstsein, das dauernd in ihm lebt und ihn
trigt in der Ausiibung seiner Mission ¢), und dem Berufungs-
erlebnis, jenem Vorgang, durch den er erstmalig die Gewissheit
erhilt, von Gott zu einem besondern Dienste bestimmt zu sein.
Bei allen drei grossen Propheten steht ein solches entscheidendes
Erlebnis am Anfang ihrer Wirksamkeit. Jeremia zwar lebt in
dem Bewusstsein, schon vor der Geburt zum Werkzeug Gottes
priadestiniert zu sein: «Noch ehe ich dich bildete im Mutterleibe,
habe ich dich erwéhlt; ehe du aus dem Schosse hervorgingst, habe
ich dich geweiht» (Jer. 1, 5). Aber auch ihm wird diese Gewissheit
erst durch ein besonderes Erlebnis zuteil, durch das er erfihrt,
wozu ihn Gott vorbestimmt hat. Diesem fiir die Propheten so
wichtigen Vorgang wollen wir unsere Aufmerksamkeit zuwenden,

Sowohl bei Jesaja wie bei Jeremia und Ezechiel finden wir
Schilderungen ihres Berufungserlebnisses. Bei den beiden letztern
stehen diese, wie zu erwarten, am Anfang des Buches, bei Jesaja
jedoch erst im 6. Kapitel. Dies hingt wohl mit der Entstehungs-
geschichte des Buches zusammen, und es ist anzunehmen, dass
auch hier einmal der Berufungsbericht am Anfang einer Sammlung
von Berichten iiber des Propheten Téatigkeit gestanden hatte. Dem
literarischen Charakter nach gehoren alle drei Stiicke zu den
prophetischen Selbstberichten. Es sind ndmlich drei Gattungen
innerhalb des prophetischen Schrifttums zu unterscheiden: 1. Pro-
phetenworte, kiirzere oder lingere Spriiche vorwiegend metrischer
Form; 2. Fremdberichte tiber den Propheten, die von ihm in der
dritten Person reden; und 3. Selbstberichte, in denen der Prophet
in der ersten Person erzihlt 5). Hs ist leicht begreiflich, dass den
Propheten, wenn sie schon zu schriftlicher Aufzeichnung iiber-
gingen, besonders daran lag, zu zeigen, dass sie nicht aus eigener
Anmassung, sondern auf Grund géttlicher Berufung redeten und
handelten.

Wir besitzen also hier Quellenstiicke von erstklassiger Be-
deutung, deren Echtheit auch sozusagen allgemein anerkannt wird.
Duhm will dies zwar in betreff des Berufungsberichtes des Jeremia
nicht gelten lassen und schreibt ihn spitern Bearbeitern zu, die
den Gedanken von der Auserwidhlung schon im Mutterleibe (in

%) Vgl. dazu Eissfeldt, Das Berufungsbewusstsein der Propheten als
theologisches Gegenwartsproblem (Theol. Studien und Kritiken 1934/35,
S. 124 f£.).

5) Eissfeldt, Einleitung in das AT 1934, 8. 161 {f.



— 100 —

dem oben zitierten Wort) aus Deuterojesaja (49, 1{f.) entlehnt
hatten %). Doch hingt dies mit seiner extrem kritischen Kin-
stellung gegeniiber dem Jeremiabuche zusammen, wonach nur die
Stiicke in metrischer Form von Jeremia selbst stammen wiirden,
ein Standpunkt, der heute ziemlich aufgegeben ist 7).

Ziemlich verwickelt liegen die Verhéltnisse bei Ezechiel.
Zunidchst war man sich schon lange dariiber einig, dass vor allem
in den Anfangskapiteln spitere Uberarbeitung und Erweiterung
den wurspriinglichen Wortlaut unertriglich entstellt haben. Es
blieben aber auch so noch der Rétsel und Widerspriiche genug,
die die verschiedensten Lisungsversuche hervorgerufen haben. Die
einleuchtendste Erklirung scheint mir nun die von Bertholet zu
sein. Dieser Forscher, der schon 1897 fiur Martis Kurzen Hand-
Commentar das Buch Ezechiel bearbeitet hatte, schenkte uns als
schone Altersgabe rund 40 Jahre spiter (1936) noch einmal einen
Kommentar zum selben Buche in Eissfeldts Handbuch zum Alten
Testament. Hier entwickelt er eine vollig neue Auffassung, die
geeignet scheint, manches Dunkel im KEzechielbuche zu erhellen.
Nach Bertholet ist eine doppelte Wirksamkeit des Propheten zu
unterscheiden, zuerst in Jerusalem und dann im babylonischen
Exil. Entsprechend findet er auch zwei Berufungsvisionen, die
Thronwagenvision in c. 1, 4 bis 2, 2, und die Buchrollenvision in
c. 2, 3 bis 3, 9. Die letztere ist die Anfangsvision, durch die
Ezechiel, noch in Jerusalem weilend, zum Unbheilspropheten be-
rufen wird; die erstere (zeitlich spéter anzusetzende) aber bestimmt
ithn, auch im Exil seine Téatigkeit fortzusetzen, und zwar jetzt,
nach Eintritt des Strafgerichts, als Heilsprophet 8). Durch die
Annahme einer jerusalemischen und einer exilischen Wirksamkeit
wird das Bild Ezechiels psychologisch sozusagen «normaler»; es
wird, wie Bertholet sagt, «von einer Reihe von Ziigen entlastet,
die in das Gebiet des Parapsychologischen gehdren».

§) Duhm, Israels Propheten 333; in seinem Kommentar zu Jeremia
(Martis KHC) 1901, 5, hatte er noch die Moglichkeit offen gelassen, dass
der Vers, der Schrift Baruchs entnommen, auf Jeremia selbst zuriickgehen
koénnte.

) Eissfeldt, Einleitung, S. 395 f.

8) Damit diirfte sich auch Hélschers These (Hesekiel, Der Dichter
und das Buch. Beih. z. Zeitschr. f. alttest. Wissensch. 39, 1924) er-
ledigen, wonach der echte Ezechiel nur Unheilsprophet gewesen wiire und
alles iibrige, mehr als die Hélfte des Buches, von einem im 5. Jahrhundert
lebenden Redaktor stammte.



— 101 —

Uns interessiert hier vor allem die Buchrollenvision, die ja
nach Bertholets Auffassung den eigentlichen Anfang der pro-
phetischen Wirksamkeit HEzechiels bedeutet und so das Gegen-
stlick zu den entsprechenden Erlebnissen bei Jesaja und Jeremia
bildet. Dabei ist noch zu beachten, dass allem Anschein nach in
dem Bericht zwei Parallelrezensionen ineinandergearbeitet sind,
die Bertholet wiederum auszuscheiden versucht ?).

Ausser den drei grossen Propheten bietet uns noch das Buch
Amos wertvolles Material. Schon der Ausspruch des Propheten
7, 15: «Jhwh hat mich hinter der Herde weggenommen, und
Jhwh hat zu mir gesprochen: Gehe hin und weissage iiber mein
Volk Israell» beweist, dass auch fiir ihn ein entscheidendes Er-
lebnis am Anfang steht, durch das er zum Propheten wird. Aber
noch mehr: in den Visionen, die sich in ¢. 7 und 8 des Buches
finden 1°) — auch hier in der Form des prophetischen Selbst-
berichtes —, sehen wir gerade die Erlebnisse, die seine Berufung
bedeuten. Zwar wird dies nicht ausdriicklich gesagt und ist daher
auch nicht unbestritten 11), aber es wird sich uns zeigen, dass wir
hier im wesentlichen den gleichen Vorgang wie in den Berufungs-
visionen der grossen Propheten vor uns haben.

So haben wir es also im folgenden in der Hauptsache mit
diesen Stellen zu tun: Jes. c. 6; Jer. 1, 4—10; Kz. 2, 3—3, 9;
Am. 7, 1—8 und 8, 1—3. ’

Das Berufungserlebnis hat bei all diesen Propheten die Form
der Vision, verbunden mit Audition. Hierbei ist nicht etwa an
schriftstellerische Fiktion zu denken, wie das in der spitern
Apokalyptik der Fall ist, sondern an reales Erleben. Die Be-
schreibung, die die Propheten von ihren Berufungsvisionen geben,
durchzittert iiberall die Scheu vor der géttlichen Majestét, die
sich ihnen zeigte. Am zuriickhaltendsten ist dabei Jeremia.
Zunichst erwihnt er iiberhaupt nur das Reden Gottes an ihn:
«Und es erging an mich das Wort Jhwhs» (1, 4). Dass es sich
aber auch bei ihm nicht nur um Audition, sondern ebenso um

%) A.a.0., 8. 9ff.

10) Die fiinfte Vision in c. 9 ist fiir unsern Zusammenhang weniger
wichtig und kann hier ausser Betracht bleiben.

11} Sellin (Kommentar zum AT XII, 2. und 3. Auflage 1929, S. 249)
z. B. sieht in den Visionen «den Schlusspunkt seines prophetischen Wirkens».



— 102 —

Vision handelt, zeigt v. 9: «Und Jhwh streckte seine Hand aus
und berithrte meinen Mund.» Das einzige Sichtbare jedoch, das er
erwahnt, ist die Hand Gottes 12).

Kine Hand, die gegen ihn ausgestreckt ist, schaut auch
Ezechiel, aber er scheut sich sogar zu sagen, dass es Gottes Hand
ist (2, 9). Andrerseits aber ist die Erscheinung bei ihm konkreter;
die Hand hilt ihm eine Buchrolle hin, die mit Schriftzeichen
bedeckt ist: «Und er breitete sie vor mir aus, und sie war auf der
Vorderseite und auf der Riickseite beschrieben, und es stand darauf
geschrieben Klage und Ach und Wehe» (2, 10). Der Inhalt der
Verkiindigung, die dem Propheten aufgetragen ist, steht also bei
Gott zum voraus schon fest, ja sie ist sogar schon geschrieben.
Wir stehen am Anfang der Schriftreligion, der die Offenbarung
ein schwarz auf weiss fixiertes abgeschlossenes Ganzes ist. Bei-
nahe grotesk wirkt aber die Art, wie Ezechiel sich den Inhalt der
Botschaft aneignen soll: «Er sprach zu mir: Menschensohn, iss
diese Rolle!» (3, 1) oder noch drastischer nach der zweiten Re-
zension: «Deinem Leib gib zu essen und deine Ringeweide fiille
mit dieser Rolle, die ich dir gebe» (3, 2). Welcher Gegensatz zu
Jeremia, dem Gottes Hand nur den Mund beriithrt, um seine
Worte darein zu legen!

Die Berithrung des Mundes spielt auch schon bei Jesaja
eine wichtige Rolle, aber hier nicht als Zeichen der goéttlichen
Beauftragung, sondern als Sinnbild der Reinigung, und zwar tut
es hier nicht Gott selbst, sondern «einer der Seraphe flog zu mir
her, einen glithenden Stein in der Hand, den er mit der Zange
vom Altare genommen. Und er beriihrte damit meinen Mund und
sprach: Siehe, das hat deine Lippen beriihrt, und deine Schuld ist
gewichen und deine Siinde gesiihnt» (Jes. 6, 6 f.). Im iibrigen aber
unterscheidet sich Jesaja von den beiden spitern Propheten da-
‘durch, dass er die Erscheinung Jhwhs selbst und nicht bloss
die seiner Hand beschreibt: «Ich sah Jhwh auf einem hohen
und erhabenen Throne sitzen» (6, 1). Aber auch ihm zeigt sich
die Majestas Domini nicht unverhillt: «Seine Sdume fillten den
Tempel» (ebd.). So kann der natiirlich unten stehende Prophet
nur die Sdume des Gewandes sehen, das ihm den Anblick der
Gestalt Gottes verbirgt. Seraphe umgeben die Erscheinung wie
der Hofstaat den Thron eines Konigs und singen das Trishagion,
das dreimalige qadosch. Dabei erbeben die Schwellen des Tempels,

12y Zur «Hand Jhwhs» s. Hoélscher, Die Profeten, S. 24 f., S. 29 f.



— 103 —

und der Raum fiillt sich mit Rauch (v. 2 {f.). Alles dient dem
einen Zweck : Gottes Erhabenheit recht eindriicklich hervorzuheben.

Wenden wir uns noch dem é&ltesten der Schriftpropheten,
Amos, zu. Bei ihm finden wir nicht eine Vision, die sich gerade
als die Berufungsvision bezeichnen liesse, sondern eine Reihe
solcher, durch die er zum Prophetenamt bestimmt wird. Bertho-
let 13) will zwar in c. 1, 2: «Jhwh brillt vom Zion her, von
Jerusalem erhebt er seine Stimme; da welken ') die Auen der
Hirten, und der Gipfel des Karmel verdorrt» den Nachhall des
Berufungserlebnisses finden: im Gewitter habe Amos die Stimme
des Herrn vernommen. Aber abgesehen davon, dass es sich in
dem Vers gar nicht um ein Gewitter handelt — dazu passt das
Welken der Auen und das Verdorren des Bergwaldes auf dem
Karmel nicht —, sondern um die Schilderung des géttlichen Straf-
gerichts %), braucht es ein solches stimmungsmiéissiges Moment wie
das Rollen des Donners nicht, um den Propheten seine Berufung
erleben zu lassen.

Wir bleiben also auf die Visionen in cc. 7 und 8 angewiesen.
Sie gehoren zusammen und bilden eine geschlossene Reihe, trotzdem
sie im heutigen Bestand des Buches durch den Bericht iiber des
Amos Vertreibung aus Bethel (7, 10—17) auseinandergerissen sind.
Sie gruppieren sich schon nach dem &dussern Aufbau zu zwel
Paaren, aber auch inhaltlich gehéren je zwei von ihnen enger zu-
einander und haben im Grunde die gleiche Bedeutung.

Der Schafziichter von Tekoa ist ein Mann von einfacher
Bildung. Seine Visionsschilderungen sind nicht so kunstvoll wie
die des Jesaja und nicht so kiinstlich wie die des Ezechiel. Auf
die Ausmalung der Gotteserscheinung wird gar kein Gewicht
gelegt. Mit knappen Worten sagt Amos, was Gott ihm zeigt:
«Solches liess der Herr Jhwh mich schauen: siehe, er bildete
Heuschrecken...» (7, 1) oder: «Siehe, er rief die Flamme des
Feuers 1%). . .» (7, 4) oder: «Siehe, der Herr stand auf einer Mauer 17),

13) Zu Amos 1, 2. Bonwetsch-Festschrift 1918, 8. 1 ff.

14y "abal ist, parallel zu jabésch, nach akkad. abalu mit «welken»
statt mit «trauern» wiederzugeben (s. Gesenius-Buhl, Handwoérterbuch,
17. Auflage 1921, 8. 5); dadurch eriibrigt es sich, mit Duhm statt jabésch
jébdsch zu vokalisieren.

15) So mit Recht Weiser, Die Prophetie des Amos (Beih. z. Zeitschr.
f. alttest. Wissensch. 53, 1929), S. 79 ff.

16) 1.. lahab ’ésch (Elhorst, Sellin u. a.).

17y Fir das nach chomat stehende "2nak, in dem ein Textfehler stecken
muss, hat sich bis jetzt noch keine befriedigende Erklirung gefunden.



— 104 —

mit einem Senkblei in der Hand...» (7, 7). Das Erscheinen Gottes
wird nur eben erwihnt, um dann sofort zu dem iiberzugehen, was
er ihn schauen lidsst, die Bilder ndmlich, die alle das nahende
Gericht bedeuten: die Heuschrecken, die das Land kahl fressen;
die Feuerflamme, die alles verzehrt; das Senkblei, das an das Volk
Israel gelegt wird. In der vierten Vision wird die Gotteserscheinung
iiberhaupt unerwidhnt gelassen und gerade das Bild selbst be-
schrieben: «Siehe, ein Korb mit Herbstobst» (8, 1), wobei die
Bedeutung des Bildes in einem Wortspiel des Hebréischen liegt:
qajis, Obst, klingt an qés, Ende, an; daher die Erklirung: «Ge-
kommen ist das Ende fiir mein Volk Israel» (8, 2). Aber qajis
bedeutet auch den Sommer als die Zeit der Reife und Ernte, so
dass auch eine gedanklicheVerbindung mit der Gerichtsankiindigung
besteht: «Das Volk ist reif zur Ernte.»

Threr Art nach sind diese Visionen ganz dhnlich den beiden,
die bei Jeremia unmittelbar auf das Berufungserlebnis folgen
(1, 11—16) und gewiss mit ihm eng zusammenhangen. KEs sind
die Gesichte vom Mandelzweig und vom siedenden Topf, auch hier
ganz einfache Bilder, mit wenigen Strichen gezeichnet. Die
Mandelzweigvision beriihrt sich insofern noch n#dher mit der des
Amos vom Obstkorb, als auch bei ihr die Bedeutung in einem
Wortspiel liegt. Denn das hebrédische Wort fiir Mandelbaum,
schaqéd, enthilt den Begriff des Wachens, und daran schliesst sich
die Deutung des Gesichts: «Ich wache (schoqéd *ni) iiber meinem
Worte, es zu vollstrecken» (v. 12). Der siedende Topf aber kommt
vom Norden her, und dies wird also erklirt: «Vom Norden her
kommt siedend 18) das Unheil iiber alle Bewohner des Landes»
(v. 14).

Hélscher 1%) und mit ihm Weiser 20), Robinson 21) und andere
sind nun der Meinung, dass Erlebnisse dieser Art auf normalen
Sinneseindriicken beruhen, die den Ausgangspunkt fiir die darauf
folgende Gehorshalluzination bilden. So hétte Amos z. B. wirkliche
Heuschrecken gesehen: «Es ist die Zeit, in der die Sommersaat
zu sprossen anfingt; da wandert der junge Hirt iibers Feld und
sieht, wie Heuschrecken das junge Gras abfressen», erkldrt Holscher

18) L. tuppach (Houbigant, Graf, Duhm u. a. nach LXX).

19) Die Profeten, S. 45 ff.

20) Die Prophetie des Amos, S. 9f., 13, 17, 23.

1) In Eissfeldts Handbuch z. AT I, 14 (1938), S. 97, 99, 101. Ahnlich
Volz (Kommentar zum AT X, 2. Auflage 1928, S. 10f.) zu Jer. 1, 11—186.

3]



— 106 —

den Vorgang ?2). Ebenso hat er einmal einen Maurer auf der
Mauer stehen gesehen, das Bleilot in der Hand usw. Oder Jeremia
erblickt zu der Zeit, da die tbrige Natur noch im Winterschlaf
ruht, einen blithenden Mandelstrauch, ein andermal einen auf dem
Feuer siedenden Topf. Immer hitte so eine normale Sinnes-
wahrnehmung den Ausgangspunkt fiir das Erlebnis gebildet.
Doch wir glauben, dass man damit auf den Weg einer unstatt-
haften Rationalisierung gerit. Deutlich leitet Amos die Be-
schreibung der Gesichte mit den Worten ein: ko hir’ani jhwh
(«also liess Jhwh mich schauen») (7, 1.4.7; 8, 1), wobei dieses
hiar'a (Hiphil von rda’a) gerade ein typischer Ausdruck fiir den
Visionsempfang ist 23). Also nicht der Prophet sieht — auf natiir-
liche Weise — Heuschrecken usw., sondern Gott lidsst ihn diese
Dinge schauen. Und in der dritten Vision des Amos ist es doch,
wenn man dem Text nicht Gewalt antun will, offenbar so, dass
er Jhwh selber mit dem Senkblei in der Hand auf der Mauer
stehen sieht und nicht irgendeinen Maurer 24). Auch fir die erste
und zweite Vision ist es wahrscheinlich, dass Gott selbst erscheint
und nicht nur der Gegenstand, mit dem er dem Amos das kommende
Gericht andeutet. Damit ist aber natiirliches Sehen ausgeschlossen.

Bei Jeremia allerdings erscheint Gott nicht selbst. Er
erwihnt aber auch sonst nie eine direkte Erscheinung Jhwhs,
nur etwa seine Hand kann er schauen, die ihm den Mund beriihrt,
wie in der Berufungsvision (1, 9), oder ihm einen Becher reicht,
den er den Voélkern zu trinken geben soll (25, 15 ff.). Aber in dem
Gesicht von den beiden Feigenkorben (24, 1ff.) braucht er wie
Amos die Einleitungsformel hir’ani jhwh, «Jhwh liess mich
schauen», und nicht «ich sah». Und die Feststellung Gottes in
der Mandelzweigvision: «Du hast recht gesehen» (1, 12) héitte doch
keinen Sinn, wenn Jeremia einen wirklichen Mandelzweig gesehen
hétte. Gott will doch nicht seine botanischen Kenntnisse priifen,
wenn er ihn friagt: «Was siehst du?» (v. 11). Diese Frage kann
nur den Sinn haben, dass sich Gott vergewissern will, ob Jeremia
den Inhalt der Schauung recht erfasst habe. Die gleiche Frage
wird iibrigens auch an Amos in der dritten und vierten Vision
(7, 8; 8, 2) gerichtet.

* *
*

22) A.a. 0., S.47.
28) Vgl. Ex. 27, 8; 33, 18; Ez. 40, 4; Sach. 2, 3; 3, 1.
24) So auch Seierstad, Zeitschr. f. alttest. Wissensch. 1934, S. 26.



— 106 —

Die Form des Berufungserlebnisses ist also zunichst die
Vision. Damit erscheinen die Propheten all den vielen Visioniren
im weiten Gebiet der Religionsgeschichte nahegeriickt, und es
eroffnet sich hier ein dankbares Feld fiir die Arbeit des Religions-
psychologen. Aber eine solche Betrachtungsweise geht immer vom
Menschen und seinem Erleben aus. Uns interessieren hier jedoch
nicht so sehr die seelischen Vorgidnge, wobei es ja immer noch
fraglich bliebe, ob ihnen auch ein objektives Geschehen entspricht.
Wir sehen in der Berufung eines Propheten in erster Linie einen
Offenbarungsakt Gottes und fragen daher nicht: Was geht
in der Seele des also Berufenen vor ? sondern: Was geht zwischen
Gott und dem Menschen vor, den er seiner Offenbarung
wiirdigt ¢ Das ist die Fragestellung, die wir als die offenbarungs-
geschichtliche bezeichnen méchten. IMir sie ist nun im Berufungs-
erlebnis das Visiondre, das, was der Prophet schaut, weit weniger
wichtig als das, was zwischen Gott und dem Berufenen
geredet wird. Gesichte werden den Propheten auch nach ihrer
Berufung noch zuteil, aber der Ruf, der an sie ergeht, hat eine
einmalige Bedeutung, da durch ihn erst der von Gott Erwéihlte
zum Propheten wird.

Am Anfang steht der Anruf Gottes. Erspricht den Menschen
an, um ihm den Berufungsauftrag zu erteilen; und nicht der
Prophet ist es, der sich an Gott herandriangt, um seiner habhaft
zu werden. Bei Jesaja redet zwar zunichst der Prophet. Uber-
wéltigt von der Erscheinung der gottlichen Majestit spricht er:
«Weh mir, ich bin verloren; denn ich bin ein Mensch mit unreinen
Lippen und wohne unter einem Volke mit unreinen Lippen —
und habe den Konig, Jhwh der Heerscharen, mit meinen Augen
gesehen» (6, 5). Aber das ist ein Selbstgesprich des Jesaja; er
redet nicht Gott an, ja, er wiirde es iiberhaupt nicht wagen. Ausser-
dem braucht das Verbum ’amar nicht zu besagen, dass die Worte
wirklich ausgesprochen werden; es hat fters die Bedeutung von
’amar b°libbd, «in seinem Herzen sagen», d. h. denken 25). So ist
es auch hier der géttliche Anruf, der das Gesprich wirklich ein-
leitet.

Die Anrede Gottes kann sofort die Mitteilung der Be-
rufung bringen, so bei Jeremia, und zwar bei ihm in der be-
sonderen Prégung, dass Gott ihn schon vor seiner Geburt, ja vor
der Zeugung im Mutterleibe zum Propheten bestimmt habe (1, 5).

25) Vgl. Gen. 44, 28; Richt. 15, 2; Klag. 3, 18. 24 u. a.



— 107 —

So auch bei Ezechiel : «Menschensohn, ich will dich zu den Kindern
Israels senden, die von mir abtriinnig geworden sind, sie wie ihre
Viter bis auf den heutigen Tag» (2, 3). Bei Jesaja jedoch geht
dem Berufungsauftrag die vorbereitende Frage Jhwhs voraus:
«Wen soll ich senden ? wer wird uns gehen ?» (6, 8). Erst nachdem
der Angerufene seine Bereitschaft erklirt hat, erfolgt der Auftrag
selbst: «Geh und sprich zu diesem Volke. . .».

Bei allen dreien aber ist mit der Berufung ein direkter Befehl
Gottes verbunden, oder sie ist von vornherein in die Befehlsform
gekleidet. Dies letztere ist der Fall bei Jesaja mit den Imperativen
lek w®”amartd, «geh und sprich» (6, 9). Bei Jeremia folgt auf
die Mitteilung der Berufung und eine Einrede des Angesprochenen
der eigentliche Auftrag: «Zu allen, zu denen ich dich sende, wirst
du gehen, und alles, was ich dir gebiete, wirst du reden» (1, 7),
wobei die Imperfecta télek und t°dabbér ebenfalls imperativische
Bedeutung haben 26). Dann folgt die Berithrung des Mundes und
die inhaltliche Bestimmung des Auftrags: «Sieh, ich beauftrage
dich heute, auszureissen und niederzureissen, zu verderben und
zu zerstoren, zu pflanzen und aufzubauen» (v. 10). In v. 17 aber,
im Anschluss an die beiden mit dem Berufungserlebnis zusammen-
hingenden Visionen vom Mandelzweig und vom siedenden Topf
erfolgt noch einmal ein ausdriicklicher Befehl: «Du aber, giirte
deine Lenden, mache dich auf und rede zu ihnen alles, was ich
dir gebiete.»

Ebenso verhilt es sich bei Ezechiel. Nach der Sendung in
2, 3f. folgt der Befehl: «Du sollst zu ihnen sagen: So spricht
Jhwh...» bzw. nach der zweiten Rezension in v. 7: «Rede zu
ihnen meine Worte.» Nachdem dann KEzechiel die dargereichte
Buchrolle verschlungen hat, erfolgt noch einmal der Befehl:
«Menschensohn, auf, geh zum Hause Israel und rede zu ihnen
meine Worte» (3, 4).

Auch Amos hat einen ausdriicklichen goéttlichen Befehl ver-
nommen. FEr kommt zwar in den Visionen nicht direkt zum
Ausdruck, weshalb man ja auch nicht einhellig ist in der Meinung,
dass diese sein Berufungserlebnis darstellen. Warum wir den
Gesichten des Amos dennoch diese Bedeutung zuerkennen, werden
wir nachher noch sehen. Aber in dem Bericht iiber die Ausweisung
des Propheten aus Bethel spricht dieser zu Amazja: «Jhwh hat
mich hinter der Herde weggenommen, und Jhwh hat zu mir

26) (Gesenius-Bergstriasser, Hebr. Grammatik IT 1929, § 10m.



— 108 —

gesagt: Geh hin und weissage iiber mein Volk Israel» (7, 15). Also
auch hier der géttliche Imperativ.

Ein Befehl bedeutet immer ein Gegentiiber, ein Ich und ein
Du, einen, der befiehlt, und einen, der angesprochen wird. Aber
dieses Gegeniiber wird auch noch weiter gewahrt, indem der
Angesprochene seinerseits zu Worte kommt; es findet ein Ge-
sprach zwischen Gott und dem Berufenen statt. Bei Jesaja
fordert Jhwh selbst eine Antwort heraus durch seine Frage:
«Wen soll ich senden? wer wird uns gehen?» (6, 8). Und der
Prophet antwortet : « Hier bin ich, sende mich.» Aber auch nachher
noch 6ffnet er den Mund zu der bangen Frage: «Wie lange, o
Herr?» — wie lange soll die Verstockung des Volkes dauern?
(v. 11).

Auch Jeremia antwortet Gott, wenn auch zunichst nicht
mit der entschlossenen Bereitschaft Jesajas: «Ach, Herr Jhwh,
ich verstehe ja nicht zu reden; ich bin noch zu jung» (1, 6). Jhwh
aber lisst den Einwand nicht gelten: «Sage nicht: ich bin noch
zu jung, sondern zu allen, zu denen ich dich sende, sollst du
gehen. . .»

Bei den Gesichten des Amos vollends ist das Gesprich
geradezu die Hauptsache. In den beiden ersten Visionen ruft er,
erschreckt von den Bildern der Verheerung, die er schaut: «O
Herr Jhwh, vergib doch! Wie kann Jakob bestehen? Er ist
ja so klein» (7, 2.5). Und beide Male wird die Bitte erhért:
«Hs soll nicht geschehen! sprach Jhwh» (v. 3.6). Ganz anders
verliuft das Gesprich im zweiten Visionenpaar. Hier fragt Gott
jeweilen, ganz wie bei den auch sonst so dhnlichen beiden Gesichten
des Jeremia (1, 11 ff.): «Wasg siehst du, Amos?» (7, 8; 8, 2).
Nachdem dieser bestétigt hat, dass er das Geschaute richtig erfasst
hat, gibt Gott, wiederum wie bei Jeremia, die Deutung der beiden
Bilder: «Siehe, ich lege das Senkblei an inmitten meines Volkes
Israel; ich will ihm nicht ldnger vergeben» (7, 8) — und: «Ge-
kommen ist das Ende fiir mein Volk Israel; ich will ihm nicht langer
vergeben» (8, 2). Da verstummt Amos und wagt weder Einrede
noch Fiirbitte mehr.

Alles kommt hier auf den Fortschritt des Gespriachs vom
ersten zum zweiten Visionenpaar an. Lisst sich Gott die beiden
ersten Male noch erweichen durch des Propheten Flehen fiir sein
Volk, so ist nachher sein Beschluss unverriickbar festgestellt: «Ich
will nicht linger vergeben.» Der zunidchst erfolgende Aufschub



— 109 —

des Gerichts bedeutet auch einen Aufschub fiir Amos; er braucht
noch nicht zu predigen. Anders wird es aber nach dem dritten und
vierten Gesicht. Jetzt ist auch fiir ihn die Stunde gekommen; er
muss nun dem Rufe Folge leisten und, so schwer es ihn ankommen
mag, als Gerichtsprediger in Gottes Dienst treten. In dieser
entscheidenden Anderung der Situation zwischen der zweiten und
dritten Vision sehen wir gerade das, was fir die Berufung des
Amos bestimmend ist 27). Waren vorher die Dinge noch un-
entschieden, so ist jetzt, da der gottliche Strafbeschluss feststeht,
auch fiir Amos alles entschieden: wenn er Gott gehorchen will,
S0 muss er nun prophezeien 28).

Wenden wir uns dem Inhalt der Gespriche zwischen Gott
und Prophet zu, so treten zwei Momente hervor: der Einwand des
Berufenen, der sich seiner Mission entziehen mochte, und die
Erkldrung der Bereitschaft 29).

Jegaja formuliert seinen Einwand schon, als er die géttliche
Erscheinung schaut: «Ich bin ein Mensch unreiner Lippen» (6, 5).
Aber dieses Bedenken wird behoben, da der Seraph seinen Mund
mit dem glithenden Steine beriihrt: «Siehe, das hat deine Lippen
beriihrt, und deine Schuld ist gewichen und deine Siinde gesiihnt.»
Denkt Jesaja an seine eigene Makelhaftigkeit, so fiihlt sich Jere-
mia in anderer Weise unzulidnglich: er ist noch zu jung und deshalb
der Aufgabe nicht gewachsen: «Ich verstehe ja nicht zu reden»
(1, 6). Es ist die gleiche Einrede, die Moses macht: «Ach Herr,
ich bin kein beredter Mann... schwerféllig ist mein Mund und
meine Zunge» (Ex. 4, 10).

Bei Amos erfolgt der Einwand nicht aus dem Gefiihl seiner
Unzuldnglichkeit heraus, sondern er erscheint als Fiirbitter fiir sein
Volk. Nimmt Gott seinen Beschluss zurick, so muss aber auch
er nicht auftreten und das Gericht verkiinden. Dass Ezechiel
nicht wagt, dem gottlichen Anruf mit einer Einrede zu begegnen,
héngt mit dem bei ihm ganz besonders ausgepréigten Bewusstsein
der Distanz zwischen Gott und Mensch zusammen. dJa, er redet
iitberhaupt nicht und tut schweigend, was er geheissen wird. Je

27) Weiser, a.a. 0., S. 71 {f.

28) Vgl. auch 3, 8.

29) Es geht kaum an, in diesen und andern bei den verschiedenen
Propheten wiederkehrenden Ziigen nur «Darstellungsmotive» (Bertram, in
RGG, 2. Auflage, T S. 942 f.) zu sehen. Die Ubereinstimmung ist weniger
durch literarische Abhingigkeit der jiingern von den &ltern Propheten zu
erkliren, als dadurch, dass eben das Geschehen wesentlich das gleiche ist.



— 110 —

stirker der Abstand zwischen Gott und Mensch empfunden wird,
desto wichtiger wird aber das Vehikel der Vermittlung, dessen
Gott sich dem Menschen gegeniiber bedient. Die dargereichte
Buchrolle enthiilt alles, was der Prophet zu verkiinden hat; sie
ist der Zwischentriger der Offenbarung. So ergibt sich eine fort-
schreitende Entwicklung von Amos, der die Erscheinung Gottes
und das Reden mit ihm als etwas fiir einen Propheten Selbst-
verstindliches hinnimmt, {iber Jesaja, der vor der nur verhiillt
sich zeigenden Herrlichkeit Jhwhs erschauert, iiber Jeremia, der
schon nur noch von der Hand Gottes redet, die ihm die Worte
in den Mund legt, bis zu Ezechiel, wo sich zwischen die gebende
Hand und den empfangenden Mund noch die Schrittrolle ein-
schiebt.

Das andere Moment, die Erkldrung der Bereitschaft,
kommt nur bei Jesaja expressis verbis vor: «hinn®nt sch®lachéniy,
«hier bin ich, sende mich!y antwortet er klipp und klar auf die
auffordernde Frage Gottes (6, 8). Diese Entschiedenheit der
Antwort ist aber bedingt durch die vorhergehende Reinigung der
Lippen. Aber auch bei den andern in den Kreis unserer Betrach-
tung einbezogenen Propheten ldsst sich das bereitwillige Sichfiigen
unter den gottlichen Auftrag nachweisen. Da Ezechiel Gott
tiberhaupt nicht anzureden wagt, so erkldrt er seine Bereitschaft
durch den Vollzug der ihm befohlenen sinnbildlichen Handlung:
er verschlingt die Buchrolle. Dass diese materiell gar nicht existiert,
sondern nur als Gegenstand der Vision, tut nichts zur Sache; denn
es handelt sich hier um eine andere Realitdt als um die der Materie.
Auch das Essen der Rolle gehért mit in die Vision, bedeutet aber
doch einen Entschluss Ezechiels und nicht eine traumhaft willen-
lose Handlung.

Bei Amos und Jeremia scheint weder in einem Wort noch
in einer Handlung eine Bereitschaftserklarung vorzuliegen. Und
doch ist sie irgendwie da, nidmlich im Verzicht auf weitere Ein-
winde. Jeremias Hinrede richtet sich ja ohnehin nicht gegen
seine Berufung iiberhaupt, sondern nur dagegen, dass er schon
jetzt («ich bin noch zu jung») als Prophet auftreten soll. Nachdem
er aber die Versicherung erhalten hat: «Fiirchte dich nicht, denn
ich bin mit dir, dich zu erretten!» (1, 8), entgegnet er nichts mehr
und gibt durch sein Schweigen seine Bereitschaft zu erkennen.
Auch Amos lehnt eigentlich nicht den Ruf zum Propheten ab,
sondern mochte das angedrohte Unheil von seinem Volke ab-



— 111 —

wenden. Wie er erkennt, dass das Gericht Gottes endgiiltiger
Beschluss ist, schweigt auch er gegeniiber Gott und gehorcht.

Nach dem Ausgefiihrten ergibt sich folgendes: 1. Die Berufung
erfolgt als Anruf Gottes an den Menschen, das géttliche Ich
wendet sich an das menschliche Du. Ja, auch der angerufene
Mensch kann Gott gegeniiber zu Worte kommen. Der Abstand
zwischen Gott und Mensch wird gewahrt; er wird sogar von Amos
bis auf KEzechiel fortschreitend stdrker empfunden. Mit Recht
stellt daher der norwegische Theologe Seierstad in dem fiir unser
Thema bedeutungsvollen Aufsatz: «Erlebnis und Gehorsam beim
Propheten Amos» 3%) fest, dass das Verhiltnis der Schriftpropheten
zu Gott weit entfernt sei von aller Identitdtsmystik 3!), dadurch
in entschiedenen Gegensatz zu Holscher u. a. tretend. Gott geht
nicht in den Propheten ein, um aus ihm zu sprechen, sondern er
spricht ihn an mit dem Auftrag, das Gehérte weiterzugeben.
Gegeniiber Gott ist der Prophet der Hérende, gegeniiber seinem
Volke der Redende. Was er weiss, weiss er nicht aus mystischer
Schau, sondern weil er Ohren hat und hort.

2. Der Berufungsauftrag erfolgt als Befehl. Gott der Herr
redet zum Propheten als zu einem Knecht. Befehl verlangt Ge-
horsam. Das bedeutet aber gerade nicht ein Uberwiltigtwerden
des Menschen durch die in ihn einstrémende Macht. Er ist nicht
der Gottheit seelisch ausgeliefert, so dass er als Traumwandler tite,
wozu die ihm innewohnende Gottheit ihn treibt. Wohl spiiren die
Propheten den Anspruch der géttlichen Macht; ihre Grosse besteht
gerade darin, dass sie diesem Anspruch restlos Geltung verschaffen
wollen, auf allen Gebieten des Lebens, von der Religion zur
Sittlichkeit, zum sozialen Leben und bis zur Politik. Aber eben,
es ist ein Anspruch Gottes, ein Appell an den Willen, der keines-
wegs ausgeschaltet wird.

3. Der Prophet kann sich seinerseits &dussern, sei es
zu Einwinden und Bedenken, sei es zur schliesslichen Bereitschafts-
erklirung. Also keine Uberrumpelung durch die Ubermacht; im
Gegenteil, der Gott, der zum Propheten spricht, erwartet, dass
dieser seinerseits erklire, ob er dem Rufe Folge leisten will, wie
dies am deutlichsten mit dem hinn®ni sch®lachéni des Jesaja
geschieht. An sich kénnte der Prophet auch anders antworten.

30y Zeitschr. f. alttest. Wissensch. 1934, S. 22 {f.
31) A.a.O., S. 30.



— 112 —

Wenn er es nicht tut, so nicht deshalb, weil er unter seelischem
Druck und Zwang steht, sondern weil er willentlich Gottes Macht-
anspruch anerkennt und sich ihm unterwirft.

®

Es fallt nicht in unser Thema, uns mit dem Inhalt der dem
Propheten aufgetragenen Botschaft weiter zu befassen. Aber auf
ein Moment miissen wir noch hinweisen: schon im Berufungs-
auftrag selbst macht Gott den Propheten darauf aufmerksam, dass
er gerade durch die Berufung in eine Kampfsituation hinein
versetzt wird. KEr wird, was z. B. fiir einen Jeremia das Aller-
schmerzlichste ist, in schirfsten Gegensatz zu seinem eigenen
Volke geraten. Er muss dem Volk gerade das verkiinden, was
ihm selbst das Schrecklichste ist, Vernichtung und Gericht; daher
die flehentliche Fiirbitte des Amos, dass Gott es doch nicht ge-
schehen lasse! Aber auch sofern er Heilsprophet sein darf, wird
es nicht so geschehen konnen, wie das Volk es am liebsten hort.

Bei Jesaja ist es der Gedanke der Verstockung, in dem
dieser Gegensatz zum Ausdruck kommt: «Sprich zu diesem Volk:
Horet immerfort, doch verstehet mnicht, und sehet immerfort,
doch erkennet nicht! Verstocke das Herz dieses Volkes, mache
taub seine Ohren und blind seine Augen» (6, 9f.). Und dem
Jeremia wird gesagt: «Ich mache dich zur festen Burg und zur
eisernen Mauer 32) wider die Konige Judas und seine Firsten,
wider seine Priester und wider das Volk des Landes. Sie werden
wider dich streiten, dich aber nicht iiberwéltigen» (1, 18 f.). Ein
ebenso harter Kampf wird dem Ezechiel angekiindigt: er wird
es mit einem «widerspenstigen Geschlecht» (2, 5ff.; 3, 9.26 f.) zu
tun haben; Disteln und Dornen 23) werden um ihn sein, und er
wird unter Skorpionen wohnen (2, 6). Bei Amos finden wir eine
solche Ankiindigung nicht, aber der Gegensatz zum Volke spricht
aus all seinen Worten, und dass es ihm an Anfeindung nicht fehlte,
beweist seine Ausweisung aus Bethel (7, 10 ff.). Mit Recht sagt
daher Seierstad: «Prophet sein in diesem Sinne hat zu sehr den
Charakter eines Dienstes, eines Kampfes, einer steten Uber-
windung innerer und #usserer Widerstinde, um seine wesentliche

82) Zum Plur. chomot s. Volz, Komm. z. AT X 11; die Auslassungen
nach LXX.

83) Trotz LXX und den meisten modernen Auslegern noch immer
die wahrscheinlichste Bedeutung der schwierigen Ausdriicke.



— 113 —

Triebkraft in ekstatischen Erlebnissen, in iiberstromenden Gefiihls-

bewegungen unter Ausschaltung des Selbstbewusstseins haben zu
kénnen 34)».

Mit dieser Kampfsituation, in der die Propheten stehen,
hingt es zusammen, dass sie immer wieder des Verkehrs
mit Gott bediirfen. Wohl hat die Stunde der Berufung ihre
einzigartige Bedeutung, aber damit ist dem Propheten nicht alles
in die Hand gegeben. Er muss immer wieder, in jeder Lage, neu
horen konnen. Gottliche Kundgebungen und Auftrige ergehen
daher an ihn fort und fort, dann und wann auch wieder mit visio-
ndrem KErleben verbunden, aber eigentlich mehr ausnahmsweise.
Vor allem muss er horen und gehorchen kénnen.

Bei Ezechiel mochte es zwar scheinen, als ob er ein fiir
allemal die ganze Offenbarung schwarz auf weiss erhalten hétte;
die Buchrolle enthélt ja alles! Aber tatsdchlich empfingt auch er
stets neue Botschaften und Auftrige Gottes, so dass auch ihm die
Offenbarung nicht als etwas fertig Abgeschlossenes zur Verfiigung
steht.

Und gerade dieses Nichtverfiigenkénnen, dies Unterstellt-
sein unter die Notwendigkeit steten Horens auf Gott ist ein Kenn-
zeichen der echten Propheten. Wir kennen ja zur Gentige ihre
Polemik gegen die falschen Propheten, die von ihrer Gabe ganz
nach Wunsch Gebrauch machen kénnen, je nach dem Gefallen
ihrer Horer und Auftraggeber 3%). Und wir haben ausserhalb
Israels ein schlagendes Beispiel dafiir, wohin es fiihrt, wenn ein
Prophet dieses Verfiigenkonnen tiber die Offenbarung als ihm von
Rechts wegen zustehend betrachtet. Wir denken an Muhammed,
den seine Gldubigen als den nabi, den Propheten schlechthin ver-
ehren. Wir zweifeln zwar nicht daran, dass sein Ausgangspunkt in
subjektiv durchaus echtem Krleben ruht, so dass er in dieser
Beziehung ebensowenig wie Moses oder Christus zu den Im-
postores geziihlt werden darf. Aber hochst bedenklich ist es, wie
er vor allem in seiner medinensischen Periode, da er mehr Staats-
lenker als religivser Kiinder wird, fiir alles und jedes eine Offen-
barung Allahs zur Verfiigung hat, mag es sich um die Regelung
sittlicher und kultischer Dinge, um rechtliche und soziale Be-
stimmungen handeln, ja selbst um die wenig saubern Angelegen-

31) A a. 0., S.37.
35y Jer. 23, 16 ff.; Ez. 13, 1ff.; Mich. 3, 5 ff.

Tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1941. 8



— 114 —

heiten seines Liebes- und Ehelebens 26). Frithere Offenbarungen
konnen ohne weiteres durch neue abgeindert oder aufgehoben
werden 37). Wie weit entfernt sind wir da von dem bittern Ringen
und Kédmpfen der grossen Propheten Israels!

Die Bedeutung dieser Manner kann kaum tiberschitzt werden.
Wir sehen sie allerdings nicht mehr mit der Wellhausenschen
Schule darin, dass sie die Begriinder des israelitischen Mono-
theismus gewesen wéren. Dieser bestand schon vor ihnen 38). Aber
sie berubt darauf, dass sie sich in solcher Unbedingtheit dem
gottlichen Wort unterstellten, unbekiimmert um Menschenurteil,
ja im Kampfe selbst mit den Wiinschen ihres eigenen Herzens.
Nichts als gehorsame Horer des Rufes, der an sie ergeht, wollen
sie sein, Diener der gottlichen Offenbarung, nicht aber Geniesser
des Kinswerdens mit der Gottheit. Dass Gott solche Minner
erweckt hat, darin liegt die Bedeutung der Propheten innerhalb
der Offenbarungsgeschichte des Alten Bundes; darin liegt aber
auch ihre Gegenwartsbedeutung und mit ein Grund fiir die Be-
rechtigung des Kampfes der Kirche gegen die Ausschaltung des
Alten Testamentes.

Bern. Albert E. Riithy.

36) Koran, Sure 24, 11 ff.; 33, 49 ff.; 66; und dazu Sprenger, Leben
und Lehre des Mohammed III 1865, S. 61 ff., 84 ff.

37) Sure 2, 100; Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religions-
geschichte, 4. Auflage 1925, T 670.

38) Vgl. Eichrodt, Theologie des AT 1, 2. Auflage, S. 112.




	Das prophetische Berufungserlebnis

