
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90

öäDiiographie
zur ökumenischen Bewegung.

Casper, J. Um die Einheit der Kirche.
Gespräche und Stimmen getrennter
christlicher Brüder. Herausgegeben
vom Verlag F. Beck. Wien 1940.
Geb. M. 5.80.
Wir können in der Chronik unserer

Zeitschrift regelmässig über
Zusammenkünfte von Christen verschiedener
Bekenntnisse zur gegenseitigen
Verständigung berichten. Die Notizen
müssen in der Regel knapp gefasst
werden, da über Inhalt und über den
Charakter dieser Gespräche wenig an
die Öffentlichkeit kommt. Man wird
deshalb gern zu dem vorliegenden
Buch greifen, das einen Einblick in
den Geist solcher Auseinandersetzungen

gestattet. Es sind zwar nicht
alle Beiträge Vorträge und Diskussionen,

die auf diesen Versammlungen
gehalten worden sind, sondern
kleinere und grössere Aufsätze sind
gesammelt, zwischenhinein sind
entsprechende Zitate aus alter und neuer
Zeit abgedruckt, im ganzen ungefähr
achtzig Arbeiten auf 345 Seiten.

Es ist fast des Guten zuviel. Viele
Beiträge sind so skizzenhaft, dass
sie eine gründlichere Fassung gut
ertragen hätten. Dass nicht alle von
gleichem Wert sind, ist eine Erscheinung,

die sich bei allen Sammelwerken

zeigt; das gilt auch für die
einzelnen Abschnitte mit besonderen
Titeln, unter welchen die Aufsätze
gesammelt sind. Die Verfasser
gehören in der Mehrheit der
römischkatholischen, ferner der evangelischen
und nur wenige der östlichen orthodoxen

Konfession an. Alle sind darauf
bedacht, Mittel und Wege zur
Vereinigung der getrennten Brüder zu
suchen, um das kirchliche Unheil,
unter dem alle leiden, aus der Welt
zu schaffen. Es sind begeisterte Ire-
niker, die sieh der Schwierigkeit der

Lage der Kirche bewusst sind, die
aber überzeugt sind, dass eine
Verständigung unter den verschiedenen
Konfessionen eine Forderung der Zeit
ist, die nicht mehr ignoriert werden
kann. Die einzelnen Abschnitte sind
betitelt: Die Kirche, Der Christ in
der Küche, Um die Einheit der Kirche,
Christen begegnen sich, Wege zur
Einheit, Brücken, die zur Einheit
führen, Auf dem Wege zur Einheit,
Um die Zukunft der Christenheit,
Zusammensehau. In dem Abschnitt
«Um die Einheit der Kirche» ergreifen
einige bekannte Unionsfreunde das
Wort. Der Aufsatz, der aus dem
Nachlass von Prof. A. Bademacher
abgedruckt ist, ist in erster Linie zu
nennen. Wir lesen da u. a. folgende
Sätze: «Jede Kirche, welche sich als
Jüngergemeinde Jesu betrachtet, muss
ökumenisch sein wollen.» Die Einheit
kann nur durch die Jüngerschaft
Jesu, durch wahre Christlichkeit,
durch Leben und Glauben aus dem
Geiste des Evangeliums angebahnt
werden, dadurch dass die Katholischen

wirklich katholische Menschen
werden, zur katholischen Weite
vordringen, die Protestanten, dass sie
wirklich evangelischwerden, die
Orthodoxen, dass sie nicht bloss die
apostolische Überlieferung heilig halten
und auf die Auferstehung harren,
sondern auch diese irdische Welt im
Lichte Gottes sehen und sich für ihre
Vergöttlichung einsetzen. S. 60.
Etwas allzuleicht wird das Vatikanum
genommen. Dass die Wiedervereinigung

Gottes Sache, nur die Bereitschaft

für sie unsere Angelegenheit
sei, ist eine Wahrheit, der alle Unionsfreunde

zustimmen. Bemerkenswert
sind die verschiedenen Beiträge des

Herausgebers Josef Casper. In dem
Aufsatz « Was trennt uns Christen »



91

wird das, was die Christen trennt und
verbindet, kurz aber gut abgewogen.
Zwischen uns steht Gott der Vater,
wir seine Kinder, Jesus Christus, wir
durch ihn Brüder, denen das Heil
verliehen ist, der Heilige Geist, der
uns in alle Wahrheit einführt, die
eine Taufe, durch sie Glieder des einen
mystischen Leibes Christi. « So weit
ging und geht die Feindschaft, dass
man in einzelnen christlichen Kirchen
die Gültigkeit der Taufe einer andern
Kirche anzweifelte. Ungeheuerlich —
man zweifelt das Christsein des
anderen Bruders, seine Erlösung und
seine Gliedschaft am Leibe Christi
an», diesen Satz aus römisch-katholischer

Feder möchten wir doch
festhalten (S. 71). Zwischen uns steht
die Gedächtnisfeier des Leidens des
Herrn, das Sakrament der Eucharistie.

Der Tisch des Herrn ist in
allen Kirchen der Zentralpunkt. Die
Konfessionen sind sich in der einen
Auffassung des Wortes Gottes, des
ersten Teiles der Eucharistie und in
der Auffassung der Liturgie im wesentlichen

einig. «Folgerichtig strebte
daher auch die liturgische und
biblische Erneuerung unserer Tage
notwendig zur Einheit aller in einer
Kirche. Bibel und Liturgie sind
wahrhaft Brücken zur Einheit
geworden.» S. 72. Zwischen uns steht
Gottes Wort, das gemeinsame Gebet
und schliesslich das eine
Glaubensbekenntnis. Wiederholt begegnet man
der Auffassung von römisch-katholischer

Seite, dass die liturgische
Bewegung mit eine Brücke zur Union
bildet. Dass die grossen Weltkonferenzen

in mehreren Aufsätzen
erwähnt werden, ist nicht auffallend,
aber auffallend ist, wenn von ihrer
Ergebnislosigkeit gesprochen wird.
S. 177. Es wird immer wieder miss-
kannt, dass es der ökumenischen
Bewegung ferne liegt, die Union zu
machen, sondern sie will sie nur
anbahnen. Ihre Erfolge sind tatsächlich
erfreulich, was gerade der betreffende
Bericht in Edinburg konstatiert hat.
Präzise Darstellung und genaue Um¬

schreibung der Gegensätze ist ein
Haupterfordernis solcher Gespräche.
So ist es doch ungenau, wenn in
einem Aufsatz Wege zur kirchlichen
Einheit (S. 158 ff.) gesagt wird, dass
eigentlich nur der Primat der Streitpunkt

zwischen Ost und West sei,
nicht der Primat, sondern die
lehramtliche Unfehlbarkeit und die oberste
Jurisdiktionsgewalt des Bisehofs von
Rom, sollte deutlich gesagt werden.
In einem der letzten Aufsätze
«Zukunft der Christenheit» wird an ein
Wort von Prof. Zankow angeknüpft,
dass, solange diese Dogmen bestehen,
sei an keine Einigung zu denken, und
bestätigt, dass dieses Doppeldogma
vom Papsttum die Scheidung der
christlichen Geister bleibe. So bleibt
denn trotz all der vielen feinen Worte
gegenseitigen Verstehens und An-
erkennens Union im Sinne der
römisch-katholischen Kirche blinde
Unterwerfung unter den Bisehof von
Rom. Ökumenisch ist das nicht, noch
viel weniger katholisch. a zr

Lortz, J. Die Reformation. Thesen
als Handreichung bei ökumenischen
Gesprächen. Als Manuskript
gedruckt. Christkönigsverlag Mei-
tingen bei Augsburg.
Die vorliegenden Thesen sind eine

Folgerung aus dem Werk des
Verfassers «Die Reformation in Deutschland».

Er möchte von seinem Standpunkt

aus der Persönlichkeit Luthers
und seines Werkes gerecht werden und
sucht beides aus dessen Erlebnissen
und aus der damaligen Lage der
Kirche zu erklären. In wesentlichen
Punkten wird man seiner Auffassung
nur beipflichten können. Allein die
römisch-katholische Kirche in ihrer
heutigen Erscheinung bleibt dem
Verfasser doch die societas perfecta, und
eine Union ist eben schliesslich doch
nur im Sinne einer Unterwerfung unter
den Papst denkbar. Vollständig wird
übersehen, dass die römische Kirche
seit der Reformation eine einseitige
Entwicklung genommen hat. Die
unwesentlichen Konzessionen, die den



92

getrennten Brüdern etwa gemacht
werden könnten, sind bedeutungslos.
Es wäre aber doch verkehrt, die
Thesen von vorneherein abzulehnen.
In der Vorbemerkung werden sie als
«ein erster vorläufiger Versuch
bezeichnet, der fortlaufend verbessert
werden soll». Vor noch nicht langer
Zeit wären solche Thesen von berufener

römisch-katholischer Seite
undenkbar gewesen, deshalb wird man
sie als ersten vorläufigen Versuch
nicht ablehnen dürfen, weil sie dazu
beitragen können, der Weiterarbeit
an der Verständigung zwischen den
Konfessionen zu dienen. Um so mehr,
da auch deren Verfasser die Unio
als ein Pfmgstwunder bezeichnet,
auf das wir uns nur vorbereiten
können. A.K.
Ut omnes unum sint. Ein Werkbuch

ostkirchlicher Arbeit. Herausgegeben

von der Abtei S. Joseph in
Gerìeve. Regensbersche
Verlagsbuchhandlung Münster (Westfalen).

Das Buch enthält Vorträge, die
in der im Titel erwähnten Abtei vor
Seminaristen gehalten worden sind.
Sie sind veröffentlicht, um weitere
Kreise mit dem Wesen der Kirche des
Ostens vertraut zu machen und um
so das Verständnis für sie zu wecken.
In einer Einführung ergeht sich der
Abt des Klosters in feiner Weise über
das Herrenwort «Ut omnes unum
sint ». Der erste Aufsatz « Ostkirchliche
Arbeit» weist auf die Wichtigkeit der
Kenntnis des christliehen Ostens hin
und beschreibt einzuschlagende Wege.
Es sei unrichtig und unfruchtbar,
den Osten nur unter dem Gesichtspunkt

des Schismas zu sehen. Um
ihn kennen zu lernen, empfehle es sich,
auf die ältesten Quellen
zurückzugeben. Trotz der Trennung seien
die Christen des Ostens doch unsere
Brüder mit den kostbarsten
Unterpfändern der Einheit der wahren
Eucharistie, des echten Priestertums
und aller heiligen Sakramente.
Unmöglich könne man an der östlichen
Liturgie achtlos vorbeigehen. Bei

aller irenischen Gesinnung und
Vornehmheit des Stiles ist der Aufsatz
doch von der Auffassung aus
geschrieben, dass der Hauptschuldige
der Trennung der Osten sei. Der
Westen hat den Osten aus dem Auge
verloren, wird S. 26 gesagt «wie
dieser einen Abgrund zum Westen
aufriss». Ist der Abgrund eigentlich
nicht erst recht im Jahre 1204
aufgerissen worden Damals wahrlich
nicht von der Kirche des Ostens
Davon, dass der Westen den Osten aus
dem Auge verloren hatte, wird man
auch nicht ohne weiteres behaupten
dürfen. Es muss noch manches
Vorurteil fallen, bis der Boden zu einer
Verständigung nur einigermassen
vorbereitet ist. Die folgenden Aufsätze
befassen sich mit Ausnahme eines
einzigen mit liturgischen Dingen. Das
ist bei Schriftstellern, die zum grossen
Teil dem Orden des heiligen Benedikt
angehören, nicht verwunderlich, um
so mehr, weil gerade die Liturgie am
besten über das Wesen einer Kirche
unterrichtet. Behandelt werden:
«Mystik und Mysterien in den frühen
Kirchen des Ostens, Gebet zur Wasserweihe

an Epiphanie, Einfluss des
Ostens auf die Gestalt der römischen
Liturgie, die Totenfeiern der
byzantinischen Kirche, der altrussische
Heilige, die Ikone als Kultmyste-
rium ». Einen Aufsatz möchten wir als
besonders wertvoll hervorheben:
Einfluss des Ostens auf die Gestalt der
römischen Liturgie. Sie ist reich an
neuen Erkenntnissen, es ist nur zu
bedauern, dass er wegen des begrenzten
Raumes eingeschränkt werden musste.
Die Aufsätze zeichnen sieh alle durch
eine gründliche Kenntnis östlicher
Theologie und Kirche aus. Die Skizze :

Die römische Seele beschäftigt sich
mit einem Phänomen, das immer
wieder die Freunde des Ostens zu
Untersuchungen reizt. Ein Berufener
schreibt darüber, so dass sein Aufsatz
sich den andern würdig anreiht. Das
Buch kann zur Kenntnis der
östlichen Kirche viel beitragen.

A.K.



93

Die Einheit der Ost- und Westkirche.
Zur 500. Wiederkehr des Unionskonzils

von Florenz 1439—1939.
(Eine heilige Kirche, Jahrg. 1939,
Heft 6/12: 21. Jahrg. der
«Hochkirche», Heft 6/12, Juni-Dezember
1939, S. 169—366.)
Einer der bedeutendsten Versuche,

die verlorene Einheit der Kirche
Christi wiederherzustellen, wird von
Friedrich Heiler zum Anlass
genommen, das Werden und den jetzigen
Zustand dor Einigungsbewegung in
einem Sonderhefte seiner Zeitschrift
«Eine heilige Kirche» darzustellen
bzw. darstellen zu lassen. Dadurch
werden die Unterschiede klar, die die
einzelnen Perioden der kirchlichen
Einigungsarbeit voneinander trennen.
Gleichzeitig kommt deutlich zum
Ausdruck, dass die Annäherung im
20. Jahrhundert weiter fortgeschritten
ist als in früheren Zeiten und heute
an Reichweite und Intensität über
andere Versuche dieser Art sich weit
hinaushebt.

Nikolaus, Fürst Massalsky gibt
ein knappes, anschauliches Bild über
die Florenzer Unionsverhandhmgen
von 1438/39. Besonders wertvoll
ist die Herausstellung der Staats-
politischen Voraussetzungen für die
Unionsbestrebungen des Mittelalters;
eigenartig der Schlussabschnitt, in
dem der Verfasser auf Grund des
Verhaltens der byzantinischen Prinzessin
Zoe (Sofie) anlässlich ihrer Vermählung

mit Iwan III. von Moskau 1472
schliesst, Russland habe damals noch
formell der Union in ihrer Form von
1439 angehört. Zoe galt am päpstlichen

Hofe, wo sie erzogen worden
war, als römisch-katholisch und nahm
doch gleich nach ihrer Ankunft in
Russland an orthodoxen
Gottesdiensten teil. Eine solche Änderung
des religiösen Verhaltens je nach der
Umgebung hat aber — selbst wenn es
sich um Islam und Christentum
handelte — im damaligen Osteuropa gar
nichts Besonderes auf sich1). So mag

Vgl. z. B. die Selbstverständlichkeit, mit
der eine byzantinische Prinzessin, die als Ge-

Zoes Benehmen, das schon angesichts
| ihrer griechischen Abstammung nicht

auffällig ist, mit religiöser Problematik

weniger zu tun haben, als der
Verfasser meint. Vielmehr war es
unter der Voraussetzung, dass Rom
— nicht Moskau — noch an der Union
festhalten wollte, geradezu notwendig,
dass ein Unierter in einem Lande, wo
der östliche Ritus gilt, sich diesem
anschliesst. Zoes Verhalten erlaubt
also nur Rückschlüsse auf die
Vorstellungen an der Kurie, nicht aber
auf die Einstellung der Moskauer
Grossfürsten. Nach allem, was im
Anschluss an die Zurückweisung des

Metropoliten Isidor nach 1439 in
Russland vor sich ging, ist es unmöglich,

dass Russland sich noch 1472
als zur Union gehörig betrachtete l).

Friedrich Heiler zieht (S. 183
bis 193) aus den Verhandlungen in
Florenz Folgerungen für die künftige
Einigungsarbeit besonders zwischen
Orthodoxie und römischem Katholizismus

und wirbt für das Verständnis
der eigenartigen dogmatischen
Entwicklung der Ostkirche, der die
westlichen Anschauungen, die anderen
Voraussetzungen entsprungen sind,
nicht einfach aufgezwungen werden
können. Anschliessend behandelt Curt
Georgi den Briefwechsel der
Tübingen Lutheraner mit dem
ökumenischen Patriarchen Jeremias II.
in den Jahren 1573—1581 (S. 193
bis 207), Konrad Minkner die
Beziehungen der englischen Nonjurors
mit den Orthodoxen zu Anfang des
18. Jahrhunderts (S. 207—222). Ist
damit die Geschichte der bisherigen
Einigungsbestrebungen zwischen
Orthodoxie und Abendland durchlaufen,

mahlin des tatarischen Chans der Goldenen Horde
in Südrussland, Özbeg, an dessen Hofe als
Mohammedanerin gilt, und 1333 beim Betreten
byzantinischen Bodens (ohne alle Förmlichkeiten)
wieder orthodoxe Gebräuche aufnimmt: Voyages
d'Ibn Batoutah, arabisch, herausgegeben von
Charles Defrémery und Benjamin Raphael San-

guinetti, Paris 1854, Band II, S. 444, Mitte.
i) Vgl. die Anzeige von Adolf Zieglers Buch

über die Wirkungen der Morenzer Union in der
Ostkirche, in dieser Zeitschrift, Band XXIX
(1939), Heft 3.



94

so beschreibt nun Pfarrer Alois Roth
in Binningen (Schweiz) die Unions-
verhandlungen zwischen Altkatho -

liken und Orthodoxen (S. 223—226)
und hiermit den ersten gelungenen
Versuch der Gegenwart, wenigstens
eine Interkommunion zwischen einer
abendländischen Kirche und der
Orthodoxie herbeizuführen. Mag auch
die letzte Entscheidung durch ein
gesamt -orthodoxes Konzil formell noch
ausstehen, so ist angesichts der
Haltung der orthodoxen Kirchen und
ihrer authentischen Äusserungen doch
am Gelingen des Werkes kein Zweifel
mehr möglich. Die Verhandlungen
der römisch-katholischen Kirche mit
den Ostkirchen, denen Josef Casper
wenige Worte widmet, sind bekanntlich

noch nicht allzu weit gediehen,
im Gegensatze zu den anglikanischen
Bestrebungen, die Paula Schaefer
(S. 218—222) kurz umreist.

Daran anschliessend folgen einige
grundsätzliche oder beschauliche
Aufsätze, die nicht nur das Verhältnis
zwischen West und Ost, sondern auch
die Annäherungsversuche zwischen
Protestantismus und (römischem)
Katholizismus behandeln. Verschiedentlich

wird die, Tatsache hervorgehoben,
dass die Einstellung der evangelischen
Kirche den Grundlehren Martin
Luthers gegenüber sich gewandelt hat
(«Die Frömmigkeit des evangelischen
Volkes», S. 235—239, und «Das
Gespräch zwischen den Konfessionen»,
von Otto Urbach). Letztgenannter
Verfasser glaubt, dass mit der — in
weiten evangelischen Kreisen praktisch

erfolgten — Aufgabe der Lehre
von der «Rechtfertigung allein durch
den Glauben» der Hauptgrund einer
Trennung zwischen Evangelischen und
römischen Katholiken hinfällig
geworden sei. Meines Erachtens hat
sich aber ebenso wie die Einstellung
des evangelischen Volkes zu der eben
genannten Lehre auch seine
Überzeugung von einer Unmöglichkeit
einer Unterordnung unter Rom auf
andere Gebiete des religiösen Lebens
verschoben, was Urbach zu sehr über¬

sieht. Als einen «LiturgischenBrückenschlag
zwischen Ost und West» würdigt

Friedrich Heiler das deutsche
Messformular der hochkirchlichen
Bewegung (S. 249—256), in dem Stücke
aus östlichen und abendländischen
Liturgien aufgenommen sind. — Ein
Zufall will es, dass die Nachrufe auf
Arnold Rademacher, den
italienischen Waldensergeistlichen Ugo
Janni (den einst der schweizerische
christkatholische Bischof Dr. Eduard
Herzog weihte) und den schwedischen
Bischof Einar Billing, einen
Mitarbeiter Nathan Söderbloms,
Persönlichkeiten gelten, die sich, jeder
auf seine Weise, für eine Annäherung
der Kirchen eingesetzt haben. Auch
der katholische «Modernist» Josef
Schnitzer nimmt eine gewisse
interkonfessionelle Stellung ein.

Das Sammelheft von Heilers
Zeitschrift gibt damit einen bemerkenswerten

Überblick über die kirchliche
Annäherungsarbeit der Jetztzeit, der
jedem Freunde dieser Bestrebungen
willkommen sein wird. Dass dabei
Heilers persönliche Stellung verschiedentlich

zum Ausdruck kommt, bedarf
keiner Hervorhebung.

Bertold Spuler.

Georgi, Curt Robert Armin. Die Cois-
fessio Dosithei (Jerusalem 1672).
Geschichte, Inhalt und Bedeutung.
München 1940. Verlag Ernst
Reinhardt. 110 S. 4.50 RM. (Aus der
Welt christlicher Frömmigkeit,
herausgegeben von Friedrich Heiler,
Nr. 16.)

Die Tätigkeit der Reformatoren
des 16. Jahrhunderts ist auch an der
morgenländischen Kirche nicht spurlos
vorbeigegangen. Die neue Lehre bot
nicht nur die Möglichkeit, einen
Ausgleich des orthodoxen Bekenntnisses
mit der Reformation, also eine Union,
zu versuchen; sie hat auch verschiedene

orthodoxe Theologen in ihren
Bannkreis gezogen. Der Calvinismus
fand zu Beginn des 17. Jahrhunderts
in dem Konstantinopler Patriarchen
Kyrillos Lukaris einen Kirchenfürsten,



95

der geneigt war, die orthodoxe Lehre
auf Grund von calvinistischen
Anschauungen weitgehend zu modifizieren.

Trotz einiger Unterstützung,
die er in den Reihen seiner griechischen
Landsleute fand, ist der Versuch miss-
lungen; er hat die orthodoxe Kirche
veranlasst, ihre Glaubenslehren in
sogenannten Bekenntnisschriften zu
formulieren. Da die Orthodoxie sieh
in ihren Anschauungen mit dem
Protestantismus sowohl calvinistischer als
auch lutherischer Prägung nicht einig
wusste, erfolgten diese Darstellungen
des Glaubens aus einer besonderen
Abwehrstellung zur neuen Lehre
heraus, und so ist es natürlich, dass der
Unterschied zum Protestantismus
stärker betont wurde als der Gegensatz

zu Rom.
Als in das geistige Ringen zwischen

der jansenistischen und der
jesuitischen Partei in Frankreich unter
Ludwig XIV. auch reformierte Kreise
eingriffen, die behaupteten, die Orthodoxie

stimme hinsichtlich der Lehre
von der Transsubstantiation mit der
calvinischen Auffassung überein, sah
sich der französische Gesandte in
Konstantinopel (1670—1679), Charles
François Ollier, Marquis de Nointel,
ein Freund der Jansenisten, veranlasst,

eine Stellungnahme der Orthodoxie

zu dieser Frage zu erwirken.
Seinem Einflüsse als dem Vertreter der
mit der Pforte seit langem befreundeten

« allerchristlichsten Majestät»
gelang es tatsächlich, im Jahre 1672
den Zusammentritt einer Synode in
Jerusalem unter dem dortigen, sehr
rührigen Patriarchen (1669—1707)
Dositheos zu veranlassen. An dieser
Kirchenversammlung nahmen
zahlreiche orthodoxe Würdenträger teil,
die ein Bekenntnis formulierten, das
den Zweck hatte, den Unterschied zu
den Kirchen der Reformation deutlich
herauszuarbeiten. Das deckte sich
weitgehend mit der Aufgabe, die
Confessio des Patriarchen Kyrillos
Lukaris zu widerlegen. So kam es,
dass die von Dositheos verfasste
Glaubensschrift sich im äusseren Auf¬

bau stark an das Vorbild des Lukaris
anlehnte, um ihn Punkt für Punkt
zu berichtigen. Die Auffassung der
orthodoxen Kirche in verschiedenen
Fragen des Dogmas stimmt nun mit
der römischen überein, und so kam es,
dass Dositheos verschiedene
Formulierungen vom römischen Katholizismus

übernahm. Dadurch wurden
mehrere dogmatische Anschauungen
der orthodoxen Kirche mit lateinischen
Formeln ausgedrückt, ohne dass
deshalb von einer Latinisierung die Rede
sein kann. Nur in wenigen Punkten
ist mit römisch-katholischen
Wendungen auch die Auffassung der
abendländischen Kirche, soweit sie im
Widerspruch zur morgenländischen
Lehre steht, eingedrungen.

Es ist damit eindeutig, dass von
einer latinisierenden Richtung des
Dositheos nicht die Rede sein kann,
auch abgesehen davon, dass er später
wiederholt gegen die Lateiner schrieb
und mit dem Gesandten Peters des
Grossen in Konstantinopel (1702 bis
1714), Petr Andreevic Tolstoj, in der
Frage der Heiligen Stätte wider die
Abendländer arbeitete l). Die
römische Kirche hat deshalb keinen
Grund, in der Confessio Dosithei
einen Triumph ihrer Sache zu sehen,
wenn es ihr natürlich auch angenehm
sein musste, dass die Orthodoxie sich
mit lateinischen Waffen gegen die
Reformation verteidigte. Dass die
Confessio Dosithei sich scharf gegen
die Auffassung der reformatorischen
Kirchen ausspricht, liegt in der Natur
der Sache, weniger vielleicht sogar in
dem Wunsche Nointels als in der
Abwehrstellung gegen Kyrillos Lukaris
oder, richtiger gesagt, gegen seine
Glaubensauffassung (da die
Jerusalemer Synode gerade versuchte,
seine Verfasserschaft an der calvini-

i) Vgl. Bcrtold Spuler: Die europäische
Diplomatie in Konstantinopel bis zum Frieden
von Belgrad 1739 (in: Jahrbücher für Kultur
und Geschichte der Slaven, N. T. XI, 1935,
S. 53—115, 171—222, 313—366 und Jahrbücher
für Geschichte Osteuropas, Jahrgang I, 1936,
S. 229—262, 383—440), S. 68—72 und (letzter
Teil) S. 424.



96 —

sierenden Confessio von 1629 zu
bestreiten). Während die protestantischen

Urteile über das Werk dos
Dositheos lange Zeit hindurch schaff
ablehnend waren, hat sieh in der
letzten Zeit eine mehr historische
Würdigung des Tatbestandes geltend
gemacht, die, ebenso wie die neuesten
römisch -katholischen Darstellungen,
sich von einer Beurteilung aus rein
konfessioneller Schau heraus
freimachte. Daran schuld ist auch die
Tatsache, dass die orthodoxe Kirche
selbst oder wenigstens eine grosse
Zahl ihrer führenden Theologen in den
letzten Jahrzehnten gegen die
Auffassung Stellung genommen hat, als
ob die Confessio Dosithei eine
symbolische Schrift des orthodoxen Glaubens

sei, der amtliche Geltung
zukomme. Die orthodoxe Kirche
betrachtet das Ergebnis der Synode von
1672 heute nicht mehr als
glaubensverbindlich, vielmehr nur noch als
ein — allerdings bedeutsames —
Zeugnis der geschichtlichen Entwicklung

der Orthodoxie. Dem entspricht
es, dass die Confessio Dosithei im
letzten Jahrhundert nicht mehr zur
Grundlage für Unions- und Inter-
kommunionsverhandlungen gemacht
worden ist. Auch der alt-katholischen
Kirche ist sie anlässlich der
diesbezüglichen Auseinandersetzungen
nicht zur Annahme vorgelegt wordenJ
entgegen dem, was der Verfasser auf
S. 95 sagt.

Es ist ein Verdienst des mit grosser
Sachkenntnis verfassten Buches von
Georgi, die historischen Zusammenhänge

der Confessio Dosithei deutlich
ins Licht gerückt zu haben. Dadurch
hat der Verfasser dazu beigetragen,
Irrtümer einer vergangenen
konfessionellen Polemik auszumerzen und
eine richtige Würdigung der
Entwicklung der orthodoxen Kirche zu
fördern. Er weist (S. 106) mit Recht
darauf hin, dass angesichts der
weitreichenden Beziehungen der damaligen

1) Liebenswürdige Mitteilung des Herrn
Bischofs Prof. Dr. A. Küry (brieflich am 10.
Januar 1941).

Orthodoxie nicht von einer
Verknöcherung des östlichen Christentums

während des ausgehenden Mittelalters

und der beginnenden Neuzeit
gesprochen werden könne. Im
Zusammenhang mit der Schilderung der
Voraussetzungen der Jerusalemer
Synode wäre es wohl richtig gewesen,
mit ein paar Worten darauf
hinzuweisen, dass dieser Kirchenversammlung

unmittelbar die russischen Wirren
unter dem Patriarchen Nikon vorausgingen,

die (1666) zur Absonderung
der Razkol'niki führten, so dass die
Formulierung des orthodoxen Dogmas
1672 gleichzeitig auch der endgültig
wiederhergestellten Einheit der
griechischen und russischen Kirche gelten
konnte, auch wenn das russische
Schisma sich weniger auf dogmatischer
als auf formalistischer (und sozial-
weltanschaulicher) Grundlage
entwickelte.

Göttingen. Bertold Spuler.

E. Schubert: Auslanddeutschtum und
evangelische Kirche. Jahrbuch 1939.
1940. Chr. Kaiser Verlag, München.
In beiden Jahrgängen des

Jahrbuches kommen kirchliche Begebenheiten

und Verhältnisse zur Sprache,
die mit den Zeitereignissen in engem
Zusammenhang stehen. Die
Aufschriften genügen : Grusswort aus dem
Sudetenland, Die Schicksale der
deutschen evangelischen Kirche in Polen,
Volksdeutsche Probleme im früheren
Polen, Aus der Geschichte unserer
1939 heimgekehrten Volks- und
Glaubensgenossen, Die evangelische Kirche
Elsass-Lothringen im Lichte der
Wiedergewinnung des Reichslandes,
Südafrika: Volkstum, Deutschtum, Mission

und Kirche. Die Bände sind mit
Bildern hauptsächlich evangelischer
Kirchen geschmückt. Aktuell ist die
Übersichtskarte der deutschen
evangelischen Kirchen im Baltikum und
im ehemaligen Polen und instruktiv
als Anhang das Inhaltsverzeichnis der
Jahrbücher 1932 bis 1940.

A. K.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

