Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

90

Bibliographie

zur Gkumenischen Bewegung.

Casper,.J. Um die Einheit der Kirche.
Gespréache und Stimmen getrennter
christlicher Briider. Herausgegeben
vom Verlag F. Beck. Wien 1940.
Geb. M. 5.80.

Wir kénnen in der Chronik unserer
Zeitschrift regelméssig iiber Zusam-
menkiinfte von Christen verschiedener
Bekenntnisse zur gegenseitigen Ver-
stindigung berichten. Die Notizen
miissen in der Regel knapp gefasst
werden, da Uber Inhalt und tiber den
Charakter dieser Gespréche wenig an
die Offentlichkeit kommt. Man wird
deshalb gern zu dem vorliegenden
Buch greifen, das einen Einblick in
den Geist solcher Auseinanderset-
zungen gestattet. Hs sind zwar nicht
alle Beitrdge Vortrige und Diskus-
sionen, die auf diesen Versammlungen
gehalten worden sind, sondern klei-
nere und grossere Aufsitze sind ge-
sammelt, zwischenhinein sind ent-
sprechende Zitate aus alter und neuer
Zeit abgedruckt, im ganzen ungefdhr
achtzig Arbeiten auf 345 Seiten.

Es ist fast des Guten zuviel. Viele
Beitrdge sind so skizzenhaft, dass
sie eine griundlichere Fassung gut
ertragen héatten. Dasgs nicht alle von
gleichem Wert sind, ist eine Krschei-
nung, die sich bei allen Sammel-
werken zeigt; das gilt auch fiir die
einzelnen Abschnitte mit besonderen
Titeln, unter welchen die Aufsitze
gesammelt sind. Die. Verfasser ge-
héren in der Mehrheit der rémisch-
katholischen, ferner der evangelischen
und nur wenige der 6stlichen ortho-
doxen Konfession an. Alle sind darauf
bedacht, Mittel und Wege zur Ver-
einigung der getrennten Briider zu
suchen, um das kirchliche Unheil,
unter dem alle leiden, aus der Welt
zu schaffen. s sind begeisterte Ire-
niker, die sich der Schwierigkeit der

» werden,

Lage der Kirche bewusst sind, die
aber tlberzeugt sind, dass eine Ver-
stindigung unter den verschiedenen
Konfessionen eine Forderung der Zeit
ist, die nicht mehr ignoriert werden
kann. Die einzelnen Abschnitte sind
betitelt: Die Kirche, Der Christ in
der Kirche, Um die Einheit der Kirche,
Christen begegnen sich, Wege zur
Einheit, Brucken, die zur Einheit
flihren, Auf dem Wege zur Einheit,
Um die Zukunft der Christenheit,
Zusammenschau. In dem Abschnitt
«Um die Einheit der Kirche» ergreifen
einige bekannte Unionsfreunde das
Wort. Der Aufsatz, der aus dem
Nachlass von Prof. A. Rademacher
abgedruckt ist, ist in erster Linie zu
nennen. Wir lesen da u. a. folgende
Séatze: «Jede Kirche, welche sich als
Jingergemeinde Jesu betrachtet, muss
okumenisch sein wollen.» Die Einheit
kann nur durch die Jingerschaft
Jesu, durch wahre Christlichkeit,
durch Leben und Glauben aus dem
Geiste des Evangeliums angebahnt
dadurch dass die Xatho-
lischen wirklich katholische Menschen
werden, zur katholischen Weite vor-
dringen, die Protestanten, dass sie
wirklich evangelisch werden, die Ortho-
doxen, dass sie nicht bloss die apo-
stolische Uberlieferung heilig halten
und auf die Auferstehung harren,
sondern auch diese irdische Welt im
Lichte Gottes sehen und sich fiir ihre
Vergottlichung einsetzen. 8. 60. Kt-
was allzuleicht wird das Vatikanum
genommen. Dass die Wiedervereini-
gung Gottes Sache, nur die Bereit-
schaft fiir sie unsere Angelegenheit
sei, ist eine Wahrheit, der alle Unions-
freunde zustimmen. Bemerkenswert
sind die verschiedenen Beitrdge des
Herausgebers Josef Casper. In dem
Aufsatz «Was trennt uns Christen ?»



wird das, was die Christen trennt und
verbindet, kurz aber gut abgewogen.
Zwischen uns steht Gott der Vater,
wir seine Kinder, Jesus Christus, wir
durech ihn Brider, denen das Heil
verliehen ist, der Heilige Geist, der
uns in alle Wahrheit einfihrt, die
eine Taufe, durch sie Glieder des einen
mystischen Leibes Christi. «So weit
ging und geht die Feindschaft, dass
man in einzelnen christlichen Kirchen
die Gultigkeit der Taufe einer andern
Kirche anzweifelte. Ungeheuerlich —
man zweifelt das Christzsein des an-
deren Bruders, seine Krlésung und
seine Gliedschaft am Leibe Christi
an», diesen Satz aus romisch-katho-
lischer Feder mochten wir doch fest-
halten (S.71). Zwischen uns steht
die Gedichtnisfeier des Leidens des
Herrn, das Sakrament der Xucha-
ristie. Der Tisch des Herrn ist in
allen Kirchen der Zentralpunkt. Die
Konfessionen sind sich in der einen
Auffagssung des Wortes Gottes, des
ersten Teiles der Kucharistie und in
der Auffassung der Liturgie im wesent-
lichen einig. «Folgerichtig strebte
daher auch die liturgische und bib-
lische Erneuerung unserer Tage not-
wendig zur Einheit aller in einer
Kirche. Bibel wund Liturgie sind
wahrhaft Briicken zur FEinheit ge-
worden.» S.72. Zwischen uns steht
Gottes Wort, das gemeinsame Gebet
und schliesslich das eine Glaubens-
bekenntnis. Wiederholt begegnet man
der Auffassung von rdémisch-katho-
lischer Seite, dass die liturgische Be-
wegung mit eine Briicke zur Union
bildet. Dass die grossen Weltkonfe-
renzen in mehreren Aufsétzen er-
wahnt werden, ist nicht auffallend,
aber auffallend ist, wenn wvon ihrer
Ergebnislosigkeit gesprochen wird.
S.177. Es wird immer wieder miss-
kannt, dass es der ckumenischen Be-
wegung ferne liegt, die Union zu
machen, sondern sie will sie nur an-
bahnen. Thre Erfolge sind tatséchlich
erfreulich, was gerade der betreffende
Bericht in Edinburg konstatiert hat.
Prézise Darstellung und genaue Um-

viel weniger katholisch.

schreibung der Gegensétze ist ein
Haupterfordernis solcher Gespréiche.
So 18t es doch ungenau, wenn in
einem Aufsatz Wege zur kirchlichen
Einheit (S. 158 ff.) gesagt wird, dass
eigentlich nur der Primat der Streit-
punkt zwischen Ost und West sei,
nicht der Primat, sondern die lehr-
amtliche Unfehlbarkeit und die oberste
Jurisdiktionsgewalt des Bischofs von
Rom, sollte deutlich gesagt werden.
In einem der letzten Aufsitze «Zu-
kunft der Christenheity wird an ein
Wort von Prof. Zankow angekniipft,
dass, solange diese Dogmen bestehen,
sel an keine Einigung zu denken, und
bestéatigt, dass dieses Doppeldogma
vom Papsttum die Scheidung der
christlichen Geister bleibe. So bleibt
denn trotz all der vielen feinen Worte
gegenseitigen Verstehens und An-
erkennens Union im Sinne der ré-
misch-katholischen  Kirche  blinde
Unterwerfung unter den Bischof von
Rom. Okumenisch ist das nicht, noch

A K.

Lortz, J. Die Reformation. Thesen
als Handreichung bei 6kumenischen
Gespriachen. Als Manuskript ge-
druckt. Christkénigsverlag Mei-
tingen bei Augsburg. :

Die vorliegenden Thesen sind eine
Folgerung aus dem Werk des Ver-
fassers «Die Reformation in Deutsch-
land». Er moéchte von seinem Stand-
punkt aus der Personlichkeit Luthers
und seines Werkes gerecht werden und
sucht beides aus dessen FErlebnissen
und aus der damaligen Lage der
Kirche zu erkldren. In wesentlichen
Punkten wird man seiner Auffassung
nur beipflichten koénnen. Allein die
romisch-katholische Kirche in ihrer
heutigen Erscheinung bleibt dem Ver-
fasser doch die societas perfecta, und
eine Union ist eben schliesslich doch
nur im Sinne einer Unterwerfung unter
den Papst denkbar. Vollstédndig wird
tthersehen, dass die rémische Kirche
seit der Reformation eine einseitige
Entwicklung genommen hat. Die
unwesentlichen Konzessionen, die den



getrennten Briidern etwa gemacht
werden koénnten, sind bedeutungslos.
Es wiare aber doch verkehrt, die
Thesen von vorneherein abzulehnen.
In der Vorbemerkung werden sie als
«ein erster worldufiger Versuch be-
zeichnet, der fortlaufend verbessert
werden soll». Vor noch nicht langer
Zeit, waren solche Thesen von berufe-
ner romisch-katholischer Seite un-
denkbar gewesen, deshalb wird man
sie als ersten vorldufigen Versuch
nicht ablehnen diurfen, weil sie dazu
beitragen koénnen, der Weiterarbeit
an der Verstdndigung zwischen den
Konfessionen zu dienen. Um so mehr,
da auch deren Verfasser die Unio
als ein Pfingstwunder bezeichnet,
auf das wir uns nur vorbereiten
kénnen. A K.

Ut omnes unum sint. Ein Werkbuch
ostkirchlicher Arbeit. Herausge-
geben von der Abtei S. Joseph in
Gerleve. Regensbersche Verlags-
buchhandlung Munster (Westfalen).

Das Buch enthilt Vortrage, die
in der im Titel erwiahnten Abtel vor
Seminaristen gehalten worden sind.
Sie sind wveroffentlicht, um weitere
Kreise mit dem Wesen der Kirche des
Ostens vertraut zu machen und um
so das Verstéandnis fur sie zu wecken.
In einer Einfihrung ergeht sich der
Abt des Klosters in feiner Weise iiber
das Herrenwort «Ut omnes unum
sint». Der erste Aufsatz « Ostkirchliche
Arbeit» weist auf die Wichtigkeit der
Kenntnis des christlichen Ostens hin
und beschreibt einzuschlagende Wege.
Es sei unrichtig und unfruchtbar,
den Osten nur unter dem Gesichts-
punkt des Schismas zu sehen. Um
ihn kennen zu lernen, empfehle es sich,
auf die dltesten Quellen zuriick-
zugehen. Trotz der Trennung seien
die Christen des Ostens doch unsere
Briuder mit den kostbarsten Unter-
pfindern der Einheit der wahren
Eucharistie, des echten Priestertums
und aller heiligen Sakramente. Un-
moglich kénne man an der 6stlichen
Liturgie achtlos vorbeigehen. Bei

aller irenischen Gesinnung und Vor-
nehmheit des Stiles ist der Aufsatz
doch von der Auffassung aus ge-
schrieben, dass der Hauptschuldige
der Trennung der Osten sei. Der
Westen hat den Osten aus dem Auge
verloren, wird 8. 26 gesagt «wie
dieser einen Abgrund zum Westen
aufriss». Ist der Abgrund eigentlich
nicht erst recht im Jahre 1204 auf-
gerissen worden ? Damals wahrlich
nicht von der Kirche des Ostens!
Davon, dass der Westen den Osten aus
dem Auge verloren hatte, wird man
auch nicht ohne weiteres behaupten
diirfen. Es muss noch manches Vor-
urteil fallen, bis der Boden zu einer
Verstandigung nur einigermassen vor-
bereitet ist. Die folgenden Aufsitze
befassen sich mit Ausnahme eines
einzigen mit liturgischen Dingen. Das
ist bei Schriftstellern, die zum grossen
Teil dem Orden des heiligen Benedikt
angehoren, nicht verwunderlich, um
so mehr, weil gerade die Liturgie am
besten liber das Wesen einer Kirche
unterrichtet. Behandelt  werden:
«Mystik und Mysterien in den frithen
Kirchen des Ostens, Gebet zur Wasser-
weihe an Epiphanie, Einfluss des
Ostens auf die Gestalt der rémischen
Liturgie, die Totenfeiern der byzan-
tinischen Kirche, der altrussische
Heilige, die TIkone als Kultmyste-
rium». Einen Aufsatz mochten wir als
besonders wertvoll hervorheben: Ein-
fluss des Ostens auf die Gestalt der
romischen Liturgie. Sie ist reich an
neuen IKrkenntnissen, es ist nur zu
bedauern, dass er wegen des begrenzten
Raumes eingeschréinkt werden musste.
Die Aufsitze zeichnen sich alle durch
eine grindliche Kenntnis 6stlicher
Theologie und Kirche aus. Die Skizze:
Die romische Seele beschaftigt sich
mit einem FPhédnomen, das immer
wieder die Freunde des Ostens zu
Untersuchungen reizt. Ein Berufener
schreibt dariiber, so dass sein Aufsatz
sich den andern wiirdig anreiht. Das
Buch kann zur Kenntnis der ost-
lichen Kirche viel beitragen.
A. K.



Die Einheit der Ost- und Westkirche.
Zur 500. Wiederkehr des Unions-
konzils von Florenz 1439-—1939.
(Eine heilige Kirche, Jahrg. 1939,
Heft 6/12: 21. Jahrg. der «Hoch-
kirche», Heft 6/12, Juni-Dezember
1939, S. 169—366.)

FEiner der bedeutendsten Versuche,
die verlorene Einheit der Kirche
Christi wiederherzustellen, wird von
Friedrich Heiler zum Anlass ge-
nommen, das Werden und den jetzigen
Zustand der Hinigungsbewegung in
einem Sonderhefte seiner Zeitschrift
«Eine heilige Kirche» darzustellen
bzw. darstellen zu lassen. Dadurch
werden die Unterschiede klar, die die
einzelnen Perioden der kirchlichen
Einigungsarbeit voneinander trennen.
Gleichzeitiz kommt deutlich zum
Ausgdruck, dass die Anndherung im
20. Jahrhundert weiter fortgeschritten
ist als in fritheren Zeiten und heute
an Reichweite und Intensitédt tiber
andere Versuche dieser Art sich weit
hinaushebt.

Nikolaus, Furst Massalsky gibt
ein knappes, anschauliches Bild GUber
die Florenzer Unionsverhandlungen
von 1438/39. Besonders wertvoll
ist die Herausstellung der staats-
politischen Voraussetzungen fir die
Unionsbestrebungen des Mittelalters;
eigenartig der Schlussabschnitt, in
dem der Verfasser auf Grund des Ver-
haltens der byzantinischen Prinzessin
Zoe (Sofie) anlésslich ihrer Vermah-
lung mit Iwan III. von Moskau 1472
schliesst, Russland habe damals noch
formell der Union in ithrer Form von
1439 angehort. Zoe galt am péapst-
lichen Hofe, wo sie erzogen worden
war, als romisch-katholisech und nahm
doch gleich nach ihrer Ankunft in
Russland an orthodoxen Gottes-
diensten teil. Tine solche Anderung
des religisen Verhaltens je nach der
Umgebung hat aber — selbst wenn es
sich um Islam und Christentum han-
delte — im damaligen Osteuropa gar
nichts Besonderes auf sich!). So mag

1) Vgl. z. B. die Selbstverstiindlichkeit, mit
der eine byzantinische Prinzessin, die als Ge-

93

Zoes Benehmen, das schon angesichts
ihrer griechischen Abstammung nicht
auffillig ist, mit religiéser Proble-
matik weniger zu tun haben, als der
Verfasser meint. Vielmehr war es
unter der Voraussetzung, dass Rom
— nicht Moskau — noch an der Union
festhalten wollte, geradezu notwendig,
dass ein Unierter in einem Lande, wo
der ostliche Ritus gilt, sich diesem
anschliesst. Zoes Verhalten erlaubt
also nur Riickschliisse auf die Vor-
stellungen an der Kurie, nicht aber
auf die Einstellung der Moskauer
Grossfiirsten. Nach allem, was im
Anschluss an die Zuriickweisung des
Metropoliten Isidor nach 1439 in
Russland vor sich ging, ist es unmog-
lich, dass Russland sich noch 1472
als zur Union gehorig betrachtete 1).

Friedrich Heiler zieht (8. 183
bis 193) aus den Verhandlungen in
Florenz Folgerungen fiir die kiinftige
Einigungsarbeit besonders zwischen
Orthodoxie und rémischem Katholi-
zismus und wirbt fiir das Verstandnis
der eigenartigen dogmatischen Ent-
wicklung der Ostkirche, der die west-
lichen Anschauungen, die anderen
Voraussetzungen entsprungen sind,
nicht einfach aufgezwungen werden
konnen. Anschliessend behandelt Curt
Georgi den Briefwechsel der Ti-
bingen Lutheraner mit dem d&ku-
menischen Patriarchen Jeremias II.
in den Jahren 1573—1581 (S.193
bis 207), Konrad Minkner die Be-
ziehungen der englischen Nonjurors
mit den Orthodoxen zu Anfang des
18. Jahrhunderts (S. 207—222). Ist
damit die Geschichte der bisherigen
Einigungsbestrebungen zwischen Or-
thodoxie und Abendland durchlaufen,

mahlin des tatarischen Chans der Goldenen Horde
in Siidrussland, Ozbeg, an dessen Hofe als
Mohammedanerin gilt, und 1333 beim Betreten
byzantinischen Bodens (ohne alle Formlichkeiten)
wieder orthodoxe Gebrduche aufnimmt: Voyages
d’Tbn Batoutah, arabisch, herausgegeben von
Charles Defrémery und Benjamin Raphael San-
guinetti, Paris 1854, Band II, 8. 444, Mitte.

1y Vgl. die Anzeige von Adolf Zieglers Buch
iiber die Wirkungen der Florenzer Union in der
Ostkirche, in dieser Zeitschrift, Band XXIX
(1939), Heft 3.



so beschreibt nun Pfarrer Alois Roth
in Binningen (Schweiz) die Unions-
verhandlungen zwischen Altkatho-
liken und Orthodoxen (8. 223—226)
und hiermit den ersten gelungenen
Versuch der Gegenwart, wenigstens
eine Interkommunion zwischen einer
abendlandischen Kirche und der Or-
thodoxie herbeizufiithren. Mag auch
die letzte Entscheidung durch ein
gesamt-orthodoxes Konzil formellnoch
ausstehen, so ist angesichts der Hal-
tung der orthodoxen Kirchen und
ihrer authentischen Ausserungen doch
am Gelingen des Werkes kein Zweifel
mehr méglich. Die Verhandlungen
der réomisch-katholischen Kirche mit
den Ostkirchen, denen Josef Casper
wenige Worte widmet, sind bekannt-
lich noch nicht allzu weit gediehen,
im Gegensatze zu den anglikanischen
Bestrebungen, die Paula Schaefer
(S. 218—222) kurz umreist.

Daran anschliessend folgen einige
grundsétzliche oder beschauliche Auf-
siatze, die nicht nur das Verhé&ltnis
zwischen West und Ost, sondern auch
die Annéherungsversuche zwischen
Protestantismus und (romischem) Ka-
tholizismus behandeln. Verschiedent-
lich wird die Tatsache hervorgehoben,
dass die Einstellung der evangelischen
Kirche den Grundlehren Martin
Luthers gegeniiber sich gewandelt hat
(«Die Frommigkeit des evangelischen
Volkes», S.235—239, und «Das Ge-
spriach zwischen den Konfessioneny,
von Otto Urbach). Letztgenannter
Verfasser glaubt, dass mit der — in
weiten evangelischen Kreisen prak-
tisch erfolgten — Aufgabe der Lehre
von der «Rechtfertigung allein durch
den Glauben» der Hauptgrund einer
Trennung zwischen Evangelischen und
romischen Katholiken hinféllig ge-
worden sei. Meines Erachtens hat
sich aber ebenso wie die Einstellung
des evangelischen Volkes zu der eben
genannten Lehre auch seine Uber-
zeugung von einer Unmdéglichkeit
einer Unterordnung unter Rom auf
andere Gebiete des religiosen Lebens
verschoben, was Urbach zu sehr iiber-

94

sieht. Als einen «Liturgischen Bricken-
schlag zwischen Ost und West» wiir-
digt Friedrich Heiler das deutsche
Messformular der hochkirchlichen Be-
wegung (S. 249—256), in dem Stiicke
aus ostlichen und abendléandischen
Liturgien aufgenommen sind. — KEin
Zufall will es, dass die Nachrufe auf
rnold Rademacher, den italie-
nischen Waldensergeistlichen Ugo
Janni (den einst der schweizerische
christkatholische Bischof Dr. Eduard
Herzog weihte) und den schwedischen
Bischof Einar Billing, einen Mit-
arbeiter Nathan Séderbloms, Per-
sonlichkeiten gelten, die sich, jeder
auf seine Weise, fiir eine Anndherung
der Kirchen eingesetzt haben. Auch
der katholische «Modernist» Josef
Schnitzer nimmt eine gewisse inter-
konfessionelle Stellung ein.

Das Sammelheft von Heilers Zeit-
schrift gibt damit einen bemerkens-
werten Uberblick iiber die kirchliche
Annaherungsarbeit der Jetztzeit, der
jedem Freunde dieser Bestrebungen
willkommen sein wird. Dass dabei
Heilers personliche Stellung verschie-
dentlich zum Ausdruck kommt, bedarf
keiner Hervorhebung.

Bertold Spuler.

Georgi, Curt Robert Armin. Die Coi-
fessio Dosithei (Jerusalem 1672).
Geschichte, Inhalt und Bedeutung.
Miinchen 1940. Verlag Ernst Rein-
hardt. 110 8. 4.50 RM. (Aus der
Welt christlicher Frommigkeit, her-
ausgegeben von Friedrich Heiler,
Nr. 16.)

Die Tatigkeit der Reformatoren
des 16. Jahrhunderts ist auch an der
morgenlédndischen Kirche nicht spurlos
vorbeigegangen. Die neue Lehre bot
nicht nur die Moéglichkeit, einen Aus-
gleich des orthodoxen Bekenntnisses
mit der Reformation, also eine Union,
zu versuchen; sie hat auch wverschie-
dene orthodoxe Theologen in ihren
Bannkreis gezogen. Der Calvinismus
fand zu Beginn des 17. Jahrhunderts
in dem Konstantinopler Patriarchen
Kyrillos Lukaris einen Kirchenfiirsten,



der geneigt war, die orthodoxe Lehre
auf Grund von calvinistischen An-
schauungen weitgehend zu modifi-
zieren. Trotz einiger Unterstiitzung,
die er in den Reihen seiner griechischen
Landsleute fand, ist der Versuch miss-
lungen; er hat die orthodoxe Kirche
veranlasst, ihre Glaubenslehren 1in
sogenannten Bekenntnisschriften zu
formulieren. Da die Orthodoxie sich
in ihren Anschauungen mit dem Pro-
testantismus sowohl calvinistischer als
auch lutherischer Pragung nicht einig
wusste, erfolgten diese Darstellungen
des Glaubens aus einer besonderen
Abwehrstellung zur neuen Lehre her-
aus, und so ist es natiirlich, dass der
Unterschied zum  Protestantismus
stiarker betont wurde als der Gegen-
satz zu Rom.

Alsg in das geistige Ringen zwischen
der jansenistischen und der jesu-
itischen Partei in Frankreich unter
Ludwig X1V. auch reformierte Kreise
eingriffen, die behaupteten, die Ortho-
doxie stimme hinsichtlich der Lehre
von der Transsubstantiation mit der
calvinischen Auffassung iiberein, sah
sich der {ranzosische Gesandte in
Konstantinopel (1670—1679), Charles
Francois Ollier, Marquis de Nointel,
ein Freund der Jansenisten, veran-
lasst, eine Stellungnahme der Ortho-
doxie zu dieser Frage zu erwirken.
Seinem Einflusse als dem Vertreter der
mit der Pforte seit langem befreun-
deten «allerchristlichsten Majestét»
gelang es tatsichlich, im Jahre 1672
den Zusammentritt einer Synode in
Jerusalemm unter dem dortigen, sehr
ruhrigen Patriarchen (1669—1707)
Dositheos zu veranlassen. An dieser
Kirchenversammlung nahmen zahl-
reiche orthodoxe Wirdentriger teil,
die ein Bekenntnis formulierten, das
den Zweck hatte, den Unterschied zu
den Kirchen der Reformation deutlich
herauszuarbeiten. Das deckte sich
weitgehend mit der Aufgabe, die
Confessio des Patriarchen Kyrillos
Lukaris zu widerlegen. So kam es,
dass die von Dositheos verfasste
Glaubensschrift sich im dusseren Auf-

bau stark an das Vorbild des Lukaris
anlehnte, um ihn Punkt fiur Punkt
zu berichtigen. Die Auffassung der
orthodoxen Kirche in verschiedenen
Fragen des Dogmas stimmt nun mit
der romischen (iberein, und so kam es,
dass Dositheos verschiedene Formu-
lierungen vom rémischen Katholizis-
mus {ibernahm. Dadurch wurden
mehrere dogmatische Anschauungen
der orthodoxen Kirche mit lateinischen
Formeln ausgedriickt, ohne dass des-
halb von einer Latinisierung die Rede
gein kann. Nur in wenigen Punkten
ist mit rémisch-katholischen Wen-
dungen auch die Auffassung derabend-
landischen Kirche, sowelt sie 1im
Widerspruch zur morgenlindischen
Lehre steht, eingedrungen.

Es ist damit eindeutig, dass von
einer latinisierenden Richtung des
Dositheos nicht die Rede sein kann,
auch abgesehen davon, dass er spéter
wiederholt gegen die Lateiner schrieb
und mit dem Gesandten Peters des
Grossen in Konstantinopel (1702 bis
1714), Pétr Andreevi¢ Tolstoj, in der
Frage der Heiligen Stétte wider die
Abendlidnder arbeitete ). Die 16-
mische Kirche hat deshalb keinen
Grund, in der Confessio Dosithei
einen Triumph ihrer Sache zu sehen,
wenn es ihr natiirlich auch angenehm
sein musste, dass die Orthodoxie sich
mit lateinischen Waffen gegen die
Reformation verteidigte. Dass die
Confessio Dosithei sich scharf gegen
die Auffassung der reformatorischen
Kirchen ausspricht, liegt in der Natur
der Sache, weniger vielleicht sogar in
dem Wunsche Nointels als in der
Abwehrstellung gegen Kyrillos Lukaris
oder, richtiger gesagt, gegen seine
Glaubensauffassung (da die Jeru-
salemer Synode gerade versuchte,
seine Verfasserschaft an der calvini-

1) Vgl. Bertold Spuler: Die europiische
Diplomatie in Konstantinopel bis zum Frieden
von Belgrad 1739 (in: Jahrbiicher fiir Kultur
und Geschichte der Slaven, N. F. XI, 1935,
8. 53—115, 171—=222, 313—366 und Jahrbiicher
fiir Geschichte Osteuropas, Jahrgang I, 1936,
8. 229262, 383—440), S. 68—72 und (letzter
Teil) S. 424.



sierenden Confessio von 1629 zu be-
streiten). Wéihrend die protestan-
tischen Urteile tiber das Werk des
Dositheos lange Zeit hindurch scharf
ablehnend waren, hat sich in der
letzten Zeit eine mehr “historische
Wiirdigung des Tatbestandes geltend
gemacht, die, ebenso wie die neuesten
rémisch-katholischen Darstellungen,
sich von einer Beurteilung aus rein
konfessioneller Schau heraus frei-
machte. Daran schuld ist auch die
Tatsache, dass die orthodoxe Kirche
selbst oder wenigstens eine grosse
Zahl ihrer fithrenden Theologen in den
letzten Jahrzehnten gegen die Auf-
fassung Stellung genommen hat, als
ob die Confessio Dosithel eine sym-
bolische Schrift des orthodoxen Glau-
bens sei, der amtliche Geltung zu-
komme. Die orthodoxe Kirche be-
trachtet das Ergebnis der Synode von
1672 heute nicht mehr als glaubens-
verbindlich, wvielmehr nur mnoch als
ein allerdings bedeutsames
Zeugnis der geschichtlichen Entwick-
lung der Orthodoxie. Dem entspricht
os, dass die Confessio Dosithel 1im
letzten Jahrhundert nicht mehr zur
Grundlage fir Unions- und Inter-
kommunionsverhandlungen gemacht
worden ist. Auch der alt-katholischen
Kirche ist sie anlésslich der dies-
beziiglichen Auseinandersetzungen
nicht zur Annahme vorgelegt worden?),
entgegen dem, was der Verfasser auf
S. 95 sagt.

Es ist ein Verdienst des mit grosser
Sachkenntnis verfassten Buches von
Georgi, die historischen Zusammen-
hinge der Confessio Dosithei deutlich
ins Licht geriickt zu haben. Dadurch
hat der Verfasser dazu beigetragen,
Irrtiimer einer vergangenen konfes-
sionellen Polemik auszumerzen und
eine richtige Wirdigung der Ent-
wicklung der orthodoxen Kirche zu
fordern. Er weist (S. 106) mit Recht
darauf hin, dass angesichts der weit-
reichenden Beziehungen der damaligen

1) Liebenswiirdige Mitteilung des Herrn Bi-
schofs Prof. Dr. A, Kiiry (brieflich am 10. Ja-
nuar 1941).

96

Orthodoxie mnicht wvon einer Ver-
knécherung des 6stlichen Christen-
tums wahrend des ausgehenden Mittel-
alters und der beginnenden Neuzeit
gesprochen werden koénne. Im Zu-
sammenhang mit der Schilderung der
Voraussetzungen der Jerusalemer Sy-
node wire es wohl richtig gewesen,
mit ein paar Worten darauf hinzu-
weilsen, dass dieser Kirchenversamm-
lung unmittelbar die russischen Wirren
unter dem Patriarchen Nikon voraus-
gingen, die (1666) zur Absonderung
der Razkol'niki fiihrten, so dass die
Formulierung des orthodoxen Dogmas

- 1672 gleichzeitig auch der endgiiltig

wiederhergestellten Einheit der grie-
chischen und russischen Kirche gelten
konnte, auch wenn das russische
Schisma sich weniger auf dogmatischer
als auf formalistischer (und sozial-

weltanschaulicher) Grundlage ent-
wickelte,
Gottingen. Bertold Spuler.

E. Schubert: Auslanddeutsehtum und
evangelische Kirehe. Jahrbuch 1939.
1940. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen.

In beiden Jahrgingen des Jahr-
buches kommen kirchliche Begeben-
heiten und Verhéltnisse zur Sprache,
die mit den Zeitereignissen in engem
Zusammenhang stehen. Die Auf-
schriften gentigen: Grusswort aus dem
Sudetenland, Die Schicksale der deut-
schen evangelischen Kirche in Polen,
Volksdeutsche Probleme im fritheren
Polen, Aus der Geschichte unserer
1939 heimgekehrten Volks- und Glau-
bensgenossen, Die evangelische Kirche
Elsass-Lothringen i Lichte der Wie-
dergewinnung des Reichslandes, Siid-
afrika: Volkstum, Deutschtum, Mis-
sion und Kirche. Die Bénde sind mit
Bildern hauptséchlich evangelischer
Kirchen geschmiickt. Aktuell ist die
Ubersichtskarte der deutschen evan-
gelischen Kirchen im Baltikum und
im ehemaligen Polen und instruktiv
als Anhang das Inhaltsverzeichnis der
Jahrbiicher 1932 bis 1940.

A, K.

Gedruckt bei Stémpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

