Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 1-2

Artikel: Entstehung und erste Schicksale der Kirche Gottes in Rom
Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Entstehung und erste Schicksale der Kirche Gottes in Rom.

Als Joseph Langen im Jahre 1881 den ersten Band seiner
,»Geschichte der romischen Kirche“ herausgab, schrieb er zu Beginn
der Darstellung den Satz nieder: ,Die Anfinge der Kirche von
Rom sind wie die Entstehung der Stadt selbst in Dunkel gehullt”
(S. 17). Sechzig Jahre sind seitdem vergangen. Wohl ist es dank
den Ergebnissen vor allem der archiéologischen Forschung gelungen,
das Dunkel, welches iiber der Entstehung der Roma aeterna
liegt, zu lichten 1), aber unser Wissen um die Anfinge der rémischen
Christengemeinde ist nach wie vor sehr liickenhaft. Und doch hat
es einen besonderen Reiz, dags Werden der Gemeinde zu verfolgen,
welche, wie keine andere, in der Geschichte der abendlindischen
Christenheit eine so entscheidende Rolle gespielt hat.

Die Quellenlage ist nicht giinstig. Wohl besitzen wir in den
»Taten der Apostel” eine Urkunde, anhand welcher wir die Ver-
breitung des Urchristentums im Osten des Imperium Romanum
genau verfolgen konnen, aber fir den Westen des Reiches fehlt
uns eine derartige Schrift. So sind wir fiir unsere Untersuchung
auf die Angaben angewiesen, die sich gelegentlich im Neuen Testa-
ment finden. Ks sind die Stellen: Ag. 18, 2—19, 21—23, 11—28,
13 ff.; Phil. 4, 23; Kol. 4, 10; 2. Ti. 1, 17—4, 21; Phlm. 23 {.;
1. Pt. 4, 13 und Apk. 17, 6. Sie sind knapp gehalten und betreffen
mehr Personen als Zustdnde. Anders verhilt es sich mit dem
Romerbrief. Er ist ,,die authentische Urkunde®, aus welcher wir
erkennen, wie es einige Jahre nach der Grindung, im Jahre 56,
in der romischen Kirche ausgesehen hat. Aber fiir die Frage nach
der Entstehung der Gemeinde wirft auch er nichts ab. Anderes
Schrifttum aus der apostolischen Zeit ist nicht vorhanden. Von
der nachapostolischen Literatur kommt fiir die Verfolgung unter
Nero 1. Klem. 5—6 in Betracht, fiir den Aufenthalt des Petrus
und Paulus in der Hauptstadt Ignatius Rm. 4, 3 %) und Papias =
Fuseb. h.e. IIT, 15 (Schwartz)3). Diese wurzeln noch in der
apostolischen Zeit, waren vertraut mit den Uberlieferungen und
verdienen durchaus Glauben. An profanem Schrifttum gehort
hierher Sueton, vita Claud. c. 25 fiir das Edikt des Kaisers gegen

1) Vgl. dazu die neueste vorziigliche Darstellung von Ernst Korne-
mann, ROomische Geschichte, Bd. I. Die Zeit der Republik, Stuttgart 1938
= Kroners Taschenausgabe, Bd. 132.

2) Vel. I. K.Z. 1940, 3. 200.

8 Vel I.XK.Z4. 1839, 8. 90 L.



— 37 —

die Juden vom Jahre 49 und Tacitus, annal. XV, 44 fur die Ver-
folgung unter Nero.

Das erste sichere Zeugnis dafiir, dass es in der Reichs-
hauptstadt eine christliche Gemeinde gab, ist der Brief des Paulus
an ,alle, die in Rom als Geliebte Gottes, als berufene Heilige
leben®. KEr fallt in die erste Halfte des Jahres 56 ). Die Griin-
dung der Gemeinde muss also vor diesem Jahr liegen,
der terminus ante quem ist somit gegeben. Damit ist
zugleich festgestellt, dass der Vélkerapostel als Griinder nicht in
Frage kommen kann. Wenn Paulus nun 1, 8 schreibt, er danke
Gott dafiir, dass ,,in der ganzen Welt” von dem ,,Glauben” der
romischen Christen gesprochen werde, ferner 15, 14 diese lobt,
dass sie ,reichlich ausgestattet mit aller Erkenntnis in der Lage
seien, auch sich gegenseitig zu ermahnen®, endlich in der Gruss-
liste 27 Mitglieder der Gemeinde mit Namen nennt, wobei die
Angehorigen nicht mit eingerechnet sind, so setzt das voraus, dass
die Kirche in Rom im Jahre 56 nicht nur religios bedeutend,
sondern auch zahlenméssig stark war. Sie muss also, der Schluss
1st durchaus berechtigt, schon eine gewisse Zeit vorher bestanden
haben. Abgesehen davon, dass Paulus, wie er Rom. 15, 23 schreibt,
»Seit einer Reihe von Jahren® die Absicht hatte, die romischen
Christen zu besuchen, wird das bestitigt durch das Edikt, welches
Kaiser Klaudius im Jahre 49 gegen ,,alle Juden“ in der Hauptstadt
erliess. Sueton schreibt in seiner Biographie, der Kaiser habe
»Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantes aus Rom ver-
trieben. Damit stimmt iiberein, was Lukas Ag. 18, 2 berichtet.
E. Meyer hat daraus den Schluss gezogen, das Christentum sei im
Jahre 49 nach Rom gebracht worden 2). Dieser Schluss ist aber
nicht gerechtfertigt. Vielmehr beweist das Schicksal des ver-
triebenen judenchristlichen Ehepaares Aquila und Priscilla, das
Paulus bei seiner Ankunft in Korinth im Jahre 50 traf, dass die
Gemeinde schon damals bestand. Das ist aber auch alles, was wir
wissen kénnen. Wann der Grundstein zu dieser Clemeinde gelegt
worden ist, bleibt also weiterhin unbekannt.

Ebensowenig lisst sich die Frage beantworten, wer das
Christentum nach Rom gebracht und die Gemeinde gegriindet hat.
Wie oben schon angedeutet wurde, scheidet Paulus aus. Seit der

g = 112 Zur Chronologie des Paulus vgl. meine Ausfithrungen I.K.Z. 1939,
. 38 ff,

?) Ursprung und Anfinge des Christentums, III, S. 464.



. 38

zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts galten Petrus und Paulus als
die Gemeindegriinder. So liest man es in einem durch Kusebius
erhaltenen I'ragment ') aus dem Romerbrief des Bischofs Diony-
sius von Korinth (um 170). Seit Irendus 2) ist das Axiom. Aber
auch Petrus kann als Griinder nicht in Frage kommen. Wir
miisgen dazu etwas ausholen. Zunéchst: Wie war die Lage des
Christentums Ende der vierziger Jahre? Nach dem Bericht des
Lukas war es verbreitet in Palidstina, Syrien, dem angrenzenden
stidwestlichen Teil Kleinasiens und auf der Insel Cypern. Neben
der Urgemeinde in Jerusalem, der Fiihrerin der werdenden Kirche,
war die bedeutendste Gemeinde die von Antiochia am Orontes,
die Mutterstadt der Heidenmission. Paulus hatte die erste seiner
Missionsreisen, auf der ihn Barnabas begleitete, hinter sich. Im
selben Jahr, in welchem Klaudius das oben erwidhnte Edikt erliess,
waren ,,die Apostel und Altesten”, dazu Paulus und Barnabas, in
Jerusalem versammelt, um grundsitzliche Stellung zur Heiden-
mission zu nehmen. HEs war das sogenannte Apostelkonzil. Noch
war weder Paulus noch sonst einer der Apostel nach den Klein-
asien benachbarten Gebieten Europas, geschweige denn nach dem
Westen des Mittelmeeres, nach Italien und Rom, vorgestossen.
Schon diese Feststellung macht es unmoglich, die Ankunft des
Petrus in der Kaiserstadt vor das Jahr 50 zu legen. Aber eine
andere Uberlegung fillt noch mehr ins Gewicht. Durch den Bischof
Papias von Hierapolis ) wissen wir, dass Petrus auf seiner Missions-
reise nach Europa Markus, den Vetter des Barnabas, als Dol-
metscher bei sich hatte. Nun begleitete aber dieser zuerst im
Jahre 45 Paulus und Barnabas bis nach dem pamphylischen
Perge (Ag. 13, 4 ff.), darauf vom Jahre 49 an Barnabas nach
Cypern (Ag. 15, 36 ff.). Er kann also vor dem Jahre 50 fiir die
Dolmetschertéitigkeit im Dienste des Petrus nicht in Frage kommen.
Ist somit die Behauptung, nach welcher Petrus und Paulus die
Griinder der romischen Christengemeinde sind, hinfillig, so gehen
wir nicht fehl, wenn wir sagen, dass die frohe Botschaft nicht
durch planméssige apostolische Missionsarbeit nach Rom ge-
kommen ist, wie das durch Paulus in Korinth und an anderen
Orten geschah. H. Lietzmann %) schliesst aus Rom. 1, 6 auf den
heidenchristlichen Ursprung der Gemeinde und lisst sie durch
1) Euseb. h. e., 11, 25, 8.
2y Adv. haer., III, 3, 3.

3) Fuseb. h. e., ITI, 39, 15 (Schwartz).
1) Geschichte der Alten Kirche, Bd. I, 1932, 8. 109 und 134.




— 39 __

antiochenische Sendboten entstanden sein. Zu Unrecht, denn jene
Stelle besagt, ebenso wie 1, 13, weiter nichts, als dass auch Rom
zum heidnischen Gebiet gehort, fiir welches Paulus ,,Gnade und
Apostelamt” empfangen hat. Mehr fiir sich hat die Moglichkeit,
dass die erste Kunde von Christus durch getaufte Juden nach der
Reichshauptstadt gekommen ist. Sind uns doch die engen Be-
ziehungen bekannt, welche zwischen der rémischen und der jerusa-
lemitischen Judenschaft bestanden. Vgl. dazu Ag. 2, 10 f—28, 21.

So wenig wir von den Auswirkungen des kaiserlichen Ediktes
vom Jahre 49 wissen, konnen wir doch sagen, dass es fur die
werdende Christengemeinde in Rom ein harter Schlag war. Auf
jeden Fall wurde durch das Ausscheiden der Judenchristen der
Charakter der Gemeinde veréindert. Wie lange das Edikt in Kraft
geblieben ist, ist uns nicht bekannt. Kinen Anhaltspunkt bieten
die Erlebnisse des schon erwédhnten Ehepaares Aquila und Pri-
scilla. Wie aus Rém. 16, 3 folgt, waren beide zur Zeit, als Paulus
den Brief schrieb, wieder in der Hauptstadt anwesend. Demnach
diirfen wir mit gutem Recht annehmen, dass mit dem Regierungs-
wechsel im Herbst des Jahres 54 — Klaudius wird ermordet, es
folgt der bertichtigte Nero —- auch die Haltung der Regierung den
Juden gegeniiber sich dnderte. Die Gemeinde hat sich dann schnell
erholt, wie der Romerbrief an mehr als einer Stelle zeigt. C. Clemen
spricht von einer ,zweiten Christengemeinde®?). Dazu liegt kein
begriindeter Anlass vor. Der Roémerbrief zeigt weiter, dass neben
den Judenchristen, von denen manche, wie die Grussliste zeigt,
zuriickgekehrt waren, auch die aus dem Heidentum Hinzugekom-
menen eine Rolle spielten. Beide zu einer auf innerer Verbunden-
heit beruhenden Gemeinschaft, der ersten Voraussetzung fiir eine
Missionsgemeinde, zusammenzubringen, ist nicht zuletzt der Sinn
jenes Schreibens.

Der Regierungswechsel des Jahres 54 hat offenbar auch fiir
Petrus den Weg nach Rom freigemacht. Wir finden ihn im Jahre
49 in Jerusalem, wenig spiter in Antiochia, wo es nach Gal. 2, 11 ff.
zwischen ihm und Paulus zu der vielbesprochenen Auseinander-
setzung kam. Von da brach er anfangs der fiinfziger Jahre 2),
begleitet von seiner Frau (1. Kor. 9, 5) und Markus auf, hielt sich
in den Jahren 52—54 in Korinth auf und gelangte in den ersten
Monaten des Nero nach der Hauptstadt 3).

') Die Entstehung des Neuen Testaments, 1926, S. 38 f.

%) Vgl. meine Ausfithrungen I.K.Z. 1939, S. 85 ff.
%) So auch I. Holzner, Paulus, 1937, S. 324.




— 40 —

Sein Aufenthalt erstreckte sich nur iiber wenige Monate. Im
Jahre 55 fand er dort den Blutzeugentod. Der Todestag — im
Kalender der Heiligenfeste wird der 29. Juni angegeben — steht
nicht fest. Die Todesart, die Kreuzigung, ist schon sehr friih
bezeugt durch Joh. 21, 18f. Das Evangelium ist, wie durch den
Papyrus Manchester feststeht 1), vor 100 entstanden. Der Leichnam
wurde in einem heidnischen Friedhof auf dem Vatikan bestattet.
Die Grabstelle liegt ,,abseits von allen Kultstitten des altchrist-
lichen Rom“. Gerade das biirgt fiir ihre Echtheit 2). Was fiir
Beziehungen hat Petrus zur rémischen Gemeinde gehabt? Dass
er nicht der Griinder gewesen sein kann, ist oben festgestellt
worden. Ebensowenig kann er als der erste Bischof der Gemeinde
in Anspruch genommen werden. Kinzelne Bischéfe namlich als
Leiter von Gemeinden finden sich, wie die Apostelgeschichte und
die Briefe zeigen, nirgends in den fiinfziger Jahren des 1. Jahr-
hunderts; vielmehr werden die Gemeinden in jener Friihzeit von
Kollegien von Episkopen oder Presbytern geleitet. Vgl. dazu
Ag. 20, 17 ff.; Phil. 1, 1; Tit. 1, 5ff.; 1. Tim. 3, 1 ff. Dass Rom
keine Ausnahme davon gemacht hat, lehrt der Rémerbrief ebenso
wie der 1. Klemensbrief. Die kollegiale Gemeindeleitung hat hier
noch bis ins 2. Jahrhundert hinein existiert, wie der , Hirt“ des
Hermas, Vision II, Gesicht 4, 3, deutlich zeigt. Was Petrus be-
wogen hat, die Reichshauptstadt aufzusuchen, sagen unsere
Quellen nicht. Die Erkldrung, welche A. Ehrhard 3) gegeben hat,
kann den Historiker nicht befriedigen. Ebenso entzieht sich unserer
Kenntnis, was Petrus in den wenigen Monaten seines Aufenthaltes
in Rom alles getan hat. Daran kann allerdings nicht gezweifelt
werden, dass er Christus, von dessen Leiden er Zeuge war (1. Petr.
5, 1), verkiindigt hat. Der Niederschlag dieser Verkiindigung ist
nach dem Zeugnis des bereits erwihnten Papias das Markus-
evangelium. Von dort aus sandte der Apostel noch das Schreiben
an ,die auserwahlten Fremdlinge in der Diaspora von Pontus,
Galatien, Kappadokien, Asien und Bithynien“, das als 1. Petrus-
brief in den Kanon aufgenommen wurde %).

1) Abgebildet neben dem Titelblatt in der kleinen Schrift von
I. Behm, Geschichte und Geheimnis des Neuen Testamentes, 1939.

2) Vgl. dazu H. Lietzmann, Petrus und Paulus in Rom, 1927.

8) Urkirche wund ZFrithkatholizismus, 1935, 8. 78 f. Ebenso
M. Schmaus, Katholische Dogmatik, Bd. IT1, 1940, S. 94 f,

4) Die Echtheit des 2. Petrusbriefes ist immer noch umstritten. Er
kann ohne Nachteil fiir unsere Untersuchung iibergangen werden.



41 —

Von den Beziehungen des Petrus zur romischen Gemeinde zu
handeln, ohne die Primatsfrage wenigstens zu streifen, wire eine
ungerechtfertigte Unterlassung. Can. 218 des Codex i.c.v. 1917
spricht dem Romanus pontifex als dem ,beati Petri in primatu
successor” die ,suprema et plena potestas iurisdictionis in uni-
versam ecclesiam® zu. Es ist hier nicht der Ort, festzustellen, ob
Petrus von Christus wirklich mit diesem Vorrecht ausgestattet und
zugleich erméchtigt worden ist, es auf andere zu tbertragen.
Gesetzt den Fall, der Beweis dafiir wire gegliickt, dann erhebt
sich die Frage, warum der Apostel gerade der Kirche in Rom den
Primat anvertraut hat. Darauf hat noch keiner eine zureichende
Antwort gegeben. Mit demselben Recht wie Rom kann sich
z. B. Antiochia auf Petrus berufen. Ist es doch beglaubigte Uber-
lieferung, dass er mehrere Jahre bei den dortigen Christen gelebt
und gelehrt hat. Endlich setzt der Can. 218 voraus, dags der
Apostel der erste Bischof der romischen Kirche gewesen ist. Dass
er das nicht gewesen sein kann, ist oben festgestellt worden. Zu
dem dort Ausgefiihrten kommt noch folgende Uberlegung hinzu:
Als Petrus im Jahre 54 nach Rom kam, existierte die Christen-
gemeinde zum mindesten sechs Jahre. Hitte es damals schon
einen Bischof von Rom gegeben, so hitte also ein anderer das
Amt bereits innegehabt. Endlich schreibt Paulus Rom. 12, 4 ff.,
wohl vom Amt des ,,Vorstehers” und von der ,,Gabe des Dienens”,
erwihnt jedoch nirgends, vor allem nicht in der Grussliste, wo
man es am ehesten erwartet, einen bestimmten Vorsteher. Am
merkwiirdigsten ist es aber, dass der Apostel von der Macht-
stellung, die man ihm zuschreiben will, selbst nichts weiss. Wir
besitzen in dem oben genannten 1. Petrusbrief ein Selbstzeugnis
von ihm, das um so mehr wiegt, weil es in Rom niedergeschrieben
wurde. Da charakterisiert er sich 1, 1 als ,, Apostel Jesu Christi®
und 5, 1, wo er die Altesten unter den kleinasiatischen Christen
anspricht, als ,Mitiltester und Zeuge der Leiden Christi®.
M. Schmaus ) meint zu dieser Stelle, es werde darin offenbar, dass
Petrus die Altesten der Gemeinden als seine Vertreter (1) betrachte.
U. Holzmeister 2) merkt dazu an, dass der Apostel ,,ad hos magi-
stratus humiliter descendens (!) sese introducit ut simplicem col-
legam officii divinitus concrediti sociumque earundem curarum®.

) A.a. 0., S. 104.
) Cursus scripturae sacrae, sectio IIT, volumen 13: epistula prima
S. Petri, Paris, 1937, S. 392.



49 —

Wie Petrus das Amt des Presbyters gefithrt wissen will, sagt er
an derselben Stelle: ,,Weidet die Herde Gottes bei euch... auch
nicht so, als wiret ihr die Herren iiber eure Leute, vielmehr werdet
Vorbilder der Herde!® So spricht wahrlich kein ,,Apostelfiirst
und ,,Oberhirte der ganzen Kirche”. Zudem bezeichnet der Apostel
ausdriicklich Christus als den Oberhirten, wenn er 5, 4 schreibt:
,Dann werdet ihr auch, wenn der Oberhirte erscheinen wird, den
unverwelklichen Kranz der Herrlichkeit davontragen.”

Nach dem gewaltsamen Tod des Petrus, seines geistlichen
Vaters (1. Petr. 5, 13), blieb Markus weiterhin in Rom. In den
folgenden Jahren, jedenfalls vor dem Jahre 60, verfasste er das
nach ithm benannte Evangelium 1).

Wihrend Markus noch unter den romischen Christen lehrte
und schrieb, kam im Frihjahr des Jahres 59 Paulus als Staats-
gefangener an. In der Begleitung des Apostels befand sich unter
anderen auch der Arzt Lukas (Ag. 28, 14 ff.; Kol. 4, 14). So
waren um das Jahr 60 die hervorragendsten Vertreter der ur-
christlichen Literatur in der Reichshauptstadt vereinigt. Wie
fruchtbar der Gedankenaustausch der drei Méanner war, zeigt das
Evangelium und vor allem die Apostelgeschichte des Lukas.
Beide Schriften entstanden ebenfalls in Rom, sie wurden Anfang
der sechziger Jahre niedergeschrieben. Die Gefangenschaft des
Volkerapostels dauerte zwei Jahre, von 59 bis 61. In dieser Zeit
konnte er ,,das Reich Gottes predigen und mit allem Freimut ganz
ungehindert tiber den Herrn Jesus Christus lehren” (Ag. 28, 31).
Was er sonst noch getan hat, vor allem, ob er in die Organisation
der Gemeinde eingegriffen hat, ldsst sich nicht feststellen. Soviel
ist aber sicher, Paulus hat ldinger unter den Christen der Tiberstadt
gewirkt als Petrus. Er ist der Apostel Roms. Kein Wunder, dass
die Erinnerung an ihn lebendiger und inhaltsreicher war als die
an den galildischen Fischer. So erklirt sich auch die vielumstrittene
Stelle 1. Klem. 5, 3 ff. Nachdem Paulus noch einmal in seinem
alten Missionsgebiet und in Spanien tdtig gewesen und wiederum
verhaftet worden war, wurde ihm der Prozess vor dem Kaiser-
gericht gemacht. Er wurde zum Tode verurteilt und spitestens
in der ersten Hilfte des Jahres 64 vor den Mauern der Stadt an

1) Neuerdings hat R. Thiel in seinem Buch «Jesus Christus und
die Wissenschaft» (Berlin, 1938) den Versuch gemacht, aus dem Markus-
evangelium den Bericht des Petrus als eines «Augenzeugen der Taten
des Herrn» herauszuschédlen. Ob dieser Versuch historische Gewissheit
beanspruchen kann, sei dahingestellt.



43 —

der Strasse nach Ostia enthauptet. Der Leichnam wurde in einer
einfachen ,memoria® auf dem Landgut der rémischen Matrone
Lucina, das in der Nidhe der Richtstitte lag, bestattet. Christliche
Grabstétten fanden sich auch hier in der ganzen Umgebung nicht,
wohl aber heidnische. So lagen die Griber der beiden Haupt-
apostel eine ziemliche Strecke Weges auseinander. Schon dadurch
wird deutlich, dass die Uberlieferung, wonach beide am selben Tag
und im selben Jahr den Blutzeugentod gefunden haben, hin-
fallig ist.

Das Martyrium des Petrus und Paulus verlieh ohne Zweifel
der Kirche in Rom erhdhtes Ansehen, die Apostelgriber waren ihr
kostbarster Besitz. Dazu kam die Feuerprobe in der Neronischen
Verfolgung 1). K. Heussi spricht neuerdings von dem ,Nero-
nischen Brandstifterprozess™?). Das erweckt eine falsche Vor-
stellung, denn die Anschuldigung der Brandstiftung spielte nur am
Anfang der Prozesse eine Rolle, wie {iberhaupt die Brandkata-
strophe nicht die Ursache, sondern nur der Anlass zu dem Vor-
gehen gegen die Christen war. Kein Geringerer als Tacitus bezeugt
dag, wenn er sagt: , Darauf wurde... eine ungeheure Menge nicht
so sehr wegen des Verbrechens der Brandstiftung als durch den
Hass des Menschengeschlechts hinzugefiigt” ?). Im letzten Grund
stand Weltanschauung gegen Weltanschauung. Hs steht fest, dass
die Verfolgung sich auf das Gebiet der Hauptstadt beschrinkte.
Sie begann erst einige Zeit nach den unheilvollen Julitagen des
Jahres 64. Ob sie bis in das Jahr 65 hinein dauerte, wissen wir
nicht. Unsere Quellen, vor allem Tacitus und Clemens, stimmen
darin iiberein, dass die Hinrichtungen mit raffinierter Grausamkeit
vollzogen wurden. Sie fanden zur Belustigung des Pobels in den
kaiserlichen Cirten am Vatikan statt. Denunziationen spielten
eine nicht geringe Rolle. Klemens spricht von ,,Eifersucht™ (6, 1 £.).
Daraus ist der Schluss erlaubt, dass es auch innerhalb der Gemeinde
Denunzianten gab. Die Zahl der Opfer war gross. Das wird durch
die Angaben sowohl des Tacitus (ingens multitudo) als auch des
Klemens (ITold ITii%os) bewiesen. Ob und wieviele Presbyter und
Diakone unter den Getoteten waren, lidsst sich nicht feststellen.
Noch erhebt sich die Frage, welche Wirkung das Vorgehen des
Kaisers auf die Entwicklung der Gemeinde gehabt hat. I. Haller

1) Vgl. E. Meyer, a.a. 0., S. 500 ff.
?) Neues zur Petrusfrage, 1939, S. 12.
%) Annal. XV, 44,



44

behauptet, sie sei untergegangen und habe sich spédter neu ge-
bildet 1). Dasselbe hatte vor ihm H. Dannenbauer vertreten 2).
Beide Forscher sind aber den Beweis fiir ihre Behauptung schuldig
geblieben. I. Haller muss selbst zugeben, dass wir kein Wissen
dariiber besitzen, ,,wie bald und auf welche Weise™ die Neu-
bildung erfolgt ist. Das ist auch nicht anders zu erwarten, fehlt
uns doch jede Kenntnis davon, was mit der Gemeinde in der Zeit
vom KEnde der Neronischen Verfolgung bis gegen das Ende des
1. Jahrhunderts vor sich gegangen ist. Erst mit dem 1. Klemens-
brief betreten wir wieder festen Boden. Die Stelle 63, 3 zeigt, dass
es damals noch Ménner in der Gemeinde gab, die ,,von Jugend
an bis zum Alter untadelhaft gewandelt waren®, lebendige Trager
der Tradition, welche nicht bloss ,,die wackeren Apostel” Petrus
und Paulus gesehen und gehort, sondern auch die Verfolgung und
die Geschehnisse nachher miterlebt hatten. I. Haller geht also
fehl, wenn er weiter behauptet, die nach der Katastrophe des
Jahres 64 sich wieder bildende GGemeinde sei eine ,,neue” gewesen
und habe ,,mit der fritheren keinen Zusammenhang” gehabt. Wie
dem auch gewesen sein mag, eines steht aber fest, die Neronische
Verfolgung war eine furchtbare Glaubensprobe. Die Christen Roms
haben sie glinzend bestanden und dadurch dem Ansehen ihrer
Kirche neuen Glanz erworben. Noch heute héren wir das aus den
Worten des Klemens heraus: ,,Zu diesen Méinnern (Petrus und
Paulus)... wurde eine grosse Menge von Auserwihlten ver-
sammelt, die wegen FKifersucht vielfache Schmach und Qual
erduldeten und so zu iberaus herrlichen Vorbildern in unserer
Mitte wurden.”

Wir haben die Kirche Gottes in Rom wihrend der ersten
zwanzig Jahre ihres Bestehens verfolgt. So wenig auch die Quellen
hergeben, die grossen Linien lassen sich doch deutlich erkennen.
Durch einzelne Laien wurde der Samen der frohen Botschaft in
den vierziger Jahren in die Ewige Stadt gebracht. Was sich daraus
trotz widrigen Umsténden, besonders der Gehéssigkeit der Juden-
schaft, entwickelte, erhielt kréftigen Auftrieb durch die Tédtigkeit
des Petrus, vor allem aber des Paulus. Ihr Mirtyrertod verlieh
der Gemeinde einen besonderen Glanz. Die Bluttaufe unter Nero
erhohte ihr Ansehen. Ihre Sorge und Hilfe fiir notleidende Glau-
bensgenossen und Gemeinden, welche immer wieder rithmend

1y Das Papsttum, Bd. I, 1934, S. 16.
2) Hist. Zeitschr. 146, 1932.



45 —

hervorgehoben wird, machte sie zum Vorbild der Bruderliebe. Als
(Gemeinde der Reichshauptstadt hatte sie, wie nur natiirlich, von
Anfang an ein grosseres Ansehen. Durch den Besitz der Gréber
der Hauptapostel wurde sie zur Hiiterin der Tradition. Sicherlich
haben kluge Méanner ihres Presbyterkollegiums Anteil an dieser
Entwicklung gehabt. Was Wunder, wenn nach der Zerstérung
Jerusalems der Primat des Ortes, welchen die Urgemeinde inne-
gehabt hatte, auf sie iiberging ?

Hamburg 22. Studvenrat Hans Katzenmayer.




	Entstehung und erste Schicksale der Kirche Gottes in Rom

