
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 1-2

Artikel: Entstehung und erste Schicksale der Kirche Gottes in Rom

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 36 —

Entstehung und erste Schicksale der Kirche Gottes in Rom.

Als Joseph Langen im Jahre 1881 den ersten Band seiner
„Geschichte der römischen Kirche" herausgab, schrieb er zu Beginn
der Darstellung den Satz nieder: „Die Anfänge der Kirche von
Rom sind wie die Entstehung der Stadt selbst in Dunkel gehüllt"
(S. 17). Sechzig Jahre sind seitdem vergangen. Wohl ist es dank
den Ergebnissen vor allem der archäologischen Forschung gelungen,
das Dunkel, welches über der Entstehung der Roma aeterna
liegt, zu lichten l), aber unser Wissen um die Anfänge der römischen
Christengemeinde ist nach wie vor sehr lückenhaft. Und doch hat
es einen besonderen Reiz, das Werden der Gemeinde zu verfolgen,
welche, wie keine andere, in der Geschichte der abendländischen
Christenheit eine so entscheidende Rolle gespielt hat.

Die Quellenlage ist nicht günstig. Wohl besitzen wir in den

„Taten der Apostel" eine Urkunde, anhand welcher wir die
Verbreitung des Urchristentums im Osten des Imperium Romanum

genau verfolgen können, aber für den Westen des Reiches fehlt
uns eine derartige Schrift. So sind wir für unsere Untersuchung
auf die Angaben angewiesen, die sich gelegentlich im Neuen Testament

finden. Es sind die Stellen: Ag. 18, 2—19, 21—23, 11—28,
13 ff.; Phil. 4, 23; Kol. 4, 10; 2. Ti. 1, 17—4, 21; Phlm. 23 f.;
1. Pt. 4, 13 und Apk. 17, 6. Sie sind knapp gehalten und betreffen
mehr Personen als Zustände. Anders verhält es sich mit dem
Römerbrief. Er ist „die authentische Urkunde", aus welcher wir
erkennen, wie es einige Jahre nach der Gründung, im Jahre 56,

in der römischen Kirche ausgesehen hat. Aber für die Frage nach
der Entstehung der Gemeinde wirft auch er nichts ab. Anderes
Schrifttum aus der apostolischen Zeit ist nicht vorhanden. Von
der nachapostolischen Literatur kommt für die Verfolgung unter
Nero 1. Klem. 5—6 in Betracht, für den Aufenthalt des Petrus
und Paulus in der Hauptstadt Ignatius Rm. 4, 3 2) imd Papias
Euseb. li. e. III, 15 (Schwartz) 3). Diese wurzeln noch in der

apostolischen Zeit, waren vertraut mit den Überlieferungen und
verdienen durchaus Glauben. An profanem Schrifttum gehört
hierher Sueton, vita Claud, c. 25 für das Edikt des Kaisers gegen

1) Vgl. dazu die neueste vorzügliche Darstellung von Ernst Korne-
mann, Römische Geschichte, Bd. I. Die Zeit der Republik, Stuttgart 1938

Kröners Taschenausgabe, Bd. 132.
2) Vgl. l.K.Z. 1940, S. 200.

Vgl. l.K.Z. 1939, S. 90 f.



— 37 —

die Juden vom Jahre 49 und Tacitus, annal. XV, 44 für die
Verfolgung unter Nero.

Das erste sichere Zeugnis dafür, dass es in der
Reichshauptstadt eine christliche Gemeinde gab, ist der Brief des Paulus
an „alle, die in Rom als Geliebte Gottes, als berufene Heilige
leben". Er fällt in die erste Hälfte des Jahres 56 x). Die Gründung

der Gemeinde muss also vor diesem Jahr liegen,
der terminus ante quem ist somit gegeben. Damit ist
zugleich festgestellt, dass der Völkerapostel als Gründer nicht in
Frage kommen kann. Wenn Paulus nun 1, 8 schreibt, er danke
Gott dafür, dass „in der ganzen Welt" von dem „Glauben" der
römischen Christen gesprochen werde, ferner 15, 14 diese lobt,
dass sie „reichlich ausgestattet mit aller Erkenntnis in der Lage
seien, auch sich gegenseitig zu ermahnen", endlich in der Grussliste

27 Mitglieder der Gemeinde mit Namen nennt, wobei die

Angehörigen nicht mit eingerechnet sind, so setzt das voraus, dass

die Kirche in Rom im Jahre 56 nicht nur religiös bedeutend,
sondern auch zahlenmässig stark war. Sie muss also, der Schluss
ist durchaus berechtigt, schon eine gewisse Zeit vorher bestanden
haben. Abgesehen davon, dass Paulus, wie er Röm. 15, 23 schreibt,
„seit einer Reihe von Jahren" die Absicht hatte, die römischen
Christen zu besuchen, wird das bestätigt durch das Edikt, welches
Kaiser Klaudius im Jahre 49 gegen „alle Juden" in der Hauptstadt
erliess. Sueton schreibt in seiner Biographie, der Kaiser habe
„Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantes" aus Rom
vertrieben. Damit stimmt überein, was Lukas Ag. 18, 2 berichtet.
E. Meyer hat daraus den Schluss gezogen, das Christentum sei im
Jahre 49 nach Rom gebracht worden 2). Dieser Schluss ist aber
nicht gerechtfertigt. Vielmehr beweist das Schicksal des
vertriebenen judenchristlichen Ehepaares Aquila und Priscilla, das
Paulus bei seiner Ankunft in Korinth im Jahre 50 traf, dass die
Gemeinde schon damals bestand. Das ist aber auch alles, was wir
wissen können. Wann der Grundstein zu dieser Gemeinde gelegt
worden ist, bleibt also weiterhin unbekannt.

Ebensowenig lässt sich die Frage beantworten, wer das
Christentum nach Rom gebracht und die Gemeinde gegründet hat.
Wie oben schon angedeutet wurde, scheidet Paulus aus. Seit der

x) Zur Chronologie des Paulus vgl. meine Ausführungen l.K.Z. 1939,
S. 38 ff.

2) Ursprung und Anfänge des Christentums, III, S. 464.



— 38 —

zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts galten Petrus und Paulus als
die Gemeinclegründer. So liest man es in einem durch Eusebius
erhaltenen Fragment]) aus dem Römerbrief des Bischofs Dionysius

von Korinth (um 170). Seit Irenäus 2) ist das Axiom. Aber
auch Petrus kann als Gründer nicht in Frage kommen. Wir
müssen dazu etwas ausholen. Zunächst: Wie war die Lage des

Christentums Ende der vierziger Jahre Nach dem Bericht des

Lukas war es verbreitet in Palästina, Syrien, dem angrenzenden
südwestlichen Teil Kleinasiens und auf der Insel Cypern. Neben
der Urgemeinde in Jerusalem, der Führerin der werdenden Kirche,
war die bedeutendste Gemeinde die von Antiochia am Orontes,
die Mutterstadt der Heidenmission. Paulus hatte die erste seiner
Missionsreisen, auf der ihn Barnabas begleitete, hinter sich. Im
selben Jahr, in welchem Klaudius das oben erwähnte Edikt erliess,

waren „die Apostel und Ältesten", dazu Paulus und Barnabas, in
Jerusalem versammelt, um grundsätzliche Stellung zur Heidenmission

zu nehmen. Es war das sogenannte Apostelkonzil. Noch
war weder Paulus noch sonst einer der Apostel nach den Kleinasien

benachbarten Gebieten Europas, geschweige denn nach dem
Westen des Mittelmeeres, nach Italien und Rom, vorgestossen.
Schon diese Feststellung macht es unmöglich, die Ankunft des

Petrus in der Kaiserstadt vor das Jahr 50 zu legen. Aber eine
andere Überlegung fällt noch mehr ins Gewicht. Durch den Bischof
Papias von Hierapolis 3) wissen wir, dass Petrus auf seiner Missionsreise

nach Europa Markus, den Vetter des Barnabas, als
Dolmetscher bei sich hatte. Nun begleitete aber dieser zuerst im
Jahre 45 Paulus und Barnabas bis nach dem pamphylischen
Perge (Ag. 13, 4 ff.), darauf vom Jahre 49 an Barnabas nach

Cypern (Ag. 15, 36 ff.). Er kann also vor dem Jahre 50 für die

Dolmetschertätigkeit im Dienste des Petrus nicht in Frage kommen.
Ist somit die Behauptung, nach welcher Petrus und Paulus die
Gründer der römischen Christengemeinde sind, hinfällig, so gehen
wir nicht fehl, wenn wir sagen, dass die frohe Botschaft nicht
durch planmässige apostolische Missionsarbeit nach Rom
gekommen ist, wie das durch Paulus in Korinth und an anderen
Orten geschah. H. Lietzmann4) schliesst aus Röm. 1, 6 auf den
heidenchristlichen Ursprung der Gemeinde und lässt sie durch

1) Euseb. h. e., II, 25, 8.
2) Adv. haer., III, 3, 3.

3) Euseb. h. e., III, 39, 15 (Schwartz).
4) Geschichte der Alten Kirche, Bd. I, 1932, S. 109 und 134.



— 39 —

antiochenische Sendboten entstanden sein. Zu Unrecht, denn jene
Stelle besagt, ebenso wie 1, 13, weiter nichts, als dass auch Rom
zum heidnischen Gebiet gehört, für welches Paulus „Gnade und
Apostelamt" empfangen hat. Mehr für sich hat die Möglichkeit,
dass die erste Kunde von Christus durch getaufte Juden nach der
Reichshauptstadt gekommen ist. Sind uns doch die engen
Beziehungen bekannt, welche zwischen der römischen und der
jerusalemitischen Judenschaft bestanden. Vgl. dazu Ag. 2, 10 f.—28, 21.

So wenig wir von den Auswirkungen des kaiserlichen Ediktes
vom Jahre 49 wissen, können wir doch sagen, dass es für die
werdende Christengemeinde in Rom ein harter Schlag war. Auf
jeden Fall wurde durch das Ausscheiden der Judenchristen der
Charakter der Gemeinde verändert. Wie lange das Edikt in Kraft
geblieben ist, ist uns nicht bekannt. Einen Anhaltspunkt bieten
die Erlebnisse des schon erwähnten Ehepaares Aquila und
Priscilla. Wie aus Röm. 16, 3 folgt, waren beide zur Zeit, als Paulus
den Brief schrieb, wieder in der Hauptstadt anwesend. Demnach
dürfen wir mit gutem Recht annehmen, dass mit dem Regierungswechsel

im Herbst des Jahres 54 — Klaudius wird ermordet, es

folgt der berüchtigte Nero — auch die Haltung der Regierung den
Juden gegenüber sich änderte. Die Gemeinde hat sich dann schnell
erholt, wie der Römerbrief an mehr als einer Stelle zeigt. C. Clemen

spricht von einer „zweiten Christengemeinde" 1). Dazu liegt kein
begründeter Anlass vor. Der Römerbrief zeigt weiter, dass neben
den Judenchristen, von denen manche, wie die Grussliste zeigt,
zurückgekehrt waren, auch die aus dem Heidentum Hinzugekommenen

eine Rolle spielten. Beide zu einer auf innerer Verbundenheit

beruhenden Gemeinschaft, der ersten Voraussetzung für eine

Missionsgemeinde, zusammenzubringen, ist nicht zuletzt der Sinn
jenes Schreibens.

Der Regierungswechsel des Jahres 54 hat offenbar auch für
Petrus den Weg nach Rom freigemacht. Wir finden ihn im Jahre
49 in Jerusalem, wenig später in Antiochia, wo es nach Gal. 2, 11 ff.
zwischen ihm und Paulus zu der vielbesprochenen Auseinandersetzung

kam. Von da brach er anfangs der fünfziger Jahre 2),

begleitet von seiner Frau (1. Kor. 9, 5) und Markus auf, hielt sich
in den Jahren 52—54 in Korinth auf und gelangte in den ersten
Monaten des Nero nach der Hauptstadt3).

x) Die Entstehung des Neuen Testaments, 1926, S. 38 f.
2) Vgl. meine Ausführungen l.K.Z. 1939, S. 85 ff.
3) So auch I. Holzner, Paulus, 1937, S. 324.



— 40 —

Sein Aufenthalt erstreckte sich nur über wenige Monate. Im
Jahre 55 fand er dort den Blutzeugentod. Der Todestag — im
Kalender der Heiligenfeste wird der 29. Juni angegeben — steht
nicht fest. Die Todesart, die Kreuzigung, ist schon sehr früh
bezeugt durch Joh. 21, 18 f. Das Evangelium ist, wie durch den

Papyrus Manchester feststehta), vor 100 entstanden. Der Leichnam
wurde in einem heidnischen Friedhof auf dem Vatikan bestattet.
Die Grabstelle liegt „abseits von allen Kultstätten des altchristlichen

Rom". Gerade das bürgt für ihre Echtheit2). Was für
Beziehungen hat Petrus zur römischen Gemeinde gehabt Dass

er nicht der Gründer gewesen sein kann, ist oben festgestellt
worden. Ebensowenig kann er als der erste Bischof der Gemeinde
in Anspruch genommen werden. Einzelne Bischöfe nämlich als

Leiter von Gemeinden finden sich, wie die Apostelgeschichte und
die Briefe zeigen, nirgends in den fünfziger Jahren des 1.

Jahrhunderts; vielmehr werden die Gemeinden in jener Frühzeit von
Kollegien von Episkopen oder Presbytern geleitet. Vgl. dazu

Ag. 20, 17 ff.; Phil. 1, 1; Tit. 1, 5 ff.; 1. Tim. 3, 1 ff. Dass Rom
keine Ausnahme davon gemacht hat, lehrt der Römerbrief ebenso

wie der 1. Klemensbrief. Die kollegiale Gemeindeleitung hat hier
noch bis ins 2. Jahrhundert hinein existiert, wie der „Hirt" des

Hermas, Vision II, Gesicht 4, 3, deutlich zeigt. Was Petrus
bewogen hat, die Reichshauptstadt aufzusuchen, sagen unsere
Quellen nicht. Die Erklärung, welche A. Ehrhard 3) gegeben hat,
kann den Historiker nicht befriedigen. Ebenso entzieht sich unserer
Kenntnis, was Petrus in den wenigen Monaten seines Aufenthaltes
in Rom alles getan hat. Daran kann allerdings nicht gezweifelt
werden, dass er Christus, von dessen Leiden er Zeuge war (1. Petr.
5, 1), verkündigt hat. Der Niederschlag dieser Verkündigung ist
nach dem Zeugnis des bereits erwähnten Papias das
Markusevangelium. Von dort aus sandte der Apostel noch das Schreiben
an „die auserwählten Fremdlinge in der Diaspora von Pontus,
Galatien, Kappadokien, Asien und Bithynien", das als 1. Petrusbrief

in den Kanon aufgenommen wurde 4).

x) Abgebildet neben dem Titelblatt in der kleinen Schrift von
I. Behm, Geschichte und Geheimnis des Neuen Testamentes, 1939.

2) Vgl. dazu H. Lietzmann, Petrus und Paulus in Rom, 1927.

3) Urkirche und Frühkatholizismus, 1935, S. 78 f. Ebenso
M. Schmaus, Katholische Dogmatik, Bd. III, 1940, S. 94 f.

4) Die Echtheit des 2. Petrusbriefes ist immer noch umstritten. Er
kann ohne Nachteil für unsere Untersuchung übergangen werden.



— 41 —

Von den Beziehungen des Petrus zur römischen Gemeinde zu
handeln, ohne die Primatsfrage wenigstens zu streifen, wäre eine

ungerechtfertigte Unterlassung. Can. 218 des Codex i. c. v. 1917

spricht dem Romanus pontifex als dem „beati Petri in primatu
successor" die „suprema et plena potestas iurisdictionis in
universam ecclesiam" zu. Es ist hier nicht der Ort, festzustellen, ob
Petrus von Christus wirklich mit diesem Vorrecht ausgestattet und
zugleich ermächtigt worden ist, es auf andere zu übertragen.
Gesetzt den Fall, der Beweis dafür wäre geglückt, dann erhebt
sich die Frage, warum der Apostel gerade der Kirche in Rom den
Primat anvertraut hat. Darauf hat noch keiner eine zureichende
Antwort gegeben. Mit demselben Recht wie Rom kann sich
z. B. Antiochia auf Petrus berufen. Ist es doch beglaubigte
Überlieferung, dass er mehrere Jahre bei den dortigen Christen gelebt
und gelehrt hat. Endlich setzt der Can. 218 voraus, dass der
Apostel der erste Bischof der römischen Kirche gewesen ist. Dass

er das nicht gewesen sein kann, ist oben festgestellt worden. Zu
dem dort Ausgeführten kommt noch folgende Überlegung hinzu:
Als Petrus im Jahre 54 nach Rom kam, existierte die
Christengemeinde zum mindesten sechs Jahre. Hätte es damals schon
einen Bischof von Rom gegeben, so hätte also ein anderer das

Amt bereits innegehabt. Endlich schreibt Paulus Röm. 12, 4 ff.,
wohl vom Amt des „Vorstehers" und von der „Gabe des Dienens",
erwähnt jedoch nirgends, vor allem nicht in der Grussliste, wo
man es am ehesten erwartet, einen bestimmten Vorsteher. Am
merkwürdigsten ist es aber, dass der Apostel von der
Machtstellung, die man ihm zuschreiben will, selbst nichts weiss. Wir
besitzen in dem oben genannten 1. Petrusbrief ein Selbstzeugnis
von ihm, das um so mehr wiegt, weil es in Rom niedergeschrieben
wurde. Da charakterisiert er sich 1, 1 als „Apostel Jesu Christi"
und 5, 1, wo er die Altesten unter den kleinasiatischen Christen
anspricht, als „Mitältester und Zeuge der Leiden Christi".
M. Schmaus x) meint zu dieser Stelle, es werde darin offenbar, dass
Petrus die Ältesten der Gemeinden als seine Vertreter betrachte.
U. Holzmeister 2) merkt dazu an, dass der Apostel „ad hos
magistratus humiliter descendens sese introducit ut simplicem col-
legam officii divinitus concrediti sociumque earundem curarum".

x) A. a. O., S. 104.
2) Cursus scripturae sacrae, seotio III, volumon 13: epistula prima

S. Petri, Paris, 1937, S. 392.



— 42 —

Wie Petrus das Amt des Presbyters geführt wissen will, sagt er
an derselben Stelle : „Weidet die Herde Gottes bei euch.. auch
nicht so, als wäret ihr die Herren über eure Leute, vielmehr werdet
Vorbilder der Herde!" So spricht wahrlich kein „Apostelfürst"
und „Oberhirte der ganzen Kirche". Zudem bezeichnet der Apostel
ausdrücklich Christus als den Oberhirten, wenn er 5, 4 schreibt:
„Dann werdet ihr auch, wenn der Oberhirte erscheinen wird, den
unverwelklichen Kranz der Herrlichkeit davontragen."

Nach dem gewaltsamen Tod des Petrus, seines geistlichen
Vaters (1. Petr. 5, 13), blieb Markus weiterhin in Rom. In den
folgenden Jahren, jedenfalls vor dem Jahre 60, verfasste er das
nach ihm benannte Evangelium 1).

Während Markus noch unter den römischen Christen lehrte
und schrieb, kam im Frühjahr des Jahres 59 Paulus als
Staatsgefangener an. In der Begleitung des Apostels befand sich unter
anderen auch der Arzt Lukas (Ag. 28, 14 ff. ; Kol. 4, 14). So

waren um das Jahr 60 die hervorragendsten Vertreter der
urchristlichen Literatur in der Reichshauptstadt vereinigt. Wie
fruchtbar der Gedankenaustausch der drei Männer war, zeigt das

Evangelium und vor allem die Apostelgeschichte des Lukas.
Beide Schriften entstanden ebenfalls in Rom, sie wurden Anfang
der sechziger Jahre niedergeschrieben. Die Gefangenschaft des

Völkerapostels dauerte zwei Jahre, von 59 bis 61. In dieser Zeit
konnte er „das Reich Gottes predigen und mit allem Freimut ganz
ungehindert über den Herrn Jesus Christus lehren" (Ag. 28, 31).
Was er sonst noch getan hat, vor allem, ob er in die Organisation
der Gemeinde eingegriffen hat, lässt sich nicht feststellen. Soviel
ist aber sicher, Paulus hat länger unter den Christen der Tiberstadt
gewirkt als Petrus. Er ist der Apostel Roms. Kein Wunder, dass

die Erinnerung an ihn lebendiger und inhaltsreicher war als die

an den galiläischen Fischer. So erklärt sich auch die vielumstrittene
Stelle 1. Klem. 5, 3 ff. Nachdem Paulus noch einmal in seinem

alten Missionsgebiet und in Spanien tätig gewesen und wiederum
verhaftet worden war, wurde ihm der Prozess vor dem Kaisergericht

gemacht. Er wurde zum Tode verurteilt und spätestens
in der ersten Hälfte des Jahres 64 vor den Mauern der Stadt an

1) Neuerdings hat R. Thiel in seinem Buch «Jesus Christus und
die Wissenschaft» (Berlin, 1938) den Versuch gemacht, aus dem
Markusevangelium den Bericht des Petrus als eines «Augenzeugen der Taten
des Herrn» herauszuschälen. Ob dieser Versuch historische Gewissheit
beanspruchen kann, sei dahingestellt.



— 43 —

der Strasse nach Ostia enthauptet. Der Leichnam wurde in einer
einfachen „memoria" auf dem Landgut der römischen Matrone
Lucina, das in der Nähe der Richtstätte lag, bestattet. Christliche
Grabstätten fanden sich auch hier in der ganzen Umgebung nicht,
wohl aber heidnische. So lagen die Gräber der beiden Hauptapostel

eine ziemliche Strecke Weges auseinander. Schon dadurch
wird deutlich, dass die Überlieferung, wonach beide am selben Tag
und im selben Jahr den Blutzeugentod gefunden haben,
hinfällig ist.

Das Martyrium des Petrus und Paulus verlieh ohne Zweifel
der Kirche in Rom erhöhtes Ansehen, die Apostelgräber waren ihr
kostbarster Besitz. Dazu kam die Feuerprobe in der Neronischen
Verfolgung1). K. Heussi spricht neuerdings von dem
„Neronischen Brandstifterprozess" 2). Das erweckt eine falsche
Vorstellung, denn die Anschuldigung der Brandstiftung spielte nur am
Anfang der Prozesse eine Rolle, wie überhaupt die Brandkatastrophe

nicht die Ursache, sondern nur der Anlass zu dem
Vorgehen gegen die Christen war. Kein Geringerer als Tacitus bezeugt
das, wenn er sagt : „Darauf wurde.. eine ungeheure Menge nicht
so sehr wegen des Verbrechens der Brandstiftung als durch den
Hass des Menschengeschlechts hinzugefügt" 3). Im letzten Grund
stand Weltanschauung gegen Weltanschauung. Es steht fest, dass

die Verfolgung sich auf das Gebiet der Hauptstadt beschränkte.
Sie begann erst einige Zeit nach den unheilvollen Julitagen des

Jahres 64. Ob sie bis in das Jahr 65 hinein dauerte, wissen wir
nicht. Unsere Quellen, vor allem Tacitus und Clemens, stimmen
darin überein, dass die Hinrichtungen mit raffinierter Grausamkeit
vollzogen wurden. Sie fanden zur Belustigung des Pöbels in den
kaiserlichen Gärten am Vatikan statt. Denunziationen spielten
eine nicht geringe Rolle. Klemens spricht von „Eifersucht" (6, 1 f.).
Daraus ist der Schluss erlaubt, dass es auch innerhalb der Gemeinde
Denunzianten gab. Die Zahl der Opfer war gross. Das wird durch
die Angaben sowohl des Tacitus (ingens multitudo) als auch des

Klemens (ZZb/tò Hlgd-og) bewiesen. Ob und wieviele Presbyter und
Diakone unter den Getöteten waren, lässt sich nicht feststellen.
Noch erhebt sich die Frage, welche Wirkung das Vorgehen des

Kaisers auf die Entwicklung der Gemeinde gehabt hat. I. Haller

1) Vgl. E. Meyer, a. a. O., S. 500 ff.
2) Neues zur Petrusfrage, 1939, S. 12.
3) Annal. XV, 44.



— 44 —

behauptet, sie sei untergegangen und habe sich später neu
gebildet 1). Dasselbe hatte vor ihm H. Dannenba,uer vertreten 2).

Beide Forscher sind aber den Beweis für ihre Behauptung schuldig
geblieben. I. Haller muss selbst zugeben, dass wir kein Wissen
darüber besitzen, „wie bald und auf welche Weise" die
Neubildung erfolgt ist. Das ist auch nicht anders zu erwarten, fehlt
uns doch jede Kenntnis davon, was mit der Gemeinde in der Zeit
vom Ende der Neronischen Verfolgung bis gegen das Ende des

1. Jahrhunderts vor sich gegangen ist. Erst mit dem 1. Klemensbrief

betreten wir wieder festen Boden. Die Stelle 63, 3 zeigt, dass

es damals noch Männer in der Gemeinde gab, die „von Jugend
an bis zum Alter untadelhaft gewandelt waren", lebendige Träger
der Tradition, welche nicht bloss „die wackeren Apostel" Petrus
und Paulus gesehen und gehört, sondern auch die Verfolgung und
die Geschehnisse nachher miterlebt hatten. I. Haller geht also

fehl, wenn er weiter behauptet, die nach der Katastrophe des

Jahres 64 sich wieder bildende Gemeinde sei eine „neue" gewesen
und habe „mit der früheren keinen Zusammenhang" gehabt. Wie
dem auch gewesen sein mag, eines steht aber fest, die Neronische
Verfolgung war eine furchtbare Glaubensprobe. Die Christen Roms
haben sie glänzend bestanden und dadurch dem Ansehen ihrer
Kirche neuen Glanz erworben. Noch heute hören wir das aus den
Worten des Klemens heraus: „Zu diesen Männern (Petrus und
Paulus). wurde eine grosse Menge von Auserwählten
versammelt, die wegen Eifersucht vielfache Schmach und Qual
erduldeten und so zu überaus herrlichen Vorbildern in unserer
Mitte wurden."

Wir haben die Kirche Gottes in Rom während der ersten
zwanzig Jahre ihres Bestehens verfolgt. So wenig auch die Quellen
hergeben, die grossen Linien lassen sich doch deutlich erkennen.
Durch einzelne Laien wurde der Samen der frohen Botschaft in
den vierziger Jahren in die Ewige Stadt gebracht. Was sich daraus
trotz widrigen Umständen, besonders der Gehässigkeit der Judenschaft,

entwickelte, erhielt kräftigen Auftrieb durch die Tätigkeit
des Petrus, vor allem aber des Paulus. Ihr Märtyrertod verlieh
der Gemeinde einen besonderen Glanz. Die Bluttaufe unter Nero
erhöhte ihr Ansehen. Ihre Sorge und Hilfe für notleidende
Glaubensgenossen und Gemeinden, welche immer wieder rühmend

Das Papsttum, Bd. I, 1934, S. 16.
2) Hist. Zeitschr. 146, 1932.



— 45 —

hervorgehoben wird, machte sie zum Vorbild der Bruderliebe. Als
Gemeinde der Reichshauptstadt hatte sie, wie nur natürlich, von
Anfang an ein grösseres Ansehen. Durch den Besitz der Gräber
der Hauptapostel wurde sie zur Hüterin der Tradition. Sicherlich
haben kluge Männer ihres Presbyterkollegiums Anteil an dieser

Entwicklung gehabt. Was Wunder, wenn nach der Zerstörung
Jerusalems der Primat des Ortes, welchen die Urgemeinde
innegehabt hatte, auf sie überging

Hamburg 22. Studienrat Hans Katzenmayer.


	Entstehung und erste Schicksale der Kirche Gottes in Rom

