
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 1-2

Artikel: Das ökumenische Patriarchat und die Gründung der russischen Kirche

Autor: Hollenbach, G. E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 29 —

Das ökumenische Patriarchat und die Gründung der

russischen Kirche.

Die welthistorische Bedeutung des ökumenischen Patriarchates,

das die oberste kirchliche Gewalt des morgenländischen
Christentums darstellt, ist mit Ausnahme der Fachwissenschaftler,
die sich hiermit befasst haben, weiteren Kulturschichten des

Abendlandes noch immer nicht zugänglich gemacht worden. Wenn
wir heute die Tätigkeit der römisch-katholischen Kirche im Laufe
der Jahrhunderte einer näheren Durchsicht unterziehen, so können
wir zu dem Ergebnis gelangen, dass sie sich zwar anfänglich als

Aufklärungsfaktor im Interesse der Menschheit unermessliche
Verdienste erworben, jedoch nachträglich durch politische, dem
Zwecke der Festigung ihrer weltlichen Macht dienende
Bestrebungen Unheil und Zwietracht heraufbeschworen hat. Trotzdem
wird heute auf römisch-katholischer Seite mit grossem Nachdruck
nur auf die Wohltaten der im frühen Mittelalter als Bildungs-
zentren tätigen Klöster verwiesen, während die politischen
Fehlgriffe des päpstlichen Hofes wohlweislich verschwiegen werden und
die Beteiligung der morgenländischen Kirche am kulturellen Aufbau

der im Laufe des Verfalles des römischen Kaiserreiches auf
der weltgeschichtlichen Bühne auftretenden Völker keine gebührende

Beachtung findet. Bekanntlich trugen aber die ursprünglich
zur Verbreitung der christlichen Lehre dienenden Methoden ein
ausgesprochen morgenländisch-griechisches Gepräge und gingen
von denjenigen kirchlichen Zentren aus, die sich im Anschluss an
die Missionstätigkeit der Apostel und ihrer Nachfolger im Orient
gebildet hatten.

Die Gründung der Kirchengemeinden von Alexandrien,
Jerusalem und Antiochien, die später zu Patriarchaten erhoben wurden
und unter dem Ehrenvorrang von Neurom oder Konstantinopel
das Kirchenregiment im Morgenlande ausübten, wird auf die
Apostel selbst zurückgeführt. Aus diesem Grunde werden der
heilige Markus in Alexandrien (Eusebius und Hieronymus
bezeugen die Stiftung der Alexandrinischen Kirche durch Markus
im Auftrage des Petrus)1), der heilige Petrus in Jerusalem und
der heilige Jakobus in Antiochien als Schutzheilige dieser Städte
verehrt. Eine alte Tradition lässt den heiligen Andreas das Bistum

1) A. Pichler, Geschichte der kirchlichen Trennung zwischen Orient
und Occident, II, S. 620.



— 30 —

von Byzanz oder Konstantinopel gründen, doch ist der Vorrang
von Byzanz auf kirchlichem Gebiet nicht auf diesen Umstand
zurückzuführen, sondern vielmehr auf die Bedeutung, die dieser
Stadt zugute kam, als sich Konstantin der Grosse entschloss, sie

zur Hauptstadt des oströmischen Reiches zu erheben. Rom hatte
sich ebenfalls den kirchlichen Vorrang im weströmischen Reiche

gesichert, nicht etwa unter Berufung auf den Apostelfürsten
Petrus, der die römische Kirchengemeinde gegründet haben und
als ihr erster Bischof tätig gewesen sein soll, sondern weil Rom
das Verwaltungszentrum des römischen Kaiserreiches darstellte.
Aus den Beschlüssen des im Jahre 451 abgehaltenen allgemeinen
Konzils zu Chalcedon gehen die Gründe der Vormachtstellung der
zwei Reichshauptstädte klar hervor.

Die dogmatische Festlegung der christlichen Lehre ging ebenfalls

vom Orient aus, indem Konstantin der Grosse die Einberufung
des ersten allgemeinen Konzils zu Nicaea veranlasste, auf welchem
die Irrlehren des Arius durch die dort versammelten mehr als
300 Kirchenväter verdammt und die Richtlinien für den zur
Staatsreligion erklärten christlichen Glauben verkündet wurden.

Die Kirchenverfassung der orientalischen Kirche hat aber
trotz ihres ursprünglichen griechischen Charakters stets das

weitgehendste Verständnis für das nationale Bewusstsein der Völker,
die ihr angehören, an den Tag gelegt, und aus diesem Grunde
wurden auch in denjenigen selbständigen Ländern, die sich
entweder zum morgenländischen Christentum bekannten und es zur
Staatsreligion erklärten oder aber innerhalb ihrer Grenzen grössere
Volksgruppen dieser Konfession enthielten, sogenannte
autokephale Kirchen unter eigenen Patriarchen oder Erzbischöfen
errichtet.

Die bedeutendste Gründung dieser Art war die russische

Kirche im Jahre 988, als Fürst Wladimir sich und sein Volk zu
Cherson taufen liess und er sich gleichzeitig mit einer griechischen
Prinzessin vermählte. Die Verleihung der Autokephalie, also der
Unabhängigkeit der russischen Nationalkirche, erfolgte im Jahre
1588, als Jeremias IL, ökumenischer Patriarch von Konstantinopel,
auf Einladung des Zaren Iwan IV., den ersten russischen
Patriarchen von Moskau, Job, mit folgender Konsekrationsformel
einsetzte : „Die göttliche Gnade, welche Dich bereits zum Metropoliten
gemacht, erhebt Dich noch höher und macht Dich zum
Patriarchen von Wladimir, Moskau und aller nördlichen Länder."



— 31 —

Ungeachtet der Verbundenheit der russischen Kirche mit dem
ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel, hatten es die
römischen Päpste bis dahin an Unterjochungsversuchen nicht
fehlen lassen, um der russischen Kirche lateinische Sitten und den
römischen Ritus aufzuzwingen.

Schon im 12. Jahrhundert schickte Papst Alexander III. einen

Legaten an den Metropoliten Johann III., um ihn über seinen
Glauben zu befragen! „Johann antwortete sehr artig, setzte die
Lehre der griechischen Kirche auseinander und ermahnte den

Papst, sich derselben anzuschliessen 1)."
Die Päpste Honorius III. und Gregor IX. im 13., Pius IL im

15., Alexander VI., Leo X., Clemens VIL, Pius IV. und GregorXIIL
im 16. Jahrhundert versuchten, die russische Kirche durch
Drohungen oder Versprechen vom Glauben ihrer Gründer abtrünnig
zu machen, doch erhielten diese Versuche des päpstlichen Hofes
durch die von der griechischen Kirche ausgestellte Bestätigungsurkunde

des ersten moskowitischen Patriarchen Job eine

entsprechende Abfuhr, worin unter anderem darauf hingewiesen wird,
„dass das alte Rom durch die apollinarische Ketzerei gefallen, das

neue Rom, Konstantinopel, in den Händen der Muselmänner und
Moskau das dritte Rom sei", ferner, „dass statt des vom Geiste
der Afterweisheit verfinsterten Lügenfürsten des der
abendländischen Kirche der erste allgemeine Weltbischof der Patriarch
von Konstantinopel, der zweite der von Antiochien und der fünfte
der von Jerusalem sei, dass sie in Griechenland für den russischen
Patriarchen beten und dass letzterer unabhängig von der
Einwilligung jener bis ans Ende der Welt in Moskau gewählt und
geweiht werden sollte" 2).

Aber auch nach der Errichtung des moskowitischen
Patriarchates setzte die lateinische Kirche ihre Bemühungen in Russland
fort, um die Herrscher und das Volk ihrem Glauben zu entfremden,
wobei sogenannte Unionsbestrebungen und die Tätigkeit des
Jesuitenordens eine wichtige Rolle einnahmen. Diese
Bestrebungen scheiterten jedoch an der Ausdauer und Beständigkeit des
russischen Volkes im Glauben seiner Väter. Die Abneigung der
herrschenden Klassen und des Volkes gegen den fremdartigen
lateinischen Ritus und seine Anhänger war so gross, dass man
ihnen die Protestanten vorzog, wie aus der Instruktion hervorgeht,

J) A. Pichler, a. a. O., II, S. 19.
2) Karamsin, Geschichte der russischen Kirche, IX, S. 185.



— 32 —

die der Oberst Alexander Lessli am 25. Januar 1631 erhielt, als

er ins Ausland geschickt wurde, um Truppen zu werben. „Es
wurde ihm aufgetragen, womöglich lauter Schweden zu suchen,
ausserdem die mangelnde Zahl in Dänemark, Holland und England
aufzutreiben, auf keinen Fall aber Franzosen oder andere römische
Katholiken für den Zar in Dienst zu nehmen 1).!*

Seit Abhaltung des Unionskonzils zu Florenz im Jahre 1439,
welches die Union zwischen der morgenländischen und
abendländischen Kirche verkündet hatte, bemühte sich Rom, das
russische Volk vornehmlich dadurch zu unterwerfen, dass ihm die
Beibehaltung seines Ritus unter Anerkennung des römischen
Primats zugesichert wurde. Das Konzil zu Florenz war aber nur
aus dem Grunde zustandegekommen, weil sich der Kaiser von
Byzanz, Johannes Palaeologus, der hieran teilgenommen hatte, die

Rettung seines von den osmanischen Türken bedrohten Kaiserreiches

erhoffte und zu diesem Zwecke auch die Unterstützung des

damaligen Papstes Eugen IV. in Anspruch genommen hatte. Trotz
heftigen Widerstandes seitens des griechischen Klerus und Volkes
hatte Kaiser Palaeologus das Unionsdekret durchzusetzen versucht.

An dem Konzil zu Florenz hatte im Namen der russischen
Kirche auch der Metropolit von Kiew, Isidor, teilgenommen und
bei seiner Rückkehr in Russland versucht, das Land mit dem

Unionsgedanken vertraut zu machen. Der Grossfürst Wassilj III.,
in dessen Auftrag Isidor nach Florenz gereist war, hatte ihn jedoch
noch vor seiner Abreise daran ermahnt, „dass er keine Veränderungen

weder in der Lehre noch im Ritus annehmen würde" 3).

Infolgedessen mussten auch die Bestrebungen Isidors zur
Einführung der Union in Russland bei seiner Rückkehr fehlschlagen.
Sowohl der Grossfürst wie auch die von ihm einberufene Synode
von Bischöfen, Geistlichen und Bojaren verwarfen den Primat des

Papstes und liessen Isidor verhaften. Isidor konnte kurz hierauf
flüchten und begab sich nach Rom, wo er im Jahre 1463 starb.

Im Anschluss an diese Pseudo-Union setzte aber das Papsttum
seine Bemühungen fort und liess das russische Volk vornehmlich
durch den in Polen zu grosser Macht und beträchtlichem Reichtum
gelangten lateinischen Klerus bearbeiten. Der Widerstand, dem
aber dieser begegnete, führte besonders im 17. Jahrhundert zu
heftigen Streitigkeiten, in welchen sich Petrus Mogilas, Metropolit

A. Pichler, a. a. O., II, S. 107.
2) Karamsin, V, S. 227.



— 33 —

von Kiew, besondere Verdienste um die Erhaltung des orthodoxen
volkstümlichen Glaubens erwarb. Bezeichnend für die verderbliche
Tätigkeit, welche in diesem Zusammenhange vom polnisch-lateinischen

Klerus entfaltet wurde, ist der folgende Kommentar des

Grafen Tolstoi:
„Wer die Kämpfe der Union aufmerksam studiert, kann nicht

verkennen, dass es sich hiebei nicht allein um einen religiösen
Streit handelte, sondern um einen Antagonismus zwischen den

entgegengesetzten politischen Elementen, dem aristokratischen,
welchem der polnisch-lateinische Klerus angehörte, im Besitz
hoher Würden, Besitzungen und Privilegien, und dem
Volkselement, repräsentiert durch den russischen Klerus, arm wie der
russische Bauer, rechtlos wie derselbe, ungebildet wie er, manchmal
kaum des Schreibens kundig, verfolgt wie er, aber innerlich enge
mit ihm verbunden. Der russische Geistliche unterhielt sich mit
den Bauern im Wirtshause, teilte Freud und noch öfter Leid mit
ihm. Darum blieb das Volk so unerschütterlich seinem Glauben

treu, trotz aller Verfolgungen, während die Aristokratie nicht nur
schnell und leicht zur Union überging, sondern auch den
lateinischen Ritus annahm. Das russische Element in Litauen war und
blieb das nationale in der Landbevölkerung und im Klerus, der
Adel und der polnische Klerus bildeten das aristokratische
Element und gingen mit dem Verlust ihrer Privilegien zugrunde.
Man unterschied auch im Sprachgebrauch eine polnische und eine
russische bzw. eine Herren- und eine Bauernreligion !)."

Die Anhänglichkeit der Russen an ihren Glauben und ihre
kirchliche Tradition erhielt sich auch bis in das 19. Jahrhundert,
zu einer Zeit, als verschiedene Revolutionen die Throne der
europäischen Mächte untergruben und das Nationalgefühl, verbunden
mit der Abneigung gegen Reformversuche oder unionistisch
gesinnte Annäherungsbestrebungen zu abendländischen bzw.
römischkatholischen Dogmen geht aus der vom Zaren Nikolaus an die
russischen und polnischen Bischöfe am 26. Mai 1849 gehaltenen
Rede hervor, in welcher er unter anderem erklärte:

„Ich will keine neue Religion. Man hat auswärts einen neuen
katholischen Glauben erfunden, ich wollte nicht, dass man ihn in
mein Reich einführe, weil diese Neuerer die grössten Unruhestifter
sind; ohne den Glauben kann nichts bestehen. Der Glaube ist

*) Mehrere Auszüge aus dem Jesuiten-Kalender bei Tolstoi, Le
catholicisme romain en Russie, I, S. 230, 231 und 201.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1941. 3



— 34 —

im Okzident ganz und gar verschwunden. Die Art und Weise, wie
man den Papst behandelt, beweist es, der wahre Glaube existiert
nur in Russland, und ich hoffe, dass dieser heilige Glaube sich
erhalten werde x)."

Russland verteidigte aber nicht nur seinen Glauben den
Übergriffen der lateinischen Khche gegenüber, sondern übernahm auch
den Schutz der im ganzen Orient ansässigen Christen der
morgenländischen Kirche. Diese Rolle konnte es als Grossmacht erfüllen
und zu diesem Zwecke auch mit der Hohen Pforte des Osmanischen
Reiches erfolgreich verhandeln, um die Lage der innerhalb des

osmanischen Länderkomplexes befindlichen vier griechischen
Patriarchate von Konstantinopel, Alexandrien, Jerusalem und
Antiochien zu verbessern und ihre Privilegien aufrechtzuerhalten.
Diesem Schutze ist es auch hauptsächlich zu verdanken, dass diesen

ehrwürdigen Stätten des morgenländischen Christentums ihr
national-griechischer Charakter erhalten blieb. Denn genau so wie
der Einfluss des griechischen Patriarchates von Konstantinopel
auf die russische Kirche ein rein spiritueller gewesen war,
enthielt sich auch Russland bei der Ausübung seiner Protektion
über die morgenländische Christenheit im grossen und ganzen jeder
nationalistisch-chauvinistischen Tendenz. Die russische Kirche
verhielt sich zur griechischen wie eine dankbare Tochter zu ihrer
ehrwürdigen Mutter und zeigte sich für die empfundenen Wohltaten

dadurch erkenntlich, dass sie ihrer geistigen Gründerin ihre
tatkräftige Unterstützung angedeihen liess, als die Verhältnisse es

erheischten.
Mit dem Fall von Konstantinopel und dem Untergang des

byzantinischen Kaiserreiches im Jahre 1453 war auch der
ökumenische Patriarchat von Konstantinopel unter die Herrschaft des

Sultans Mahommet IL, des Eroberers, gekommen. Obwohl sich
die Osmanen dem besiegten Volke der Griechen gegenüber im
allgemeinen tolerant erwiesen, konnten die kultur- und
kirchlichhistorisch bedingten Gegensätze zwischen der christlichen Lehre
und dem Koran nicht immer überwunden werden und verursachten
des öfteren erhebliche Konflikte im Zusammenleben der mit
grundverschiedenen Konzeptionen sich einander gegenüberstehenden
Volksgemeinschaften.

Der erste ökumenische Patriarch nach der Einnahme der
byzantinischen Hauptstadt war Gennadius, der bereits die Gültig-

*) Lesur, Annuaire Historique Universel pour 1849, App. p. 168—169.



— 35 —

keit der mit den Lateinern zu Florenz abgeschlossenen Union
angefochten hatte. Mit der Erhebung Gennadius' zur Patriarchenwürde

trat auch in den bisherigen Aufgaben des Patriarchates
insofern ein Wendepunkt ein, als sich zu der von ihm bisher
ausgeübten geistlichen Gewalt auch noch die vom neuen
mohammedanischen Herrscher über seine Angehörigen erteilte Zivilgewalt
hinzugesellte.

Die ersten Anklänge der von Russland zum Schutze der

morgenländischen Kirche übernommenen Rolle sind bereits auf
Peter den Grossen zurückzuführen, der im Jahre 1711 an die Hohe
Pforte eine Denkschrift richtete, wo er ihr die Bedrückung der
Griechen, Walachen, Bulgaren und Serben vorwarf1). Weitere
ähnlich beschaffene Interventionen Russlands zugunsten der

morgenländisch-griechischen Christen ergeben sich aus dem von
Fürst Menchikoff im Jahre 1853 der Pforte vorgelegten Vertrag,
wo es unter Artikel I heisst: „Die griechische Religion wird stets
in allen Kirchen beschützt werden, die Repräsentanten des
russischen Hofes werden wie bisher das Recht behalten, den Kirchen,
sowohl der von Konstantinopel als den in anderen Orten und
Städten, gleich wie den Geistlichen, Befehle zu erteilen; und wie
diese Räte von Seite einer freundschaftlichen und benachbarten
(der russischen) Regierung kommen, so werden sie auch gut
aufgenommen werden."

DieWiener Konferenz vom Jahre 1855 und der Pariser Kongress
von 1856 veranlassten schliesslich die Hohe Pforte, unter Anerkennung

der bisherigen Schritte Russland den Status der in der Türkei
ansässigen Nichtmohammedaner durch die Veröffentlichung des

sogenannten Hattihoumayouns zu kodifizieren und diese
zivilrechtlich den Mohammedanern gleichzustellen, doch wurde diese
Reformverordnung in der Praxis so gut wie gar nicht durchgeführt.

Seit dem Weltkrieg und der in Russland stattgefundenen
politischen Umwälzungen verschwand jedoch auch das von dieser
Seite den orientalischen Christen entgegengebrachte Interesse, um
so mehr, als auch durch die auf dem Balkan eingetretenen
Machtverschiebungen die orientalischen Kirchenverhältnisse eine
Neuordnung erfahren mussten.

Istanbul. G. E. Hollenbach,
Archon Chartularius Magnae Ecclesiae Christi.

*) A. Pichler, a. a. O., I, S. 438.


	Das ökumenische Patriarchat und die Gründung der russischen Kirche

