
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 31 (1941)

Heft: 1-2

Artikel: Ehe und Sakrament

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ehe und Sakrament.
Die Verbindung der beiden Begriffe «Ehe» und «Sakrament»

bedeutet eine Beschränkung. Man kann diese Verbindung
dogmatisch so eng begrenzen, dass von der Ehe nur insofern gehandelt
wird, als diese sich mit dem Begriffe sacramentum berührt. In
diesem Fall könnten manche aus dem Wort «Ehe» sich erhebende

Fragen ausscheiden und anderen theologischen Disziplinen
überlassen werden. Es käme dann ein dogmatisches Ergebnis heraus,
das in ziemlich wenigen Worten zusammenzufassen wäre, wie denn
auch die eigentliche «Dogmatik» der meisten Sakramente überhaupt
nicht umfangreich zu sein braucht.

Indessen stösst der Dogmatiker, der die Begriffe Ehe und
Sakrament verbindet, auf so viele Fragen, die sich innerhalb dieser

Verbindung erheben und zugleich den Charakter dieser Verbindung
beeinflussen und bestimmen, dass er sich freilich gezwungen sieht,
wiederholt die dogmatischen Grenzen zu überschreiten. Er hat sich
schon zu fragen, ob die Ehe geradewegs selbst ein Sakrament sei

oder ob sie «nur mit einem Sakrament ausgestattet» sei, mit andern
Worten, ob es hinsichtlich der Ehe einen Unterschied zwischen
«contractus» und «sacramentum» gebe. Es kommt die Frage hinzu,
ob die Ehe unbedingt unauflöslich sei oder ob sie in bestimmten
Fällen aufgelöst werden könne. Und daran knüpfen sich die Fragen
nach der Gültigkeit der Ehe ohne den Empfang des sakramentalen
Segens, nach den «impedimenta» oder Ehehindernissen usw.

Auch der strengste Dogmatiker wird erfahren, dass er vielen
dieser Fragen schlechthin nicht aus dem Wege gehen kann, wenn
sie auch viel mehr auf dem Gebiete des Kirchen- oder Zivilrechtes,
der Ethik und Kasuistik, der Liturgie und der pastoralen Praxis
liegen als auf dem Gebiete der Dogmatik. Auch im hier folgenden
werden die genannten Fragen deshalb nicht unerwähnt bleiben
können. Man möchte aber doch im Auge behalten, dass es der
Hauptzweck unserer Arbeit bleibt, die Grundsätze der Hl. Schrift
in bezug auf unser Thema zu untersuchen, der kirchlichen
Lehrentwicklung, namentlich auch bezüglich der Kontroverse
contractus—sacramentum nachzugehen und auf Grund dieser
zweiseitigen Untersuchung unseren dogmatischen Standpunkt zu
bestimmen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1941. 1



A. Die Heilige Schrift über die Ehe.

1. Das Alte Testament.

Die Bedeutung der biblischen Schöpfungsgeschichte tritt
vielleicht am deutlichsten zutage an der hohen sittlichen Auffassung,
von welcher die Geschichte der Erschaffung des ersten Menschenpaares

getragen wird. Klar und unzweideutig zeigt sich hier, dass
nach der Ansicht der Bibel der Mensch nicht eine zufällige Stufe,
nicht eine Erscheinungsform oder ein Saltus in der Naturentwicklung

ist, sondern als eine gottgewollte Erscheinung, also als eine

Schöpfertat Gottes betrachtet werden muss. Gott schuf den
Menschen «Mann und Weib», als eine Einheit in zwei Personen, mit dem
Zweck «fruchtbar zu sein und sich zu mehren» und zu herrschen
über alles Geschaffene (Gen. 1, 27 f.). In noch auffallenderen
Worten offenbart der zweite Schöpfungsbericht den von Gott
bestimmten Charakter der Ehe. Gott hält das Alleinsein des
Menschen nicht für gut und wird «ihm eine Hilfe schaffen, die zu
ihm passt» (Gen. 2, 18). Weil sich unter den Tieren eine solche
«Hilfe» nicht finden lässt (v. 20), bildet Gott aus der Rippe Adams
das Weib, das von dem «Mann-Menschen» als «Gebein von meinem
Bein und Fleisch von meinem Fleisch» erkannt wird. Darum soll
sie «Männin» heissen, denn «vom Manne ist sie genommen» (v. 21

bis 23). Und an diese Worten knüpft der Genesisbericht die im
Neuen Testamente wiederholt angeführte Aussage: «Darum wird
der Mann seinen Vater und seine Mutter verlassen und an seinem
Weibe hangen, und sie werden zu einem einzigen Leib werden»
(v. 24).

In dieser Urbeschreibung der Ehe samt dem abschliessenden

Spruch ist die Ehe als eine naturgemässe, gottgewollte, in der
Schöpfung begründete und zugleich ethische Zweieinheit
dargestellt; ihr monogamer Charakter sowie ihre unbedingte
Unauflöslichkeit werden darin grundsätzlich ausgesprochen und
nachdrücklich betont.

Ungeachtet der polygamen Abirrungen der späteren Zeit,
welche den Kirchenvätern viel exegetisches Kopfzerbrechen
bereitet haben 1), steht die Ehe im Alten Testament in höchstem An-

x) Vgl. Augustin, der die Polygamie des Patriarchen Jakob mit der
wenig gründlichen Darlegung entschuldigt : « Quando enim mos erat, crimen
non erat; et nunc propterea crimen est, quia mos non est» (!); e. Faust.
Man. 22 : 47.



— 3 —

sehen. Sie wird durch das Gesetz in Schutz genommen, und trotz
des Scheidungsbriefes, den Moses gestattete (Deut. 24, 1), galt
Ehebruch als ein schweres Vergehen, wie auch Hurerei und
Unzucht zu den gröbsten Sünden gerechnet wurden. Charakteristisch
für die hohe moralische Auffassung der Ehe ist die Tatsache, dass
der Bund Gottes mit seinem Volke wiederholt mit der Ehe
verglichen und Untreue des Volkes diesem Bunde gegenüber als Hurerei
oder Ehebruch bezeichnet wird.

Inzwischen war die Eheschliessung in Israel eine rein weltliche
Handlung ohne jedes religiöse Zeremoniell, und weil sie eine reine
Familienangelegenheit war und deshalb privatrechtlichen Charakter
trug, war auch von einer «standesamtlichen» Eheschliessung keine
Rede; sie blieb immer eine Angelegenheit zwischen zwei Familien
oder Familienhäuptern 1).

Dass unter solch bequemen Umständen den Scheidungen
Vorschub geleistet wurde, ist selbstverständlich. Demgegenüber aber
bleibt die Tatsache bestehen, dass die späteren Propheten sich
diesem Missbrauch ständig und energisch widersetzt haben.
Bedeutungsvoll ist das Wort des Propheten Malachias, wo er die
eheliche Untreue der Männer tadelt und sagt, dass Gott nur ein Weib
geschaffen hat, damit sie Mutter sei vom «Samen Gottes», d. h.
damit die Heiligkeit und Reinheit, der Glaube und die Treue des

Gottesvolkes für die Zukunft gewährt und erhalten bleiben (Mal. 2,

11—15).

2. Das Neue Testament. — Die Evangelien.

Jesus Christus, selbst «geboren vom Weibe» (Gal. 4, 4), hat
als vollkommener Mensch alle natürlichen, in der göttlichen
Schöpfungsordnung ruhenden Verhältnisse anerkannt und
bestätigt, aber zu gleicher Zeit offenbarte er von neuem die ursprüngliche

Heiligkeit dieser Verhältnisse. Gleichwie die Brüderschaft
aller Menschen, die Liebe zum Nächsten und die Wahrhaftigkeit
des menschlichen Ja-Wortes auf den ursprünglichen Schöpfungs-

1) Der Spruch Raguels über Tobias und Sara (Tob. 7, 15 nach der
Vulgata: «Deus Abraham et Deus Isaac et Deus Jacob vobiscum sit, et ipse
eoniungat vos, impleatque benedictionem suam in vobis») macht zwar den
Eindruck einer förmlichen Ehesegnung und kann auch wohl eine mehrmals
benutzte Formel gewesen sein, aber er trägt keinen priesterlichen Charakter,
denn er wird vom Vater der Braut gesprochen und geht dem Schreiben des
«Ehebriefes» (conscriptio coniugii) voran; alles ist auch hier wieder
Familienangelegenheit, wobei der «contractus» die wichtigste Rolle spielt. Überdies
fehlt der Spruch im Septuagintatext.



zweck Gottes zurückgehen, so erinnert Er auch an die in der
Schöpfung gelegte Grundlage der Ehe. Nicht nur verurteilt Er
jede Form von Unzucht und Ehebruch, sogar die, welche in
Gedanken und Begehren begangen werden, sondern setzt der in seinen

Tagen üblichen Ehescheidungsprozedur den Ausspruch gegenüber:
«Vom Anbeginn ist es nicht so gewesen» (Mt. 19, 8), und weist dabei
auf den Willen des Schöpfers hin, der «von Anbeginn sie als Mann
und Weib» (uqosv xal -drjXv), in geschlechtlicher Verschiedenheit,
geschaffen hat, während Er das Wort der Genesis 2, 24

vollständig wiederholt. Mit der Ehe wird das Band mit dem Elternhaus

gelöst, «und der Mensch wird seinem eigenen Weibe (xfj yvvaixl
avxov) anhangen, und es werden die Zwei Ein Fleisch sein, so dass

sie nunmehr nicht Zwei sind, sondern Ein Fleisch» (Mt. 19, 4 ff.,
Mk. 10, 8 ff.).

Es kann also nur von Einem Manne und von Einem Weibe
die Rede sein; nur diese Zwei, nur dieser Mann und dieses Weib
sind Eins, denn nur so ist von Anbeginn an die Absicht des Schöpfers

gewesen. Darum können menschliche Scheidungsgründe und
Scheidungsmassnahmen niemals gut sein. Und wenn diese auch
allmählich üblich geworden sind, so ist darin doch nur ein vom
mosaischen Gesetze zugelassenes Nachgeben wegen der menschlichen

Herzenshärte zu erblicken, aber es bleibt eine Verkennung
des göttlichen Schöpfungswillens. Deshalb, «was Gott zusammengefügt

hat, das soll der Mensch nicht scheiden». Menschlicher
Ehebruch, menschliches Vergehen und Auseinandergehen können
niemals das Band zerbrechen, welches Gott gewollt und gelegt hat,
als Er die Ehe einsetzte. Deshalb, «wer sein Weib entlässt und
eine andere heiratet, der begeht Ehebruch an ihr d.ioi%äxai en

avxgv), und wenn sie ihren Mann verlässt und einen anderen
heiratet, so begeht sie Ehebruch» (Mk. 10, 11. 12; vgl. Lk. 16, 18:

«... und wer eine vom Mann Entlassene heiratet, begeht
Ehebruch»). «So wenig der Mensch das Recht hat, sein persönliches
Leben durch Selbstmord in seine Elemente aufzulösen, hat er so

wenig auch ein Recht, die in der Schöpfung begründete und in
der monogamen Ehe verwirklichte physische Lebenseinheit von
Mann und Weib aufzuheben» 1). Mit diesen Aussprüchen hat der
Herr über alle Gesetzesbestimmungen und ihre immer laxeren
Interpretationen hinweg auf den ursprünglichen Schöpferwillen

x) Theodor Zahn, Das Evangelium des Matthäus, 1922, S. 590.



zurückgegriffen und die Heiligkeit der Ehe in ihrer Unauflösbarkeit
— die also, solange der Eine Mann und das Eine Weib da sind,
einfach nicht aufgelöst werden kann — unzweideutig poniert.

Zu dieser prinzipiellen Norm, an der auch — wie wir noch
sehen werden — Paulus festhält, scheinen nun aber die Parallelstellen

bei Matthäus eine Ausnahme zu machen, wo es 19, 9 heisst:
«Wer sein Weib entlässt, es sei denn wegen Unzucht (/ui) ènì nogveia,
nisi ob fornicationem), und eine andere heiratet, der begeht
Ehebruch», und 5, 32: «Ein jeder, der sein Weib entlässt, es sei denn
auf Grund von Unzucht (nagexxòg Xóyov nopveiaq, excepta fornica-
tionis causa), der macht, dass sie Ehebruch begeht, und wer eine
Entlassene heiratet, der begeht Ehebruch.»

Dass mit Porneia in der Ehe nur Moicheia gemeint kann sein,
wird allgemein anerkannt und braucht der Exegese keine
Schwierigkeiten zu bereiten. Die Schwierigkeit liegt vor allem in der Frage
nach dem Sinn und der Bedeutung des Ausnahmefalles in der
Aussage Jesu. Die auseinandergehenden Auslegungen dieser Texte
dürfen wir als bekannt voraussetzen, gleichwie die Tatsache, dass
die Exegese sich hier noch nicht geeinigt hat. Der römisch-katholische

Theologe Oswald sagt zu diesen Stellen, er kenne keine Deutung

dieser Matthäustexte, die ihn wissenschaftlich vollkommen
befriedige *), und diesem Urteil wird mancher beipflichten. Unsere

persönliche Ansicht geht dahin, dass diejenige Deutung, welche
den hier genannten Ausnahmefall als einen wirklichen «Fall», also
als einen von Jesu gebilligten Scheidungsgrund, der eine
Wiederverheiratung der geschiedenen Teile gestattet, auffasst, als die
leichteste und bequemste und ebendeshalb als «zu bequem»
anzusehen ist. Wir sind davon überzeugt, dass diese Deutung
abgewiesen werden muss, und möchten unsere Gründe für unseren
Standpunkt in Kürze darlegen.

Der Herr weist das xaxà näoav ahiav («aus jedem beliebigen
Grund», Mt. 19, 3), das die laxere Auslegung des «propter aliquam
foeditatem» von Deut. 24, 1 interpretiert, ab, indem Er, wie schon
oben gesagt wurde, an das bei der Schöpfung des Menschenpaares

von Gott ausgesprochene Wesen der Ehe erinnert, und auf Grund
dessen spricht Er das Urteil: «Was Gott zusammengefügt hat, das

soll der Mensch nicht scheiden. » Wer dieses Wort Jesu ernst nimmt,
kann unseres Erachtens daraus nichts anderes lesen, als dass zwar

1) Oswald, Die dogmatische Lehre von den hl. Sakramenten, II, S. 422.



der Mensch, der sich gegen den Schöpferwillen Gottes auflehnt,
das Eheband gewalttätig für gelöst erklären kann, und also trotzdem

versuchen kann, das, was Gott zusammengefügt hat, zu
scheiden, dass aber Gott seinerseits einen solchen Versuch oder eine
solche Erklärung weder gutheissen noch ratifizieren wird, sondern
das, was nach seiner schöpferischen Absicht zustande gekommen
ist, trotz menschlichen Bruches, als weiterbestehend betrachten und
würdigen wird. In dieser Aussage Jesu ist die Tatsache
ausgesprochen, dass der Mensch das, was Gott zusammengefügt hat,
nicht nur nicht scheiden darf, sondern überhaupt nicht scheiden

kann. — Der Herr lässt sich auf die mehr oder weniger laxen
Auslegungen der jüdischen Schulen gar nicht ein, sondern erklärt
einfach, dass jeder, der sein Weib entlässt, Ursache des Ehebruchs
von seiten des Weibes wird, dass er selber Ehebrecher wird, wenn
er eine andere heiratet, und überdies auch denjenigen, der die
Entlassene heiratet, zum Ehebrecher macht. In der Ausnahme bei
Matthäus aber — wenn also das Weib sich innerhalb der Ehe mit
Porneia oder Moicheia befleckt hat — will der Herr doch wohl
nur sagen, dass ein solches Weib den Ehebruch schon begangen
hat, und der Mann, wenn er sie entlässt, an ihrem Ehebruch keine
Schuld hat. Wie Jesus urteilt über den Mann, der sein der Porneia

schuldiges Weib entlässt und dann eine andere heiratet,
sagt Er nicht. Er spricht nur über die Entlassungsgründe, die zwar
die Möglichkeit einer neuen Ehe implizieren, aber gerade in dieser

Beziehung sagt Er, diese Gründe seien derart, dass sie in jedem
Falle, ausgenommen nur im Falle der Porneia des Weibes, den Mann
zum Ehebrecher machen. Die Aussage Jesu gestattet unseres
Erachtens nicht, aus ihr den Schluss zu ziehen: «aber wer sein Weib

wegen Porneia entlässt, der kann ruhig eine andere heiraten; und
derjenige, der die Entlassene — mit welcher er vielleicht schon die
Moicheia betrieben hat — heiratet, begeht dann auch mit dieser

Heirat keinen Ehebruch.» Auf eine solche Moral liefe aber eine

Exegese hinaus, welche die genannte Ausnahme als einen
Scheidungsgrund und als eine Erlaubnis zu einer neuen Ehe
interpretiert. Damit käme man zu der völlig verdrehten Position, dass

die Verheiratung mit einem aus irgendeinem ungerechten und
ungenügenden Grunde entlassenen Weibe als sündig, ja als
Ehebruch zu bezeichnen wäre, während aber eine Verheiratung mit
einem wegen Porneia entlassenen Weibe als nicht sündig, sondern
als erlaubt gälte. Wir sind der Ansicht, dass der Herr in letztem



— 7 —

Falle vielmehr eine doppelte Sünde festgestellt haben würde.
Obgleich zugegeben werden muss, dass die Jünger sich noch nicht zu
der moralischen Höhe ihres Meisters heraufgearbeitet haben, kann
man doch ihren entrüsteten Ausruf: «Wenn es mit dem Verhältnis
des Mannes zum Weibe so bestellt ist, so ist es nicht geraten, zu
heiraten» (Mt. 19, 10), nicht in dem Sinne verstehen, als bedauerten
sie es, dass man von nun an, nach dem Worte des Herrn, sein
Weib nicht mehr «aus jedem beliebigen Grunde» entlassen könnte;
nein, gerade ihr Ausruf lässt deutlich erkennen, dass sie das Verbot
der Entlassung und der Wiederverheiratung ganz unbedingt und
ausnahmslos aus den Worten Jesu herausverstanden haben. —
Wie gesagt, die jüdischen Schulmeinungen, die sich auf dem
Gesetzesworte des Deut. 24, 1 aufgebaut haben, interessieren Jesus
nicht. Er weist alle Kasuistik, wie Er dies überhaupt und vor allem
in der Bergpredigt getan hat, restlos ab und hebt das göttliche
Schöpfungsprinzip hervor. Ab initio non fuit sic. Gott hat keine
Scheidungsgründe aufgestellt, Er hat bedingungslos die Eine für
den Einen bestimmt, und diese Zwei sind Eins, und jeder, der
diese Einheit wieder ent«zweit», sündigt gegen den Willen des

Schöpfers ; und nicht an letzter Stelle wird diese Sünde des Menschen
auch darin bestehen, dass er gemeint hat, Gott zu der Anerkennung
zwingen zu können, er, der Mensch, sei imstande, das, was Gott
zusammengefügt hat, trotzdem zu scheiden.

Nach all dem Gesagten soll indessen festgestellt werden, dass

in den Evangelien und in den Worten Jesu nirgends von der
Ehe als von einem Sakrament die Rede ist. Um so
schärfer aber sei hervorgehoben, dass der Herr die Heiligkeit und
die Unauflöslichkeit der Ehe auf Grund der Schöpfungsordnung
Gottes von neuem ins Licht gerückt und jede Unreinheit, Un-
gebundenheit und Untreue und jeden Bruch verurteilt hat. Wer
sich dieser Vergehen schuldig macht, sei es in Tat oder sogar nur
im Wort oder Gedanken und Begehren, der sündigt und widerstrebt

der Ordnung und dem Willen des Schöpfers. Jesus hat an
der Hochzeit zu Kana teilgenommen und dafür Sorge getragen,
dass die Festfreude nicht auslöschte (Joh. 2, 1 ff.). Er hat die
Kinder gesegnet (Mk. 10, 13 ff., Mt. 19, 13 ff., Lk. 18, 15 ff., vgl.
Mt. 18, 1—4). Er selbst war «seinen Eltern Untertan» (Lk. 2, 51)
und hat den Segen des frommen und heiligen Familienlebens
erfahren. Auf die Frage, ob die im Evangelium genannten Brüder und
Schwestern des Herrn Kinder des Josef und der Maria gewesen



seien (was nach unserer Meinung nicht bezweifelt zu werden
braucht), brauchen wir in diesem Zusammenhang nicht einzugehen.
Von einer sogenannten Josefsehe, als matrimonium ratum non
consummatum, weiss das Neue Testament schlechterdings nichts.

3. Das Neue Testament. — Paulus.

Die Apostel und weitere neutestamentliche Schriftsteller
lehren genau dasselbe wie ihr Herr. «Die Ehe sei in Ehren bei
allen.» «Eure Leiber sind Christi Glieder.» «Ein jeder sei bedacht,
sein eigenes Weib (tò êavxov oxevog) zu haben in Heiligung und Ehre»
(Hb. 13, 4; l.Kor. 6, 15 ff.; 1. Thess. 4, 3 ff.; l.Petr. 3, 7 usw.).
Locus classicus ist in dieser Hinsicht die Darlegung des Apostels
Paulus in Eph. 5, 21—33. Hier weist der Apostel auf die heilige
Bedeutung und hohe Würde der Ehe hin, indem er sie mit dem
zwischen Christus und seiner Kirche bestehenden Band vergleicht.
Christus, das Haupt der Kirche, die sein Leib ist, ist zugleich der
Erlöser dieses Leibes (avxòg ocoxgg xov oco/iarog). In gleicher Weise,
wie nun die Kirche als der Leib ihrem Haupte Christus
untergeordnet ist, so soll auch das Weib sich ihrem Manne gegenüber
verhalten ; und in gleicher Weise, wie Christus die Kirche geliebt und
sich für sie hingegeben hat, damit Er sie heilige und sich einen
heiligen und tadellosen Leib bereite, so sollen auch die Männer ihre
eigenen Weiber (xàç èavxœv yvvaïxag) lieben als ihre eigenen Leiber
(c6ç xà èavx&v otòpaxa). Auf dieses gegenseitige Verhältnis wendet
der Apostel dann das Schöpfungswort der Ehe von Gen. 2, 23, 24

an, in dem von den Zwei, die Ein Fleisch sind, gesprochen wird,
und fügt dann hinzu: «Dieses Geheimnis ist gross, ich sage es aber
in bezug auf Christus und die Kirche» (fivoxggiov xovxo /uéya

èoxlv, èyò ôs Xéyco eig Xgioxòv xal eig xgv èxxXgoiav, Sacramentum
hoc magnum est, ego autem dico in Christo et in Ecclesia). Der
Apostel meint also damit, dass die Zweieinheit von Christus und
der Kirche ein grosses Geheimnis ist. In der Tatsache aber, dass

er auf dieses Verhältnis gerade die Worte, welche von der
Zweieinheit der Ehe reden, anwendet, liegt gleichzeitig seine
unverkennbare Absicht, das Eheband als ein Abbild des Bandes zwischen
Christus und seiner Kirche darzustellen. Hier wird in aller
Deutlichkeit die Ehe in das Licht der Heiligkeit emporgehoben. Wie
einst das Eheverhältnis zwischen Mann und Weib auf das Band
zwischen Gott und seinem auserwählten Volk bezogen wurde, so



wird hier, im Lichte des Evangeliums der Erlösung, die Ehe von
Mann und Weib mit dem geheimnisvollen Einheitsband zwischen
dem Herrn und seinem von Ihm zur Heiligmachung erlösten Leibe,
der Kirche, verglichen. Ungeachtet der Übersetzung der Vulgata,
welche das Wort juvaxggiov mit «sacramentum» wiedergibt, ist in
dieser Paulusstelle selbstverständlich von einem «Sakrament» im
technischen Sinne gar nicht die Rede; wohl aber wird damit
unzweideutig auf die von Gott gewollte und von Ihm verordnete
Heiligkeit und Unauflöslichkeit der Ehe hingewiesen. Überdies
spielt in diesem Bilde der Gedanke mit, dass durch die Ehe der
Kirche neue Mitglieder zugeführt werden, welche der Prophet als
«Samen Gottes» bezeichnete (Mal. 2, 13 ff.). Gleichwie die Ehe
den Fortbestand der menschlichen Geschlechter in physischer
Hinsicht verbürgt, so tut sie das nämliche in bezug auf die erlöste
Menschheit, die Kirche. Gerade in der Elternschaft liegt einer der
tiefsten Gründe, welche die Unverbrüchlichkeit des Ehebandes
fordern, wie denn auch nach Aussage des Paulus die heilige Ehe
Mann und Weib und Kinder heiligt (l.Kor. 7, 14; vgl. l.Petr. 3, 1).

Deshalb ist die Ehe eine unauflösliche Verbindung; sie ist ein
Gesetz, ein vó/uog, der Herr ist über den Menschen, solange er lebt
(xvgiEvei xov avd-gconov èqp ooov %góvov £//). Erst durch den Tod
des Mannes wird die verheiratete Frau (f) vnavògog yvvrj) von diesem
Gesetze, das sie an den Mann bindet, frei. Falls sie aber vor dem
Tode ihres Mannes das Weib eines anderen Mannes wird (âvôgl
êxégcp), so gilt sie als Ehebrecherin, adultera (Röm. 7, 1—3).

Ausführlich behandelt Paulus auch diese Frage in 1. Kor. 7.

Der Apostel hat korinthische Verhältnisse im Auge; selbst lebt er
noch in der Erwartung der bevorstehenden Parusie. Angesichts
dieser Erwartung, wie auch wegen der sittenlosen Ungebundenheit
der Korinther, mahnt er zu einem züchtigen, streng sittenreinen
Leben. Wenn dann aber wieder, wegen der Übertreibung nach
der anderen Seite, in der Gemeinde eine Geringschätzung der Ehe
und eine gekünstelte Enthaltsamkeit einzuschleichen droht, erhebt
Paulus seine warnende Stimme. Jeder Mann habe sein eigenes
Weib (xgv êavxov ywaïxa), jedes Weib ihren eigenen Mann
(xòv i'òiov avòga). Sie haben gegenseitig eheliche Pflichten und
sind darin nicht jeder für sich ihr eigener Herr, sondern einander

ergeben. Enthaltsamkeit lege man sich nur «nach Übereinkunft
und auf eine Zeit» auf. Der Apostel behandelt diese schwierige
zarte Frage mit weiser Vorsicht; er zwingt keinem die Ehe auf,



— 10 —

möchte aber noch weniger zur völligen Enthaltung zwingen. Ich
sage dieses als Zulassung, nicht als Gebot (xaxà ovvyvcóju-gv, oi) xai
snixayrjv vs. 6). Sein eigener Wunsch geht freilich darauf hinaus,
dass jeder darin verfahren möge, wie er, der ja freiwillig auf die
Ehe verzichtet habe, aber darin habe er als Apostel nichts zu
befehlen; hier kann nur jeder für sich entscheiden, gemäss der von
Gott empfangenen Veranlagung; denn jeder hat darin sein eigenes
Charisma, der eine so, der andere anders (ïdiov %àgiojjia èx ïïeov

vs. 7). Aber lebt man einmal in der Ehe, dann gilt kein apostolischer

Rat oder Befehl, sondern da gebietet Gott, das Weib
solle sich nicht von ihrem Manne trennen; tut sie es dennoch, so
bleibe sie unverheiratet (äyajuog) oder söhne sich wieder mit ihrem
Mann aus; und das gleiche gelte auch für den Mann. Paulus
erkennt also die Möglichkeit einer Trennung an, nicht aber eine
Auflösung des Ehebundes; Aussöhnung soll immer möglich bleiben.
Auf diese Axt von Trennung scheinen viele in der Gemeinde von
Korinth sich eingelassen zu haben, und zwar in den Fällen, wo die
eine Partie des Ehebundes kein Christ war. Aber auch hier gibt
Paulus wieder den persönlichen Rat (Xéyœ èyd>, ovx ô xvgiog
vs. 12 ff.), es sei besser, dies nicht zu tun, sondern beisammen zu
bleiben, wenn man sich dazu gegenseitig freiwillig und mit
Übereinstimmung entschliessen kann, denn in diesem Falle wird der
ungläubige Teil durch den gläubigen geheiligt, wie auch die Kinder,
denn die Ehe selbst ist heilig. Die Kinder sind alle aufgenommen
in die göttliche Gnadensphäre, und man solle sie nicht mehr,
im Falle einer Trennung, in die heidnische Sphäre zurückfallen
lassen. Ein jeder bleibe bei der Berufung, zu der er berufen ist.
Paulus verbietet die Ehe keineswegs und mit keinem einzigen
Worte (vs. 25 ff.); und obwohl er für seine Person den ledigen
Stand als wünschenswerter erachtet, so gründet er doch diesen

persönlichen Vorzug auf zwar hohe und ernste, aber doch zufällige
und gelegentliche Motive. Denn, so sagt er, es ist eine drangsalvolle

Gegenwart (èvEoxwoa avàyxg), man lebt in einer
kurzbemessenen Zeit (xaigòg ovveoxaX/uevog), die Gestalt dieser Welt
geht vorüber (nagaysi yàg xò oyrjjxa xov xóo/iov xovxov); darum
möchte der Apostel seine Gläubigen gerne «ohne Sorge» (à/u£giju-

vovg) sehen. Aber noch einmal, «ich sage das aber zu eurem
Besten, nicht um euch eine Schlinge überzuwerfen»; es liegt dem

Apostel fern, zu behaupten, dass er den jungfräulichen oder ledigen
Stand als eine sittlich höhere und verdienstvollere Stufe an-



— 11 —

erkennen werde (vs. 26—38). Nur wiederholt er am Schluss, als
möchte er seinen Lesern den grossen und tiefen Ernst der Ehe
noch einmal ans Herz legen: «Das Weib ist so lange gebunden, als
der Mann lebt; ist der Mann entschlafen, so ist sie frei, sich zu
verheiraten mit wem sie will, nur aber — im Herrn» (vs. 39, 40).
Mit diesem letzteren «heiraten nur im Herrn» (fióvov èv xvgîqj)
braucht nicht gemeint zu sein, sie solle mit einem Gläubigen
heiraten, denn sonst würde der Apostel nicht gesagt haben: «mit
wem sie will», sondern: «mit einem Bruder» (äoeXcpog); sondern
es heisst, dass sie in einer rechten christlichen Gesinnung, nach
dem Willen Gottes und unter Gottes Segen heiraten solle.

In alledem ist auch hier nicht von einem Ehesakrament
die Rede ; aber es ist nicht ausgeschlossen, dass die sakramentale
Einsegnung auf dieses «Heiraten nur im Herrn» zurückgeht, oder
gerade hier ihre älteste und zugleich apostolische Erwähnung
findet.

B. Die Ehe im Leben der Kirche.

1. Übersicht.

Es ist nicht befremdend, dass die Kirche der ersten
Jahrhunderte über alles, was die Ehe betraf, nicht in jeder Hinsicht
einmütig gedacht und geurteilt hat. Missverständnisse hinsichtlich

der Worte des Herrn und des Paulus haben gelegentlich zur
Geringschätzung und Herabwürdigung der Ehe und zur
Überhebung und Überschätzung des jungfräulichen Standes geführt *).
Da und dort ist die zweite, dritte oder folgende Ehe, welche man
öfters als Polygamie (sei es denn auch sukzessive Polygamie)
bezeichnete, beanstandet worden 2). Es gab auch bei weitem nicht
immer und überall Übereinstimmung in der Frage der unbedingten
Unauflöslichkeit der Ehe, auch im Falle des Ehebruches nicht.
Aber doch wäre es unrichtig, auf gelegentliche Differenzen zu

grossen Nachdruck zu legen; wer mit den Verhältnissen der alten
Kirche einigermassen bekannt ist, findet weit mehr Übereinstimmung

als Divergenz. Es gibt eine communis opinio hinsichtlich
der Heiligkeit der Ehe, die als eine göttliche Einrichtung gilt, die
durch Christus anerkannt und bestätigt ist und die im allgemeinen
als unauflöslich gilt und, wenn nach den Gesetzen geschlossen,

1) Dr. J. Langen, Die Kirchenväter und das Neue Testament, S. 185
bis 188.

2) Ebenda S. 188—190.



— 12 —

für das Leben gültig und bindend ist, sei es eine Ehe zwischen
Christen, sei es zwischen Heiden oder auch eine Mischehe. Es

gibt eine communis opinio, nach der die Gesetze des Staates
anerkannt und beobachtet werden, nicht nur insoweit es die
Eheschliessung, sondern auch die Ehehindernisse betrifft. Im
allgemeinen akzeptiert die Kirche als Ehehindernisse die, welche die
weltliche Macht als solche festgestellt hat, und auch wenn die

Obrigkeit in dieser Hinsicht sehr weit ging, folgt die Kirche dem
Staate. Und wenn die Kirche auch bisweilen gewisse Ehen, die

von den staatlichen Gesetzen zugelassen werden, verbietet aus
Gründen, aus denen das göttliche Gesetz oder die Anordnungen
der Kirche solche Ehen verbieten, so verneint sie jedoch in diesen
Fällen keineswegs die Gültigkeit der Ehe, sondern versetzt die in
dieser von der Kirche verbotenerweise Verehelichten «in statum
poenitentiae» und strebt nach Abänderung der staatlichen
Ehegesetze in Übereinstimmung mit den kirchlichen Auffassungen.
Hier vor allem stellt sich heraus, dass viele Differenzfragen mehr

disziplinar und kirchenrechtlich als dogmatisch zu beurteilen sind.

2. Segnung der Ehe (sacramentum).

Schon aus der Tatsache, dass die alte Kirche jede nach den

Zivilgesetzen geschlossene Ehe anerkannte, geht hervor, dass sie

die Ehe an sich nicht als ein Sakrament im späteren technischen
Sinne des Wortes betrachtete. Aber gleichfalls selbstverständlich
und in der Natur der Sache liegend ist es, dass die Kirche von
Anfang an für die Ehe ihrer eigenen Kinder Besorgnis gezeigt hat.
So gibt schon Ignatius im Anfang des zweiten Jahrhunderts die

Weisung, dass sponsi und sponsae «mit Einverständnis des Bischofs
ihre Ehe schliessen sollen, damit die Ehe nach dem Herrn und
nicht nach den Begierden sei x). Tertullian hat sich wiederholt
mit der Ehe befasst. Er spricht von der «félicitas eius matrimonii,
quod ecclesia conciliât, et confirmât oblatio etobsignat
benedictio, angeli renuntiant, Pater rato habet» 2). In diesem Satz

ist nicht das «ecclesia conciliât» das Wichtigste, und man darf
das unseres Erachtens schwer mit «welche die Kirche schliesst»

-1) Ignatius, Epist. ad Polyc. 5, 2: ngéjisi öl toTç yaßovot xal zaig yafiovftsvaîç
«fra yvwuTjç tov etiioxòjiov tìjv è'vuoiv jtotsiodai, Iva o yafloç y xaTÙ Kvqiov xai fi?] xai' Ejzi&vitCav.

Dieses xaxà Kvgwv erinnert lebendig an das fióvov Iv Kvgiw des Paulus in l.Kor.
7, 39.

2) Tertullian, Ad uxorem 2, 9.



— 13 —

übersetzen, da es in den Tagen Tertullians sicher noch
ausgeschlossen war, dass dies der Kirche der Christen überlassen
wurde, und das deshalb nur heissen kann: «welche die Kirche als

gültig und heilig genehmigt»; aber mit dem grössten Nachdruck
steht hier das «obsignat benedictio» in der Mitte und spricht aus,
dass die Kirche eine «benedictio nuptialis» kannte und übte, wie
sie auch die zahlreichen römischen und gallikanischen Sakramen-
taria ausweisen, indem sie den vollständigen Wortlaut dieser
Benedictio, in welcher keine Spur von einer Eheschliessung aufzufinden
ist, mitteilen. Diese reconciliatio von seiten der Kirche deutet
vielmehr hin auf die Eheschliessung nach den kirchlichen, christlichen
Ordnungen, die also «in der Kirche bekanntgegeben» (apud ecclesiam

confossae) war, womit die Kirche gerade denjenigen Ehen
zwischen Christen vorbeugen wollte, die ohne Vorwissen der Kirche
geschlossen wurden. Solche Ehen nennt Tertullian «occultae

conimietiones, id est non prius apud ecclesiam confessae», und die
sich deshalb der Gefahr «iuxta moechiam et fornicationem iudicari»
aussetzten l). Diese Benedictio, von der Tertullian spricht, war
in der Kirche gerade derjenige Faktor, an dem sie die höchsten
Interessen hatte und auf welchen sie deshalb den höchsten Wert
legte, und von dem die Kirchenväter dann auch wiederholt reden.
Es zeigt sich dabei, dass diese Segnung unter Flandauflegung
geschah, was gerade als das Charakteristikum des sakramentalen
Handelns anzusehen ist 2). Was man aber, wenn die spätere
Theorie und Praxis richtig wären, erwarten sollte, nämlich dass

das Wort «coniungere» gebraucht würde, eben dem begegnet man
unseres Wissens gerade nirgends. Die Synode von Carthago
im Jahre 254 spricht von «sponsus et sponsa, cum benedicendi
sunt a sacerdote»; es heisst nicht «coniungendi sunt». Ambrosius
erklärt «ipsum coniugium. benedictione sacerdotali sancti-
ficari»; er sagt nicht, dass der Priester «coniugium perficit» 3).

1) Tert. de pudicitia 4.
2) Clemens Alex. Paed. 3, 11.
3) Ambrosius, Ep. 19, 7. Vgl. Papst Siricius, Ep. ad Himerium 3;

Chrysostomus, Hom. 49 in Gen. 25; Innocentius I, Ep. 2 ad Vic-
tricium; Cyrillus Alex., in Joh. qu. 22; Paulinus, ad fin. Epithal.

Augustin spricht von den drei bona coniugalia: proles, fides,
sacramentum (de nupt. et conc. 1, 17, 19; de bono coniugali 24, 32). Mit diesem
«sacramentum» meint er aber die «Unauflöslichkeit» der Ehe, die, gleichwie
der « character » des ordinatio auch in dem seines Amtes entsetzten ordinatus
bestehen bleibt, bei Trennung oder Ehebruch nicht verloren gehen kann;

sacramentum, quod nec separati et adulterati amittunt, conuiges con-
corditer casteque custodiant (vgl. auch: de Gen. ad litt. 9, 7; contra
Julian. 5, 12, 46).



— 14 —

Und wenn die römische Theologie hier erklären möchte, dass dies

gerade beweist, dass die «contrahentes» die Ehe und damit
«sacramentum perficiunt», so dünkt es uns doch höchst sonderbar, dass
die Väter immer das Wichtigste, das Sakrament, verschweigen
und nur von einer nebensächlichen Benedictio gesprochen haben.
Ist es nicht weit natürlicher und logischer, anzunehmen, dass die
Väter gerade in dieser «benedictio cum impositione manuum» das
sakramentelle Charisma erblickten 1) %

Auch die späteren Jahrhunderte zeugen wiederholt von der
«benedictio sacerdotalis», durch welche die Ehe «geheiligt» wird.
Nicht die Ehe, sondern die Benedictio war das Sakrament. So

dekretiert Papst Innocentius III.: «ne pro benedicendis nubentibus
et aliis sacramentis conferendis aliquid exigatur», und das
Konzil von Konstanz lässt bei den «interrogationes» der Anhänger
von Wicliff und Huss mitunter die Frage stellen, ob sie glauben,
dass es Todsünde sei, die Sakramente der confirmatio, extrema
unctio und solemnizatio matrimonii zu verachten. In all
diesem ist immer von der «benedictio nuptialis» die Rede, die die
Sakramentaria, sei es unter unterschiedlichen Aufschriften2), aber
immer dem völligen Wortlaut nach mit der «benedictio nuptialis»
im Missale Romanum in der «Missa pro sponso et sponsa»
übereinstimmend, uns hinterlassen haben. Und — jetzt meint die
römische Theologie, dass diese «benedictio» das sakramentale
Charisma verloren hat und dies letztere das Prärogativ von irgend-
jedem, der eine Ehe eingeht, geworden ist.

1) Man vergleiche für mehrere und auch spätere Zeugnisse A. J.
Binterim, Denkwürdigkeiten der christkatholischen Kirche, Band 6, Teil 2,
S. 25 ff.

Noch zu vergleichen, auch für das weiter Folgende: Luigi
Lodigiani, Dimostrazione che il contratto di matrimonio deve ritenersi distinto
dal sacramento di matrimonio, Zürich 1840 (1842 auf den Index).
Niederländische Übersetzung von Prof. C. Karsten, Seminarpräsident in Amersfoort:

«Betoog, dat de huwelijksverbintenis afgescheiden moet blijven
van het sacrament des huwelijks», Rotterdam 1880.

Agier, Du mariage dans ses rapports avec la religion et avec les
lois nouvelles de France, 2 vols. Paris, Frimaire An. IX (1801).

M. Tabaraud, Principes sur la distinction du contrat et du sacrement

de mariage, sur le pouvoir d'établir des empêchements diriments
et d'en dispenser. 2e éd. 1825 Paris (lre éd. 1806).

Declaratio SSmi, D. Benedicti P. P. XIV super matrimoniis
Hollandiae et foederati Belgii, et Acta in sacra Congregatione eminentissi-
morum D. D. Cardinalium sacri Concilii Tridentini interpretum, coram
S. S. D. n. 13 Man 1741 exhibita. Lovanii 1742.

2) Das Leonianum überschreibt «velario nuptialis», das Gelasi
anum «actio nuptialis», das Gregorianum «ad sponsas benedicendas».

Vgl. Muratori, Liturgia Romana Vêtus, 1748, S. 446 f., 721 ff., 244 ff.;
H. Lietzmann, Das Sacramentarium Gregorianum usw. 1921, S. 110.



15

3. Eheschluss (contractus).

Es ist unbestreitbar, dass schon im Altertum in den Ländern,
wo das Christentum sich verbreitete, der Staat, sei es der Kaiser,
der Fürst oder die Zivilbehörde, in ihren Gesetzen den Eheschluss

regelten. Wiederholt geben die Kirchenväter und Synoden Zeugnis
davon, dass die Kirche eine Ehe nur dann anerkennt, wenn sie
nach den geltenden Zivilgesetzen vollzogen worden ist, und darin
tritt keine Änderung ein, als die römischen Kaiser zum Christentum
übertreten. In diesen Gesetzen wurden hauptsächlich die
sogenannten «impedimenta dirimentia, prohibentia et impedientia»
geregelt, denen sich die Kirche in ihren eigenen Ordnungen
meistens anschloss, und bei deren Regelung und Auslegung der Staat
später sich manchmal der Mitwirkung der Kirche bediente und
der kirchlichen Meinung folgte, aber doch immer so, dass gelegentliche

Nichtigkeitserklärungen nicht auf Grund eines Kirchengebots,

sondern nach den Bestimmungen der Zivilgesetze geschahen.
Natürlich konnten hier öfters Abweichungen zwischen dem
kirchlichen und zivilen Standpunkt vorkommen, da der Staat sich
leichter als die von strengen Grundsätzen geleitete Kirche zu einer
breiten und dehnbaren Haltung bereit erklären konnte. Aber
auch bei Konflikten zwischen Zivilgesetz und Kirchengebot konnte
eine Ehe zwar von der Kirche als sündig, unerlaubt und verboten
betrachtet und beanstandet werden, sie wurde aber nichtsdestoweniger

von ihr als gesetzlich-gültig anerkannt und nicht als
Ehebruch oder Hurerei gebrandmarkt. Man konnte in solchen Fällen
den Brautleuten die sakramentale Benedictio verweigern, man
konnte sie als «poenitentes» behandeln, — und selbstverständlich
geschah das tatsächlich —, aber ihre Ehe wurde, wenn auch als

schuldig und sündig, dennoch als gültig betrachtet. Man hätte
das schwerlich tun können, wenn man die Ehe selbst als ein Sakrament

betrachtet und damit die Feststellung, was zu dem Vollzug

dieses Sakramentes gehörte, dem Staate überlassen hätte.
Es waren und blieben auch immer die staatlichen Fürsten, die das

Recht, von bestimmten Impedimenta zu dispensieren, sich
vorbehielten. Und wenn im Mittelalter die Kirche anfängt, die Ehen

zu «schliessen», dann ist es immer der weltliche Fürst gewesen,
der der Kirche diese Aufgabe erteilte. Dass in diesen Zeiten die
Sache sich in dieser Weise entwickelte, lässt sich leicht aus der
vorherrschenden Stellung der Kirche im wirtschaftlichen und



— 16 —

staatlichen Leben erklären, aber das hindert uns nicht, in dieser

von der Kirche übernommenen potestas immer noch nur eine

«potestas derivata» zu sehen. Nur auf diesem Wege ist der Brauch
üblich geworden, nach dem die Kirche die Matriken oder das

Standesamtsregister führte und der Pfarrer zum Standesbeamten
wurde. Jede Ehe wurde vor dem Forum der Kirche geschlossen
oder, wie es später hiess, «in facie ecclesiae». Diese Entwicklung
hat aber die Gefahr zur Folge gehabt, dass Eheschluss und
Ehesegnung (contractus und sacramentum) zusammengelegt und somit
identifiziert wurden. Natürlich wurde jetzt der Eheschluss das

Wichtigste, der Segen folgte ja, aber konnte in bestimmten Fällen
auch unterbleiben — die Ehe war vollzogen. Aus dieser
verwirrenden Zusammenschmelzung und Identifizierung ist die
Auffassung der Scholastik entstanden, dass Christus «die Ehe zu der

Würdigkeit des Sakramentes erhoben» habe x). Und hieraus ist
wiederum die verkehrte Dogmatik hervorgegangen, die sich vor
die eklen Fragen, welches die materia und forma und wer der
minister dieses Sakramentes war, gestellt sah. Die klare Einsicht
der alten Kirche, in der der Bischof oder Priester als «minister
ecclesiae» unter Handauflegung die Benedictio erteilte, war
verdunkelt worden, und es ist jetzt die ziemlich allgemeine Auffassung
der römischen Theologie geworden, dass die Eheleute selbst die
«ministri sacramenti» sind, in der Weise, dass der Priester
ausschliesslich die Rolle eines Zeugen erfüllt. Die «materia» wird in
der gegenseitigen Zustimmung (mutuus consensus) als gegeben
erachtet und die «forma» wird in den Worten, mit denen die Brautleute

diese Zustimmung aussprechen, erblickt. Es gab sogar
Theologen, die die «materia» im leiblichen coitus suchten. Durch diese

dumme Mechanisierung ist die römische Theologie gezwungen
worden, jede von Christen geschlossene Ehe als sakramental zu
betrachten.

4. Das Tridentinum.

Das Konzil von Trient definierte in seiner XXIV. Sitzung die
Ehe an erster Stelle als eine unauflösliche Schöpfungsordnung,
welche von Christus bestätigt 2) wurde. Dann spricht es über die

Gnade, welche die natürliche Liebe vervollkommnen, das Einheits-

1) Matrimonium hoc modo celebratum ad sacramenti dignitatem
Christus evexit. Wer zuerst diese theologische Abnormität formuliert hat
ist uns nicht bekannt.

2) « confirmavit » ; das Konzil hat absichtlieh den Ausdruck «zum
Sakrament erhoben» vermieden.



— 17 —

band befestigen und die Eheleute heiligen solle *); diese Gnade hat
Christus, «sacramentorum institutor atque perfector», uns durch
sein Leiden erwirkt (mit Verweisung auf Eph. 5, 25 und 32). Das
Nacheinander der Ausführungen über die Ehe und die Gratia
beweist, dass die Unterscheidung zwischen «contractus» und
«sacramentum» hier logisch anwesend ist; es ist überaus deutlich,
dass die hier genannte Gnade nicht als mit dem Eheschluss und mit
der Ehe identisch gedacht wird, sondern dem Eheschluss zugefügt
wird «ad perficiendum, ad confirmandum, ad sanctificandum». Wenn
dann im folgenden auf Grund dieser Gratia das Matrimonium unter
den Sakramenten gezählt wird, braucht dies noch nicht so gedeutet
zu werden, als ob Ehe und Sakrament als identisch erklärt werden,
sondern es kann damit gemeint sein, dass das Matrimonium «mit
einem Sakrament ausgestattet» worden ist. Im Kapitel I des

hierauf bezüglichen « Decretum de reformatione matrimonii» spricht
das Konzil seinen Abscheu und sein Verbot gegen die clandestinen
Ehen aus, aber — nach dem schwankenden Charakter dieses

Konzils — erkennt es sie dennoch als gültig und echt (rata et vera)
an. Nun aber wurden gewiss solche «matrimonia clandestina»
wiederholt ohne Vermittlung eines Priesters, und sicher ohne den
kirchlichen Segen, vollzogen ; sie beruhten ja lediglich auf der
geheimen, also niemals veröffentlichten Zustimmung beider
Ehepartner. Das Konzil kennt also gültige «contractus», ohne dass
die Kirche dabei ihr Sakrament erteilt hat. Weiter wird die Gültigkeit

des Ehekontraktes von der Bedingung, dass wenigstens der
Parochus und zwei oder drei Zeugen dem Vollzug beiwohnen (saltern
parocho et duobus vel tribus testibus praesentibus) abhängig
gemacht; das Fehlen dieser macht die «contractus irritos et nullos».
Überdies («praeterea», ein zweiter Schritt also in der Prozedur)
schreibt das Konzil vor, dass die «benedictio nuptialis» der
Eheleute (coniuges heisst es, nicht: sponsi) «a proprio parocho»
geschehe und «in tempio suscipienda» sei, welches wiederum
deutlich auf die Unterscheidung zwischen Eheschluss (contractus)
und Ehesegnung (sacramentum) hinweist, wie auch die späteren
Unterscheidungen von «sponsos matrimonio coniungere aut
benedicere».

Hieraus wird ersichtlich, dass das Konzil kennt: 1. den
Kontrakt, der vor (nicht: von) dem Pfarrer, der nur testis, Zeuge ist,

1) gratia quae naturalem illum amorem perficeret, et indissolubilem
unitatem confirmaret, coniugesque sanctificaret.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1941. 2



vollzogen wird, und bei welchem er eine beliebige Formel, je nachdem

sie in seinem Sprengel üblich ist, sprechen soll1), 2. die
Einsegnung (benedictio), welche an den «matrimonio coniuncti», also
an den «coniuges», den schon Verheirateten, in der Kirche
vollzogen wird. Die Gültigkeit des Kontraktes, des Eheschlusses,
hängt niemals von dieser Benedictio ab.

Natürlich hat das Konzil genau gewusst, welche Fragen es

hier in der Schwebe und unbeantwortet liess. Es hat weder dem
Kontrakte, bei dem der Pfarrer nur Zeuge und seine Formel in
gewissem Masse indifferent ist, den Namen Sakrament geben wollen,
noch hat es die Benedictio, welche es für so wichtig erachtete,
dass sie unbedingt vom «proprius parochus» und «in tempio» zu
vollziehen sei, als Sakrament auszuzeichnen gewagt. So hat es

gleichfalls unterlassen, wie man es doch bei der Definition der
anderen Sakramente immer tat, das «sacramentum» dogmatisch,
nach materia, forma und minister, genau zu definieren. Statt
dessen hat das Konzil sich alle Mühe gegeben, die vielen «impedimenta»

zu regeln und davon abweichende Meinungen mit
Anathematismen sorgfältig zu belegen.

Auch nach dem Tridentinum bleibt die Scheidung zwischen
«contractus» und «sacramentum» tatsächlich weiter bestehen.
Mancher Katechismus 2) definiert das Ehesakrament nicht mit den
Worten des römischen Kirchenrechtes 3), das selbstverständlich
die Ehe als Kontrakt beschreibt, sondern gibt auf die Frage, was
das Ehesakrament ist, eine Antwort, welche aussagt, dass es ein
Sakrament ist, um die Ehe zu heiligen und den Eheleuten die
Gnade zum würdigen Vollzug des ehelichen Standes und zur
christlichen Erziehung der Kinder zu erteilen. In gleicher Weise

haben auch viele diözesanen Rituale noch einige Jahrhunderte
lang nach dem Tridentinum ihre eigene Formel, mit der das Ehe-
sakrament vollzogen wird, in welcher nicht von einer Eheschliessung

(ego vos coniungo), sondern von der Bestätigung, Heiligung
und Segnung der bereits geschlossenen Ehe gesprochen wird
und bei welcher dies durchaus unter Handauflegung geschieht.
Das ist doch eine ganz andere Stellung des «minister sacramenti»

vel dicat: Ego vos in matrimonium coniungo, in nomine Patris
et Filii et Spiritus Sancti, vel aliis utatur verbis, iuxta receptum
uniuscuiusque provinciae ritum.

2) Z. B. die von Bossuet, von Montazet, von Neapel u. a.
3) Matrimonium est viri et feminae coniunctio, individuam vitae

consuetudinem retinens (vgl. auch den Catechismus Romanus).



— 19 —

als bloss die eines Zeugen, der den «mutuus consensus» der Brautleute

entgegennimmt.
Einstweilen hat der Einfluss des Tridentinums sich in den

folgenden Jahrhunderten durchgesetzt, und so ist dann die heutige

römische Praxis folgende: Der «contractus», also die Ehe
selbst, wird, unbeachtet der Tatsache, ob sie schon vom Standesamt

vollzogen und registriert ist oder nicht, «coram parocho et
testibus» vollzogen, ausserhalb oder innerhalb der Kirche, in
letzterem Falle meistens beim Anfang der «Brautmesse», wobei
der parochus sieh nur von der gegenseitigen Zustimmung (mutuus
consensus: volo) zu überzeugen hat, welcher «consensus» nach der

durchgängigen römischen theologischen Auffassung das Sakrament
zustandezubringen geachtet wird und wonach der parochus die
Formel «ego vos coniungo in matrimonium in nomine Patris etc.»
spricht, mit welcher Formel also kein sakramentaler Spruch,
sondern nur eine Bestätigung der offiziellen Zeugen gemeint ist. Dieser
«contractus» heisst dann sakramental, und hierauf wird, wenn
die Eheleute im Gnadenstande sind, die «missa pro sponso et

sponsa» gefeiert, während welcher nach dem «Pater noster» die
«benedictio nuptialis» erteilt wird, welche Benedictio, obgleich
sie inhaltlich den genauen Text der alten Sacramentaria aufweist,
jetzt keinen sakramentalen Charakter mehr besitzen soll.

5. Kritik und weitere Praxis.

Die römische Theologie ist infolge ihrer Verschmelzung von
Kontrakt und Sakrament der Ehe zu sonderbaren Folgerungen
gekommen und in viele Schwierigkeiten geraten. Sie ist gezwungen,
zu lehren, «dass jeder unter Christen geschlossene Ehekontrakt
von selbst sakramentalen Charakter hat, ein Sakrament ist»x),
und «dass unter Christen jedes Ehesakrament eo ipso ein gültiger
Ehevertrag ist» 2). Daraus ergibt sich, dass auch die zwischen
Nicht-Römisch-Katholischen geschlossenen Ehen, sowie auch die
Mischehen, als sakramental zu betrachten sind, wobei deshalb ein
Sakrament vollzogen zu sein heisst von und zwischen Menschen,
die nicht die Absicht (intentio) haben, ein Sakrament zu vollziehen
und zu empfangen, oder sogar nicht an das betreffliche Sakrament

glauben. Weiter heissen die Ehen von Nichtchristen (Heiden,

*) B. Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik, II, S. 467.
2) J. Pohle, Lehrbuch der Dogmatik, III, S. 660.



— 20 —

Juden usw.) nicht-sakramental; wer aber indessen meinen möchte,
dass solche Ehen beim Übertritt zum Christentum wiederholt oder
eingesegnet werden sollten, irrt sich; nein, da heisst es, dass die
Taufe in diesem Falle die Ehe sakramental macht. Mit alledem
geht doch auch wieder aus dieser sonderbaren Lehre hervor, dass
eine Ehe gültig, ratum, verum et validum, sein kann, auch wenn
sie nur Kontrakt ist, ohne also zugleich Sakrament zu sein.

Daneben offenbart sich ein jesuitisches Bestreben, eine
nichtrömisch geschlossene Ehe, eine nicht coram parocho vollzogene Ehe
also, als Konkubinat oder mindestens als minderwertig und
nichtsakramental zu betrachten. Nichtrömische Kirchen in den nicht
ausschliesslich römischen Ländern wissen in der Praxis genügend
Bescheid. Die bekannte Declaratio von Benedictus XIV. «super
dubiis respicientibus matrimonia in Hollandia et Belgio contracta
et contrahenda», vom 4. November 1741, erklärt jedoch die Ehen
zwischen Ketzern sowie diejenigen zwischen Katholiken und
Niehtkatholiken für gültig 1).

Die römische Praxis und Theorie bezüglich dieses Gegenstandes
sind offenbar Folgen des Bestrebens, die ganze Materie der Ehe
in die Machtsphäre der Kirche einzubeziehen und die Berechtigung
des Staates zur Regulierung und Vollziehung der Ehegesetzgebung,
wenn auch nicht gerade zu leugnen, dennoch nur insofern
anzuerkennen, als sie sich der Kirche fügt. Die Konflikte auf diesem
Gebiete werden überall sich offenbaren und fortdauern, wo die
staatliche Obrigkeit ihre Rechte auf die Ordnung der Ehe ihrer
Bürger ohne Unterschied zur Geltung bringt.

Der Standpunkt, nach welchem der Staat sowie die Kirche
in betreff der Ehe ihr eigenes Gebiet haben, ist nicht neu, und sehr
bestimmt nicht bloss spätgallikanischer Herkunft. Die alte Kirche
hat nach zahllosen Zeugnissen niemals einen anderen Standpunkt
vertreten und die Aufgabe und Verantwortlichkeit der Kirche
auf die Benedictio und die evangelische Ethik beschränkt ; auf dem
Gebiete der Ehehindernisse hat sie niemals einen deutlich
markierten Weg verfolgt, sondern sich meistens von den Zeitverhältnissen

und in Übereinstimmung mit den staatlichen Gesetzen leiten
lassen. Bekannt ist, dass schon Melchior Canus vor dem Tridentinum

als Dominikaner der scholastischen Lehre entgegentrat und

1) Vgl. Denzinger, Enchiridion Symbolorum etc. 1921, Nr. 1452 ssq.
— Vgl. auch die Declaratio de matrimoniis mixtis in Belgio von Pius VI.,
13. Juli 1782 bei Denzinger, Nr. 1496 ssq.



— 21 —

die Benedictio durch den Priester als das Sakrament dem
Ehevertrag, dem «contractus», gegenüber bezeichnete. Gleiche Stimmen
wurden auf dem Tridentinum laut, wie z. B. des Dominicus Soto
und Petrus Soto. Ihnen folgten Estius, Tournély u. a. und später
die gallikanischen (Launoy u. a.) und josephinistischen Richtungen
(Konzil von Pistoja). Man kann sagen, überall wo die Kirche
infolge der Verhältnisse den Einfluss des Staates spürte und
demselben sich zu fügen hatte, besann man sich auf den streng
zivilrechtlichen Charakter des Ehevertrags und den kirchlich-sakramentalen

Charakter der Benedictio. Dies erklärt, dass dieser

Standpunkt später auch in der gallikanischen Kirche vertreten
wurde (Agier, Tabaraud u. a.) und dass er auch immer der in der
Kirche von Utrecht befolgte war 1).

Sogar in der römisch-katholischen Kirche ist die offizielle
Lehre noch lange in der Schwebe geblieben. Papst Benedictus XIV.
will im Jahre 1748 sich noch nicht entscheiden über die Frage,
ob die Brautleute selbst das Sakrament vollziehen oder der Priester
der minister sacramenti sei 2); und über die Streitfrage bezüglich
des Unterschiedes zwischen Kontrakt und Sakrament schrieb noch
Pius VII. im Jahre 1816: «quam quaestionem nos in medio relin-
quimus». Pius IX. dagegen verurteilte jede Unterscheidung
zwischen Ehevertrag und Ehesakrament und erklärte jede zwischen
Christen ohne Sakrament vollzogene Ehe, nach welchem
Zivilgesetze sie auch geschlossen sei, für ein «schändliches und verderbliches

Konkubinat» 3), welche wüste, aber ziemlich theoretische
Drohung von Leo XIIL wieder einigermassen abgeschwächt
worden ist mit der beruhigenden Versicherung, «in matrimonio
christiano contractum a sacramento non esse dissociabilem» und

x) Siehe Deutscher Merkur, 1882, S. 369, 385; 1889, S. 177.
2) De synodo dioecesana, lib. VI, c. 5, n. 2, si nimirum ipsimet

contrahentes sint talis sacramenti ministri, quod magis communiter opinantur
scholastici, si scilicet, quod alii praesertim ex recentioribus theologis
autumant, illius minister sit solus sacerdos. (Siehe Carl Mirbt, Quellen
zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus, 1911,
Nr. 455.)

3) Ex Allocutione «Acerbissimum vobiscum», 27. Sept. 1852. atque
ideireo quamlibet aliam inter Christianos viri et mulieris praeter
sacramentum coniunctionem, cuiuscumque etiam civilis legis vi factam, nihil
aliud esse nisi turpem atque exitialem concubinatum. ac proinde a
coniugali foedere sacramentum separari numquam posse. Siehe Denzinger,Erich. Symb. Nr. 1640. (Vgl. den im Syllabus von 1864 verurteilten «error»:
Matriminii sacramentum non est, nisi quid contractui aecessorium ab eoque
separabile, ipsumque sacramentum in una tantum nuptiali benedictione
situm est. Siehe Denzinger, o. c. Nr. 1766.)



— 22 —

dass deshalb «apparet, omne inter christianos iustum coniugium
in se et per se esse sacramentum» x). Zwar folgt daraus,
dass es gewiss viele Christen geben wird, die unwissend oder sogar
bewusst, aber wider Willen sich ein Sakrament zuziehen, aber das
bleibe eine Schwierigkeit, mit welcher sich eine unfehlbare
Schultheologie auseinandersetzen möge.

C. Ehe und Eheeinsegnung.

Wie im Anfang gesagt wurde, ist es im Vorhergehenden nicht
unsere Absicht gewesen, den betreffenden Gegenstand nach allen
Seiten zu verfolgen und auszuschöpfen, obwohl wir dabei doch
schon in manchem Punkte die Grenzen der Dogmatik wie der
Ethik überschritten haben. Wir möchten uns für das Weitere
darauf beschränken, unsere aus den vorangehenden Darlegungen
zu ziehenden Ergebnisse in folgende Sätze zusammenzufassen.

1. Die Ehe. — Grundsätzliches.

a) Auf Grund der Hl. Schrift ist die Ehe als eine Einrichtung
zu betrachten, welche zur Natur des menschlichen Geschlechtes

gehört und deshalb in Gottes Schöpferwillen ruht.
Physisch betrachtet ist die Ehe die Einrichtung, die das

Menschengeschlecht aufbaut, und ist schon deshalb gut und heilig,
weil sie der Ausdruck des göttlichen Schöpferwillens ist.

Ethisch betrachtet ist sie die Grundlage für die Zusammengehörigkeit

der Menschheit, aus der alle Pflichten der Bruderschaft
und gegenseitiger Verantwortung erwachsen. Darin liegt eine
fundamentale Pädagogik, welche in jedem Verhältnis zwischen
Mann und Weib, Eltern und Kindern und der weiteren Verwandtschaft

zur Geltung kommt.
Soteriologisch betrachtet liegt in der Ehe und in ihrer

Bedeutung für den Zusammenhang der Menschheit die von Gott
gesetzte Möglichkeit, dass augenscheinlich individuelle Schuld vor
Gott zur Gesamtschuld wird und dass durch Christus als den

wahren eixóv xov ïïeov, den ngcoxóxoxog nâogg xx'ioeoîç, den ïoyaxog

'Aôap, den èv nàoiv ngœxevcov (Kol. 1, 15, 18; 1. Kor. 15, 45),
alle Menschen des von Ihm erworbenen Erlösungsheiles teilhaftig
werden können.

J) Siehe Denzinger, Ench. Symb. Nr. 1854 (vgl. auch die Nr. 1993,
1994).



— 23 —

b) Auf Grund dessen bestand kein Bedürfnis oder keine
Notwendigkeit, dass die Ehe von Christus gewissermassen noch mehr
geheiligt werden sollte als sie es nach dem Willen Gottes an âgxgg
(Mt. 19, 8) war. So wenig als die Geburt und der Tod als
Erscheinungen verändert sind, ebensowenig ist es die Ehe. Der
Ausdruck, dass «Christus die Ehe zu der Würdigkeit eines
Sakramentes erhoben hat», ist eine Anomalie, findet keinen Grund in
der Hl. Schrift, stiftet eine heillose Verwirrung und tut der Kraft
und der Vollkommenheit des göttlichen Schöpferwillens
Abbruch. Christus hat, sowie in vielen anderen menschlichen
Verhältnissen, so auch in betreff der Ehe die Mißstände aufgedeckt,
das Gebot an àgxgç wieder ins Licht gestellt und dessen Erfüllung
aufs neue gefordert; und diese Forderung galt insbesondere der
streng monogamen Ehe, die ein Band fürs Leben ist, durch welche
Mann und Weib nach dem Willen Gottes juià oâg£ sind, und
«.. was Gott (in der von seinem Schöpferwillen gestifteten
Einrichtung der Ehe) zusammengefügt hat, soll der Mensch nicht
scheiden». Paulus hat diese Heiligkeit der Ehe soteriologisch
betont, indem er die Ehe als ein Abbild des mystischen Bandes
(jugoxrigiov fiéya Eph. 5, 32), welches Christum und die Kirche als

Haupt und Körper bindet, darstellte. Und diese Auffassung ist
diejenige der christlichen Kirche geblieben.

c) Daraus lässt sich schliessen, dass die Kirche mitvollem Rechte
jedwede Form von Auflösbarkeit der Ehe stets beanstandet
hat und niemals anerkennen kann. Die Ehe ist als eine Verbindung
zwischen Einem Mann und Einem Weibe eine Verbindung für das
Leben bis zum Tode, denn nach dem Tode gibt es für die Ehe
keinen Platz und keinen Grund (Mk. 12, 25). Im Lichte dieses
Gedankens lässt sich nicht einsehen, dass veränderte Umstände, wie
z. B. Umschlag in der ehelichen Liebe, ausserehelicher geschlechtlicher

Umgang u. dgl. das von Gott gestiftete und deshalb in jedem
einzelnen Falle bestätigte Band je auflösen sollten. Wenn auch
die Kirche niemals vor dem schmerzlichen Elend, das unglückliche
Ehen bringen, die Augen schliesst, so muss sie dies dennoch
hinnehmen und dies von ihren Kindern hinnehmen lassen als eine
Folge der Sünde, die aus dem «donum» der Ehe mehrmals ein
«iugum» macht *).

*) Es gibt einen kirchlichen Standpunkt und eine daraus
hervorgehende Praxis, die aus den Worten nanexTÒc ì.óyov nogvsiaç und ßfj ini yiogveia
(Mt. 5, 31 f.; 19, 9) den Schluss ziehen, dass im Falle der Hurerei



— 24 —

d) Es ist eine kränkliche und falsche Askese, welche die Ehe
hinter den Stand der Jungfräulichkeit zurückstellt, wie es in
gleicher Weise eine Vergewaltigung des Schriftwortes sein würde,
aus dem Schöpferwillen Gottes eine Pflicht zum Heiraten
abzuleiten. Nirgends veranlasst die Hl. Schrift zu minderwertigen

(des Ehebruchs) Trennung der Ehe gestattet, ja sogar logisch sein sollte,
und dass in Beziehung auf den Zweck des Scheidungsbriefes eine
Wiederverheiratung erlaubt werden könnte. Die Ehe, sagt man, würde durch
die Porneia tatsächlich zerbrochen, also vernichtet sein; eine zweite Ehe
könnte deshalb die vorhergehende Ehe nicht mehr brechen.

Dem sub A, 2, zu den betrefflichen Matthäusstellen Gesagten möchten
wir angesichts des hier erwähnten Standpunktes noch folgendes hinzufügen.

a) 1. Wenn die Ausnahme wirklich in diesem Sinne verstanden sein
sollte, ist das Fehlen derselben bei Markus, Lukas und Paulus unerklärlich.

2. Auch angesichts der in diesem Sinne aufgefassten Ausnahme bleibt
das Wort stehen: s om ò tì-eòs ewéCevCiv, ävdgw.iog fii) xajgi-Çhm. Dieses Wort würde
aber entkräftet werden, denn der Mensch würde doch tatsächlich durch
Porneia die Ehe trennen können.

3. Auch wenn man hier an ein «Zugeständnis unter Protest» von
Seiten Jesu meint glauben zu können, zwingt dennoch die Exegese nicht zu
der Auslegung, dass auf die Trennung auch Wiederverheiratung folgen
darf, und bleibt weiter die Frage offen stehen, ob es denn zweierlei Moral
gebe, und welche Moral dann für den Mann gelte.

4. Das Absurde wäre, dass eine unschuldig entlassene Frau nicht, eine
wegen Hurerei entlassene dagegen ruhig wieder heiraten könnte. Eine
solche Moral, welche die Sünde nicht nur zulässt, sondern überdies noch
belohnt, kennt das Evangelium nicht. Ist nicht diejenige Exegese die
bessere, welche den Nachdruck auf die Tatsache legt, dass jede Trennung
Moicheia bedeutet und deshalb schwere Sünde vor Gott ist

b) Wer sich auf Mt. 5 und 19 für die Ehescheidungsfrage beruft, wird
überdies das Folgende in Erwägung ziehen müssen.

1. Die Trennung kann nur von seiten des Mannes geschehen. Von
Porneia seinerseits wird nicht gesprochen; soll also Trennung stattfinden,
dann soll es das Weib sein, das gesündigt hat.

2. Die Porneia soll feststehen, nicht fingiert sein, wie es in der Praxis
in Tausenden von Fällen geschieht; die Kirche darf sich nicht genügen
mit einem zivilrechtlichen Urteil, das auf einer fingierten Tatsache
abgefasst worden ist.

3. Die entlassende Partei solle dann auch völlig unschuldig sein, und
dies soll gleichfalls überzeugend dargetan werden können. «Lasst euch
nicht irre machen, Gott lässt seiner nicht spotten» (Gal. 6, 7). Die Kirche
darf die Schuld der sich unschuldig nennenden Partei nicht negieren und
wird die Frage zu untersuchen haben, inwieweit auch die Fehler, Pflicht-
und Liebesverletzungen der «unschuldigen» Seite an die Schuld der anderen
beigetragen haben.

4. Die ernste Frage bleibt, ob die Kinder nicht dauernd ein natürliches,
gesellschaftliches und ethisches Hindernis und ein Verbot zur Ehetrennung
bilden. Sind es denn nicht gerade die Kinder, die die Ehe physisch, kulturellsozial

und ethisch aufrecht erhalten Wo die Eltern bleiben, bleibt doch
auch die Ehe; der Mensch gehört doch einer höheren als der animalischen
Ordnung an.

5. Schliesslich — kann die Sünde des einen jemals ein Freibrief für den
anderen werden Bleibt nicht gerade, nach dem tiefsten Geiste des
Evangeliums, auf dom «Unschuldigen» die ethische Pflicht ruhen, die Folgen der
Sünde des « Schuldigen» zu akzeptieren, auf sich zu nehmen und mitzutragen,
bis und damit er (sie) sich bekehre und geheilt und erhalten werde



— 25 —

oder herabwürdigenden Gedanken in betreff der Ehe. Zwar hält
sie es in bestimmten Fällen und Verhältnissen für erwünscht
oder möglich und erlaubt, dass einer aus freiem Entschluss auf
die Ehe verzichtet, ohne dass ihm dies aber ein Prärogativ grösserer
Verdienstlichkeit verleihen sollte. Von Anfang her hat die Hl. Schrift
die Ehe in die Sphäre des Ethischen gestellt und sie zu einer
Berufung erhoben, angesichts welcher ein jeder sein l'ôiov ydgio:ua èx

¦Oeov hat (l.Kor. 7, 7). Sogar in den Ausnahmefällen, in welchen
Paulus den persönlichen Rat gibt: /Lg 'Qgxci yvvdixa, lässt er als
selbstverständliches Urteil folgen: èàv yijfig ovx rjfiagxEv

(l.Kor. 7, 27 f.).
e) Wenn es auch klar ist, dass die Ehe physischerweise die

Aufrechterhaltung des Menschengeschlechtes bezweckt, so kann dies
dennoch nicht die erste Absicht sein, denn die von der Schöpfung
herrührende Struktur des Menschen als eîxcov &eov bringt es mit
sich, dass das nvEVjuaxixóv das g>vyixóv immer überragt. Deshalb
soll im Ethischen, welches schon im Schöpferwillen Gottes
primär war, als Er sprach: «Es ist nicht gut, dass der Mensch allein
sei; lasset uns ihm eine Hilfe machen, die zu ihm passt» (Gen. 2, 18;

vgl. vs. 20—24), immer der Schwerpunkt liegen. Es bleibe
Aufgabe der Ethik, die Perspektiven dieses Grundsatzes weiter zu
entfalten.

2. Ehe und Gesellschaftsordnung.

a) Die Ehe ist die Verbindung Eines Mannes und Eines Weibes
und geht genau genommen nur diese beiden an; alles, was zwischen
ihnen verabredet wird und geschieht, beruht ausschliesslich auf
ihrer eigenen Verantwortlichkeit und stellt sie im Gewissen dauernd
vor Gott und vor sein Urteil. Aber zu gleicher Zeit wird die Ehe
ein Faktor in der menschlichen Gesellschaft, und zwar ein Faktor,
der anerkannt werden will; die Ehe zeugt ja Nachkommen, die
gleichfalls eine anerkannte Position fordern. Hier tritt die Ehe
in die gesellschaftlichen Verhältnisse ein und empfängt dadurch
Rechte und Verpflichtungen. Die Überwachung der Ehe von
seiten der menschlichen Gesellschaft, soweit sie ihre Schliessung,
ihren Fortgang und ihr Ende betrifft, ist eine natürliche, logische
und notwendige Folge der ethischen Menschheitsordnung.

b) Demzufolge ist es natürlich, dass die Ehe in foro publico
geschlossen wird und damit ihre Rechtsposition in der Gesellschaftsordnung

erhält. Ebenso der Sache gemäss ist es, dass diese
Gesellschaftsordnung, welche principaliter nur die Aufgabe des Registrie-



— 26 —

rens erfüllt, nach dem Willen der Gesamtgemeinschaft die Normen
und Grenzen feststellt, an die sie die Ehe ihrer Mitglieder gebunden
sehen will, falls sie eine solche Ehe in ihrer Mitte anerkennen und
schützen können soll. Dass das repräsentierende Organ dieser

Gesellschaftsordnung die Zivilbehörde ist, liegt im Entwicklungsgänge

der Gesellschaft, aber ist nicht notwendig; es soll aber immer
ein Organum sein, welches die Gesamtheit der Gesellschaft vertritt.
Darum kann auch in bestimmten Zeiten, Ländern und Verhältnissen

die Kirche dieses Organ sein, aber in diesem Falle registriert
die Kirche keine andere, keine ethisch bessere, keine sakralere Ehe
als jedes andere repräsentierende Organum. Es ist unrichtig, in
dieser Hinsicht zwischen einem zivilen und einem kirchlichen
Eheschluss zu unterscheiden, denn es gibt nur Einen Eheschluss,
welcher immer derselbe ist, weil er immer auf dem Consensus vom
Mann und Weib beruht.

c) Der Natur der Sache gemäss unterstellt jedes Individuum
und jede Einrichtung sich den Gesetzen ihrer Obrigkeit. Also
wird auch die Kirche der Ehegesetzgebung der Obrigkeit bis zur
äussersten Konsequenz gehorchen. Sie wird dabei aber immer sich
das Recht, über die Ethik der Rechtsnormen zu urteilen,
vorbehalten, und kann, indem sie sich den Folgen gelegentlicher, in
ihren Augen den Grundsätzen der Hl. Schrift widersprechenden
Gesetzen fügt, nichtsdestoweniger die Benutzung dieser Gesetze

von ihren Mitgliedern als sündhaft erklären und auf Grund dessen

solche Mitglieder als «Sünder» behandeln. Sie kann aber die
Rechtskraft der Obrigkeitserlasse nicht auf Grund des Motives,
dass sie «ethisch minderwertig» sind, für ungültig erklären und
verkennen, denn das Recht selbst trägt einen ethisch zwingenden
Charakter, der Geltung behält auch wo ein akzidentieller Rechtspunkt

diese Ethik unsauber verdolmetscht. Hier entsteht eine

Spannung, ein Dilemma, das seinen tiefsten Grund in unserem
status naturae lapsae findet. Es ist klar, dass jeder Säkularisations-

prozess, welcher Kirche und staatliche Obrigkeit immer weiter
auseinandertreibt, hier grosse und verhängnisvolle Spannungen und
Konflikte hervorrufen kann. Die Behandlung, die Regelung und
Lösung derselben gehört dem Gebiete der Ethik an *).

1) Hierzu gehören oder können gehören:
a) Fragen über die Ehescheidung, Ehescheidungsgründe, Wiederverhei¬

ratung nach der Scheidung usw. ;

b) zweite, dritte und weitere Ehen:
c) Ehen mit Verwandten, mit oder zwischen Minderjährigen, an an¬

steckenden Krankheiten Leidenden usw. ;



3. Das Sakrament der Einsegnung der Ehe.

a) Auf der Grundlage der Hl. Schrift und in Übereinstimmung
mit der ungetrübten Praxis der Kirche ist eine Identität von
Ehekontrakt und Ehesakrament unmöglich, vor allem auch deshalb,
weil es eine Anomalie ist, dass ein Kontrakt zugleich ein Sakrament

sein soll. Die Verlegenheit, in welcher die römische Theologie

sich befindet, damit ein derartiges Sakrament den
Forderungen ihrer Sakramentssystematik entspricht, erweist zur Genüge
die Falschheit dieses Gedankens, welcher die Quelle vieler
peinlicher Verwirrungen geworden ist.

b) Die Hl. Schrift spricht zwar nirgends von einem
Sakramente, welches die geschlossene Ehe mit Gnade ausstattet, aber
dennoch lässt die ganze intensiv ernste Darlegung des Paulus
vermuten, dass die Kirche sehr um die Ehe ihrer Kinder besorgt und
bekümmert war; wurde doch diese Ehe nach dem Grundsatze des

Wortes Gottes und der Kirche so streng an der unauflöslichen
Forderung der Heiligkeit gebunden, dass der Apostel redet von
ya/Â-rj&ijvai fióvov èv xvgiœ (1. Kor. 7, 39).

Ferner weist die Praxis der Kirche klar aus, dass die Kirche
die Ehe ihrer Kinder, vollständig getrennt vom Eheschluss, welcher
nach den Landesgesetzen geschah, einsegnete. Wenn auch die
älteste Formel dieser Einsegnung nicht bekannt ist, erweisen
doch die Zeugnisse der Kirchenväter, dass eine «benedictio
sacerdotalis» unter Handauflegung stattfand, indem die Sacramentaria

den globalen Text der «benedictio nuptialis» schon kennen.
Zugleich lehrt die Geschichte der Liturgie deutlich, dass die Ehe
«in facie ecclesiae» sich in eine Consensuserklärung, welche den
Kontrakt, die copulatio, zustandebringt und bei welcher die Kirche
also nur Zeugin ist, und in die darauffolgenden vom minister ecclesiae

vollzogenen benedictio entzweite.
c) Es ist Willkür, wenn die römische Theologie der «benedictio

nuptialis» in der «Missa pro sponso et sponsa» jetzt den
sakramentalen Charakter abspricht, denn diese Benedictio trägt
gerade das epikletische Gebetsmerkmal der «benedictio quae ob-
signat» (Tertullian), von welcher das Altertum spricht. Es ist die
ausschliessliche Folge der vorherrschenden Stellung der
mittelalterlichen Kirche gewesen, dass sie die Ehe vollzog und zugleich

d) Ehen bei Rassenverschiedenhoit ;

e) Ehen von Christen mit Nichtchristen ;

f) Ehen von Katholiken mit Niehtkatholiken usw.



— 28 —

segnete, und dass dann diese Handlungen zusammengeflossen sind.
Wo die Kirche nicht länger als das Standesorgan der Obrigkeit
funktioniert, da soll sie sich auf die Einsegnung beschränken, wie
dieses denn auch im Formular der niederländischen altkatholischen
Kirche deutlich zum Ausdruck kommt.

d) Der sakrale Charakter dieser Benedictio offenbart sich
unverkennbar in der Handauflegung und im Gebet. Hier ist also der
regelmässige Weg der Sakramentsspendung vorhanden, infolge
dessen der Priester als «minister sacramenti» fungiert, die «susci-

pientes sacramenti» also nur Empfänger, keine «perficientes
sacramenti» sind, und die Handauflegung mit dem Gebete das Zeichen
der Gnadenmitteilung bildet.

e) Bei dieser Praxis kann nicht von einer zweiten Eheschlies-
sungsform die Rede sein, ebensowenig von dem Paradoxon, dass

ein Sakrament von den Empfängern selbst, sogar von denen die
an dieses Sakrament gar nicht glauben, vollzogen würde. Deshalb
kann die Kirche auch die «benedictio matrimonii» verweigern,
wenn der Seelenzustand der coniuges nach dem Urteil der Kirche
zum Sakramentsempfang unwürdig ist, ohne dass jedoch diese

Verweigerung der Benedictio der Gültigkeit der Ehe Abbruch zu
tun beabsichtige oder sogar Abbruch tun können würde.

f) Es ist selbstverständlich, dass die Kirche an einer Ehe, in
welcher die eine der Parteien nicht zu ihr gehört, keine
sakramentale Benedictio vollziehen kann; denn da fehlt gerade der
Glaube und deshalb auch das Vorrecht der eigenen Kinder, und
angesichts derjenigen, die ausserhalb ihr stehen, hat die Kirche keine
Verpflichtungen und keine dona.

Falls die Kirche sich entschliesst, über solche Mischehen einen
Segen auszusprechen x), vollbringt sie damit eine Aufgabe der Liebe
und der brüderlichen Teilnahme. Ob die dadurch zu empfangende
Gnade weniger oder die gleiche ist als die Gnade der sakramentalen
Benedictio, beurteilt die Kirche nicht, denn die Erteilung der
Gnade ist immer und ausschliesslich das Werk Gottes. Die
Aufgabe der Kirche ist immer die der Fürbitte, und ihre Pflicht ist,
soviel es in ihrer Macht steht, dafür zu sorgen, dass die Ehe ihrer
Kinder heilig und dadurch wahrlich fióvov èv xvgicç sei.

Utrecht. A. Rinkel.

*) Wie die niederländische altkatholische Kirche dies tut nach dem
Formular in ihrer Rituale, «wijding van een gemengd huwelijk».


	Ehe und Sakrament

