
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 190

Bibliographie
zur ökumenischen Bewegung,

Hodgson, L.: Das Glaubensgespräeh
der Kirchen. Die zweite Weltkonferenz

für Glauben und
Kirchenverfassung, abgehalten in Edinburg

vom 3.—18. August 1937. In
deutscher Übersetzung herausgegeben

von E. Stähelin. 1940.
Evangelischer Verlag AG., Zollikon-
Zürich, geb. Fr. 12.50.
Der deutsche Bericht über die

Edinburger Weltkonferenz ist etwas
verspätet erschienen. Seiner
Bedeutung tut das nicht Eintrag. Der
Inhalt ist von bleibendem Wert.
Wenn die ökumenische Bewegung
gegenwärtig auch stark gehemmt ist,
ihre vielen Freunde beschäftigen sich
im Stillen weiter eingehend mit ihr,
so dass sie das Buch gern in die Hand
nehmen. Die Teilnehmer erleben die
Erinnerung an wertvolle, unvergess-
liche Tage, die andern erfreuen sich
des ökumenischen Geistes, mit dem
sie vertraut gemacht werden, alle
hoffen auf bessere Zeiten und rüsten
sich darauf. Das Werk ist nicht so
umfangreich wie das über die
Lausanner Tagung. Das ist aus den
Zeitverhältnissen erklärlich, besonders
aber aus dem ganzen Aufbau der
Konferenz. Während in Lausanne
in den Hauptversammlungen von vorher

bestimmten Referenten verschiedener

Kirchen die Themen in gut
vorbereiteten Vorträgen behandelt wurden,

lag in Edinburg die Hauptarbeit
in den Sektionen. In den
Hauptversammlungen wurden überhaupt keine
Vorträge gehalten, sondern es wurde
einfach über die Vorschläge der
Sektionen diskutiert. Über die Verhandlungen

in den Sektionen vernimmt
man ausser ihrem Ergebnis gar nichts.
Da diese zum Teil viel grundlegender
und wichtiger gewesen sind als die

in den Hauptversammlungen, gibt der
Bericht nur ein ganz unvollständiges
Bild der ganzen Tagung. Die Leitung
hatte den Sektionen volle Freiheit
gelassen. Wohl waren sorgfältig
vorbereitete Berichte über die vier
Hauptverhandlungsgegenstände ausgearbeitet,

— sie sollten aber nur zur
Diskussion anregen. Auch für sie waren
keine Referenten bestellt worden,
selbst die Präsidenten der einzelnen
Sektionen wurden aus Konferenz -

mitgliedern gewählt, die an den
Vorarbeiten gar nicht beteiligt gewesen
sind. Die Arbeitsmethode war nicht
parlamentarisch, sie sollte es nicht
sein. Dieses grosse Mass von Freiheit
hatte natürlich seine Nachteile. Am
meisten fiel dem Schreiber dieser
Zeilen auf, dass die Ergebnisse der
Lausanner Konferenz kaum erwähnt,
kaum berücksichtigt wurden, dass
man ins Wiederholen geriet und vielfach

nicht dort weiterbaute, wo man
in Lausanne angefangen hatte, gegenüber

Lausanne ins Hintertreffen
geriet, so in dem Thema über das
Episkopat, das spürt man auch, wenn
man den Bericht durchgeht.

Wenn wir so ein unvollständiges
Bild erhalten, sind die Bearbeiter
dafür nicht verantwortlich zu machen.
Nur eines ist unbegreiflich, warum
die Vorlagen zu den Berichten nicht
aufgenommen sind. Im übrigen ist
der gewaltige Stoff gut bemeistert
und in drei Hauptteilen untergebracht.

Im ersten Teil ist besonders
das Kapitel erwähnenswert, das die
Arbeiten des Fortsetzungsausschusses
und dessen Kommission zwischen den
beiden Konferenzen von Lausanne
und Edinburg schildert. Es folgen
die Besehreibungen des
Eröffnungsgottesdienstes und der ersten allge-



191

meinen Sitzungen mit den an solchen
Tagungen notwendigen und üblichen
Reden und Geschäften. Im 6. Kapitel
werden die Ansprachen mitgeteilt,
die in den öffentlichen Versammlungen
an beiden Sonntagabenden gehalten
worden sind : „Zeugnisse von Vertretern
verschiedener Kirchen über die
Bedeutung von Gottesdienst und Leben
ihrer Kirche für sie selbst". Der
zweite Teil „Die Erarbeitung des
Konferenzberichtes" enthält die erste und
dritte endgültige Fassung der
Berichte, wie sie aus der Diskussion an
den Hauptversammlungen herausgekommen

sind, mit kurzen Skizzen der
Voten und Anträge. Die ursprünglichen

vier Berichte über dio Gnade,
das Wort Gottes und die Kirche, das
geistliche Amt und die Sakramente,
die Einheit der Kirche im Leben und
Gottesdienst sind in der schliesslichen
Redaktion zusammengefasst: 1.

Einleitung. 2. Die Gnade unseres Herrn
Jesus Christus. 3. Die Kirche Christi
und das Wort Gottes. 4. Die
Gemeinschaft der Heiligen. 5. Die Kirche
Christi: ihr Amt und ihre
Sakramente. 6. Die Einheit der Kirche im
Leben und Gottesdienst. Das dritte
Kapitel : Weitere Kundgebungen und
Abschluss, gibt über den vorgeschlagenen

ökumenischen Rat der Kirche
Aufschluss. Er vereinigt die beiden
Weltkonferenzen für Glauben und
Verfassung und für praktisches
Christentum in einer Organisation, lässt
ihnen aber doch Selbständigkeit,
so dass sie in eigenen Gruppen
weiterarbeiten können. Wichtig ist
der Wortlaut der allgemeinen
Kundgebung der Konferenz : „Bezeugung
der Einheit". In den Anhang ist der
Stundenplan, das Verzeichnis der
Kirchen, der Konferenzteilnehmer,
der Verteilung der Konferenzteilnehmer

auf die Sektionen und das
Verzeichnis der Mitglieder des neu
ernannten Fortsetzungsausschusses
aufgenommen. Es waren 123 Kirchen
mit 443 Delegierten vertreten, dazu
kamen noch 61 andere Teilnehmer,
unter ihnen 53 der Jugendgruppe,

also 504. Ausserdem hatten 11

Kirchen Delegierte ernannt, die aber
nicht erschienen waren. Das 416
Seiten starke, gut ausgestattete Buch
ist ein wertvolles Werk, um sich
in den Geist dor ökumenischen
Bewegung zu vortiefen. A. K.

Der christliche Osten. Geist und
Gestalt. Herausgeber: J. Tyciak, G.

Wunderle, P. Werhun. Verlag F.
Pustet, Regensburg 1939, geb.
M. 9.80.

Ein Sammelbuch — der Verständigung

zwischen der römisch-katholischen

und der orthodoxen Kirche
des Ostens gewidmet —, das nach
dem Vorwort dio Katholiken tiefer
in den Geist und in das Leben des
christlichen Ostens führen möchte.
„Es ist von der Überzeugung getragen,
dass die so notwendige Begegnung
von Osten und Westen in der Liebe
des Hl. Geistes für beide von
unendlicher Bedeutung sein wird.
Solange der christliche Osten mit den
mannigfaltigen Ausdrucksformen seiner

Sophia, solange die tiefen Reichtümer

des byzantinischen, des
slawischen, des syrischen Christentums
nicht der Una Catholica eingefügt
sind, ist die volle Einheit und Katholizität

der Kirche nicht errungen."
Dem kann man nur beipflichten. Ebenso

wird man sagen dürfen, dass die
Aufsätze zum Verständnis der Kirche
des Ostens viel beitragen können.
Ausser denHerausgebern stehenNamen
von gutem Klang unter den einzelnen
Aufsätzen. Wir nennen N. von Arseniew,

O. Casel, E. Henfeider, Otto
Karrer, Karl Pfleger, A. Graf Schep-
tyckije. Wichtige theologische und
liturgische Gegenstände werden
behandelt, Aufsätze sind der Frömmigkeit

und der Kunst gewidmet, die
Geschichte der Unionsverhandlungen
wird berührt, das eigentliche
Unionsproblem besprochen. Durch das ganze
Buch weht ein feiner, irenischer Geist
— aber die Irenik geht zu weit. Sie
übersieht geschichtliche Tatsachen



192

und überbrückt etwas allzu leicht
bestehende tiefe Gegensätze. Damit ist
aber im Grunde genommen dem
Ziel, das sich das Buch steckt, nicht
gedient.

In dem Aufsatz „Der christliche
Osten und die Kirche Christi" zitiert
Karrer den Ausspruch eines Orientalen:

„Diejenigen, die auf so und so
viel Differenzen hinweisen, erinnern
Sie an das Konzil von Florenz. Sagen
Sie ihnen, dass es für alle, sie mögen
vom Orient oder Okzident kommen,
die sich Mühe geben, den Dingen auf
den Grund zu gehen, nur einen point
de divergence gibt: den Primat des

Papstes." Seit dem Konzil von
Florenz hat ein anderes Konzil, das
vatikanische, diesen point de divergence
noch vorstärkt. Es kommt uns als
ein grosses Unrecht vor, das wie eine
Täuschung wirkt, dass die fraglichen
Aufsätze des Buches das ignorieren
oder abzuschwächen suchen. Es ist
zu allgemein gefasst, ja es sind tatsächliche

Unrichtigkeiten, wenn O. Karror
in dem erwähnten Aufsatz schreibt :

„ Ja, sie (die Orthodoxen) verwerfen
nicht einmal grundsätzlich die
Sonderstellung des römischen, Bischofs (des
Patriarchen des Abendlandes) als des
Nachfolgers Petri, die ihm in
Anliegen, die das Lebensinteresse der
Kirche als ganzes betreffen
(Entscheidung von grundsätzlichen Glaubens-

und Sittenfragen als oberste
Instanz der Kirche und Vorsitz auf
den allgemeinen Konzilien), traditions-
gemäss und kraft göttlichen Rechts
zukommen. Sie haben auch nichts
dagegen einzuwenden (weil dies Sache
der abendländischen Kirche ist), dass
der römische Bischof als Patriarch des

Abendlandes sich im Lauf der
Geschichte eine Machtstellung über die
westlichen Bistümer auf Kosten der
Selbstverwaltung dieser Sprengel
erworben hat, wodurch z.B. die
westlichen Bischöfe und Prälaten vom
Papst ernannt werden und in
regelmässiger, genau vorgeschriebener
Weise über die Verwaltung ihres
Sprengeis nach Rom zu berichten

und dio Verfügungen der päpstlichen
Kongregationen entgegenzunehmen
haben. Aber sie fürchten, dass auch
die Sprengel ausserhalb des
lateinischen Patriarchats einem ähnlichen
zentralen Verwaltungsapparat auf
Kosten ihrer überlieferten, in der
Idee der Kirche begründeten
normalen Selbständigkeit unterworfen
werden sollten." Ohne Zweifel
versteht es O. Karrer trefflich, den Orientalen

die vatikanischen Dekrete
mundgerecht zu machen, fatal ist nur der
geschichtliche Schnitzer, der mit unterläuft,

wenn er von einer traditionsge-
mässen Oberinstanz und einem tra-
ditionsgemässen Vorsitz des Papstes
auf den allgemeinen Konzilien spricht.
Der Wortlaut der vatikanischen
Dekrete lautet anders, so dass die Furcht
dieser Orthodoxen — es sind ganz
sicher nur wenige, die so denken —
berechtigt ist — ganz abgesehen
davon, dass sie ja am Schicksal der
unierten Kirchen sehen, wie es mit
der Selbständigkeit der Kirchen des
Ostens steht. Die Verwässerung der
tatsächlichen Bedeutung des Primates
wird nicht besser, wenn mit Berufung
auf Solowjew von einem Primat der
Liebe gesprochen wird. Der mag in
der anerkennenswerten Einbildungskraft

geistig hochstehender, irenischer
Naturen bestehen, die Wirklichkeit
weiss davon nichts. Auch J. Tyciak
redet in dem Aufsatz „Die Theologie
des Ostens und das Abendland" von
einem Liebesprimat, welche Auffassung

er bei den grossen griechischen
Vätern finden will, er erwähnt aber
nur Ignatius von Antiochien, der
bekanntlich von der Gemeinde in
Rom, nicht aber von ihrem Bischof
als von der „Vorsteherin der Liebe"
gesehrieben hat. Die Deutung der
âyâng auf die Kirche ist mehr als
problematisch. Nach Tyciak liegt die
Sache sehr einfach. „In diesem
Liebesprimat", so fährt er fort, „ist nach
urchristlicher Auffassung auch der
Rechtsprimat eingeschlossen ; denn
insbesondere für den Osten ist die
Liebe eine wahre seinshafte Macht



193

und Wirklichkeit, die das Pneuma
selber ist. Wir finden also in diesem
Vätergedanken schon alle Seiten des
vatikanischen Dogmas enthalten." Das
ist gewiss wunderbar, nur spricht das
vatikanische Dekret nicht von
Gedanken dor alten Kirche, sondern
lehrt, dass eben die Dogmen in der
Kirche immer so verkündet worden
seien, wie sie der Papst 1870 formuliert

hat. Der Schluss ist einfach, die
Orthodoxen verstehen die Dogmen
nicht, das „Missverständnis", dieser
bequeme deus ex machina, wird zu
Hilfe gerufen — allerdings, so wird
gesagt, auch das Abendland trage
daran seine Schuld, da es zu einseitig
die rechtliche Bedeutung des Primates
herausgestellt und die Frage der
Orientalen nicht immer verstanden
habe. Wenn schliesslich sogar von
einem „Mysterium" des Papsttums
gesprochen wird — und sei dies selbst
mit Berufung auf Solowjew, ist das
unstatthaft. Die grossen Offenbarungswahrheiten,

wie Trinität, Erlösung,
hl. Abendmahl, sind Mysterien, das
Papsttum aber nicht, hier geht es nicht
um eine Wahrheit der Offenbarung.
Es ist eine geschichtlich, menschlich
gewordene Grösse, der man in der
Kirche eine Ehrenstellung einräumen
darf, wobei aber nie vergessen werden
soll, das kaum ein Inhaber eines
bischöflichen Stuhles der Kirche so
viel Unehre eingebracht wie gerade der
römische.

In der ökumenischen Bewegung
hält man streng darauf, die
konfessionellen Gegensätze nicht zu
verwischen — ein Grundsatz, der auch
bei den Besprechungen einer
Unionsmöglichkeit zwischen Rom und dem
Osten zu empfehlen ist. Das um so
mehr, weil gerade die Geschichte der
Unionsversuche das Unheil offenbart,

das aus den Versuchen
entstanden ist, eine Union mit
Nichtbeachtung der tatsächlichen Verhältnisse

zu machen. A. K.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940.

Schriften der Kirchlichen Wochen in
Alpirsbach : Aus der kirchliehen

Arbeit in Alpirsbach sind eine Reihe
liturgischer Hefte hervorgegangen, die
wesentliche Teile des altkirchlichen
Stundengebets in deutscher Sprache
wiedergeben, verbunden mit den
alten gregorianischen Weisen.
Erschienen sind bisher folgende Hefte :

Die Laudes, die Scxt, die Vesper, der
Weihnachtsfestkreis (alle als Manuskript

gedruckt bei Friedrich Pustet,
Regensburg, in Preislagen von 1.20
bis 3 RM). Die Wiedergabe dieser
Stundengebete ist in Schrift- und
Tonsatz vorzüglich. Sie verraten
sofort, dass es sich hier um kirchliche
Drucke handelt. In der Anordnung
halten sich die Tagosgebete an älteste
kirchliche Vorlagen, bewusst auf
moderne „Verbesserungen" verzichtend.

Besonders instruktiv sind die
Ausführungen des Alpirsbacher Kantors
Friedrich Brichholz in seinem Schrift-
chen: Liturgie und gregorianischer
Gesang (24 S.; Preis —.90 RM.,
Chr. Kaiser Verlag, München). Buchholz

geht von der Aussage aus, dass
der sonntägliche Hauptgottesdienst
der Gemeinde nur in der Einheit von
Wort und Sakrament bestehen könne,
denn „dio alte Form der Messe kann
ihrem Wesen nach nur die Feier der
Predigt und des heiligen Abendmahls
in sich vereinen. Wird die Zusammenordnung

beider aufgegeben, verliert
die Messo ihr eigentliches Wesen"
(S. 11). Dass daneben den
Wochengottesdiensten die gebührende
Beachtung geschenkt wird, geht aus der
oben vermerkton Schriftenreihe
genügend hervor. Beachtenswert ist
nun aber vor allem, wie Buchholz
das Wesen der Gregorianik beschreibt,
indem er mit Recht darauf hinweist,
dass sie nicht vom Text, nicht vom
Wort ausgeht, keine Interpretation
desselben sein will — dafür aber das
Wort in seiner eigenen Art und
Grösse stehen lässt. Daraus ergibt
sich auch ohne weiteres, dass die
Gregorianik keinerlei musikalische
Begleitung erträgt, sondern in einer

13



194

bewussten Spannung zwischen Wort
und Melodie verharrt. Damit sind
unseres Erachtens die Schwierigkeiten
zur Einführung der Gregorianik für
unsere Zeit dargetan. Sie verlangen
zu ihrer Überwindung auf musikalischem

Gebiet eine ganz neue
Einstellung.

Max Heinz.

Heussi, D. Dr. Karl, Professor der
Kirchengeschichte an der Universität

Jena. Neues zur Petrusfrage.
Jena 1939. 31 Seiten. Broschiert
0.90 RM.

Zum drittenmal greift Heussi mit
seinem neuen Schriftchen in den
immer noch nicht zur Ruhe gekommenen

Streit um den Aufenthalt des
Petrus in Rom ein. Die Broschüre
zerfällt in drei Abschnitte. Dem
ersten geht ein knapper Überblick
über die Literatur voraus, welche seit
1932 — seit diesem Jahr ist die
Petrusfrage wieder aktuell —
erschienen ist. Bemerkenswert ist das
Zugeständnis des Jesuiten Ludwig
Kösters, des Professors der
Fundamentaltheologie in Frankfurt a. M.,
dass „der Nachweis der Ungeschicht-
lichkeit der römischen Petrustradition,

wenn er gelänge, das Papsttum
nicht zu erschüttern brauche; es

genüge anzunehmen, dass Petrus, ohne
jemals selbst in Rom gewesen zu sein,
den Vorsteher der römischen
Gemeinde zu seinem Nachfolger im
Primat bestimmt habe". Sicherlich
wird es allgemeine Zustimmung finden,
wenn die Petrusfrage dem konfessionellen

Hader entzogen und endlich
eine rein historische Frage wird.

Im ersten Abschnitt geht Heussi
von der Apostelgeschichte aus. Der
Verfasser verrate nichts von einem
Wirken des Petrus in Rom vor dem
Frühjahr 62, dem Endpunkt des
Berichtes. Seine Darstellung schliesse
aber auch ein früheres Wirken des
Petrus in Rom aus, wie aus 28, 21 f.
„eindeutig" hervorgehe. Ferner wisse

weder der Kolosserbrief noch der
Brief an die Philipper, beide „höchst
wahrscheinlich in Rom verfasst",
etwas von einer gleichzeitigen
Anwesenheit des Petrus in der Hauptstadt.

Es bleibe noch die Möglichkeit,
dass dieser nach dem Frühjahr

62 nach Rom gekommen sei. Dann
könne Petrus, falls Paulus zu jenem
Termin freigesprochen wurde, gemeinsam

mit ihm bis zu beider Märtyrer-
tod gewirkt haben oder, falls Paulus
hingerichtet wurde, nach ihm in Rom
gewesen sein. Das setze aber voraus,
dass die Abfassung der
Apostelgeschichte unmittelbar hinter den am
Ende ihrer Darstellung erreichten
Zeitpunkt, das Jahr 62, falle. Heussi
bestreitet das. Auf Grund der schon
viel behandelten Stelle über Theudas
5, 36 f., die er anders als bisher
auswertet, glaubt er „erwiesen zu haben",
dass die Schrift „nicht schon im Jahr
62 oder in unmittelbarer Nähe dieser
Zeit geschrieben ist". Daraus zieht
er „entscheidende Folgerungen". Wie
aus 27, 24 ersichtlich sei, wisse der
Verfasser, dass Paulus in Rom vor
dem Kaiser gestanden hat, er habe
demnach auch „um den Prozess und
naturgemäss auch um seinen
Ausgang" gewusst. Wenn der Prozess mit
einem Freispruch geendet habe, sei es

„über die Massen unwahrscheinlich",
dass der Verfasser „diese glänzende
Rechtfertigung des Apostels seinen
Lesern vorenthalten habe". Damit sei
aber die Annahme, Paulus sei im
Jahr 62 in Rom freigekommen und
erst nach einer zweiten römischen
Gefangenschaft hingerichtet worden,
abgeschnitten. So könne ein gemeinsames

Wirken des Petrus und Paulus
in Rom nicht in Betracht kommen.
Aber auch die Wahrscheinlichkeit,
dass Petrus nach dem Märtyrertod
des Paulus in Rom eingetroffen sei
und „im Zusammenhang mit dem
Neronischen Brandstifterprozess des
Jahres 64" den Blutzeugentod
gefunden habe, sei „sehr gering". Nach
den Ausführungen des Paulus Gal. 2,
1 ff. sei Petrus Judenapostel gewesen.



195

Es könne nicht erwiesen werden,
dass er „eine neue Berufung" zur
Bekehrung auch der Heiden erhalten
habe. Das zeige besonders die Stelle
Gab 2, 7&—8, deren Echtheit für
Heussi nicht feststeht. Weiter sei es

nicht sicher, ob Petrus im Jahr 62 noch
am Leben gewesen sei. Aus Gal. 2, 6

lasse sich „vielleicht das Gegenteil
herauslesen". Endlich schweige der
Verfasser der Apostelgeschichte über
das Thema „ Petrus in Rom"
vollständig. Da das Werk, wie Heussi
noch einmal betont, „in beträchtlichem
Abstand" von dem Jahr 62
entstanden sei, so sei jenes Schweigen
„gar nicht auffallend, sondern sehr
natürlich", wenn Petrus nicht in
Rom war, im anderen Fall dagegen
„ausserordentlich auffallend, ja völlig
rätselhaft". Die Ausführungen des
ersten Abschnittes endigen damit, „die
weit grössere Wahrscheinlichkeit spreche

dafür, dass Petrus überhaupt nicht
in Rom gewesen sei".

Der zweite Abschnitt befasst sich
mit der Prüfung der „jüngeren
angeblichen Zeugnisse für die Anwesenheit

des Petrus in Rom". Bevor
Heussi dazu übergeht, setzt er die
äusserst kritische Haltung, welche er
in der Petrusfrage seit seiner ersten
Schrift einnimmt, auseinander.
Geschichtliche Sachverhalte, die „überhaupt

nur unter der Voraussetzung
der Geschichtlichkeit des römischen
Aufenthaltes des Petrus verständlich
wären", habe bisher noch niemand
nachgewiesen und werde niemand
nachzuweisen vermögen. Die
Entwicklung von Verfassung, Dogma,
Kultus, Sitte in der römischen
Gemeinde erfordere in keiner Weise die
Annahme, Petrus sei in Rom gewesen.
Quellenzeugnisse, mit deren Hilfe die
Verteidiger der Petrustradition zu
erweisen suchen, Petrus sei wirklich
oder doch „höchst wahrscheinlich" in
Rom gewesen, gebe es allerdings,
aber damit werde nur bewiesen, dass
die Verfasser die Anschauung hatten,
Petrus sei nach Rom gekommen. Die
Zeit zwischen dem ältesten dieser

Quellenzcugnisse und dem angeblichen

Martyrium des Petrus in Rom
betrage mehrere Jahrzehnte, so dass
eine Legondenbildung wohl erfolgt
sein könne. Ebensowenig lasse sich
aus dem nachweisbar am Anfang des
3. Jahrhunderts aufgezeigten Grab des
Petrus am Vatikanischen Hügel mit
irgendwelcher Sicherheit folgern, der
Apostel müsse in Rom gewesen sein.
Es mache keine Schwierigkeit
anzunehmen, dass „das Grab eines
Unbekannten oder Unbedeutenden von
einem gewissen Zeitpunkt an für das
Grab eines berühmten Märtyrers
angesehen wurde". Mit der Petrus-
legonde sei auch das Petrusgrab
dagewesen. Durch liturgische
Überlieferungen endlich werde nur deutlich

gemacht, dass zur Zeit ihrer
Fixierung die in ihnen ausgesprochene
Anschauung vorhanden war. Dann
setzt Heussi bei dem 2. Timotheus-
brief ein, der bisher für die Petrusfrage
noch nicht berücksichtigt worden sei,
aber „zu einer sehr aufschlussreichen
Erkenntnis" führe. Er hält ihn für
ein „ Pseudepigraphon" aus der Zeit
um 100—125 mit Zusätzen aus den
vierziger Jahren des 2. Jahrhunderts.
Für seine Beweisführung kommt der
Briefschluss 4, 9—22 in Betracht.
Dieser gehöre der ältesten Schicht des
Briefes an, und es sei möglich, dass
echte Brieffragmente des Paulus
eingearbeitet seien. Dem Briefschreiber
schwebe als Situation „ganz deutlich
die römische Gemeinde kurz vor dem
Tode des Paulus" vor. Trotz einer
Reihe konkreter Züge verrate aber
keine Silbe, dass Petrus damals in
Rom gewesen sei. Dass dieser dem
Verfasser überhaupt nicht vorschwebe,
beweise die Formulierung der Gruss-
liste 4, 21. Somit habe für ihn die
Gedankenverbindung zwischen dem
Paulusmartyrium und dem Petrus-
martyrium nicht bestanden. Daraus
folgert Heussi, dass der Briefschreiber
von einem römischen Martyrium des
Petrus überhaupt nichts gewusst habe.
Wenn der Brief aber echt sei, so werde
der aufgedeckte Sachverhalt nur noch



196

verstärkt, und Paulus sei dann selbst
Zeuge dafür, dass Petrus nicht in
Rom war. Der geschichtliche
Sachverhalt sei „deutlich genug". Zwei
Stadien seien zu unterscheiden : Im
ersten habe man in den christlichen
Kreisen Paulus für den Apostel Roms
gehalten, im zweiten seien Petrus und
Paulus für die Apostel Roms
angesehen worden. Die Stelle 2. Tim. 4

zeige uns das erste jener beiden
Stadien. Der Verfasser halte deut-
lieh Paulus für den Apostel Roms.
Das sei um so erheblicher an Gewicht,
als er „wohl nicht irgendein beliebiger
Schriftsteller" gewesen sei, sondern
entweder zum Klerus seiner Gemeinde
gehört oder ihm doch ganz nahe
gestanden habe und dass diese
Gemeinde möglicherweise die römische
gewesen sei.

Auf Grund dieses Ergebnisses
behandelt Heussi im dritten Abschnitt
die viel erörterten Quellenstellen des
ausgehenden 1. und des 2.
Jahrhunderts und stellt fest, dass sie damit
„durchaus vereinbar" seien. Der
Verfasser der Offenbarung des Johannes
habe bei den Stellen 17, 6—18, 20—18,
24 nicht an ein Martyrium des Petrus
in Rom gedacht. Der erste Petrus-
brief sei in seiner jetzigen Gestalt
„relativ jung", und die Stelle 5, 13

sei, sofern Babylon Rom sei, durch
die römische Petruslegende bedingt.
Auch das Nachtragskapitel Joh. 21,
„vermutlich sehr späten Ursprungs",
spiegele „einfach die schon entstandene
Legende wider". Ebenso setze die
bekannte Stelle Ignatius Rm. 4, 3, falls
sie auf ein Wirken der beiden Apostel
in Rom anspiele, „eben die Legende
vom ,römischen' Petrus voraus".
Heussi hält allerdings diese Stelle
nach dem Vorgang des französischen
Forschers Joseph Turmel für
überarbeitet. Zum Schluss setzt er sich
noch einmal ausführlich mit 1. Clem.
5 f. auseinander. Wenn man aus der
Stelle herauslese, der Verfasser habe
an ein römisches Martyrium des Petrus
gedacht, so sei damit „wiederum nur
das Vorhandensein der Legende er¬

wiesen". Diese Deutung lehnt Heussi
ab. Er stellt in dem Text 5, 3—4
„ohne Frage" eine Reihe von An-
stössen fest: das unklare Verhältnis
zwischen den „Säulen" (5, 2) und den
„Aposteln" (5, 3) — den Wechsel der
Konstruktion beim Übergang von
5, 4/5 — das unklare Verhältnis der
5, 4 gebrauchten Wendung „nachdem
er Zeugnis abgelegt hatte" zu der
im Paulusabschnitt 5, 7 gebrauchten
Wondung „nachdem er vor den Macht-
habern : Zeugnis abgelegt hatte"— das
Missverhältnis, in dem die Petrusstelle
und die Paulusstelle hinsichtlich ihrer
Ausführlichkeit und ihres konkreten
Gehaltes zueinander stehen. Es sei
„ohne weiteres klar", dass hier etwas
nicht stimme. Die Vermutung hege
nahe, dass der Text überarbeitet sei.
Der Petrusabschnitt sei nicht
ursprünglich. Ohne dass eine Lücke
sichtbar werde, könne man die Worte
5, 3—4 aus dem Text herausnehmen.
Was übrigbleibe, verrate den
„ausgesprochen abendländischen"
Standpunkt. Die Urapostel, deren
Tätigkeitsfeld der Osten sei, seien zwar an
erster Stelle genannt, aber das Interesse

gelte nur dem Paulus, dem
Völkerapostel, dem Apostel des Abendlandes,
dem grösstßii Vorbild der Geduld. In
diesen Text sei der Petrusabschnitt
hineingesprengt. Der Interpolator habe
unter dem Eindruck der inzwischen
aufgekommenen Anschauung „Petrus
und Paulus" den Text als „mangelhaft"

empfunden und zu Paulus den
Petrus hinzuaddiert. Er habe
„einfach" die wesentlichen Momente des
Paulustextes kürzer und abstrakter
wiedergegeben. So sei hier „der Petrus
sozusagen der vorausgeworfene Schatten

des Paulus". Bei dem Mangel an
Überlieferungen über Petrus habe der
Interpolator nichts Konkretes bieten
können, deshalb sei der Einschub
„hölzern genug" ausgefallen. Er
habe den Apostel mit dem in Rom
eingebürgerten Namen „Petrus"
benannt, während der ursprüngliche
Verfasser des Briefes im Anschluss an
die von ihm zitierte Paulusstelle



197 —

1. Kor. 1, 10 ff. „Kephas" sage. Heussi
vermutet weiter, dass die Interpolation

nicht vor 150—160 erfolgt sei.
Mit dieser Interpolationshypothese
seien die Kürze, die Unbeholfenheit
und die Unklarheiten des Petrusabschnittes

„wirklich" behoben. So
verstanden setze der Text 1. Clem. 5 f.
voraus, dass man noch um 100 oder
etwas später in Rom von einem
römischen Martyrium des Petrus
nichts gewusst habe. Das entspreche
der Haltung der Apostelgeschichte und
des 2. Timotheusbriefos. Es bestehe
somit „ein hoher Grad von
Wahrscheinlichkeit" dafür, dass die
Verfasser jener drei Schriften nichts von
einem römischen Aufenthalt und
Martyrium des Petrus gewusst haben.
Man könne aber „unmöglich im Ernst"
glauben, dass ein zuverlässiges Wissen
um ein geschichtliches römisches
Martyrium des Petrus ausserhalb Roms
fortlebte, während in Rom selbst
nichts davon bekannt war. Folglich
sei die römische Petrustradition eine
Legende oder eine Fiktion, und zwar
eine verhältnismässig junge Legende
oder Fiktion. Ihre Entstehung oder
doch ihr Aufkommen in Rom hänge,
damit schliesst Heussi seine
Ausführungen ab, mit dem Kampf gegen
Marcion zusammen.

Wie das Referat zeigt, arbeitet
Heussi zu sehr mit Vermutungen,
Möglichkeiten und Annahmen, als dass
seine Ausführungen unwidersprochen
bleiben könnten. Es ist nicht möglich
und auch nicht nötig, auf alle Behauptungen

einzugehen. Ich beschränke
mich auf die Hauptpunkte. Denn, um
Heussis eigene Worte zu gebrauchen,
mit der Veränderung des
Hauptpunktes rücken auch die Nebenpunkte
in andere Zusammenhänge. Zunächst
sei die Stelle 1. Clem. 5 f., die Heussi
in seiner ersten Schrift die „feste
Grundlage für die Erörterung unserer
Frage" genannt hat, noch einmal
überprüft1). Unbestreitbar verfolgt der

ü Vgl. meine Ausführungen I. K. Z. 1938,
S. 129 ff.

Briefschreiber das Ziel, die streitenden
korinthischen Glaubensbrüdei auf die
Verderblichkeit ihres Vorgehens
hinzuweisen. Dazu stellt er ihnen in
Kap. 5—6 sieben Beispiele aus „der
alten Zeit" und sieben Beispiele aus
„unserer (der Angehörigen der
römischen und korinthischen Gemeinde)
Generation" vor Augen und zeigt ihnen
daran die schlimmen Folgen „der
Eifersucht", „des Neides" und „der
Streitsucht". Die Gegenüberstellung
der beiden Beispielreihen ist völlig
durchgeführt. Das ist aus dem
Gebrauch des Wortes „Eifersucht"
ersichtlich: es erscheint jeweils siebenmal.

Demnach sind „die Säulen"
und „die Apostel" zwei verschiedene
Gruppen. Dadurch ist es auch
ausgeschlossen, dass Petrus „im Grunde
genommen zweimal" vorkommt. Dass
man in 5, 5 „eigentlich einen Akkusativ:

,den Paulus' erwartet",
stattdessen den Nominativ findet, beweist
nichts. Im Gegenteil, die Anfangsworte

„wegen Eifersucht und Streitsucht

..." lassen, wie die Beispiele 4,
8—4, 11—4, 13—5, 2 und 6, 2 zeigen,
Akkusativkonstruktion nicht zu.
Ebensowenig ist es verständlich, warum
Heussi „ein unklares Verhältnis"
zwischen dem von Petrus gebrauchten,
„nachdem er Zeugnis abgelegt hatte"
und der von Paulus gebrauchten
Wendung „nachdem er vor den Macht-
habern Zeugnis abgelegt hatte"
feststellt. Dass beide Apostel Zeugnis
abgelegt haben (Apg. 23, 11 spricht
Jesus selbst zu Paulus: „Wie Du für
meine Sache in Jerusalem "Zeugnis
abgelegt hast, sollst Du auch in Rom
Zeugnis ablegen"), zeigt der Bericht
des Lukas. Dabei stand Petrus vor
dem Hohen Rat, Paulus dagegen
mehrere Male vor den römischen
Behörden. Nach römischem Recht durfte
dieser als römischer Bürger nur in
einem regelrechten Prozessverfahren
verurteilt werden, während jener als
Galiläer ohne Formalitäten
hingerichtet werden konnte. Das
„auffallende Missverhältnis" endlich, „in
dem die Aussagen über Petrus und



198

Paulus zueinander" stehen, hat Heussi
in seinen früheren Schriften schon
mit vielen Worten behandelt. Wenn
der Verfasser die Anschauung vom
römischen Aufenthalt des Petrus
gekannt und zum Ausdruck habe bringen
wollen, „dann sollte man erwarten,
dass die beiden Apostel mit demselben
Interesse behandelt würden". So aber
werde Petrus „nur kurz und farblos
berührt", Paulus dagegen erhalte
„einen wortreichen Hymnus", er sei
ein grösseres Vorbild der Geduld als
Petrus. Warum hält Heussi sich nicht
an die Tatsachen, welche jeder in der
Apostelgeschichte und den Briefen
nachlesen kann Warum hat er nicht
auseinandergesetzt, was denn anders
Clemens von Petrus hätte berichten
sollen Inwiefern ist die Aufzählung
alles dessen, was Paulus nach seinen
eigenen Worten erlebt hat, ein
wortreicher Hymnus Wer will abstreiten,
dass der Völkerapostel den ersten
Jünger Jesu an Umfang der Missions-
tätigkeit übertroffen und mehr
Gelegenheit gehabt hat als jener, Stand-
haftigkeit im Ertragen von Mühen
und Leiden zu beweisen Wenn einer,
so hat er wahrlich den Ehrentitel „ das
grösste Vorbild der Geduld" verdient.
So ist durchaus nicht „ohne weiteres
klar, dass hier etwas nicht stimmt".
Und es liegt nicht nur kein Grund vor,
die Stelle 5, 3—4 als Interpolation zu
erklären, sondern das verbietet
geradezu der Textbefund der erhaltenen

Handschriften — die Erklärung
Heussis S. 2936 spricht wohl gegen,
aber nicht für seine Auffassung — und
vor allem die, wie oben schon bemerkt,
streng durchgeführte Gegenüberstellung

der zweimal sieben Beispiele.
Gerade die Beispiele 6 und 7 der
zweiten Reihe zeigen, dass der Brief-
Schreiber mit dem Parallelismus Ernst
gemacht hat. Ist somit der Text 5 f.
einwandfrei überliefert, so lässt sich
damit allerdings nicht beweisen, das
muss Heussi zugegeben werden, dass
Petrus in Rom gewesen ist und dort
den Blutzeugentod gefunden hat. Das
wird aber auch von Paulus nicht

geradezu ausgesagt. Der Verfasser
schrieb eben nicht als Historiker.
Gleichwohl war er überzeugt, dass
sowohl Paulus wie auch Petrus den
Märtyrertod gestorben sind. Das
zeigen die Wendungen, welche er
von Paulus „er schied aus der Welt
(das Gegenteil 38, 3) und wanderte
an den heiligen Ort" und von Petrus
„er wanderte an den Ort der Herrlichkeit,

der ihm gebührte" gebraucht x).
War er, als er das schrieb, „selber
schon von der Legendenbildung
abhängig", wie Heussi S. 3037 meint?
Wir haben keinen stichhaltigen Grund,
den Brief später als gegen Ende des
1. Jahrhunderts anzusetzen. Dann
beträgt aber der Abstand von den
fraglichen Ereignissen höchstens 30
bis 40 Jahre. Noch waren in Rom
Männer da, welche, wie 63, 3 zeigt,
sehr wohl lebhafte Erinnerungen an
jene Ereignisse haben konnten. Auf
welche Weise sich nun in dem
Zeitraum von 3—4 Jahrzehnten die
Petruslegende gebildet hat, dafür
sind Heussi und andere die Erklärung
schuldig geblieben. Bis dahin steht
als Ergebnis einer unvoreingenommenen

Interpretation von 1. Clem. 5 f.
fest, dass in den Kreisen der römischen
Christen um 95 die Überzeugung
vorhanden war, Petrus sei genau so wie
Paulus den Zeugentod gestorben. Aber
auch für den Zeitpunkt des Martyriums
der beiden Apostel ergibt, wie ich
a. o. O. ausgeführt habe, die
Interpretation ein sehr wichtiges Moment.
Aus den Worten 6, 1 : „ Mit diesen
Männern (Petrus und Paulus).
wurde eine grosse Menge von Aus-
erwählten vereinigt" geht nämlich

hervor, dass die beiden Apostel
vor dem Martyrium jener Menge von
Christen, d.h. vor der Verfolgung unter
Nero im Jahre 64, hingerichtet worden
sind. Heussi hat also recht, wenn er
S. 1221 feststellt, dass „es keine
altkirchliche Tradition über einen
Zusammenhang des Martyriums des

*) Vgl. dazu Luk. 22, 33: „sic iïàvarov 710Q-

EVEoChaC1; absolut gebraucht 22, 22: „d vlòg tov
àvùpwjiov TiooEveraC.



199 —

Petrus mit dem Neronischen Brand-
stifterprozess des Jahres 64 gebe".
Weiter ergibt die Interpretation, dass
der Briefschreiber bei der Aufzählung
der Beispiele 1—5 der zweiten Reihe
ebenso chronologisch verfahren ist
wie bei den Beispielen der ersten
Reihe. Demnach hat Petrus vor Paulus

den Märtyrertod erlitten. Diese
Feststellung ist besonders wichtig.
Dadurch wird nämlich klar, warum der
Apostel in den Pastoralbriefen mit
keiner Silbe erwähnt wird. Es
erübrigt sich so auch, auf die
Ausführungen, welche Heussi S. 20 ff.
über den Schluss des 2. Timotheus-
briefes gemacht hat, einzugehen,
abgesehen davon, dass es „ der kritischen
Forschung'", auf die er sich beruft,
nicht gelungen ist, die Unechtheit des
Briefes trotz den Unterschieden zu
den anderen Paulusbriefen mit
durchschlagenden Gründen zu beweisen.
War Petrus zur Zeit, als Paulus den
Brief schrieb, schon tot, dann bietet
die Stelle 4, 9—22 der Erklärung keine
Schwierigkeiten, vor allem ist die
Bemerkung über Markus (4, 11) ohne
weiteres verständlich. Ebenso wird
durch jene Feststellung sichtbar, warum

die Gefangenschaftsbriefe keine
Notiz von Petrus nehmen. Endlich
erklärt sich auf diese Weise auch das
von Heussi mit besonderem Nachdruck
festgestellte Schweigen der
Apostelgeschichte über „Petrus in Rom". War
der Apostel schon im Frühjahr des
Jahres 59, als Paulus in Rom als
Staatsgefangener ankam, nicht mehr
unter den Lebenden, dann hatte Lukas
keinen Grund, seiner irgendwie zu
gedenken. Noch bleibt die Möglichkeit
offen, dass Petrus vor Paulus in der
Hauptstadt gewesen ist und dort
gewirkt hat. Heussi verneint auch das
und beruft sich auf die Stelle Apg. 28,
22, welche das „eindeutig" ausschliesse.
Drei Tage nach seiner Ankunft liess
nämlich Paulus die führenden Männer
der Juden in sein Quartier bitten.
Diese ungewöhnliche Eile hatte ihre
guten Gründe. Die Judenschaft war
in jenen Tagen in Rom von grossem

Einfluss, der bis in den kaiserlichen
Palast reichte. Daher die versöhnliche

Geste, welche Paulus den Syna-
gegenvorstehern gegenüber zeigt. Diese
gehen auf seinen Ton ein. „Wir haben
weder über dich eine schriftliche Nachricht

aus Judäa erhalten noch hat
einer von den Brüdern, welcher zu
uns gekommen ist, etwas ausgerichtet
oder Schlechtes von dir geredet." Sie
fragen ihn nach seiner Stellungnahme
in der Sache. „Denn von dieser Sekte
ist uns bekannt, dass man sich überall
widersprechend über sie äussert."
Wäre, so folgert Heussi daraus, Petrus
vorher in Rom gewesen, so „würde er
bei der Synagoge angeknüpft haben",
und „dann mussten die Synagogenvorsteher

Näheres über die christliche
Vorkündigung wissen". Dieser Schluss
gilt jedoch nur, wenn die Behauptungen

der römischen Juden objektiv
sind. Das ist aber nicht der Fall. Ist
es schon merkwürdig, dass sie er-
erkläron, nichts von den Vorgängen
um Paulus in Jerusalem zu wissen,
wobei uns doch die engen Beziehungen
zwischen den Judenschaften der beiden
Hauptstädte bekannt sind, so ist es
recht unverständlich, wie jene tun,
als ob sie „von dieser Sekte" nichts
Näheres wussten. Es gab doch eine
christliche Gemeinde in Rom, und die
christliche Propaganda hatte schon
unter Klaudius einige Jahre vorher
heftige Unruhen unter den Juden der
Hauptstadt ausgelöst. Das hat Heussi
nicht veranschlagt. Ob Petrus vor
Paulus in Rom gewesen ist oder nicht,
steht demnach noch zur Entscheidung.
Soviel ist aber nach den Ausführungen
von oben ersichtlich, dass seine
Anwesenheit dort in den Jahren 59—64
ausgeschlossen ist. Nun überliefert
uns die Apostelgeschichte ein wichtiges

Ereignis aus der Tätigkeit des
Apostels vor jenen Jahren: das
sogenannte Apostelkonzil in Jerusalem
(15, 7 ff.). Das ist zugleich das letzte-
mal, dass sie Petrus erwähnt. Da
„das Konzil" spätestens im Jahre 49
stattfand, ist demnach das Todesjahr
des Apostels und sein Aufenthalt in



— 200

der Hauptstadt in die Jahre 49—59
zu setzen. Um anderes zu Hypothetisches,

wie z. B. die Ausführungen,
welche Heussi S. 7 ff. zur Abfassung
der Apostelgeschichte macht, zu
übergehen, sei noch die oft behandelte
Stelle der Ignatianen Rm. 4, 3

angezogen. Auf dem Transport zum
Martyrium schreibt der greise Bischof
von Antiochia auch an die römischen
Christen und ermahnt sie in
imperativischer Form 2, 2—3, 2—4, 1—4, 2

(zweimal), nichts zu unternehmen, um
den Blutzeugentod, nach dem er sich
sehnt, zu vereiteln. Dann fährt er
fort 4, 3: „Nicht wie Petrus und
Paulus erteile ich euch Befehle. Sie

waren Apostel, ich bin nur ein
Verurteilter." Zunächst ist festzustellen,
dass Ignatius die beiden Apostel in
keinem anderen seiner übrigen sechs
Briefe erwähnt. Das ist ohne Zweifel
auffällig. J. Haller hat die Stelle
damit abtun zu können geglaubt, dass

er sie als „Wechsel im Ausdruck, wie
es jeder Schriftsteller tut, der
Ansprüche an sich stellt", erklärt x). Damit

ist aber nichts ausgesagt. Heussi
hält sie, wie andere Stellen, die sieh
seinem Beweisgang nicht einfügen
wollen, für interpoliert. Dazu liegt
aber nicht der geringste Grund vor,
die Worte stehen nach rückwärts wie
vorwärts fest im Kontext. Wie kommt
der Märtyrerbischof zu jener Äusserung

Bei seinen Aufforderungen
kommt ihm zum Bewusstsein, dass

er den Römern keine Befehle erteilen
kann. Er gibt selbst den Grund dafür
an: er ist Nichtapostel. So schreibt
er auch an die Glaubensgenossen in
Tralles 3, 3 : „Ich habe mich nicht so
hoch eingeschätzt, dass ich, der ich
ein Verurteilter bin, euch wie ein
Apostel Befehle erteilen dürfte." Diese
Erklärung hätte offenbar auch den
Römern gegenüber genügt. Hätte
Ignatius aber die Worte, welche er an
die Römer richtet, auch an die Christen

in Tralles schreiben können Da
liegt die Entscheidung. Tralles war

1) Das Papsttum, Bd. I, 1934, S. 445.

keine apostolische Gründung, die
Christen dort hatten keine direkten
Beziehungen zu den Aposteln, also
auch nicht zu Petrus und Paulus. Bei
der römischen Gemeinde lag der Fall
anders. Sie gehörte zu den apostolischen

Gemeinden. Und Ignatius
wusste es nicht anders, als dass Petrus
und Paulus die römischen Apostel
waren. Er kennt also die Tradition
von Petrus und Paulus in Rom und
billigt sie, wie seine Worte unzweifelhaft

zeigen. Heussi ist auch hier mit
der „Legende vom römischen Petrus"
bei der Hand, allerdings ohne den
Beweis dafür auch nur zu versuchen.
Walter Bauer hat mit Recht darauf
hingewiesen 1), dass Ignatius die
Zusammenstellung der beiden Apostel,
der einzigen, über die der Westen des
römischen Reiches verfügt, römischer
Tradition verdankt. Die antiochenische

Tradition war nämlich nicht dazu
geeignet, jene beiden Männer als
zuzusammengehörig nebeneinander zu
stellen. Wir können demnach um die
Wende des 1. christlichen Jahrhunderts

zwei durchaus glaubwürdige
Überlieferungen über Petrus und
Paulus feststellen: 1. eine stadtrömische,

dargestellt durch den Bericht
des römischen Presbyters und
Amtsträgers Klemens in seinem Schreiben
an die Korinther, wonach die beiden
Apostel den Blutzeugentod gefunden
haben, 2. eine in Antiochia verbreitete
Tradition, dargestellt durch den
Bischof Ignatius in seinem Brief an die
Römer, wonach jene beiden Männer
die römischen Apostel sind.

Die Rücksicht auf den Raum, der
zur Verfügung steht, zwingt mich, hier
abzubrechen. Das „Neue", was Heussi
mit seiner Schrift „zur Petrusfrage"
beigesteuert hat, ist, das hoffe ich
durch meine Ausführungen gezeigt
zu haben, noch nicht das letzte Wort
zur Sache.

Hamburg 22.

Studienrat Katzenmayer,

i) Eechtgläuhigkeit und Ketzerei im
ältesten Christentum, 1934, S. 116.



201

Eichrodt, W.: Theologie des Alten
Testamentes. Bd. III, Gott und
Mensch. 191 S. bei J. C. Hinrichs,
Leipzig 1939.
Das umfassende und höchst

bedeutsame Werk, auf dessen 1. und
2. Band wir schon im Jahrgang 1935,
S. 214 f., dieser Zeitschrift hingewiesen
haben, liegt nunmehr mit dem
Erscheinen des 3. Bandes abgeschlossen
vor. Für die Gesamtcharakteristik
können wir deshalb auf jene erste
Besprechungverweisen. Auch im Schlussband

entsteht in streng sachlicher
Gebundenheit an den Stoff ein fruchtbares

Gespräch, in dem die zum Teil
widerspruchsvollen Ergebnisse der
Literarkritik, der neueren
Geschichtserkenntnisse und der vergleichenden
Religionsgeschichte in Verbindung mit
den Fragen des heutigen Ringens um
die Geltung des Alten Testamentes in
der Kirche immer wieder dadurch
einer Klärung entgegengeführt werden,

dass in sorgfältiger Darlegung
die theologische, d. h. durch
Offenbarung entscheidend bedingte Struktur

der alttestamentlichen Aussagen
herausgehoben wird. Es ist das
besondere Verdienst Eichrodts, dass er
durch die umsichtige Durchführung
dieses Unternehmens eine Möglichkeit

schafft, den theologischen
Sachverhalt, der uns im Alten Testament
gegeben ist, in seiner Eigenständigkeit
und seinem Beziehungsreichtum zu
erkennen. Nach „Gott und Volk",
„Gott und Welt" behandelt der dritte
Band „Gott und Mensch" in fünf
Abschnitten, die sich auf folgende
Problemkreise beziehen : Individualismus
und Kollektivismus im alttestamentlichen

Gottesverhältnis; die
Grundformen der persönlichen Gottesbeziehung;

die Auswirkung der
Frömmigkeit im Handeln (alttestamentliche

Sittlichkeit); Sünde und
Vergebung; die Unzerstörbarkeit der
individuellen Gottesgemeinschaft
(Unsterblichkeit). Hierin kommt eine
Fülle von zum Teil höchst aktuellen
Einzelfragen zur Erörterung, wobei
sich immer wieder zeigt, wie unlös¬

lich das Alte Testament zur Einen
heiligen Schrift als dem Lebensgrund
der Kirche gehört. Diese Tatsache
kommt gerade im genannten dritten
Band naturgemäss zu besonders
deutlichem Ausdruck. In dieser Hinsicht
stimmt Eichrodt mit der grundsätzlichen

Haltung zusammen, wie sie so
eindrucksvoll in G. Kittels
Theologischem Wörterbuch zur Geltung
kommt, dass wir nämlich das Neue
Testament niemals abgelöst vom Alten
auch nur in seinem objektiven
Gedankengehalt zutreffend bestimmen
können. Eichrodts Werk ist darüber
hinaus ein wesentliches Hilfsmittel
zu jenem immer wieder geforderten
theologischen Verständnis des Alten
Testamentes, das für die Kirche
lebensnotwendig ist. Im besonderen
zeigt der dritte Band das biblische
Verständnis des wirklichen Menschen
auf, ohne das die mannigfaltigen
Missverständnisse der Überheblichkeit

oder Resignation immer neu ihr
folgenschweres Spiel treiben. W. K.

Baumstark, A.: Liturgie comparée.
Conférences faites au Prieuré d'A-
may. Monastère d'Amay à Cheve-
togne, Belgique, 1940.

Das Buch ist eine Umarbeitung
von Vorträgen, die im Jahre 1932 vor
den Mönchen des Klosters Amay
gehalten worden und die in deren Organ
„Irenikon" 1934 und 1935 erschienen
sind. Es ist ein Versuch, mit Hilfe der
vergleichenden Methode die Tatsachen
herauszuarbeiten, die die geschichtliche

Entwicklung der Liturgie
gestaltet haben. Einheitliche Grundsätze
können kaum aufgestellt werden, da die
Beziehungen der verschiedenen Liturgien

zueinander mannigfaltig sind und
das Gesetz zu beobachten ist, dass der
reichere Ausbau aus dem ursprünglichen

Einfachen hervorgeht ; aber auch
die gegenteilige Bewegung ist
festzustellen, dass die ursprünglich Mannigfaltige

zum Einfachen hinstrebt.
Ursprünglich praktische Zeichen und
Hinweise werden zu symbolischen
Handlungen. Nach dieser Methode



202

werden die Entwicklung der Eucharistie,

des liturgischen Gebetes, der
liturgischen Dichtkunst, der
Psalmodie, der Lesungen, der liturgischen
Gesten, der kirchlichen Feste be-
handelt. Da A. Baumstark eine Autorität

in der liturgischen Wissenschaft,
ein Kenner der Literatur ist, stehen
ihm Einzelheiten in Fülle zur
Verfügung, um seine Aufstellungen zu
begründen. In zahlreichen Anmerkungen

wird stets auf die umfangreiche

Literatur hingewiesen. So wird
das Buch zu einer wahren Fundgrube
liturgischen Wissens. Ein gutes
Verzeichnis des Inhaltes kommt dem
Benutzer sehr zu statten. Dankbar ist
man auch für den Anhang, der eine
wohl vollständige Bibliographie aller
Sammelwerke enthält, in denen die
Texte der verschiedenen Liturgien
und ihre Übersetzungen zu finden
sind. A. K.

Emrich, R. S. The conception of the
church in the writings and life of
the German-English Philosopher
Baron Friedrich von Hügel. Verlag
E. Reinhardt, München, 1939.
RM. 2.50.

F. von Hügel ist denen, die die
Geschichte des Modernismus kennen,
als Laienführer dieser Bewegung gut
bekannt. Deutscher von Geburt, lebte
er seit 1871 bis zu seinem Tod im
Jahre 1925 in England, stand unter
dem Einfluss von Newman und trat
als Freund Tyrrells in enge
Beziehungen zum Modernismus. Seine
Auffassung von der Kirche trägt durchaus

modernistisches Gepräge. Er
lehnt die Gründung der Küche durch
Christus ab, spricht ihr aber doch
aus religiösen und praktischen Gründen

unbedingt Notwendigkeit zu.
Das wie ein kurzer Lebensabriss von
Hügels, ein Verzeichnis seiner Schriften

und der Arbeiten über ihn ist in
der vorliegenden Dissertation der
Marburger philosophischen Fakultät
zu finden.

Prümm,K.S.J., Christentum als
Neuheitserlebnis. Verlag Herder & Cie.,
Freiburgi. Br., 1939.Geb.RM. 10.80.
Das Buch betrachtet als „Durchblick

durch die christlich-antike
Begegnung" die Beziehungen des
Christentums zur Antike und stellt das
Neuheitserlebnis des Christentums dar,
das eine Umformung des religiösen
Denkens der Antike nach sich gezogen
hat. Dieses Neuheitserlebnis schaut
der Verfasser in der christlichen
Heilstatsache. Zunächst werden die
Grundkategorien des religiösen Seins Gott,
Kosmos, Mensch, Offenbarung
behandelt, um die „Neuheit in Christus"
in den Heilstatsachen der Heilswirkung

durch den Gottmenschen Christus,

die Heilszuwendung, das Sein
der Christen, die christlichen Stände,
die Heilsbewährung und Heilsvollendung

zu beschreiben. Der Verfasser
glaubt, die römisch-katholische Kirche
habe stets die grosse Tatsache der
Schaffung einer übernatürlichen
Seinsordnung als Grundlehre der Verkündigung

Jesu und seiner Lehre angesehen
und organisch entfaltet. Besonders
das Tridentinum habe die Seinswelt
der Übernatur klar und scharf
verkündet, die alle Väteraussagen
darüber überbiete, zugleich aber der
„moralistischen" Seite des christlichen
Gnadenlebens ihr Recht gewahrt
(S. 472). Auf die Frage, wie man in
andern christlichen Gemeinschaften
zur Tatsache der Heilsordnung stehe,
glaubt der Verfasser feststellen zu
können, dass man auf den
ökumenischen Tagungen der letzten Jahre
Fehldeutungen früherer Jahrhunderte
wieder aufzugeben und zu der Linie
des Verständnisses der christlichen
Heilsbotschaft zurückzukehren
gewillt sei. Auch Formulierungen
deutscher protestantischer Paulusausleger
bedeuten nach seinem Urteil eine
Anerkennung des übernatürlichen
Seinsstandes der Erlösten und schaffen den
günstigen Boden für ein volles
Verständnis der traditionsgemässen
Gnadenlehre und für eine Wiederannäherung

der Küchen. A. K.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

