Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)
Heft: 3-4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 171 —

Kirchliche Chronik.

Zusammenschluss der Kirchen in Europa. Aus mehreren Lindern
weiss der Ok.P. D. von einem engeren Zusammenschluss verschiedener
Kirchen zur Losung gemeinsamer Arbeiten im eigenen Land oder zur
Forderung der ckumenischen Bewegung zu berichten. In England ist
nach lingeren Vorarbeiten der endgiiltige Zusammenschluss der Frei-
kirchen verwirklicht worden. Am 16. September beschlossen die zu einer
Konferenz in London versammelten Vertreter des «National Free Church
Council» und des «Federal Council of Evangelical Free Churches», die
lange Zeit nebeneinander bestanden hatten, ihre Arbeit zusammenzulegen
und die Fusion beider Kirchengruppen in einem neuen «Free Church
Federal Council» zu vollziehen. Der neue Rat der britischen Freikirchen
wird fortan im Namen von sieben Millionen Menschen, die den Freikirchen
als Glieder angehoren, sprechen konnen. Seine dogmatische Grundlage
von wesentlich neutestamentlichem Charakter bietet den Ansatzpunkt fir
eine engere Zusammenarbeit auch mit anderen Kirchen, die sich zum
Glauben an Jesus Christus ihren Herrn und Erloser bekennen. Ausser
den genannten Hauptgruppen sind in dem neugebildeten Rat alle kleineren
Freikirchen Englands vertreten. Ihr Zusammenschluss, so wird in der
kirchlichen Presse Grossbritanniens betont, bedeutet eine starke Be-
reicherung der kirchlichen Gemeinschaft und eine Stirkung des religidsen
Lebens der Nation. In diesem Zusammenhang erklirte der Erzbischof
von Canterbury, dass zwischen der anglikanischen Kirche und den Frei-
kirchen manches Gemeinsame besteht und dass sie nicht linger als Rivalen
nebeneinander und damit aneinander vorbei arbeiten sollten.

Die gemeinsame Not des Krieges fiihrt Geistliche der Kirche von
England und der Freikirchen zusammen. Gemeinsame Gottesdienste,
die an verschiedenen Orten veranstaltet werden, werden jeweilen zahlreich
besucht, und es entsteht tiber die konfessionellen Schranken hinweg wahr-
haft christlicher Brudergeist. Der Guardian vom 6. September macht
die Anregung, Versammlungen der Geistlichen aller Denominationen
einzuberufen, um die Néte ihrer Stadt oder ihrer Ortschaft und gemein-
same Aufgaben zu besprechen. Solche Zusammenarbeit werde auch von
solchen begriisst, die ausserhalb der Kirche stehen, aber doch an christ-
liche Ideale glauben. — In The Christian News-Letter entwickelte der
Erzbischof von York ein Programm praktischer Zusammenarbeit aller
Bekenntnisse auf christlicher Basis. Der Gedanke wurde von The Catholic
Herald aufgegriffen mit dem Vorschlag, eine solche Bewegung als «Christ-
liche Union» zu bezeichnen, die alle, welche an die christliche Lehre glauben
und welche, ohne dass sie einer Kirche angehoren, die ethischen Grund-
sitze des Christentums unterstiitzen, zu gemeinsamer Arbeit auf sozialem



— 172 —

und wirtschaftlichem Gebiet, im Erziehungswesen usw. vereinigen soll.
Im «Guardian» vom 3o0. August ergreift der Herausgeber des erwihnten
romisch-katholischen Blattes das Wort zu seinem Plan. Er regt einen
Zusammenschluss von christlichen Minnern und Frauen in jeder Ort-
schaft an, um zunichst Vorurteile und feindliche Schranken niederzulegen
und eine christliche Front in all den Dingen zu bilden, iiber welche wahre
Christen gegeniiber einer sikularisierten oder heidnischen Welt einig
sein miissen. Die besten Fiihrer aus der Geistlichkeit und Laienwelt
sollten sich vereinigen, um den Plan einer gemeinsamen Aktion im Namen
des Christentums zu studieren. Der Herausgeber hoffe eines Tages eine
Konferenz zu erleben, an der Kardinal Hinsly gemeinsam mit dem Erz-
bischof von Canterbury oder dem Erzbischof von York tiber eine gemein-
same Aktion fiir viele lebenswichtige Aufgaben beraten, iiber die zwischen
wahrhaften Christen eine Ubereinstimmung nicht fraglich sein kénne.

In Holland haben sich dem kiirzlich ins Leben gerufenen «Rat der
Kirchen» auch solche Kirchen angeschlossen, die, wie die « Gereformeerde
Kerk», vorher keinem zwischenkirchlichen Verband beigetreten waren. Die
beiden lutherischen Kirchen ziehen die Moglichkeit ihres Zusammen-
schlusses in Erwigung. Zwecks engerer Gestaltung der Zusammenarbeit
der Kirchen ist zwischen manchen Gemeinden (verschiedener Kirchen-
zugehorigkeit) ein Pfarreraustausch beschlossen worden. Die Synode der
Reformierten Kirche ernannte eine besondere Studienkommission, die der
Frage «Die Kirche und die Kirchen» nachgehend, die Moglichkeiten einer
Annidherung an die anderen Kirchen feststellen soll. Aber bei aller Emp-
findung dafiir, dass die Kirchen der Einheit des Leibes Christi Ausdruck
geben miissen, betonen die verantwortlichen Kirchenfiihrer mit aller
Entschiedenheit, dass diese Einheit von innen her wachsen muss und dass
die Losung «Ein Volk — eine Kirche» lediglich zu einer Verzerrung der
kirchlichen Einheit fiihren kann. Sie lehnen daher auch alle Versuche ab,
die die Einheit der Kirche durch #usseren Druck erzwingen wollen. So
schreibt einer von ihnen: «Der Wunsch nach Einheit ist lebendig, und dies
nicht nur unter dem Druck der politischen Verhiltnisse, sondern weil in
wachsendem Masse erkannt wird, dass die Zersplitterung der Kirchen ein
Verhingnis bedeutet, wenn wir uns nicht gleichzeitig ihrer Einheit bewusst
sind.»

Vom 7.—q. September tagte in Orebro in Schweden, unter dem
Vorsitz von Pastor G. Ankar, eine bedeutsame Konferenz. Sie hatte die
Aufgabe, die Skumenischen Beziehungen zwischen den verschiedenen
kirchlichen Gruppen in Schweden enger zu gestalten. Einmiitig betonte
die Versammlung, dass trotz der Hirte unserer Zeit, ja gerade deswegen,
der 6kumenische Geist aufrechterhalten und vertieft werden sollte. Jeder
einzelne Christ, jede einzelne christliche Gemeinde in Schweden muss sich
fiir die lebendige Auswirkung des Christentums verantwortlich wissen.
Wenn die Konferenz sich in der Hauptsache mit Fragen der ékumenischen



— 1713 —

Arbeit in Schweden befasste, so verlor sie dariiber keineswegs den welt-
weiten Horizont der 6kumenischen Gesamtarbeit aus dem Auge. Aber
der «8kumenische Anfang», so wurde betont, beginnt in der Tiefe des
Herzens jedes einzelnen Christen. Man kénne nicht von den Menschen
erwarten, dass sie an das Christentum als die gewaltige Vers6hnungsmacht
der Volker glauben, wenn die Christen ihrer unmittelbaren Umgebung
selbst nicht zueinander finden. Hier im eigenen Lande liegt der Ansatz-
punkt zur 6kumenischen Arbeit, wenn sie sich iiber die Welt ausbreiten
soll. Die Siinde trennt die Menschen. Je mehr wir uns dem Kreuze
nihern, um so mehr nihern wir uns nicht nur Gott, sondern auch den
Menschen. Die Besprechungen des letzten Tages der Konferenz bewegten
sich um die Frage, welche Rolle der Kirche fiir den «geistigen Wieder-
aufbau» des Landes vorbehalten sei. In der allgemeinen Unsicherheit,
in der sich das menschliche Leben heute vollzieht, ist die Gottesfurcht
das beste Mittel gegen jegliche Befiirchtungen und das Gottvertrauen das
beste «geistige» Verteidigungsmittel. Das Wort «Geist» darf nicht seines
Inhalts entleert und zu einem modernen Schlagwort entartet werden. In
der Erfillung ihrer Aufgabe soll die Kirche nicht vor einer Zusammen-
arbeit mit den kulturellen und ideologisch bestimmten Verbinden und
Bewegungen zuriickschrecken.

Stimmen aus der romisch-katholischen Kirche zur konfes-
sionellen Verstindigung. Das Gesprich zwischen Vertretern der evan-
gelischen und romisch-katholischen Kirche wird fortgefiihrt in Zeitschriften
und auf Zusammenkiinften. Einer der bekannten Wortfiithrer 1st M. Pri-
billa S.J. Die Besprechung einiger Publikationen zur Konfessionskunde
im Februarheft der «Stimmen der Zeit» gibt ihm Anlass, sich neuerdings
zur konfessionellen Verstindigung zu &dussern. Er beginnt seine Aus-
fuhrungen mit der Feststellung, dass eine sehr erfreuliche Wirkung der
neueren Einigungsbestrebungen das Ringen um ein besseres gegenseitiges
Verstindnis zwischen den getrennten Kirchen sei. Grosse Versiumnisse
der Vergangenheit seien nachzuholen und Berge von Vorurteilen, «die
eine ungliickselige, lieblose Polemik seit Jahrhunderten aufgetiirmt haty,
selen in geduldiger, mithsamer Arbeit abzutragen. Damit wird zugleich
die berechtigte Forderung der Lausanner Bewegung ihrer Erfillung
entgegengefiihrt, nimlich moglichst klar herauszustellen, worin die ver-
schiedenen Kirchen tibereinstimmen und worin sie voneinander abweichen.
Die zutreffende Erkenntnis der kirchlichen Wirklichkeit ist ja die un-
erlidssliche Vorbedingung fiir jede konfessionelle Anndherung, die nur dann
Erfolg und Bestand haben kann, wenn sie vom Wissen und nicht vom
Nichtwissen grundgelegt wird. In den letzten Jahren habe sich zwar nicht
tiberall, aber doch vielerorts deutlich ein Umschwung vollzogen, das Streit-
gesprich sei zuriickgetreten und der sachlichen Darlegung gewichen, die
sich an den Bruder, nicht an den Gegner im andern Lager wende. Das
Gemeinsame werde betont, das Trennende als einstweilen uniiberwind-



— 174 —

liches Hindernis der Einigung festgestellt und beklagt. Noch manch
zutreffendes Urteil enthilt der Artikel, aber esfehlt natiirlich nicht auch
an Schiefheiten. So z. B. wenn es heisst: « Die katholische Kirche — gemeint
ist die romische — ist nun einmal die Mutterkirche, von der sich im Laufe
der Jahrhunderte die orthodoxen und die protestantischen Gemeinschaften
unmittelbar oder mittelbar getrennt haben.» Rom ist ganz sicher nicht die
Mutterkirche des Ostens, und es ist unrichtig, von der Trennung der
orthodoxen Gemeinschaften von der Mutterkirche zu sprechen. Im
Verlaufe der Ausfithrungen wird noch einmal konstatiert, dass die neueren
Einigungsbestrebungen von einem andern Geist beseelt seien als die
fritheren. Man wolle den Gegner nicht iiberreden oder zum Ubertritt
bewegen. Man habe vor der Eigenart und den Eigenwerten des andern
Ehrfurcht, verzichte unbedingt auf ungeistige Hilfs- oder Druckmittel,
halte Proselytenmacherei fern und bewahre die Beteiligten vor der dngst-
lichen Besorgnis, es mochte ihnen etwas zugemutet werden, wogegen sich
ihr Gewissen striube. «Denn die neuere Einigungsbewegung betont nach-
driicklich gerade die T'reue gegen das eigene und die Achtung vor dem
fremden Gewissen. Die kirchliche Einigung muss iiber das Gewissen,
nicht gegen das Gewissen kommen.» Zum Schluss erwidhnt der Verfasser
noch einen Aufsatz iber « Wege zur kirchlichen Einheit», der im Sammel-
werk «Die eine Kirche» — dem Andenken J. A. Mohlers gewidmet —
erschienen ist.

Wir wollen noch einige Stimmen, die wir dem Ok. P. D. verdanken,
festhalten. Die rémisch-katholische Zeitschrift «Der neue Wille» schreibt
zu unserm Thema: «Es ist nicht zu leugnen, dass der Wunsch nach der
Einheit im religidsen Glauben einen Auftrieb erfahren hat wie seit vielen
Jahrhunderten nicht mehr... Im Gebet ldsst sich diese innere Einigung
vorbereiten und vollziehen. Ohne das gottesstiirmende Bitten miissten alle
Einigungsversuche im Glauben misslingen. Das zu wissen und zu befolgen,
wie es die Kirche in diesen Tagen wiinscht, ist eine Voraussetzung zu dem
Geschenk der religitsen Einigung, das wir uns verdienen wollen.» Zu
diesen Ausfiihrungen bemerkt die «Allgemeine Evangelisch-Lutherische
Kirchenzeitung»: «Dieses aufrichtige und offene Wort wird sicherlich auf
beiden Seiten Zustimmung finden. Es darf aber daneben die praktische
Aufgabe nicht vergessen werden, daran zu arbeiten, dass die vielen falschen
Urteile, Missverstindnisse und Vorurteile zwischen den Konfessionen
hinweggerdumt werden.»

Die Auffithrung der Matthéuspassion von J. S. Bach im Dom zu
Kéln veranlasste die Kirchenzeitung des Erzbistums Koln zu folgenden
Reflexionen: «. .. Alle Teilnehmer waren sich darin einig, dass die Feier-
stunde, der sie beiwohnten, ein einmaliges Erlebnis war, das den tiefsten
Eindruck hinterliess. Das Bauwerk Gerhards und die Musik Bachs
legten beide in ihrer Art Zeugnis dafiir ab, wie tief ernst der deutsche
Mensch die Geheimnisse Gottes nimmt. Aus beiden vernehmen wir die



— 175 —

Sehnsucht nach einer Begegnung mit Gott, die nicht aus menschlicher
Kraft allein zustande kommen kann. Der evangelische Meister im katho-
lischen Dom! Einen Augenblick lang schliessen wir die Augen und stellen
uns vor, die letzten vierhundert Jahre seien ein béser Traum. Bald miisse
der Augenblick kommen, in dem die getrennten Briider, die aus demselben
christlichen Boden gewachsen sind wie die Pfeiler dieses Domes, sich auf
demselben Grunde erheben, sich wiedererkennen und umarmen, wie sich
die Gewdlberippen droben finden und vereinigen. Wir sehen, wie die
Pfeiler im Wettlauf nach oben streben. Die Vereinigung selbst sehen wir
nicht. Dafiir ist in dieser Abendstunde das Dunkel in den Gewdélben zu
dicht. Aber wir wissen, dass sie geschieht. So wissen wir auch das
Grossere: Es wird einmal ein Schafstall und ein Hirte sein. Der Heiland
hat es versprochen. Aber wann und wie ist noch nicht abzusehen. Fiir
jetzt bleibt uns nur das Glauben — und das Beten!»

Wir haben frither schon erwihnt, dass sich in verschiedenen deutschen
Stadten seit 1935 Kreise zur Pflege evangelisch-katholischen Gedanken-
austausches gebildet haben, so zuerst in Kassel, hierauf in Berlin, Bielefeld,
Frankfurt, Hamm, Mainz. Als Ausdruck der Gesamthaltung bei den
Bemiihungen um Zusammenarbeit der beiden Konfessionen fanden fol-
gende sechs Punkte die allgemeine Zustimmung der Teilnehmer: 1. Der
Friede zwischen den Konfessionen ist eine so entscheidende Lebens-
notwendigkeit fiir die deutsche Nation, dass sich im ernsten Willen fir
dieses Ziel die Christen in Deutschland von niemand ibertreffen lassen
diirfen. 2. Fiir die Konfessionen selbst bedeutet es eine innere Unwahr-
haftigkeit und darum eine Quelle von Missverstindnissen und Reibungen,
wenn sie stumm aneinander vorbeigehen, als ob die Wahrheitsfrage fiir
sie gleichgiiltic geworden sei. 3. Das Ringen um die Wahrheit Gottes
kann nicht durch scheues Schweigen, sondern nur im lebendigen Gesprich
zwischen denen, die Christen sind, geférdert werden. 4. Solches Gespriich
muss in voller Offenheit gefithrt werden und darf weder durch irgendwelche
Nebenzwecke noch durch falsche Kompromifisucht verschleiert werden.
Dadurch verbieten sich taktische Mandver ebenso wie eine Proselyten-
macherei ganz von selbst. 5. Die Frage, was dabei am Ende herauskommt,
ist nicht zur Beantwortung gegeben, sondern der Verfigung Gottes vor-
behalten; wir haben auch hier nur unsere schlichte Pflicht zu tun und
dabei zu glauben, dass bei Gott kein Ding unmoglich sei. 6. Fir die
unmittelbar an solchen Gespriichen Beteiligten gilt die Verheissung, dass
das Wort Gottes nicht leer zurlickkommen soll, sondern dass ein ehrliches
Ringen um die Wahrheit seinen Segen in sich selbst trigt.

Nach der «Schoneren Zukunft» vom 3. Oktober fand vom 4.—q. August
in Meitingen die Fortsetzung eines Gespriaches zwischen Lutheranern
verschiedener Richtungen und rdmisch-katholischen Theologen statt, das
zu Pfingsten 1939 begonnen worden war. Das Thema war die Kirche,
mit dem Ziel, sich iiber die gegenseitige Glaubensiiberzeugung Klarheit



— 176 —

zu verschaffen und Missverstindnisse wegzuriumen. Gegensiitze der
eucharistischen Geheimnisse sollten in gemeinsamem Gebet vor Gott
getragen werden. Nach der Feier — wir folgen dem erwihnten Bericht —
begann die Arbeit mit einer Lesung aus dem Epheserbrief, von einem
rémisch-katholischen und protestantischen Geistlichen abwechselnd dar-
geboten. Als Referate werden genannt: «Die Idee der Kirche im Neuen
Testament», «Die Kirche in der Schau der katholischen Theologie», «Die
Kirche im Lichte protestantischer Theologie». Die starke Betonung der
Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre Luthers brachte die beiden
Bekenntnisse einander iiberraschend nahe. Weitere Referate beschiftigten
sich mit folgenden Themen: die Einheit der Kirche, Rechts- und Liebes-
kirche, Amt und Verfassung in der Kirche, Wort und Sakrament in der
Kirche, die Aufgabe der Kirche in Welt und Zeit, die Kirche und die
Reform. Es wurden auch wesentliche Gegensitze offenbar, besonders in
der Frage des Primates. Dr. M. J. Metzger, Generalleiter der « Christkénigs-
gesellschaft vom Weissen Kreuz», Griinder der Bruderschaft «Una Sancta»
und Leiter der Konferenz brachte die katholische Auffassung zur Dar-
stellung. Als mit vom Wertvollsten wird ein Bericht iber das Denken
und Wollen des Berneucher Kreises, sein liturgisches und literarisches
Schaffen bezeichnet.

Man ist auch nicht bei Gesprichen stehengeblieben, sondern sucht
in gemeinsamen Feiern die Gemeinschaft vorwegzunehmen oder anzu-
bahnen. So fand z. B. am 8. Mai dieses Jahres zu Berlin in der Kirche der
Dominikaner St. Paulus eine 6kumenische Feierstunde statt, Gber die
auch die katholische Wochenschrift « Der neue Wille» (Nr. 21 vom 26. Mai
1940) berichtete. Katholiken und Protestanten fiillten den Chor vor dem
Hochaltar. An der Orgel sass ein evangelischer Pfarrer, dessen «Missa
crucis» kiirzlich in der katholischen St.-Hedwigs-Kirche aufgefithrt wurde.
Es wurden Lieder gesungen, die den Protestanten nach Inhalt und Weise
bekannt waren: «Herz und Herz vereint zusammeny», «Grosser Gott, wir
loben dich», ja sogar ein Lutherlied «Verleih uns Frieden gnidiglich».
Katholische Geistliche lasen Schriftabschnitte in einer an Luthers Bibel
anklingenden Ubersetzung. Zu Beginn las der Dominikanerprior Jo-
hannes 17. Ein katholischer Priesterdichter las eigene Gedichte. An-
sprachen hielten der Jesuit Prinz Georg von Sachsen und der evangelische
Superintendent a. D. Ungnad. Das Schlussgebet mit Herrengebet und
Segen sprach ein evangelischer Pfarrer, Lic. Dress; beim Vaterunser
beteten die Anwesenden laut mit und sprachen auch die in der katholischen
Kirche nicht iibliche Schlussdoxologie. Zu den Bestrebungen, Katholiken
und Protestanten in dieser Weise zusammenzufithren, sind, nach dem
Ok.P. D., in der evangelischen Presse auch kritische Stimmen laut
geworden.

In romisch-katholischen Kreisen beruft man sich zur Rechtfertigung
solcher Versuche auf das romische Rechtsbuch Can 1350: «Die Bischofe



— 177 —

und Pfarrer sollen die Nichtkatholiken, die in ihren Diézesen und Pfarreien
wohnen, als im Herrn ihnen Anvertraute behandeln (commendatos sibi in
Domino habeant).

Rom und die orthodoxe Kirche. Im April wurde in den Riumen
der rémisch-katholischen Universitit in Mailand die siebente Studienwoche
fiir den Ausbau einer Gemeinschaft zwischen der Kirche Roms und dem
christlichen Orient mit dem Ziel: «Rickkehr der Ostkirche in den Schoss
der katholischen Mutterkirche» abgehalten. Die Veranstaltung wurde
durch die «Associazione Italiana per I’Oriente Christiano» durchgefiihrt,
eine Organisation der «Unio catholica», die aus verschiedenen Studien-
zirkeln, die in den Jahren 1929 bis 1931 vom italo-albanischen Seminar
in Palermo aus in verschiedenen Stddten Italiens gegriindet worden war,
um die Wiedervereinigung mit den Kirchen des Ostens zu férdern. Die
Leitung besteht aus lateinischen Bischéfen, den unierten Bischéfen von
Piana dei Greci und von Lungo sowie dem Abt des unierten Basilianer-
klosters Grottaferrata. In jeder Dibdzese besorgt ein vom Bischof ernannter
Geistlicher das Unionswerk. Die diesjihrige Woche wurde von Kardinal
Schuster und Kardinal Lavitrano geleitet. Der Papst hatte die Versammlung
mit einem persénlichen Schreiben begriisst, die nach seiner Uberzeugung
«nicht nur ein Ruf an die gebildete Welt zur Vertiefung ihrer Kenntnisse
in Fragen von hochster Wichtigkeit fiir das Leben der Kirche bedeutet,
sondern auch einen Aufruf an alle Glaubigen, in inbriinstiger Fiirbitte vor
Gott der langersehnten Einheit der christlichen Familie in der Welt zu
gedenken». Es wurden unter anderm folgende Vortrige gehalten: «Die
katholische Lehre und die Lehre der getrennten Briider» von P. M. Jugie,
«Der religiose Gedanke bei den Russen und der Katholizismus» von Graf
C. Lovera di Castiglione, «Die religiose Lage in Albanien» von P. Fishta
O. F. M., Mitglied der Accademia d’Italia; tiber den «gegenwirtigen
Stand der orientalischen Frage» vom Vizeprisidenten des Orientalischen
Institutes in Rom, P. M. Gordillo S. J.; der Leiter des Institutes, P. E. Her-
mann S. J., tiber die «geschichtlichen Ursachen der Kirchenspaltung auf
Grund der neuesten Forschungsergebnisse», «Die byzantinische und
ambrosianische Liturgie» von Msgr. Cesare Dotta, Leiter des Domseminars .
in Mailand, «Das Ménchtum in der Ostkirche» von P. De Meester O. S. B.,
Professor der Liturgie am Griechischen Kolleg in Rom. Die Aufgaben
der Unionsbewegung in Italien fasste Prof. St. Morello in einem Schluss-
vortrag zusammen: Die italienischen Katholiken haben hier ganz besondere
Aufgaben zu erfiillen; verschiedene Griinde veranlassen sie dazu, so die
geschichtliche Uberlieferung und die geographische Lage des Landes, das
Vorhandensein geschlossener Bevolkerungsteile mit uniertem Ritus in
verschiedenen Gebieten des Reiches und schliesslich die engen Bande,
welche Italien seit je mit den Christen des Nahen Ostens verbunden haben.
Die zehnjihrige erfolgreiche Arbeit der «Vereinigung fiir den christlichen
Osten» unter Fithrung des Kardinalerzbischofs Lavitrano ermutige zu

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940, 12



— 178 —

weiterer Entfaltung. Vor allem sei es notwendig, die Unionsbewegung
von den kleinen Kreisen des Klerus und der gebildeten Laien, die sich
derzeit fast ausschliesslich damit befassen, in die breiteren Volksschichten
zu tragen. Das Pipstliche Orientalische Institut in Rom leiste hervor-
ragende wissenschaftliche Arbeit; auch die diesbeziiglichen Veroffent-
lichungen der Katholischen Aktion Italiens sowie das Mitteilungsblatt der
unierten Abtei von Grottaferrata und das Monatsblatt «Roma e I'Oriente
Cristiano» seien wertvolle Hilfsmittel; doch fehle es an volkstiimlichen
Bldttern und Schriften, um die breite Masse aufzukldren. Das Beispiel
der Mailinder Katholischen Universitit habe gezeigt, dass es moéglich sei,
fur eine grosse Idee selbst die schlichtesten Leute, die kaum lesen konnen,
zu begeistern. Als eine weitere vordringliche Aufgabe nannte Prof. Morello
die Weckung von Priesterberufen fiir die unierte Kirche, vor allem in den
italienischen Kolonien. «Die katholische Laienschaft, vor allem die Laien,
die den Voélkern des nahen Ostens entstammen, sollten es sich innerhalb
und ausserhalb des Landes zur besonderen Aufgabe machen, solche Berufe
zu wecken und zu férdern. Wir diirfen dabei nie vergessen, dass es sich
nicht darum handelt, Ungldubige zu bekehren, sondern getrennte Briider
heimzufithren. Man braucht daher zu dieser Arbeit ausser der allgemeinen
philosophisch-theologischen Bildung und der Kenntnis der Probleme jenen
Sinn fiir Gerechtigkeit und fiir die rechte Wertung der Verhiltnisse, den
nur die Liebe Christi zu geben vermag.»

Bemerkenswert ist eine Instruktion des apostolischen Administrators
von Moskau, P. Neven, der in Paris residiert, an die franzosischen rémisch-
katholischen Armeegeistlichen. Orthodoxen Soldaten diirfe in Abwesenheit
eines ihrer Geistlichen das heilige Abendmahl gespendet werden. Die
Orthodoxen gehérten durch die Taufe der katholischen Kirche an, da in
neun von zehn Fillen die bona fides angenommen werden diirfe, seien sie
der Exkommunikation nicht verfallen. Der Geistliche habe sich davon
zu iiberzeugen und zugleich so gut wie moglich einen Akt der fides explicita
gegeniiber dem sichtbaren Haupt der Kirche zu verlangen. Der Erlass,
der von orthodoxer Seite eine scharfe Ablehnung gefunden hat, weil er
auf Proselytenmacherei hinauslduft, ist eifrig besprochen worden 1).

Durch die russische Besetzung eines Teiles von Polen und Galizien
ist die Unionsbewegung schwer getroffen. Verschiedene Anstalten, die ihr
dienten, so das Unionskloster der Jesuiten in Albertin, mussten ihre Arbeit
einstellen oder sie mussten aufgegeben werden.

In Deutschland werden durch das St.-Andreas-Kolleg in Miinchen
wie bisher sogenannte Dies orientales durchgefiihrt. Dies geschah im
Priesterseminar in Trier, in Stuttgart und Leitmeritz. In dhnlichem Sinn
sind die Augustinerermiten in Wiirzburg titig ?). An einer Tagung im
Juni 1939 beschiftigte man sich mit dem Thema «Was die Westkirchen

1) Irénikon Nr. 6 1939, S. 382ff.
2) Prot. Rundschau 1939, S. 8z2f.



— 179 —

von den Ostkirchen lernen kénnen». Nach einem Vortrag, der im Januar-
heft 1940 in der Zeitschrift « Theologie und Glaube» erschienen ist, sieht
Prof. Wunderle wertvolle Ansidtze zur Bereicherung der westlichen Theo-
logie in der Korrektur, die der viel gerithmten Aktivitit des Westens durch
das Statische, Ontische und Passive der ostkirchlichen Lehre und des
ostkirchlichen Lebens erteilt werden kann, durch die Stellung, die der
Trinitit in der gldubigen, durch den Geist vollzogenen Verwirklichung
der Offenbarung Gottes eingerdumt wird, durch die klare Erfassung
Christi 1m trinitarischen Zusammenhang, durch die Darstellung der
Sakramente in ihrer nicht nur helfenden, sondern heiligenden Wirkung,
durch die Vertiefung des Kirchenbegriffs in der geistlichen Verlebendigung
der kirchlichen Gemeinschaft, durch die ostkirchliche Bewertung der
Tradition und der Symbolik, durch eine Eschatologie, die nicht wie im
Westen vielfach auf rein menschliche Momente Bedacht nehme und zu
sehr ethisch gestimmt sei, sondern auf die ewige Verklirung mit dem
Herrn durch den Heiligen Geist in Gott dem Vater. In diesem Zusammen-
hang macht Professor Wunderle auf einen Hauptfehler aufmerksam, der
in der Begegnung der rémisch-katholischen Kirche mit den Ostkirchen
hdufig begangen wird und diese mit einem Misstrauen erfiillt, das sie
um so stirker unter den Einfluss des Protestantismus bringe. Wunderle
schreibt dariiber: «Es gibt auf der westlichen Seite mancherlei Vorein-
genommenheiten, die den anatolischen Christen schmerzlich beriihren.
Leider ist bisweilen eine wirkliche Latinisierungstendenz vorhanden, die
sich zudem mit einem falschen Missionseifer verbindet. Wie oft habe ich
dariiber im Orient klagen héren! Die anatolische Christenheit empfindet
es als grosste Schmach, ,,missioniert zu werden: ,,Wir sind keine
Heiden, wir sind Christen, wie ihr es seid; ja wir waren Christen, als ihr
noch lange im Heidentum befangen waret. Unsere Verbindung mit dem
Urchristentum ist erweislicher und ilter als die eurige...* Es ist im Hin-
blick darauf ausserordentlich wichtig, sich die Stellungnahme der orien-
talischen, namentlich der slawischen Theologen zur gesamten christlichen
Theologie des Westens ohne Hehl klarzumachen. Ich habe mehr wie
einmal festgestellt, dass der Einfluss der historischen und biblischen-
Theologie des Protestantismus nicht gering ist, wihrend die Werke katho-
lischer Theologen ausserordentlich wenig unter den Orthodoxen verbreitet
sind. Erst jetzt beginnt in dieser Beziehung ein Umschwung einzutreten;
er wird in dem Masse wachsen, als die katholische Unionstheologie auf
den gutwilligen anatolischen Klerus Einfluss gewinnt.»

Derselbe Referent hat in der Schriftenreihe «Das 6stliche Christentum»
ein Heft iiber «Die religiose Bedeutung der ostkirchlichen Studien» heraus-
gegeben. Er dussert sich darin in dhnlichem Sinn. «Wir sagen nichts
Neues, wenn wir die Tatsache aussprechen, dass die Ostkirche vermoge
ihrer zihen Tradition eine Reihe von Elementen des Urchristentums in
urspriinglicherer Form bewahrt, als das im Westen infolge der aktiveren



— 180 —

Art des gesamten Lebens iberhaupt geschehen konnte.» Der Westen
vermoge aber von seiner eigenen theologischen Wissenschaft, von seinem
eigenen religiosen Leben dem Osten Wesentliches zu schenken, es seien
nicht nur die Gaben des Ostens an den Westen zu betrachten. Ein gegen-
seitiges Geben und Empfangen wird postuliert.

Zum soojihrigen Gedéchtnis des Florentiner Konzils hat die Zeit-
schrift «Eine heilige Kirche» ein Sonderheft herausgegeben mit Aufsitzen
iiber den Gang des Konzils, iiber die Unionsverhandlungen, die seither
erfolgt sind, und iiber jetzt aktuelle Themen, die das Verstindnis zwischen
Ost und West zu bereichern vermdogen.

Einigungsbestrebungen in den Vereinigten Staaten. Zwei grosse
Kirchen, die «Evangelische Synode von Nordamerika» und die «Reformierte
Kirche in den Vereinigten Staaten», haben ihren Zusammenschluss voll-
zogen. Auf einer gemeinsamen Tagung, die soeben in Lancaster stattfand,
wurde fir beide Kirchen die gleiche Verfassung angenommen. Damit
haben die Unionsbestrebungen zwischen der «Evangelical Synod of North
America» und die «Reformed Church in the United States», die bereits
seit 1934 konkrete Formen angenommen hatten, zu dem gewiinschten
Ergebnis gefithrt. Die neue Kirche weist 34 Synoden auf. Sie zdhlt
2478 geistliche Amtstriager und 2873 Gemeinden mit einer Gesamtmitglied-
schaft von iiber 650,000 Erwachsenen und nahezu 600,000 Sonntags-
schulkindern.

Ebenso haben sich 40 unabhingige Gemeinschaften der Quiker zu
einem Weltbund zusammengeschlossen. Die Anregung wurde auf ihrer
Weltkonferenz in Swarthmore (U.S.A.) 1937 gemacht, die im Jahre 1939
endgiiltig durchgefithrt wurde. Der Bund hat keine Exekutivgewalt und
beeintrichtigt die Freiheit der ihm angeschlossenen Gruppen nicht. Er
ist eine beratende Korperschaft und kann mit Sonderaufgaben betraut
werden, an denen alle Gruppen interessiert sind. Das Bureau befindet sich
im Friends House in London.

Der Zusammenschluss der drei grossen methodistischen Kirchen,
der auf der Generalkonferenz der vereinigten Kirche in Atlantic City am
6. Mai als vollendet bezeichnet wurde, wurde nicht nur fir die beteiligten
Gruppen von grosster Wichtigkeit, sondern wird fiir die 6kumenische
Welt iiberhaupt als ein wichtiges Ereignis betrachtet. Sie ist die zahlen-
missig stirkste protestantische Einheit, die mit den Jugendlichen 18 bis
20 Millionen Menschen umfasst. Der Zusammenschluss wird zum An-
sporn fiir andere Gemeinschaften. So wurde die Einigung der drei grossen
methodistischen Negergemeinschaften ins Auge gefasst. Es sind das die
«African Methodist Episcopal Churchy, die «African Methodist Episcopal
Zion Church» und die «Colored Methodist Episcopal Church», die zu-
sammen eine Million Familien zidhlen. Die endgiiltige Grundlage der
Einigung ist in Beratung.



— 181 —

Auch die Baptisten sind von der Bewegung ergriffen. Verhandlungen
haben zwischen den nordlichen und siidlichen Baptisten eingesetzt. Zu-
nichst wird beabsichtigt, auf verschiedenen Gebieten, wie z. B. auf dem
der Mission, zusammenzuarbeiten.

Seit dem Freiheitskrieg ist auch die presbyterianische Kirche getrennt,
die der Siidstaaten heisst Presbyterianische Kirche U. S., ausserdem
besteht noch eine dritte, die Vereinigte presbyterianische. Ein Bericht
zdhlt die Punkte auf, Uiber die Ubereinstimmung erzielt worden ist. Die
in den beiden Kirchen geltenden MaBstibe bilden die Grundlage der
"Wiedervereinigung. Eine kurze Erklirung iiber das Glaubensbekenntnis
beider Kirchen soll anhand der durch die Generalversammlung der
«Presbyterian Church in the U.S. A.» 1902 sowie der durch das ent-
sprechende Organ der «Presbyterian Church in U. 5.» 1913 angenommenen
Erklirungen vorgelegt werden. Fir die Selbstverwaltung der ortlichen
Gemeinden soll im Zuge der Neuorganisierung die Abhaltung von
Regionalsynoden eingefithrt werden, denen in Fragen von ortlicher Be-
deutung die letzte Entscheidung tibertragen wird. Die Presbyterien bleiben
bis auf weiteres wie sie sind, abgesehen von solchen Verschmelzungen oder
Verinderungen, als sie nach erfolgter Wiedervereinigung ihren reorgani-
sierten Synoden am besten erscheinen mogen. Die Einheit der Kirche
wird zum Ausdruck gebracht und aufrechterhalten durch die General-
versammlung. Wihrend den Kirchenmitgliedern Treue und Ergebenheit
gegeniiber der Nation empfohlen werden und die Verpflichtung zu ethischer
Fihrung und Weisung gewahrt werden soll, sei in der Vereinigten Pres-
byterianischen Kirche am Prinzip der Trennung von Kirche und Staat,
wie es erstmalig durch die Generalsynode der presbyterianischen Kirche
im Jahre 1729 angekiindigt wurde, festzuhalten. Ferner soll der geistliche
Charakter der Kirche als einer vom Reiche dieser Welt getrennten Einheit,
deren Haupt allein der Herr Jesus Christus ist, aufrechterhalten werden.
Negergemeinden, -presbyterien und -synoden sollen in der heutigen Form
weiterbestehen, ausser in den Fillen, da sie zusammengelegt werden
kénnen.

Auf der Generalsynode der presbyterianischen Kirche U. S. A. (Nord-
staaten), die im Mai in Rochester stattgefunden hat, ist die organisierte
Union mit vier Kirchen zur Sprache gekommen, ndmlich mit derVereinigten
presbyterianischen, der presbyterianischen der Siidstaaten, der reformierten
und protestantisch-bischéflichen. Es wurde eine Erklirung angenommen,
dass die eigenen Ordinationen véllig giiltig seien und dass die Aufnahme
in die presbyterianische die Aufnahme in die heilige katholische Kirche
bedeute.

Das vorgeschlagene Konkordat, um eine Verstindigung zwischen der
presbyterianischen und protestantisch-bischdflichen Kirche herbeizufiithren,
wird immer noch eifrig besprochen ¥). In beiden Kirchen wird es eifrig

3) Vgl. IKZ, 1939, S. 109ff.



— 182 —

befiirwortet, aber ebenso eifrig bekidmpft. In der bischoflichen Kirche
sind es die Anglokatholiken, die Opposition machen. Ihr Wortfiihrer ist
Bischof Manning. Seine ablehnende Stellung begriindet er also:

1. Eine Einigung mit der presbyterianischen Kirche wiirde fiir uns
bedeuten, die Mittelstellung, die wir einnehmen zwischen den protestan-
tischen und den katholischen Kirchen, aufzugeben und damit auch die
Moglichkeit, zwischen ihnen vermittelnden Einfluss auszuiiben. Durch die
Anndherung zu den Kirchen des Protestantismus miissten notwendiger-
weise die uns mit den katholischen Kirchen verbindenden Prinzipien auf-
gegeben werden.

2. Das Konkordat lisst sich nicht in Ubereinstimmung bringen mit
dem Glauben der Episkopalkirche an die Pflicht und Funktion des Priesters
und an die Notwendigkeit der Episkopalordination fiir irgendwelchen
kirchlichen Dienst. — Diener der Episkopalkirche sind Priester, Diener
der presbyterianischen Kirche sind keine Priester und wollen es auch
nicht sein.

3. Das Konkordat sieht die Anerkennung der Priester beider Kirchen
fiir den Dienst in beiden Kirchen vor, ohne die Notwendigkeit einer Neu-
ordination. Aber «dem Nichtordinierten diirfen nicht die Rechte des
Ordinierten eingerdaumt werden».

4. Die Zersplitterung der Kirche wird eine Folge dieser Einigung
sein. Die Kirche wire gezwungen, ihre fundamentalen Prinzipien auf-
zugeben, und dies muss nur zu neuer Verwirrung und Entzweiung fiithren.

Die Opposition in der presbyterianischen Kirche sieht die Hauptgefahr
darin, in der Episkopalkirche aufgehen zu miissen, da eine Einigung nur
dann mdéglich ist, wenn sich die presbyterianische Kirche bereit erkldrt,
ihre Eigenart aufzugeben zugunsten der Eigenart ihrer Schwesterkirche.
«Wenn es Gottes Befehl und der unzweifelhafte Wille Christi selber ist,
dass die Kirche Didzesan-Bischofe hat, deren Weihung sie in direkter
Linie von Christus tiber die Apostel setzt, dass die Sakramente nur von
durch solche Bischéfe ordinierten Priestern verwaltet werden dirfen, dass
die kirchliche Gemeinschaft nur aus Personen besteht, die die episkopale
Konfirmation empfangen, dann ist es klar, dass keine Einigung moglich
ist mit einem Kirchenkérper, der durch Jahrhunderte hindurch keinen
dieser Grundsitze befolgt hat und nicht bereit ist, seine geschichtliche
Stellung zu verleugnen. Und wenn es der Befehl Gottes und der Wille
Christi ist, dass die Kirche ortlich durch Presbyter verwaltet wird, durch
Priester und Laien, und als Gesamtkirche durch Synoden, dann bietet die
Einigung mit einer Kirche verschiedenen Systems, das als unantastbar gilt,
uniiberwindliche Schwierigkeiten.»

Angesichts dieser Fragen wird von der vermittelnden Partei dazu
aufgerufen, sich iiber die biblische Bedeutung des Amtes des Episcopos
zu informieren vom Neuen Testament her, welche in der Tat keine ein-
deutige Interpretation zuldsst. — Weiter soll die Méglichkeit einer Einigung



— 183 —

und eines tiefen Verstehens auch angesichts verschiedener Differenzen
nicht ausser acht gelassen werden.

Die bischofliche Kirche ist ibrigens nicht vollstindig frei. Als Glied
der anglikanischen Weltkirche ist sie an Gutachten und Beschliisse der
Lambeth-Konferenz gebunden. Zunichst wird die Generalsynode der
~bischétlichen Kirche dazu Stellung nehmen.

Die beiden Kommissionen haben eine Schrift mit den nétigen Unter-
lagen und Aktenstiicken zum Studium dieses Einigungsversuches heraus-
gegeben 4). Nach einer Einleitung werden die Punkte, iiber die eine Einigung
erreicht ist und iiber die eine solche noch zu erzielen ist, aufgezihlt; hierauf
ist das Konkordat selbst in seinem Wortlaut abgedruckt. Weitere Kapitel
enthalten lehrreiches Material allgemeiner Natur und {ber die beiden
Kirchen zum Studium der ganzen Angelegenheit. Uber die Statistik der
beiden Kirchen interessieren folgende Zahlen: die presbyterianische Kirche
zihlt 198,095 Kommunikanten, eine ebenso grosse Zahl von Anhingern
und 1,495,038 Kinder, die die Schulen der Kirche besuchen. Die Zahl
der lokalen Kirchen betrdgt 8794. Die Mission ist in Kuba, Puerto Rico,
Brasilien, Chile, Venezuela, Mexiko, Kolumbia, Guatemala, Afrika, China,
Japan, Korea, Philippinen, Siam, Indien, Irak, Syrien und Iran titig. Die
bischofliche Kirche zahlt 2 Millionen Mitglieder und 556,000 Kinder in ihren
Schulen. Ihre Mission erstreckt sich auf Brasilien, Kuba, Haiti, Mexiko,
Liberia, Anking, Hanchow, Shangai, Kyoto, North Tokyo und Tohoku.
Erwihnen mochten wir noch einen Vortrag des Prisidenten der Kom-
mission der bischéflichen Kirche, der sich dem schwierigen Werk mit
viel Hingebung widmet %). Es ist der Bischof von Kalifornien Rt. Rev.
E. L. Parsons D. D. Nach letzten Meldungen hat die Kommission der
bischoflichen Kirche der Generalsynode ihrer Kirche, die am g. Oktober
getagt hat, einstimmig ihre Ansicht gedussert, der endgiiltige Entscheid
soll erst getroffen werden, wenn die Lambethkonferenz dartiber beraten
habe.

Staat und Kirche in Deutschland. Uber das Verhiltnis von Staat
und Kirche in Deutschland unterrichtet authentisch eine Broschiire, die
in der Schriftenreihe zum Staatsaufbau erschienen ist ¢). Mit dem Um-
sturz des Jahres 1933 wurde eine Neuordnung des Verhiltnisses von Staat
und Kirche notwendig. Durch Erlass vom 16. Juli 1935 wurde eine fiir
das ganze Reich zustindige Instanz in dem Ministerium fiir die Kirchlichen
Angelegenheiten geschaffen. Das neue Amt (es hat eine evangelische und
eine katholische Abteilung) stellt die Richtlinien fiir das Verhiltnis von
Staat und Kirche auf und fithrt die Staatsaufsicht iiber alle Religions-

4) Syllabus on Approaches to Unity between to Presbyterian Church in
U.S.A. and the Protestant Episcopal Church in U.S. A.

5) Parsons E. L. D. D. Bishop: Diversity, Unity on the World’s Needs.

6) Haugg W.: Das Reichsministerium fiir die Kirchlichen Angelegenheiten,
Verlag Junker & Diinnhaupt Berlin, 194o0.



— 184 —

gesellschaften und Weltanschauungsgemeinschaften, die kirchlichen Ver-
eine, Anstalten und Stiftungen. Die vorliegende Schrift unterrichtet tiber
die Zusammensetzung des Ministeriums, beschreibt die Richtlinien im
Verhiltnis von Staat und Kirche und enthilt statistische Angaben iiber
die verschiedenen Kirchen und Weltanschauungsgemeinschaften.

Das Verhiltnis von Staat und Kirche ist durch den 24. Artikel des
nationalsozialistischen Parteiprogramms, seine Ausfihrungsbestimmungen
sowie die Fortbildung der Bestimmungen der alten Reichs- und Landes-
verfassungen in Gesetzgebung, Verwaltung und Rechtsprechung bestimmt.
Grundlegend ist der Satz: «Auf dem Gebiet der Politik und der Welt-
anschauung beansprucht der Staat die alleinige Fihrung fiir sich. Er
duldet nicht, dass die Religionsgesellschaften in irgendeiner Weise auf die
politische und weltanschauliche Gestaltung der deutschen Verhiltnisse
Einfluss zu nehmen suchen.» Anderseits will aber der Staat auf die
bekenntnismissige Sphire der Kirchen keinen Einfluss ausiiben. Die
Religionsfrage unterliegt der personlichen Entscheidung des einzelnen
Menschen. Im Rahmen der allgemeinen Staatsordnung ist jedem Glaubens-
und Gewissensfreiheit zugesichert. Die verschiedenen Bekenntnisse sind
geduldet, vorausgesetzt, «dass es sich dabei wirklich um Religion und nicht
um religids verbrimte politische Anspriiche handelt». Der Genuss biirger-
licher und staatsbiirgerlicher Rechte und die Zulassung zu o6ffentlichen
Amtern in Staat und Partei ist vom religiésen Bekenntnis unabhingig.
Neben der Bezeichnung des religiésen Bekenntnisses bei Eintragungen im
Personenregister sind die Bezeichnungen «gottgldubig» oder «glaubenslos»
zugelassen. Jedermann, der das 14., im Protektorat Bohmen und Mihren
das 16. Lebensjahr hinter sich hat, kann {iber seine Zugehorigkeit zu
einem Bekenntnis selbst Bestimmung treffen. Obligatorisch ist die Zivilehe,
fakultativ ist sie im Protektorat Bohmen und Mihren und im General-
gouvernement fiir das besetzte Polen. Das allgemeine 6ffentliche Leben
wird entkonfessionalisiert. Geistliche sollen nicht Mitglieder der politischen
Bewegung und ihrer Gliederungen sein. Amter in der Partei und Amter
im Dienste der Religionsgesellschaften sind grundsitzlich unvereinbar.
Verboten sind diesen alle in der Partei gebrauchten Amtsbezeichnungen
und Symbole. Die Kirche wird auf das religivse Gebiet beschrinkt.

Die grosseren Religionsgesellschaften sind Kérperschaften offentlichen
Rechts. Sie unterliegen der allgemeinen Staatsaufsicht, die sich auf die
Vermogensverwaltung, auf das Steuerwesen, Genehmigung der Steuer-
ansitze und gewisser Rechtsgeschifte wie Aufnahme von Anleihen, Aus-
schreiben von Sammlungen ausserhalb der gottesdienstlichen Kollekten
bezieht. Die Erwerbsfihigkeit ist durch sogenannte Amortisationsgesetze
beschrinkt, teilweise Steuerbefreiung ist gewihrt.

Die Religionsgesellschaften sind selbstindige Verbinde mit der
Befugnis, ihre Angelegenheiten unter Beachtung der staatlichen Vor-
schriften selbst zu regeln. Ihre Autonomie erstreckt sich auf die Glaubens-



— 185 —

lehre, den Gottesdienst, die sonstige kirchliche Feiergestaltung, die Vor-
bildung und Anstellung der Geistlichen, die kirchliche Organisation. Bei
bestimmten wichtigen Personalfillen (Bistumsbesetzungen, Berufung von
Kirchenprisidenten) ist das Plazet des Staates vorgesehen. Bischofe leisten
einen Eid, dass sie die Staatsgesetze achten. Alle Religionsgesellschaften
haben an sich die gleiche Stellung. Gewordene Verschiedenheiten sollen
ausgeglichen werden.

Versammlungen von Religionsgesellschaften sollen in der Regel nur
in eigenen Raumlichkeiten stattfinden. Sonntage und herkémmliche Feier-
tage sind gesetzlich geschiitzt. Gotteslasterung und Verletzung des reli-
giosen Empfindens ist unter Strafe gestellt. Vornahme religioser Hand-
lungen im Heer, in Krankenhdusern und sonstigen offentlichen Anstalten
ist zugelassen. Der Religionsunterricht ist im Rahmen der allgemeinen
staatlichen Gesetzgebung ordentliches (nicht obligatorisches) Lehrfach in
den Schulen. An den meisten Universititen bestehen theologische Fakul-
titen. Das kirchliche Zeitschriften-, Presse- und Musikwesen ist der
staatlichen Reichsschrifttum-, Reichspresse- und Reichsmusikkammer ein-
gegliedert. Die Aufsicht erstreckt sich auf die Vorsorge, dass Ubergriffe
in das politische und weltanschauliche Gebiet unterbleiben. Vertragliche
Staatsleistungen und erhebliche Ermessenszuschiisse werden im Altreich
an Kirchen ausbezahlt. In Osterreich, im Sudetenland und teilweise in
den Reichsgauen Wartheland und Danzig-Westpreussen sind die Kirchen
grundsitzlich auf die Leistungen ihrer Glaubigen angewiesen. Der Staat
leistet jedoch freiwillige Zuschiisse nach Ermessen.

Zur Statistik der Kirchen Deutschlands. Die Verfassung
der evangelischen Kirche datiert vom 14. Juli1933. Sie kennt eine einheitliche
evangelische Kirche mit dem Sitz der Kirchenregierung in Berlin und mit
24 Landeskirchen teils lutherischen, teils reformierten und teils unierten
Charakters. Die Zahl der Kirchgemeinden wird mit 19,000, die der Geist-
lichen mit 17,000 angegeben, dazu kommen noch zooo Vereinsgeistliche.
Die Ausbildung der Geistlichen geschieht an 18 evangelisch-theologischen
Fakultiten der staatlichen Universititen und in 29 Predigerseminarien und
theologischen Schulen. Die Kirche baut sich aus der Gemeinde auf mit
Pfarrer, Kirchenvorstand, Gemeindeversammlung. Dariiber stehen geist-
liche Leiter — in den einzelnen Landeskirchen als Oberpfarrer, Dekane,
Propste, Superintendenten, Generalsuperintendenten und Bischofe (etwa
1000) bezeichnet; tubergeordnete Kirchenbehorden sind Konsistorien,
Landeskirchenimter, Oberkirchenrite, Kirchenkanzleien und die oberste
Kirchenregierungsbehérde die deutsche evangelische Kirchenkanzlei zu-
ziiglich des Geistlichen Vertrauensrates in Berlin. Der Gesamthaushalt
betrigt ungefihr 287 Millionen Reichsmark. Unter den Vereinen und
Stiftungen der Kirche sind Minner-, Frauen- und Jugendwerke, die Ein-
richtungen der Innern Mission mit 4800 Anstalten der geschlossenen,



— 186 —

4500 der halboffenen Fiirsorge, 47,800 Diakonissen, 20,000 Wohlfahrts-
einrichtungen, 4800 Diakonen und der Aussern Mission — Deutsch-
evangelischer Missionstag mit 31 Missionsgesellschaften, 1600 Missionaren
und 12,500 eingeborenen Mitarbeitern. Das kirchliche Leben wird im
allgemeinen als rege bezeichnet, die Tauf- und Traustatistik sei ginstig,
weniger die Abendmabhlstatistik. 1933 sind 56,849 Austritte und 323,618
Ubertritte, 1937 dagegen 352,498 Austritte zu verzeichnen, «was auf die
unklare Haltung der Kirche dem Staat gegeniiber zuriickzufiithren ist».
Das kirchliche Aussenamt betreut die deutschen evangelischen Gemeinden
und die volksdeutschen Kirchen im Ausland. «Sie pflegt ferner», so wird
gesagt, «da auch die evangelische Kirche eine heilige allgemeine christliche
Kirche sein will, die Beziehungen zu den {ibrigen evangelischen und andern
christlichen Kirchen der Welt, der sogenannten ckumenischen Bewegung
(Okumenischer Rat fiir praktisches Christentum, Einigungsbewegung fiir
Glaube und Kirchenverfassung), was freilich der deutschen evangelischen
Kirche kiirzlich durch die Haltung der Oxforder Weltkirchen-Konferenz
von 1937 sehr erschwert worden ist.» Wir notieren aus der Schrift noch
folgende Stelle: «In den Jahren nach 1933 sind innerhalb der deutschen
evangelischen Kirche Gegensitze grosseren Umfanges in dogmatischer und
theologischer Hinsicht entstanden (z. B. Stellung zum Alten Testament,
zur Judenfrage, zu den alten Bekenntnisformulierungen usw.). Das hat
zur Bildung sogenannter kirchlicher Gruppen (Bekenntnisbewegung,
Deutsche Christen, Mittelgruppe) gefithrt. Als die Interessengegensitze
und die zahlreich entstandenen Streitfragen sich nicht mehr auf das religitse
Gebiet beschrinkten, sondern auch der Kirchen organisatorischen Bereich
und das Gebiet der kirchlichen Vermégensverwaltung ergriffen, musste
der Staat ordnend eingreifen, schon um die Verwendung der von ihm
selbst gegebenen Gelder sicherzustellen. » Es folgen die Hinweise auf die
Gesetzesbestimmungen. «Hiernach sind bei der Reichskirche und den
einzelnen Landeskirchen wieder ordnungsgemisse Kirchenregierungen, in
einzelnen Fillen auch Finanzabteilungen zur Leitung der kirchlichen
Vermogensverwaltung und Uberwachung der Bewirtschaftung der staat-
lichen Zuschussmittel an die Kirchen, geschaffen worden. Auf Grund der
genannten Bestimmungen hat der vom Fiihrer berufene Reichsminister
fur kirchliche Angelegenheiten die Aufgabe und Befugnis, auch weiterhin
alle diejenigen Massnahmen zu treffen, die zur Wiederherstellung geordneter
Zustinde innerhalb der deutschen evangelischen Kirche nétig sind, bis
diese wieder in der Lage ist, ihre Organisations-, Glaubens- und Bekenntnis-
fragen ordnungsmissig selbst zu regeln» (S. 22). Die Vorginge sind ja
bekannt, wir geben diese offiziose Darstellung — der Verfasser ist Bei-
sitzer des fraglichen Ministeriums — hier wieder zur Beleuchtung des
Verhiltnisses des Staates zur Kirche.

Der folgende Abschnitt ist der altkatholischen Kirche gewidmet.
Es wird unter anderm gesagt: Die altkatholische Kirche, die eine 6ffentlich-



— 187 —

rechtliche Kérperschaft ist, umfasst drei Bistimer mit je einem Bischof
an der Spitze, Bonn (Altreich), Wien (Ostmark) und Warnsdorf (Sudeten-
gau einschliesslich des Gebiets des Protektorats Béhmen und Mihren),
dazu einige altkatholische Gruppen polnischen Volkstums im General-
gouvernement fiir die besetzten polnischen Gebiete. Dem Bischof von
Bonn kommt die Vertretung der Gesamtkirche gegeniiber dem Staat und
gegeniiber andern Organisationen zu. Die Bildung einer Gesamtsynode
der drei Bistiimer ist vorgesehen. Es bestehen fiir die 100,000 Gldubigen
rund 200 Gemeinden und Gottesdienststellen mit go Geistlichen, fiir deren
Ausbildung, unter Beachtung der staatlichen Ausbildungsvorschriften, das
bischoflich-theologische Seminar in Bonn und das altkatholisch-theologische
Seminar in der philosophischen Fakultidt der Universitit Bonn in Betracht
kommen. Die Kirche erhilt zur Besoldung der Bischofe und Geistlichen
Staatszuschiisse in der Hohe von 200,000 Mark und erhebt daneben
Kirchensteuern und Beitrige von jihrlich 335,000 Mark. Es wird bei-
gefligt: «Zum nationalsozialistischen Staat ist die altkatholische Kirche,
die bewusst Volkskirche sein will, nicht in Gegensatz getreten, weshalb
‘der Bischof von Bonn am 17. Dezember 1935 vom Reichsminister fiir die
kirchlichen Angelegenheiten auf den Fihrer vereidigt worden ist.»

Die orthodoxe Kirche. Das Reichsministerium fiir die kirchlichen
Angelegenheiten liess im Oktober 1935 durch die Bischofssynode der
russisch-orthodoxen Kirche des Auslandes in Belgrad eine orthodoxe
Kirchenverfassung ausarbeiten. Es wurde eine orthodoxe Dibzese mit
dem Sitz des Bischofs in Berlin gebildet und ihr die Rechte einer 6ffentlich-
rechtlichen Kérperschaft verliehen. Zur Ditzese halten sich die orthodoxen
Gldaubigen der verschiedenen Staaten, sofern sie nicht eigene national-
orthodoxe Kultusgemeinden bilden. Der Bischof wird nach vorheriger
Zustimmung der deutschen Reichsregierung von der erwihnten russisch-
orthodoxen Bischofssynode gewihlt. Es bestehen ausserdem eigene grie-
chisch-orthodoxe Kirchgemeinden, die dem griechischen Gesandtschafts-
prediger in Berlin und dem 6kumenischen Patriarchen in Konstantinopel
unterstehen, ebenso einzelne jugoslawische und ruminische Kirchge-
meinden. Im Protektorat Béhmen und Mihren gibt es zwei tschechisch-
orthodoxe Kirchen, eine gehort zur Jurisdiktion des Okumenischen Pa-
triarchen von Konstantinopel, die andere zur Jurisdiktion des Patriarchen
von Belgrad. In Deutschland leben ca. 50,000 Orthodoxe. Dazu kommen
250,000 Orthodoxe, meistens Ukrainer im Gebiete des besetzten Polens,
die dem Bischof in Berlin unterstellt sind.

Die tschechische Kirche, die sich nach 1920 in B6hmen gebildet
hat und 850,000 Anhinger in iiberwiegender Mehrzahl in Bohmen und
Maihren zihlt, zdhlt hier 272 Kirchgemeinden und wird von der Protekto-
ratsregierung dotiert. Die hochste Kirchenbehdrde ist der Zentraliltestenrat
mit dem Bischof von Prag an der Spitze, der den Titel Patriarch fihrt.



— 188 —

Den einzelnen Didzesen stehen Bischofe vor. Die Kirche lehnt die Trinitits-

lehre ab.

Die tschechisch-briderische Kirche, die durch die Vereinigung
der tschechischen protestantischen Gemeinden entstanden ist, ist eine
Kérperschaft des offentlichen Rechts, zihlt 300,000 Seelen in 163 Ge-
meinden und 215 organisierten Predigtstationen mit 151 Geistlichen. Sie
wird vom Staat dotiert.

In der Vereinigung deutscher evangelischer Freikirchen
sind die Methodisten mit 60,000, der Bund der Baptistengemeinden mit
73,000, die evangelische Gemeinschaft mit 30,000 und die freien evan-
gelischen Gemeinden mit 13,000 Anhidngern zusammengeschlossen. Sie
stehen in keiner engeren Beziehung zum Staat und werden vom Staat
nicht dotiert.

Zur Gruppe der Freikirchen gehoren die evangelisch-lutherische
Kirche, die sogenannten Altlutheraner, mit der Kirchenbehorde in Breslau,
mit 57,000 Mitgliedern, der Bund freier reformierter Gemeinden — Sitz
in Géttingen — mit 33,000, die Briidergemeinde mit 16,000 Mitgliedern.
Alle drei sind Korperschaften 6ffentlichen Rechts.

Einige Sekten sind verboten, weil ihre «religiosen Lehren volks-
und staatsgefihrdenden Charakter haben». Genannt werden die Bibel-
forscher, die Darbysten, die Pfingstgemeinschaft, die anthroposophischen
und theosophischen Gesellschaften, die Neusalemsanhinger, die Mazdaznan-
bewegung. Andere Gruppen sind geduldet: die Mennoniten, Heilsarmee,
Quiker, Adventisten, Neuapostolische, Rémisch-apostolische.

Die Gottglidubigen. Ohne Zugehorigkeit zu einer Religions-
gesellschaft kann einer gottgliubig oder glaubenslos sein. Von den Gott-
gliubigen wird gesagt: «Die Gottgldubigen sind teilweise in verschiedenen
volkisch-religiosen Bewegungen zusammengeschlossen, oft jedoch auch
nicht organisiert. Sie betonen besonders das Arteigene des deutschen
Glaubenslebens, die fortlaufende Offenbarung Gottes im Werden und
Wirken des deutschen Volkes. Wie in jedem Volk, so lebt auch im deutschen
Volk in seiner bluthaften und seelisch-geistigen Anlage ein bestimmter
religioser Urwille, der die Glaubens- und Weltschau und das sittliche
Leben aller schopferischen Menschen im deutschen Volk bestimmt.» Es
gebe gottgliubige Bekenntnisse, deutsche Mahnworte (Gebote), deutsche
Texte, lebenskundliche Lehrpline fiir die Jugend. Unter den Gesell-
schaften werden genannt der Bund fur deutsche Gotteserkenntnis, der
Kreis um Prof. W. Hauer, der Kampfring deutschen Glaubens, die nor-
dische Glaubensgemeinschaft, die germanische Glaubensgemeinschaft,
die deutsch-nordische Religion, der Reichsring gottgliubiger Deutschen.
Dazu werden die Reste der ehemaligen freireligiosen Verbinde gerechnet,
die jetzt in der freien Religionsgemeinschaft zusammengeschlossen sind.



— 189 —

Nicht eigentlich zu den Religionsgesellschaften gehéren die jiidischen
Kultusvereinigungen, da sie gleichzeitig einen Zusammenschluss des
Rassenjudentums bilden. Die Vereinigungen leben als eingetragene Ver-
eine mit biirgerlicher Rechtsfihigkeit nach dem Gesetz vom 28. Mirz 1938.
Sie sind in einer Reichsvereinigung zusammengeschlossen.

Die rémisch-katholische Kirche. Fiir das Rechtsleben dieser
Kirche sind die Reichs- und Landesgesetze massgebend, das Reichs-
konkordat vom 2o. Juli 1933 und einige Linderkonkordate. Das oster-
reichische Konkordat vom 5. Juni 1933, der modus vivendi mit der
T'schechoslowakei vom 2. Februar 1928, das Konkordat mit Polen vom
10. Februar 1925 sowie dessen Nachtrag aus dem Jahre 1938 kommen in
Wegfall. «Eine Reihe von Bestimmungen in den deutschen Konkordaten ist
angesichts der fortgeschrittenen staatsrechtlichen und politischen Weiter-
entwicklung der deutschen Verhiltnisse nach dem Grundsatz der bei allen
diesen Vertrigen zu beachtenden Clausula rebus sic stantibus nicht mehr
oder nicht mehr voll anwendbar» (S. 37). In Deutschland bestehen 11
Kirchenprovinzen — Koln, Paderborn, Breslau, Freiburg, Miinchen-
Freising, Bamberg, Wien, Salzburg, Prag, Olmiitz, Gnesen-Posen —,
45 (Erz-)Bistimer, 2 apostolische Administraturen, 2 Prilaturen nullius,
dazu in Polen die Erzbistiimer Krakau und Warschau mit 6 Bistiimern.
Den Bischéfen unterstehen — ohne Polen — 17,183 Gemeinden mit
35,103 Weltgeistlichen. Das kirchliche Leben ist rege. 1933 im Altreich
31,987 Austritte gegeniiber 24,198 Ubertritten, 1937 117,863 Austritte. Im
Altreich und in der Ostmark g70 minnliche und 8991 weibliche Ordens-
niederlassungen mit 22,701 Ordensgeistlichen und Briiddern und 119,060
Ordensschwestern. Die Kirche erhilt staatliche Dotation (56 Millionen).
«Die katholische Kirche hat sich seit 1933 von den Versuchen zur Wieder-
herstellung des politischen Einflusses, den der Katholizismus in Deutsch-
land im Zwischenreich in Gestalt seiner politischen Parteien (Zentrums-
partei, Bayrische Volkspartei, christlich-soziale Partei Osterreichs) besass,
nie ganz frei machen kénnen. Hierauf sowie auf manche offen zutage ge-
tretenen MiBstinde im innern Leben der katholischen Kirche sind in der
Hauptsache die Auseinandersetzungen zuriickzufithren, in denen sich
Staat und katholische Kirche in Deutschland in neuerer Zeit teilweise
befunden haben.» So der Verfasser.

4. K.




	Kirchliche Chronik

