
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 3-4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


171 —

Kirchliche Chronik.

Zusammenschluss der Kirchen in Europa. Aus mehreren Ländern
weiss der Ok. P. D. von einem engeren Zusammenschluss verschiedener
Kirchen zur Lösung gemeinsamer Arbeiten im eigenen Land oder zur
Förderung der ökumenischen Bewegung zu berichten. In England ist
nach längeren Vorarbeiten der endgültige Zusammenschluss der
Freikirchen verwirklicht worden. Am 16. September beschlossen die zu einer
Konferenz in London versammelten Vertreter des «National Free Church
Council» und des «Federal Council of Evangelical Free Churches», die

lange Zeit nebeneinander bestanden hatten, ihre Arbeit zusammenzulegen
und die Fusion beider Kirchengruppen in einem neuen «Free Church
Federal Council» zu vollziehen. Der neue Rat der britischen Freikirchen
wird fortan im Namen von sieben Millionen Menschen, die den Freikirchen
als Glieder angehören, sprechen können. Seine dogmatische Grundlage
von wesentlich neutestamentlichem Charakter bietet den Ansatzpunkt für
eine engere Zusammenarbeit auch mit anderen Kirchen, die sich zum
Glauben an Jesus Christus ihren Herrn und Erlöser bekennen. Ausser
den genannten Hauptgruppen sind in dem neugebildeten Rat alle kleineren
Freikirchen Englands vertreten. Ihr Zusammenschluss, so wird in der
kirchlichen Presse Grossbritanniens betont, bedeutet eine starke
Bereicherung der kirchlichen Gemeinschaft und eine Stärkung des religiösen
Lebens der Nation. In diesem Zusammenhang erklärte der Erzbischof
von Canterbury, dass zwischen der anglikanischen Kirche und den
Freikirchen manches Gemeinsame besteht und dass sie nicht länger als Rivalen
nebeneinander und damit aneinander vorbei arbeiten sollten.

Die gemeinsame Not des Krieges führt Geistliche der Kirche von
England und der Freikirchen zusammen. Gemeinsame Gottesdienste,
die an verschiedenen Orten veranstaltet werden, werden jeweilen zahlreich
besucht, und es entsteht über die konfessionellen Schranken hinweg wahrhaft

christlicher Brudergeist. Der Guardian vom 6. September macht
die Anregung, Versammlungen der Geistlichen aller Denominationen
einzuberufen, um die Nöte ihrer Stadt oder ihrer Ortschaft und gemeinsame

Aufgaben zu besprechen. Solche Zusammenarbeit werde auch von
solchen begrüsst, die ausserhalb der Kirche stehen, aber doch an christliche

Ideale glauben. — In The Christian News-Letter entwickelte der
Erzbischof von York ein Programm praktischer Zusammenarbeit aller
Bekenntnisse auf christlicher Basis. Der Gedanke wurde von The Catholic
Herald aufgegriffen mit dem Vorschlag, eine solche Bewegung als «Christliche

Union» zu bezeichnen, die alle, welche an die christliche Lehre glauben
und welche, ohne dass sie einer Kirche angehören, die ethischen Grundsätze

des Christentums unterstützen, zu gemeinsamer Arbeit auf sozialem



— 172 —

und wirtschaftlichem Gebiet, im Erziehungswesen usw. vereinigen soll.
Im «Guardian» vom 30. August ergreift der Herausgeber des erwähnten
römisch-katholischen Blattes das Wort zu seinem Plan. Er regt einen
Zusammenschluss von christlichen Männern und Frauen in jeder
Ortschaft an, um zunächst Vorurteile und feindliche Schranken niederzulegen
und eine christliche Front in all den Dingen zu bilden, über welche wahre
Christen gegenüber einer säkularisierten oder heidnischen Welt einig
sein müssen. Die besten Führer aus der Geistlichkeit und Laienwelt
sollten sich vereinigen, um den Plan einer gemeinsamen Aktion im Namen
des Christentums zu studieren. Der Herausgeber hoffe eines Tages eine
Konferenz zu erleben, an der Kardinal Hinsly gemeinsam mit dem
Erzbischof von Canterbury oder dem Erzbischof von York über eine gemeinsame

Aktion für viele lebenswichtige Aufgaben beraten, über die zwischen
wahrhaften Christen eine Übereinstimmung nicht fraglich sein könne.

In Holland haben sich dem kürzlich ins Leben gerufenen «Rat der
Kirchen» auch solche Kirchen angeschlossen, die, wie die « Gereformeerde
Kerk», vorher keinem zwischenkirchlichen Verband beigetreten waren. Die
beiden lutherischen Kirchen ziehen die Möglichkeit ihres Zusammenschlusses

in Erwägung. Zwecks engerer Gestaltung der Zusammenarbeit
der Kirchen ist zwischen manchen Gemeinden (verschiedener
Kirchenzugehörigkeit) ein Pfarreraustausch beschlossen worden. Die Synode der
Reformierten Kirche ernannte eine besondere Studienkommission, die der

Frage «Die Kirche und die Kirchen» nachgehend, die Möglichkeiten einer
Annäherung an die anderen Kirchen feststellen soll. Aber bei aller
Empfindung dafür, dass die Kirchen der Einheit des Leibes Christi Ausdruck
geben müssen, betonen die verantwortlichen Kirchenführer mit aller
Entschiedenheit, dass diese Einheit von innen her wachsen muss und dass

die Losung «Ein Volk — eine Kirche» lediglich zu einer Verzerrung der
kirchlichen Einheit führen kann. Sie lehnen daher auch alle Versuche ab,
die die Einheit der Kirche durch äusseren Druck erzwingen wollen. So

schreibt einer von ihnen: «Der Wunsch nach Einheit ist lebendig, und dies
nicht nur unter dem Druck der politischen Verhältnisse, sondern weil in
wachsendem Masse erkannt wird, dass die Zersplitterung der Kirchen ein

Verhängnis bedeutet, wenn wir uns nicht gleichzeitig ihrer Einheit bewusst
sind. »

Vom 7.—9. September tagte in Orebro in Schweden, unter dem
Vorsitz von Pastor G. Ankar, eine bedeutsame Konferenz. Sie hatte die
Aufgabe, die ökumenischen Beziehungen zwischen den verschiedenen
kirchlichen Gruppen in Schweden enger zu gestalten. Einmütig betonte
die Versammlung, dass trotz der Härte unserer Zeit, ja gerade deswegen,
der ökumenische Geist aufrechterhalten und vertieft werden sollte. Jeder
einzelne Christ, jede einzelne christliche Gemeinde in Schweden muss sich
für die lebendige Auswirkung des Christentums verantwortlich wissen.
Wenn die Konferenz sich in der Hauptsache mit Fragen der ökumenischen



— 173 —

Arbeit in Schweden befasste, so verlor sie darüber keineswegs den
weltweiten Horizont der ökumenischen Gesamtarbeit aus dem Auge. Aber
der «ökumenische Anfang», so wurde betont, beginnt in der Tiefe des

Herzens jedes einzelnen Christen. Man könne nicht von den Menschen
erwarten, dass sie an das Christentum als die gewaltige Versöhnungsmacht
der Völker glauben, wenn die Christen ihrer unmittelbaren Umgebung
selbst nicht zueinander finden. Hier im eigenen Lande liegt der Ansatzpunkt

zur ökumenischen Arbeit, wenn sie sich über die Welt ausbreiten
soll. Die Sünde trennt die Menschen. Je mehr wir uns dem Kreuze
nähern, um so mehr nähern wir uns nicht nur Gott, sondern auch den
Menschen. Die Besprechungen des letzten Tages der Konferenz bewegten
sich um die Frage, welche Rolle der Kirche für den «geistigen Wiederaufbau»

des Landes vorbehalten sei. In der allgemeinen Unsicherheit,
in der sich das menschliche Leben heute vollzieht, ist die Gottesfurcht
das beste Mittel gegen jegliche Befürchtungen und das Gottvertrauen das

beste «geistige» Verteidigungsmittel. Das Wort «Geist» darf nicht seines

Inhalts entleert und zu einem modernen Schlagwort entartet werden. In
der Erfüllung ihrer Aufgabe soll die Kirche nicht vor einer Zusammenarbeit

mit den kulturellen und ideologisch bestimmten Verbänden und
Bewegungen zurückschrecken.

Stimmen aus der römisch-katholischen Kirche zur
konfessionellen Verständigung. Das Gespräch zwischen Vertretern der
evangelischen und römisch-katholischen Kirche wird fortgeführt in Zeitschriften
und auf Zusammenkünften. Einer der bekannten Wortführer ist M.
Pribilla S. J. Die Besprechung einiger Publikationen zur Konfessionskunde
im Februarheft der «Stimmen der Zeit» gibt ihm Anlass, sich neuerdings
zur konfessionellen Verständigung zu äussern. Er beginnt seine

Ausführungen mit der Feststellung, dass eine sehr erfreuliche Wirkung der

neueren Einigungsbestrebungen das Ringen um ein besseres gegenseitiges
Verständnis zwischen den getrennten Kirchen sei. Grosse Versäumnisse
der Vergangenheit seien nachzuholen und Berge von Vorurteilen, «die
eine unglückselige, lieblose Polemik seit Jahrhunderten aufgetürmt hat»,
seien in geduldiger, mühsamer Arbeit abzutragen. Damit wird zugleich
die berechtigte Forderung der Lausanner Bewegung ihrer Erfüllung
entgegengeführt, nämlich möglichst klar herauszustellen, worin die
verschiedenen Kirchen übereinstimmen und worin sie voneinander abweichen.
Die zutreffende Erkenntnis der kirchlichen Wirklichkeit ist ja die un-
erlässliche Vorbedingung für jede konfessionelle Annäherung, die nur dann

Erfolg und Bestand haben kann, wenn sie vom Wissen und nicht vom
Nichtwissen grundgelegt wird. In den letzten Jahren habe sich zwar nicht
überall, aber doch vielerorts deutlich ein Umschwung vollzogen, das

Streitgespräch sei zurückgetreten und der sachlichen Darlegung gewichen, die
sich an den Bruder, nicht an den Gegner im andern Lager wende. Das

Gemeinsame werde betont, das Trennende als einstweilen unüberwind-



— 174 —

liches Hindernis der Einigung festgestellt und beklagt. Noch manch
zutreffendes Urteil enthält der Artikel, aber es fehlt natürlich nicht auch

an Schiefheiten. So z. B. wenn es heisst : «Die katholische Kirche — gemeint
ist die römische — ist nun einmal die Mutterkirche, von der sich im Laufe
der Jahrhunderte die orthodoxen und die protestantischen Gemeinschaften
unmittelbar oder mittelbar getrennt haben. » Rom ist ganz sicher nicht die
Mutterkirche des Ostens, und es ist unrichtig, von der Trennung der
orthodoxen Gemeinschaften von der Mutterkirche zu sprechen. Im
Verlaufe der Ausführungen wird noch einmal konstatiert, dass die neueren
Einigungsbestrebungen von einem andern Geist beseelt seien als die
früheren. Man wolle den Gegner nicht überreden oder zum Übertritt
bewegen. Man habe vor der Eigenart und den Eigenwerten des andern

Ehrfurcht, verzichte unbedingt auf ungeistige Hilfs- oder Druckmittel,
halte Proselytenmacherei fern und bewahre die Beteiligten vor der
ängstlichen Besorgnis, es möchte ihnen etwas zugemutet werden, wogegen sich

ihr Gewissen sträube. «Denn die neuere Einigungsbewegung betont
nachdrücklich gerade die Treue gegen das eigene und die Achtung vor dem
fremden Gewissen. Die kirchliche Einigung muss über das Gewissen,
nicht gegen das Gewissen kommen.» Zum Schluss erwähnt der Verfasser
noch einen Aufsatz über «Wege zur kirchlichen Einheit», der im Sammelwerk

«Die eine Kirche» — dem Andenken J. A. Möhlers gewidmet —
erschienen ist.

Wir wollen noch einige Stimmen, die wir dem Ök. P. D. verdanken,
festhalten. Die römisch-katholische Zeitschrift «Der neue Wille» schreibt

zu unserm Thema: «Es ist nicht zu leugnen, dass der Wunsch nach der
Einheit im religiösen Glauben einen Auftrieb erfahren hat wie seit vielen
Jahrhunderten nicht mehr. Im Gebet lässt sich diese innere Einigung
vorbereiten und vollziehen. Ohne das gottesstürmende Bitten mussten alle

Einigungsversuche im Glauben misslingen. Das zu wissen und zu befolgen,
wie es die Kirche in diesen Tagen wünscht, ist eine Voraussetzung zu dem
Geschenk der religiösen Einigung, das wir uns verdienen wollen.» Zu
diesen Ausführungen bemerkt die «Allgemeine Evangelisch-Lutherische
Kirchenzeitung»: «Dieses aufrichtige und offene Wort wird sicherlich auf
beiden Seiten Zustimmung finden. Es darf aber daneben die praktische
Aufgabe nicht vergessen werden, daran zu arbeiten, dass die vielen falschen

Urteile, Missverständnisse und Vorurteile zwischen den Konfessionen

hinweggeräumt werden. »

Die Aufführung der Matthäuspassion von J. S. Bach im Dom zu
Köln veranlasste die Kirchenzeitung des Erzbistums Köln zu folgenden
Reflexionen : «... Alle Teilnehmer waren sich darin einig, dass die
Feierstunde, der sie beiwohnten, ein einmaliges Erlebnis war, das den tiefsten
Eindruck hinterliess. Das Bauwerk Gerhards und die Musik Bachs

legten beide in ihrer Art Zeugnis dafür ab, wie tief ernst der deutsche

Mensch die Geheimnisse Gottes nimmt. Aus beiden vernehmen wir die



— 175 —

Sehnsucht nach einer Begegnung mit Gott, die nicht aus menschlicher
Kraft allein zustande kommen kann. Der evangelische Meister im
katholischen Dom! Einen Augenblick lang schliessen wir die Augen und stellen
uns vor, die letzten vierhundert Jahre seien ein böser Traum. Bald müsse
der Augenblick kommen, in dem die getrennten Brüder, die aus demselben
christlichen Boden gewachsen sind wie die Pfeiler dieses Domes, sich auf
demselben Grunde erheben, sich wiedererkennen und umarmen, wie sich
die Gewölberippen droben finden und vereinigen. Wir sehen, wie die
Pfeiler im Wettlauf nach oben streben. Die Vereinigung selbst sehen wir
nicht. Dafür ist in dieser Abendstunde das Dunkel in den Gewölben zu
dicht. Aber wir wissen, dass sie geschieht. So wissen wir auch das

Grössere: Es wird einmal ein Schafstall und ein Hirte sein. Der Heiland
hat es versprochen. Aber wann und wie ist noch nicht abzusehen. Für
jetzt bleibt uns nur das Glauben — und das Beten!»

Wir haben früher schon erwähnt, dass sich in verschiedenen deutschen
Städten seit 1935 Kreise zur Pflege evangelisch-katholischen
Gedankenaustausches gebildet haben, so zuerst in Kassel, hierauf in Berlin, Bielefeld,
Frankfurt, Hamm, Mainz. Als Ausdruck der Gesamthaltung bei den

Bemühungen um Zusammenarbeit der beiden Konfessionen fanden
folgende sechs Punkte die allgemeine Zustimmung der Teilnehmer: 1. Der
Friede zwischen den Konfessionen ist eine so entscheidende
Lebensnotwendigkeit für die deutsche Nation, dass sich im ernsten Willen für
dieses Ziel die Christen in Deutschland von niemand übertreffen lassen

dürfen. 2. Für die Konfessionen selbst bedeutet es eine innere Unwahr-
haftigkeit und darum eine Quelle von Missverständnissen und Reibungen,
wenn sie stumm aneinander vorbeigehen, als ob die Wahrheitsfrage für
sie gleichgültig geworden sei. 3. Das Ringen um die Wahrheit Gottes
kann nicht durch scheues Schweigen, sondern nur im lebendigen Gespräch
zwischen denen, die Christen sind, gefördert werden. 4. Solches Gespräch
muss in voller Offenheit geführt werden und darf weder durch irgendwelche
Nebenzwecke noch durch falsche Kompromißsucht verschleiert werden.
Dadurch verbieten sich taktische Manöver ebenso wie eine Proselytenmacherei

ganz von selbst. 5. Die Frage, was dabei am Ende herauskommt,
ist nicht zur Beantwortung gegeben, sondern der Verfügung Gottes
vorbehalten; wir haben auch hier nur unsere schlichte Pflicht zu tun und
dabei zu glauben, dass bei Gott kein Ding unmöglich sei. 6. Für die
unmittelbar an solchen Gesprächen Beteiligten gilt die Verheissung, dass

das Wort Gottes nicht leer zurückkommen soll, sondern dass ein ehrliches

Ringen um die Wahrheit seinen Segen in sich selbst trägt.
Nach der « Schöneren Zukunft» vom 3. Oktober fand vom 4.—9. August

in Meitingen die Fortsetzung eines Gespräches zwischen Lutheranern
verschiedener Richtungen und römisch-katholischen Theologen statt, das

zu Pfingsten 1939 begonnen worden war. Das Thema war die Kirche,
mit dem Ziel, sich über die gegenseitige Glaubensüberzeugung Klarheit



— 176 —

zu verschaffen und Missverständnisse wegzuräumen. Gegensätze der
eucharistischen Geheimnisse sollten in gemeinsamem Gebet vor Gott
getragen werden. Nach der Feier — wir folgen dem erwähnten Bericht —
begann die Arbeit mit einer Lesung aus dem Epheserbrief, von einem
römisch-katholischen und protestantischen Geistlichen abwechselnd
dargeboten. Als Referate werden genannt: «Die Idee der Kirche im Neuen
Testament», «Die Kirche in der Schau der katholischen Theologie», «Die
Kirche im Lichte protestantischer Theologie». Die starke Betonung der
Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre Luthers brachte die beiden
Bekenntnisse einander überraschend nahe. Weitere Referate beschäftigten
sich mit folgenden Themen: die Einheit der Kirche, Rechts- und Liebeskirche,

Amt und Verfassung in der Kirche, Wort und Sakrament in der

Kirche, die Aufgabe der Kirche in Welt und Zeit, die Kirche und die
Reform. Es wurden auch wesentliche Gegensätze offenbar, besonders in
der Frage des Primates. Dr. M. J. Metzger, Generalleiter der « Christkönigsgesellschaft

vom Weissen Kreuz», Gründer der Bruderschaft «Una Sancta»

und Leiter der Konferenz brachte die katholische Auffassung zur
Darstellung. Als mit vom Wertvollsten wird ein Bericht über das Denken
und Wollen des Berneucher Kreises, sein liturgisches und literarisches
Schaffen bezeichnet.

Man ist auch nicht bei Gesprächen stehengeblieben, sondern sucht
in gemeinsamen Feiern die Gemeinschaft vorwegzunehmen oder
anzubahnen. So fand z. B. am 8. Mai dieses Jahres zu Berlin in der Kirche der
Dominikaner St. Paulus eine ökumenische Feierstunde statt, über die
auch die katholische Wochenschrift «Der neue Wille» (Nr. 21 vom 26. Mai
1940) berichtete. Katholiken und Protestanten füllten den Chor vor dem
Hochaltar. An der Orgel sass ein evangelischer Pfarrer, dessen «Missa
crucis» kürzlich in der katholischen St.-Hedwigs-Kirche aufgeführt wurde.
Es wurden Lieder gesungen, die den Protestanten nach Inhalt und Weise
bekannt waren: «Herz und Herz vereint zusammen», «Grosser Gott, wir
loben dich», ja sogar ein Lutherlied «Verleih uns Frieden gnädiglich».
Katholische Geistliche lasen Schriftabschnitte in einer an Luthers Bibel
anklingenden Übersetzung. Zu Beginn las der Dominikanerprior
Johannes 17. Ein katholischer Priesterdichter las eigene Gedichte.
Ansprachen hielten der Jesuit Prinz Georg von Sachsen und der evangelische

Superintendent a. D. Ungnad. Das Schlussgebet mit Herrengebet und
Segen sprach ein evangelischer Pfarrer, Lie. Dress; beim Vaterunser
beteten die Anwesenden laut mit und sprachen auch die in der katholischen
Kirche nicht übliche Schlussdoxologie. Zu den Bestrebungen, Katholiken
und Protestanten in dieser Weise zusammenzuführen, sind, nach dem
Ok. P. D., in der evangelischen Presse auch kritische Stimmen laut
geworden.

In römisch-katholischen Kreisen beruft man sich zur Rechtfertigung
solcher Versuche auf das römische Rechtsbuch Can 1350: «Die Bischöfe



— 177 —

und Pfarrer sollen die Niehtkatholiken, die in ihren Diözesen und Pfarreien
wohnen, als im Herrn ihnen Anvertraute behandeln (commendatos sibi in
Domino habeant).

Rom und die orthodoxe Kirche. Im April wurde in den Räumen
der römisch-katholischen Universität in Mailand die siebente Studienwoche
für den Ausbau einer Gemeinschaft zwischen der Kirche Roms und dem
christlichen Orient mit dem Ziel: «Rückkehr der Ostkirche in den Schoss
der katholischen Mutterkirche» abgehalten. Die Veranstaltung wurde
durch die «Associazione Italiana per l'Oriente Christiano» durchgeführt,
eine Organisation der «Unio catholica», die aus verschiedenen Studienzirkeln,

die in den Jahren 1929 bis 1931 vom italo-albanischen Seminar
in Palermo aus in verschiedenen Städten Italiens gegründet worden war,
um die Wiedervereinigung mit den Kirchen des Ostens zu fördern. Die
Leitung besteht aus lateinischen Bischöfen, den unierten Bischöfen von
Piana dei Greci und von Lungo sowie dem Abt des unierten Basilianer-
klosters Grottaferrata. In jeder Diözese besorgt ein vom Bischof ernannter
Geistlicher das Unionswerk. Die diesjährige Woche wurde von Kardinal
Schuster und Kardinal Lavitrano geleitet. Der Papst hatte die Versammlung
mit einem persönlichen Schreiben begrüsst, die nach seiner Überzeugung
«nicht nur ein Ruf an die gebildete Welt zur Vertiefung ihrer Kenntnisse
in Fragen von höchster Wichtigkeit für das Leben der Kirche bedeutet,
sondern auch einen Aufruf an alle Gläubigen, in inbrünstiger Fürbitte vor
Gott der langersehnten Einheit der christlichen Familie in der Welt zu
gedenken». Es wurden unter anderm folgende Vorträge gehalten: «Die
katholische Lehre und die Lehre der getrennten Brüder» von P. M. Jugie,
«Der religiöse Gedanke bei den Russen und der Katholizismus» von Graf
C. Lovera di Castiglione, «Die religiöse Lage in Albanien» von P. Fishta
O. F. M., Mitglied der Accademia d'Italia; über den «gegenwärtigen
Stand der orientalischen Frage» vom Vizepräsidenten des Orientalischen
Institutes in Rom, P. M. Gordillo S. J. ; der Leiter des Institutes, P. E.

Hermann S. J., über die «geschichtlichen Ursachen der Kirchenspaltung auf
Grund der neuesten Forschungsergebnisse», «Die byzantinische und
ambrosianische Liturgie» von Msgr. Cesare Dotta, Leiter des Domseminars,
in Mailand, «Das Mönchtum in der Ostkirche» von P. De Meester O. S. B.,
Professor der Liturgie am Griechischen Kolleg in Rom. Die Aufgaben
der Unionsbewegung in Italien fasste Prof. St. Morello in einem Schlussvortrag

zusammen : Die italienischen Katholiken haben hier ganz besondere

Aufgaben zu erfüllen; verschiedene Gründe veranlassen sie dazu, so die

geschichtliche Überlieferung und die geographische Lage des Landes, das

Vorhandensein geschlossener Bevölkerungsteile mit uniertem Ritus in
verschiedenen Gebieten des Reiches und schliesslich die engen Bande,
welche Italien seit je mit den Christen des Nahen Ostens verbunden haben.

Die zehnjährige erfolgreiche Arbeit der «Vereinigung für den christlichen
Osten» unter Führung des Kardinalerzbischofs Lavitrano ermutige zu

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940. 12



— 178 —

weiterer Entfaltung. Vor allem sei es notwendig, die Unionsbewegung
von den kleinen Kreisen des Klerus und der gebildeten Laien, die sich
derzeit fast ausschliesslich damit befassen, in die breiteren Volksschichten
zu tragen. Das Päpstliche Orientalische Institut in Rom leiste
hervorragende wissenschaftliche Arbeit; auch die diesbezüglichen Veröffentlichungen

der Katholischen Aktion Italiens sowie das Mitteilungsblatt der
unierten Abtei von Grottaferrata und das Monatsblatt «Roma e l'Oriente
Cristiano» seien wertvolle Hilfsmittel; doch fehle es an volkstümlichen
Blättern und Schriften, um die breite Masse aufzuklären. Das Beispiel
der Mailänder Katholischen Universität habe gezeigt, dass es möglich sei,
für eine grosse Idee selbst die schlichtesten Leute, die kaum lesen können,
zu begeistern. Als eine weitere vordringliche Aufgabe nannte Prof. Morello
die Weckung von Priesterberufen für die unierte Kirche, vor allem in den
italienischen Kolonien. «Die katholische Laienschaft, vor allem die Laien,
die den Völkern des nahen Ostens entstammen, sollten es sich innerhalb
und ausserhalb des Landes zur besonderen Aufgabe machen, solche Berufe
zu wecken und zu fördern. Wir dürfen dabei nie vergessen, dass es sich
nicht darum handelt, Ungläubige zu bekehren, sondern getrennte Brüder
heimzuführen. Man braucht daher zu dieser Arbeit ausser der allgemeinen
philosophisch-theologischen Bildung und der Kenntnis der Probleme jenen
Sinn für Gerechtigkeit und für die rechte Wertung der Verhältnisse, den

nur die Liebe Christi zu geben vermag.»
Bemerkenswert ist eine Instruktion des apostolischen Administrators

von Moskau, P. Neven, der in Paris residiert, an die französischen
römischkatholischen Armeegeistlichen. Orthodoxen Soldaten dürfe in Abwesenheit
eines ihrer Geistlichen das heilige Abendmahl gespendet werden. Die
Orthodoxen gehörten durch die Taufe der katholischen Kirche an, da in

neun von zehn Fällen die bona fides angenommen werden dürfe, seien sie

der Exkommunikation nicht verfallen. Der Geistliche habe sich davon

zu überzeugen und zugleich so gut wie möglich einen Akt der fides explicita
gegenüber dem sichtbaren Haupt der Kirche zu verlangen. Der Erlass,
der von orthodoxer Seite eine scharfe Ablehnung gefunden hat, weil er
auf Proselytenmacherei hinausläuft, ist eifrig besprochen worden 1).

Durch die russische Besetzung eines Teiles von Polen und Galizien
ist die Unionsbewegung schwer getroffen. Verschiedene Anstalten, die ihr
dienten, so das Unionskloster der Jesuiten in Albertin, mussten ihre Arbeit
einstellen oder sie mussten aufgegeben werden.

In Deutschland werden durch das St.-Andreas-Kolleg in München
wie bisher sogenannte Dies orientales durchgeführt. Dies geschah im
Priesterseminar in Trier, in Stuttgart und Leitmeritz. In ähnlichem Sinn
sind die Augustinerermiten in Würzburg tätig 2). An einer Tagung im
Juni 1939 beschäftigte man sich mit dem Thema «Was die Westkirchen

1) Irenikon Nr. 6 1939, S. 382 ff.
2) Prot. Rundschau 1939, S. 82 t.



— 179 —

von den Ostkirchen lernen können». Nach einem Vortrag, der im Januarheft

1940 in der Zeitschrift «Theologie und Glaube» erschienen ist, sieht
Prof. Wunderle wertvolle Ansätze zur Bereicherung der westlichen Theologie

in der Korrektur, die der viel gerühmten Aktivität des Westens durch
das Statische, Ontische und Passive der ostkirchlichen Lehre und des

ostkirchlichen Lebens erteilt werden kann, durch die Stellung, die der
Trinität in der gläubigen, durch den Geist vollzogenen Verwirklichung
der Offenbarung Gottes eingeräumt wird, durch die klare Erfassung
Christi im trinitarischen Zusammenhang, durch die Darstellung der
Sakramente in ihrer nicht nur helfenden, sondern heiligenden Wirkung,
durch die Vertiefung des Kirchenbegriffs in der geistlichen Verlebendigung
der kirchlichen Gemeinschaft, durch die ostkirchliche Bewertung der
Tradition und der Symbolik, durch eine Eschatologie, die nicht wie im
Westen vielfach auf rein menschliche Momente Bedacht nehme und zu
sehr ethisch gestimmt sei, sondern auf die ewige Verklärung mit dem

Herrn durch den Heiligen Geist in Gott dem Vater. In diesem Zusammenhang

macht Professor Wunderle auf einen Hauptfehler aufmerksam, der
in der Begegnung der römisch-katholischen Kirche mit den Ostkirchen
häufig begangen wird und diese mit einem Misstrauen erfüllt, das sie

um so stärker unter den Einfluss des Protestantismus bringe. Wunderle
schreibt darüber: «Es gibt auf der westlichen Seite mancherlei
Voreingenommenheiten, die den anatolischen Christen schmerzlich berühren.
Leider ist bisweilen eine wirkliche Latinisierungstendenz vorhanden, die
sich zudem mit einem falschen Missionseifer verbindet. Wie oft habe ich
darüber im Orient klagen hören! Die anatolische Christenheit empfindet
es als grösste Schmach, „missioniert" zu werden: „Wir sind keine
Heiden, wir sind Christen, wie ihr es seid; ja wir waren Christen, als ihr
noch lange im Heidentum befangen wäret. Unsere Verbindung mit dem

Urchristentum ist erweislicher und älter als die eurige.. ." Es ist im
Hinblick darauf ausserordentlich wichtig, sich die Stellungnahme der
orientalischen, namentlich der slawischen Theologen zur gesamten christlichen
Theologie des Westens ohne Hehl klarzumachen. Ich habe mehr wie
einmal festgestellt, dass der Einfluss der historischen und biblischen
Theologie des Protestantismus nicht gering ist, während die Werke
katholischer Theologen ausserordentlich wenig unter den Orthodoxen verbreitet
sind. Erst jetzt beginnt in dieser Beziehung ein Umschwung einzutreten;
er wird in dem Masse wachsen, als die katholische Unionstheologie auf
den gutwilligen anatolischen Klerus Einfluss gewinnt.»

Derselbe Referent hat in der Schriftenreihe «Das östliche Christentum»
ein Heft über «Die religiöse Bedeutung der ostkirchlichen Studien»
herausgegeben. Er äussert sich darin in ähnlichem Sinn. «Wir sagen nichts
Neues, wenn wir die Tatsache aussprechen, dass die Ostkirche vermöge
ihrer zähen Tradition eine Reihe von Elementen des Urchristentums in

ursprünglicherer Form bewahrt, als das im Westen infolge der aktiveren



— 180 —

Art des gesamten Lebens überhaupt geschehen konnte.» Der Westen

vermöge aber von seiner eigenen theologischen Wissenschaft, von seinem

eigenen religiösen Leben dem Osten Wesentliches zu schenken, es seien

nicht nur die Gaben des Ostens an den Westen zu betrachten. Ein
gegenseitiges Geben und Empfangen wird postuliert.

Zum 500jährigen Gedächtnis des Florentiner Konzils hat die
Zeitschrift «Eine heilige Kirche» ein Sonderheft herausgegeben mit Aufsätzen
über den Gang des Konzils, über die Unionsverhandlungen, die seither

erfolgt sind, und über jetzt aktuelle Themen, die das Verständnis zwischen
Ost und West zu bereichern vermögen.

Einigungsbestrebungen in den Vereinigten Staaten. Zwei grosse
Kirchen, die «Evangelische Synode von Nordamerika» und die «Reformierte
Kirche in den Vereinigten Staaten», haben ihren Zusammenschluss

vollzogen. Auf einer gemeinsamen Tagung, die soeben in Lancaster stattfand,
wurde für beide Kirchen die gleiche Verfassung angenommen. Damit
haben die Unionsbestrebungen zwischen der «Evangelical Synod of North
America» und die «Reformed Church in the United States», die bereits
seit 1934 konkrete Formen angenommen hatten, zu dem gewünschten
Ergebnis geführt. Die neue Kirche weist 34 Synoden auf. Sie zählt
2478 geistliche Amtsträger und 2873 Gemeinden mit einer Gesamtmitgliedschaft

von über 650,000 Erwachsenen und nahezu 600,000
Sonntagsschulkindern.

Ebenso haben sich 40 unabhängige Gemeinschaften der Quäker zu
einem Weltbund zusammengeschlossen. Die Anregung wurde auf ihrer
Weltkonferenz in Swarthmore (U.S.A.) 1937 gemacht, die im Jahre 1939
endgültig durchgeführt wurde. Der Bund hat keine Exekutivgewalt und
beeinträchtigt die Freiheit der ihm angeschlossenen Gruppen nicht. Er
ist eine beratende Körperschaft und kann mit Sonderaufgaben betraut
werden, an denen alle Gruppen interessiert sind. Das Bureau befindet sich

im Friends House in London.
Der Zusammenschluss der drei grossen methodistischen Kirchen,

der auf der Generalkonferenz der vereinigten Kirche in Atlantic City am
6. Mai als vollendet bezeichnet wurde, wurde nicht nur für die beteiligten
Gruppen von grösster Wichtigkeit, sondern wird für die ökumenische
Welt überhaupt als ein wichtiges Ereignis betrachtet. Sie ist die zahlenmässig

stärkste protestantische Einheit, die mit den Jugendlichen 18 bis

20 Millionen Menschen umfasst. Der Zusammenschluss wird zum
Ansporn für andere Gemeinschaften. So wurde die Einigung der drei grossen
methodistischen Negergemeinschaften ins Auge gefasst. Es sind das die
«African Methodist Episcopal Church», die «African Methodist Episcopal
Zion Church» und die «Colored Methodist Episcopal Church», die

zusammen eine Million Familien zählen. Die endgültige Grundlage der

Einigung ist in Beratung.



— 181 —

Auch die Baptisten sind von der Bewegung ergriffen. Verhandlungen
haben zwischen den nördlichen und südlichen Baptisten eingesetzt.
Zunächst wird beabsichtigt, auf verschiedenen Gebieten, wie z. B. auf dem
der Mission, zusammenzuarbeiten.

Seit dem Freiheitskrieg ist auch die presbyterianische Kirche getrennt,
die der Südstaaten heisst Presbyterianische Kirche U. S., ausserdem
besteht noch eine dritte, die Vereinigte presbyterianische. Ein Bericht
zählt die Punkte auf, über die Übereinstimmung erzielt worden ist. Die
in den beiden Kirchen geltenden Maßstäbe bilden die Grundlage der

'Wiedervereinigung. Eine kurze Erklärung über das Glaubensbekenntnis
beider Kirchen soll anhand der durch die Generalversammlung der
«Presbyterian Church in the U.S.A.» 1902 sowie der durch das

entsprechende Organ der «Presbyterian Church in U. S.» 1913 angenommenen
Erklärungen vorgelegt werden. Für die Selbstverwaltung der örtlichen
Gemeinden soll im Zuge der Neuorganisierung die Abhaltung von
Regionalsynoden eingeführt werden, denen in Fragen von örtlicher
Bedeutung die letzte Entscheidung übertragen wird. Die Presbytérien bleiben
bis auf weiteres wie sie sind, abgesehen von solchen Verschmelzungen oder

Veränderungen, als sie nach erfolgter Wiedervereinigung ihren reorganisierten

Synoden am besten erscheinen mögen. Die Einheit der Kirche
wird zum Ausdruck gebracht und aufrechterhalten durch die
Generalversammlung. Während den Kirchenmitgliedern Treue und Ergebenheit
gegenüber der Nation empfohlen werden und die Verpflichtung zu ethischer

Führung und Weisung gewahrt werden soll, sei in der Vereinigten
Presbyterianischen Kirche am Prinzip der Trennung von Kirche und Staat,
wie es erstmalig durch die Generalsynode der presbyterianischen Kirche
im Jahre 1729 angekündigt wurde, festzuhalten. Ferner soll der geistliche
Charakter der Kirche als einer vom Reiche dieser Welt getrennten Einheit,
deren Haupt allein der Herr Jesus Christus ist, aufrechterhalten werden.

Negergemeinden, -presbytérien und -synoden sollen in der heutigen Form
weiterbestehen, ausser in den Fällen, da sie zusammengelegt werden
können.

Auf der Generalsynode der presbyterianischen Kirche U. S. A.
(Nordstaaten), die im Mai in Rochester stattgefunden hat, ist die organisierte
Union mit vier Kirchen zur Sprache gekommen, nämlich mit derVereinigten
presbyterianischen, der presbyterianischen der Südstaaten, der reformierten
und protestantisch-bischöflichen. Es wurde eine Erklärung angenommen,
dass die eigenen Ordinationen völlig gültig seien und dass die Aufnahme
in die presbyterianische die Aufnahme in die heilige katholische Kirche
bedeute.

Das vorgeschlagene Konkordat, um eine Verständigung zwischen der

presbyterianischen und protestantisch-bischöflichen Kirche herbeizuführen,
wird immer noch eifrig besprochen 3). In beiden Kirchen wird es eifrig

3) Vgl. IKZ, 1939, S. io9ff.



befürwortet, aber ebenso eifrig bekämpft. In der bischöflichen Kirche
sind es die Anglokatholiken, die Opposition machen. Ihr Wortführer ist
Bischof Manning. Seine ablehnende Stellung begründet er also:

i. Eine Einigung mit der presbyterianischen Kirche würde für uns
bedeuten, die Mittelstellung, die wir einnehmen zwischen den protestantischen

und den katholischen Kirchen, aufzugeben und damit auch die

Möglichkeit, zwischen ihnen vermittelnden Einfluss auszuüben. Durch die

Annäherung zu den Kirchen des Protestantismus mussten notwendigerweise

die uns mit den katholischen Kirchen verbindenden Prinzipien
aufgegeben werden.

2. Das Konkordat lässt sich nicht in Übereinstimmung bringen mit
dem Glauben der Episkopalkirche an die Pflicht und Funktion des Priesters
und an die Notwendigkeit der Episkopalordination für irgendwelchen
kirchlichen Dienst. — Diener der Episkopalkirche sind Priester, Diener
der presbyterianischen Kirche sind keine Priester und wollen es auch
nicht sein.

3. Das Konkordat sieht die Anerkennung der Priester beider Kirchen
für den Dienst in beiden Kirchen vor, ohne die Notwendigkeit einer Neu-
ordination. Aber «dem Nichtordinierten dürfen nicht die Rechte des

Ordinierten eingeräumt werden».

4. Die Zersplitterung der Kirche wird eine Folge dieser Einigung
sein. Die Kirche wäre gezwungen, ihre fundamentalen Prinzipien
aufzugeben, und dies muss nur zu neuer Verwirrung und Entzweiung führen.

Die Opposition in der presbyterianischen Kirche sieht die Hauptgefahr
darin, in der Episkopalkirche aufgehen zu müssen, da eine Einigung nur
dann möglich ist, wenn sich die presbyterianische Kirche bereit erklärt,
ihre Eigenart aufzugeben zugunsten der Eigenart ihrer Schwesterkirche.
«Wenn es Gottes Befehl und der unzweifelhafte Wille Christi selber ist,
dass die Kirche Diözesan-Bischöfe hat, deren Weihung sie in direkter
Linie von Christus über die Apostel setzt, dass die Sakramente nur von
durch solche Bischöfe ordinierten Priestern verwaltet werden dürfen, dass

die kirchliche Gemeinschaft nur aus Personen besteht, die die episkopale
Konfirmation empfangen, dann ist es klar, dass keine Einigung möglich
ist mit einem Kirchenkörper, der durch Jahrhunderte hindurch keinen
dieser Grundsätze befolgt hat und nicht bereit ist, seine geschichtliche
Stellung zu verleugnen. Und wenn es der Befehl Gottes und der Wille
Christi ist, dass die Kirche örtlich durch Presbyter verwaltet wird, durch
Priester und Laien, und als Gesamtkirche durch Synoden, dann bietet die

Einigung mit einer Kirche verschiedenen Systems, das als unantastbar gilt,
unüberwindliche Schwierigkeiten. »

Angesichts dieser Fragen wird von der vermittelnden Partei dazu

aufgerufen, sich über die biblische Bedeutung des Amtes des Episcopos
zu informieren vom Neuen Testament her, welche in der Tat keine
eindeutige Interpretation zulässt. — Weiter soll die Möglichkeit einer Einigung



— 183 —

und eines tiefen Verstehens auch angesichts verschiedener Differenzen
nicht ausser acht gelassen werden.

Die bischöfliche Kirche ist übrigens nicht vollständig frei. Als Glied
der anglikanischen Weltkirche ist sie an Gutachten und Beschlüsse der
Lambeth-Konferenz gebunden. Zunächst wird die Generalsynode der
bischöflichen Kirche dazu Stellung nehmen.

Die beiden Kommissionen haben eine Schrift mit den nötigen Unterlagen

und Aktenstücken zum Studium dieses Einigungsversuches
herausgegeben4). Nach einer Einleitung werden die Punkte, über die eine Einigung
erreicht ist und über die eine solche noch zu erzielen ist, aufgezählt ; hierauf
ist das Konkordat selbst in seinem Wortlaut abgedruckt. Weitere Kapitel
enthalten lehrreiches Material allgemeiner Natur und über die beiden
Kirchen zum Studium der ganzen Angelegenheit. Über die Statistik der
beiden Kirchen interessieren folgende Zahlen : die presbyterianische Kirche
zählt 198,095 Kommunikanten, eine ebenso grosse Zahl von Anhängern
und 1,495,038 Kinder, die die Schulen der Kirche besuchen. Die Zahl
der lokalen Kirchen beträgt 8794. Die Mission ist in Kuba, Puerto Rico,
Brasilien, Chile, Venezuela, Mexiko, Kolumbia, Guatemala, Afrika, China,
Japan, Korea, Philippinen, Siam, Indien, Irak, Syrien und Iran tätig. Die
bischöfliche Kirche zählt 2 Millionen Mitglieder und 556,000 Kinder in ihren
Schulen. Ihre Mission erstreckt sich auf Brasilien, Kuba, Haiti, Mexiko,
Liberia, Anking, Hanchow, Shangai, Kyoto, North Tokyo und Tohoku.
Erwähnen möchten wir noch einen Vortrag des Präsidenten der
Kommission der bischöflichen Kirche, der sich dem schwierigen Werk mit
viel Hingebung widmet 5). Es ist der Bischof von Kalifornien Rt. Rev.
E. L. Parsons D. D. Nach letzten Meldungen hat die Kommission der
bischöflichen Kirche der Generalsynode ihrer Kirche, die am 9. Oktober
getagt hat, einstimmig ihre Ansicht geäussert, der endgültige Entscheid
soll erst getroffen werden, wenn die Lambethkonferenz darüber beraten
habe.

Staat und Kirche in Deutschland. Über das Verhältnis von Staat
und Kirche in Deutschland unterrichtet authentisch eine Broschüre, die

in der Schriftenreihe zum Staatsaufbau erschienen ist 6). Mit dem
Umsturz des Jahres 1933 wurde eine Neuordnung des Verhältnisses von Staat
und Kirche notwendig. Durch Erlass vom 16. Juli 1935 wurde eine für
das ganze Reich zuständige Instanz in dem Ministerium für die Kirchlichen
Angelegenheiten geschaffen. Das neue Amt (es hat eine evangelische und
eine katholische Abteilung) stellt die Richtlinien für das Verhältnis von
Staat und Kirche auf und führt die Staatsaufsicht über alle Religions-

4) Syllabus on Approaches to Unity between to Presbyterian Church in
U.S.A. and the Protestant Episcopal Church in U.S.A.

5) Parsons E. L. D. D. Bishop: Diversity, Unity on the World's Needs.
6) Haugg W. : Das Reichsministerium für die Kirchlichen Angelegenheiten,

Verlag Junker & Dünnhaupt Berlin, 1940.



— 184 —

gesellschaften und Weltanschauungsgemeinschaften, die kirchlichen
Vereine, Anstalten und Stiftungen. Die vorliegende Schrift unterrichtet über
die Zusammensetzung des Ministeriums, beschreibt die Richtlinien im
Verhältnis von Staat und Kirche und enthält statistische Angaben über
die verschiedenen Kirchen und Weltanschauungsgemeinschaften.

Das Verhältnis von Staat und Kirche ist durch den 24. Artikel des

nationalsozialistischen Parteiprogramms, seine Ausführungsbestimmungen
sowie die Fortbildung der Bestimmungen der alten Reichs- und
Landesverfassungen in Gesetzgebung, Verwaltung und Rechtsprechung bestimmt.
Grundlegend ist der Satz: «Auf dem Gebiet der Politik und der
Weltanschauung beansprucht der Staat die alleinige Führung für sich. Er
duldet nicht, dass die Religionsgesellschaften in irgendeiner Weise auf die

politische und weltanschauliche Gestaltung der deutschen Verhältnisse
Einfluss zu nehmen suchen.» Anderseits will aber der Staat auf die

bekenntnismässige Sphäre der Kirchen keinen Einfluss ausüben. Die
Religionsfrage unterliegt der persönlichen Entscheidung des einzelnen
Menschen. Im Rahmen der allgemeinen Staatsordnung ist jedem Glaubensund

Gewissensfreiheit zugesichert. Die verschiedenen Bekenntnisse sind
geduldet, vorausgesetzt, «dass es sich dabei wirklich um Religion und nicht
um religiös verbrämte politische Ansprüche handelt». Der Genuss bürgerlicher

und staatsbürgerlicher Rechte und die Zulassung zu öffentlichen
Ämtern in Staat und Partei ist vom religiösen Bekenntnis unabhängig.
Neben der Bezeichnung des religiösen Bekenntnisses bei Eintragungen im
Personenregister sind die Bezeichnungen «gottgläubig» oder «glaubenslos»
zugelassen. Jedermann, der das 14., im Protektorat Böhmen und Mähren
das 16. Lebensjahr hinter sich hat, kann über seine Zugehörigkeit zu
einem Bekenntnis selbst Bestimmung treffen. Obligatorisch ist die Zivilehe,
fakultativ ist sie im Protektorat Böhmen und Mähren und im
Generalgouvernement für das besetzte Polen. Das allgemeine öffentliche Leben
wird entkonfessionalisiert. Geistliche sollen nicht Mitglieder der politischen
Bewegung und ihrer Gliederungen sein. Ämter in der Partei und Ämter
im Dienste der Religionsgesellschaften sind grundsätzlich unvereinbar.
Verboten sind diesen alle in der Partei gebrauchten Amtsbezeichnungen
und Symbole. Die Kirche wird auf das religiöse Gebiet beschränkt.

Die grösseren Religionsgesellschaften sind Körperschaften öffentlichen
Rechts. Sie unterliegen der allgemeinen Staatsaufsicht, die sich auf die

Vermögensverwaltung, auf das Steuerwesen, Genehmigung der Steueransätze

und gewisser Rechtsgeschäfte wie Aufnahme von Anleihen,
Ausschreiben von Sammlungen ausserhalb der gottesdienstlichen Kollekten
bezieht. Die Erwerbsfähigkeit ist durch sogenannte Amortisationsgesetze
beschränkt, teilweise Steuerbefreiung ist gewährt.

Die Religionsgesellschaften sind selbständige Verbände mit der

Befugnis, ihre Angelegenheiten unter Beachtung der staatlichen
Vorschriften selbst zu regeln. Ihre Autonomie erstreckt sich auf die Glaubens-



— 185 —

lehre, den Gottesdienst, die sonstige kirchliche Feiergestaltung, die
Vorbildung und Anstellung der Geistlichen, die kirchliche Organisation. Bei
bestimmten wichtigen Personalfällen (Bistumsbesetzungen, Berufung von
Kirchenpräsidenten) ist das Plazet des Staates vorgesehen. Bischöfe leisten
einen Eid, dass sie die Staatsgesetze achten. Alle Religionsgesellschaften
haben an sich die gleiche Stellung. Gewordene Verschiedenheiten sollen
ausgeglichen werden.

Versammlungen von Religionsgesellschaften sollen in der Regel nur
in eigenen Räumlichkeiten stattfinden. Sonntage und herkömmliche Feiertage

sind gesetzlich geschützt. Gotteslästerung und Verletzung des

religiösen Empfindens ist unter Strafe gestellt. Vornahme religiöser
Handlungen im Heer, in Krankenhäusern und sonstigen öffentlichen Anstalten
ist zugelassen. Der Religionsunterricht ist im Rahmen der allgemeinen
staatlichen Gesetzgebung ordentliches (nicht obligatorisches) Lehrfach in
den Schulen. An den meisten Universitäten bestehen theologische Fakultäten.

Das kirchliche Zeitschriften-, Presse- und Musikwesen ist der
staatlichen Reichsschrifttum-, Reichspresse- und Reichsmusikkammer
eingegliedert. Die Aufsicht erstreckt sich auf die Vorsorge, dass Übergriffe
in das politische und weltanschauliche Gebiet unterbleiben. Vertragliche
Staatsleistungen und erhebliche Ermessenszuschüsse werden im Altreich
an Kirchen ausbezahlt. In Osterreich, im Sudetenland und teilweise in
den Reichsgauen Wartheland und Danzig-Westpreussen sind die Kirchen
grundsätzlich auf die Leistungen ihrer Gläubigen angewiesen. Der Staat
leistet jedoch freiwillige Zuschüsse nach Ermessen.

Zur Statistik der Kirchen Deutschlands. Die Verfassung
der evangelischen Kirche datiert vom 14. Juli 1933. Sie kennt eine einheitliche
evangelische Kirche mit dem Sitz der Kirchenregierung in Berlin und mit
24 Landeskirchen teils lutherischen, teils reformierten und teils unierten
Charakters. Die Zahl der Kirchgemeinden wird mit 19,000, die der Geistlichen

mit 17,000 angegeben, dazu kommen noch 2000 Vereinsgeistliche.
Die Ausbildung der Geistlichen geschieht an 18 evangelisch-theologischen
Fakultäten der staatlichen Universitäten und in 29 Predigerseminarien und
theologischen Schulen. Die Kirche baut sich aus der Gemeinde auf mit
Pfarrer, Kirchenvorstand, Gemeindeversammlung. Darüber stehen geistliche

Leiter — in den einzelnen Landeskirchen als Oberpfarrer, Dekane,

Pröpste, Superintendenten, Generalsuperintendenten und Bischöfe (etwa
1000) bezeichnet; übergeordnete Kirchenbehörden sind Konsistorien,
Landeskirchenämter, Oberkirchenräte, Kirchenkanzleien und die oberste

Kirchenregierungsbehörde die deutsche evangelische Kirchenkanzlei
zuzüglich des Geistlichen Vertrauensrates in Berlin. Der Gesamthaushalt

beträgt ungefähr 287 Millionen Reichsmark. Unter den Vereinen und
Stiftungen der Kirche sind Männer-, Frauen- und Jugendwerke, die

Einrichtungen der Innern Mission mit 4800 Anstalten der geschlossenen,



— 186 —

4500 der halboffenen Fürsorge, 47,800 Diakonissen, 20,000
Wohlfahrtseinrichtungen, 4800 Diakonen und der Äussern Mission —
Deutschevangelischer Missionstag mit 31 Missionsgesellschaften, 1600 Missionaren
und 12,500 eingeborenen Mitarbeitern. Das kirchliche Leben wird im
allgemeinen als rege bezeichnet, die Tauf- und Traustatistik sei günstig,
weniger die Abendmahlstatistik. 1933 sind 56,849 Austritte und 323,618
Übertritte, 1937 dagegen 352,498 Austritte zu verzeichnen, «was auf die
unklare Haltung der Kirche dem Staat gegenüber zurückzuführen ist».
Das kirchliche Aussenamt betreut die deutschen evangelischen Gemeinden
und die Volksdeutschen Kirchen im Ausland. «Sie pflegt ferner», so wird
gesagt, «da auch die evangelische Kirche eine heilige allgemeine christliche
Kirche sein will, die Beziehungen zu den übrigen evangelischen und andern
christlichen Kirchen der Welt, der sogenannten ökumenischen Bewegung
(Ökumenischer Rat für praktisches Christentum, Einigungsbewegung für
Glaube und Kirchenverfassung), was freilich der deutschen evangelischen
Kirche kürzlich durch die Haltung der Oxforder Weltkirchen-Konferenz
von 1937 sehr erschwert worden ist.» Wir notieren aus der Schrift noch
folgende Stelle: «In den Jahren nach 1933 sind innerhalb der deutschen

evangelischen Kirche Gegensätze grösseren Umfanges in dogmatischer und
theologischer Hinsicht entstanden (z. B. Stellung zum Alten Testament,
zur Judenfrage, zu den alten Bekenntnisformulierungen usw.). Das hat

zur Bildung sogenannter kirchlicher Gruppen (Bekenntnisbewegung,
Deutsche Christen, Mittelgruppe) geführt. Als die Interessengegensätze
und die zahlreich entstandenen Streitfragen sich nicht mehr auf das religiöse
Gebiet beschränkten, sondern auch der Kirchen organisatorischen Bereich
und das Gebiet der kirchlichen Vermögensverwaltung ergriffen, musste
der Staat ordnend eingreifen, schon um die Verwendung der von ihm
selbst gegebenen Gelder sicherzustellen. » Es folgen die Hinweise auf die

Gesetzesbestimmungen. «Hiernach sind bei der Reichskirche und den
einzelnen Landeskirchen wieder ordnungsgemässe Kirchenregierungen, in
einzelnen Fällen auch Finanzabteilungen zur Leitung der kirchlichen
Vermögensverwaltung und Überwachung der Bewirtschaftung der
staatlichen Zuschussmittel an die Kirchen, geschaffen worden. Auf Grund der

genannten Bestimmungen hat der vom Führer berufene Reichsminister
für kirchliche Angelegenheiten die Aufgabe und Befugnis, auch weiterhin
alle diejenigen Massnahmen zu treffen, die zur Wiederherstellung geordneter
Zustände innerhalb der deutschen evangelischen Kirche nötig sind, bis
diese wieder in der Lage ist, ihre Organisations-, Glaubens- und Bekenntnisfragen

ordnungsmässig selbst zu regeln» (S. 22). Die Vorgänge sind ja
bekannt, wir geben diese offiziöse Darstellung — der Verfasser ist
Beisitzer des fraglichen Ministeriums — hier wieder zur Beleuchtung des
Verhältnisses des Staates zur Kirche.

Der folgende Abschnitt ist der altkatholischen Kirche gewidmet.
Es wird unter anderm gesagt : Die altkatholische Kirche, die eine öffentlich-



— 187 —

rechtliche Körperschaft ist, umfasst drei Bistümer mit je einem Bischof
an der Spitze, Bonn (Altreich), Wien (Ostmark) und Warnsdorf (Sudetengau

einschliesslich des Gebiets des Protektorats Böhmen und Mähren),
dazu einige altkatholische Gruppen polnischen Volkstums im
Generalgouvernement für die besetzten polnischen Gebiete. Dem Bischof von
Bonn kommt die Vertretung der Gesamtkirche gegenüber dem Staat und
gegenüber andern Organisationen zu. Die Bildung einer Gesamtsynode
der drei Bistümer ist vorgesehen. Es bestehen für die 100,000 Gläubigen
rund 200 Gemeinden und Gottesdienststellen mit 90 Geistlichen, für deren

Ausbildung, unter Beachtung der staatlichen Ausbildungsvorschriften, das

bischöflich-theologische Seminar in Bonn und das altkatholisch-theologische
Seminar in der philosophischen Fakultät der Universität Bonn in Betracht
kommen. Die Kirche erhält zur Besoldung der Bischöfe und Geistlichen
Staatszuschüsse in der Höhe von 200,000 Mark und erhebt daneben
Kirchensteuern und Beiträge von jährlich 335,000 Mark. Es wird
beigefügt: «Zum nationalsozialistischen Staat ist die altkatholische Kirche,
die bewusst Volkskirche sein will, nicht in Gegensatz getreten, weshalb
der Bischof von Bonn am 17. Dezember 1935 vom Reichsminister für die
kirchlichen Angelegenheiten auf den Führer vereidigt worden ist.»

Die orthodoxe Kirche. Das Reichsministerium für die kirchlichen
Angelegenheiten liess im Oktober 1935 durch die Bischofssynode der
russisch-orthodoxen Kirche des Auslandes in Belgrad eine orthodoxe
Kirchenverfassung ausarbeiten. Es wurde eine orthodoxe Diözese mit
dem Sitz des Bischofs in Berlin gebildet und ihr die Rechte einer
öffentlichrechtlichen Körperschaft verliehen. Zur Diözese halten sich die orthodoxen
Gläubigen der verschiedenen Staaten, sofern sie nicht eigene
nationalorthodoxe Kultusgemeinden bilden. Der Bischof wird nach vorheriger
Zustimmung der deutschen Reichsregierung von der erwähnten
russischorthodoxen Bischofssynode gewählt. Es bestehen ausserdem eigene
griechisch-orthodoxe Kirchgemeinden, die dem griechischen Gesandtschaftsprediger

in Berlin und dem ökumenischen Patriarchen in Konstantinopel
unterstehen, ebenso einzelne jugoslawische und rumänische
Kirchgemeinden. Im Protektorat Böhmen und Mähren gibt es zwei tschechischorthodoxe

Kirchen, eine gehört zur Jurisdiktion des ökumenischen
Patriarchen von Konstantinopel, die andere zur Jurisdiktion des Patriarchen
von Belgrad. In Deutschland leben ca. 50,000 Orthodoxe. Dazu kommen

250,000 Orthodoxe, meistens Ukrainer im Gebiete des besetzten Polens,
die dem Bischof in Berlin unterstellt sind.

Die tschechische Kirche, die sich nach 1920 in Böhmen gebildet
hat und 850,000 Anhänger in überwiegender Mehrzahl in Böhmen und
Mähren zählt, zählt hier 272 Kirchgemeinden und wird von der
Protektoratsregierung dotiert. Die höchste Kirchenbehörde ist der Zentralältestenrat
mit dem Bischof von Prag an der Spitze, der den Titel Patriarch führt.



— 188 —

Den einzelnen Diözesen stehen Bischöfe vor. Die Kirche lehnt die Trinitätslehre

ab.

Die tschechisch-brüderische Kirche, die durch die Vereinigung
der tschechischen protestantischen Gemeinden entstanden ist, ist eine

Körperschaft des öffentlichen Rechts, zählt 300,000 Seelen in 163
Gemeinden und 215 organisierten Predigtstationen mit 151 Geistlichen. Sie

wird vom Staat dotiert.

In der Vereinigung deutscher evangelischer Freikirchen
sind die Methodisten mit 60,000, der Bund der Baptistengemeinden mit
73,000, die evangelische Gemeinschaft mit 30,000 und die freien
evangelischen Gemeinden mit 13,000 Anhängern zusammengeschlossen. Sie
stehen in keiner engeren Beziehung zum Staat und werden vom Staat
nicht dotiert.

Zur Gruppe der Freikirchen gehören die evangelisch-lutherische
Kirche, die sogenannten Altlutheraner, mit der Kirchenbehörde in Breslau,
mit 57,000 Mitgliedern, der Bund freier reformierter Gemeinden — Sitz
in Göttingen — mit 33,000, die Brüdergemeinde mit 16,000 Mitgliedern.
Alle drei sind Körperschaften öffentlichen Rechts.

Einige Sekten sind verboten, weil ihre «religiösen Lehren volks-
und staatsgefährdenden Charakter haben». Genannt werden die
Bibelforscher, die Darbysten, die Pfingstgemeinschaft, die anthroposophischen
und theosophischen Gesellschaften, dieNeusalemsanhänger, die Mazdaznan-
bewegung. Andere Gruppen sind geduldet: die Mennoniten, Heilsarmee,
Quäker, Adventisten, Neuapostolische, Römisch-apostolische.

Die Gottgläubigen. Ohne Zugehörigkeit zu einer
Religionsgesellschaft kann einer gottgläubig oder glaubenslos sein. Von den

Gottgläubigen wird gesagt: «Die Gottgläubigen sind teilweise in verschiedenen

völkisch-religiösen Bewegungen zusammengeschlossen, oft jedoch auch

nicht organisiert. Sie betonen besonders das Arteigene des deutschen

Glaubenslebens, die fortlaufende Offenbarung Gottes im Werden und
Wirken des deutschen Volkes. Wie in jedem Volk, so lebt auch im deutschen
Volk in seiner bluthaften und seelisch-geistigen Anlage ein bestimmter
religiöser Urwille, der die Glaubens- und Weltschau und das sittliche
Leben aller schöpferischen Menschen im deutschen Volk bestimmt.» Es

gebe gottgläubige Bekenntnisse, deutsche Mahnworte (Gebote), deutsche
Texte, lebenskundliche Lehrpläne für die Jugend. Unter den
Gesellschaften werden genannt der Bund für deutsche Gotteserkenntnis, der
Kreis um Prof. W. Hauer, der Kampfring deutschen Glaubens, die
nordische Glaubensgemeinschaft, die germanische Glaubensgemeinschaft,
die deutsch-nordische Religion, der Reichsring gottgläubiger Deutschen.
Dazu werden die Reste der ehemaligen freireligiösen Verbände gerechnet,
die jetzt in der freien Religionsgemeinschaft zusammengeschlossen sind.



— 189 —

Nicht eigentlich zu den Religionsgesellschaften gehören die jüdischen
Kultusvereinigungen, da sie gleichzeitig einen Zusammenschluss des

Rassenjudentums bilden. Die Vereinigungen leben als eingetragene Vereine

mit bürgerlicher Rechtsfähigkeit nach dem Gesetz vom 28. März 1938.
Sie sind in einer Reichsvereinigung zusammengeschlossen.

Die römisch-katholische Kirche. Für das Rechtsleben dieser
Kirche sind die Reichs- und Landesgesetze massgebend, das
Reichskonkordat vom 20. Juli 1933 und einige Länderkonkordate. Das
österreichische Konkordat vom 5. Juni 1933, der modus vivendi mit der
Tschechoslowakei vom 2. Februar 1928, das Konkordat mit Polen vom
10. Februar 1925 sowie dessen Nachtrag aus dem Jahre 1938 kommen in
Wegfall. «Eine Reihe von Bestimmungen in den deutschen Konkordaten ist
angesichts der fortgeschrittenen staatsrechtlichen und politischen
Weiterentwicklung der deutschen Verhältnisse nach dem Grundsatz der bei allen
diesen Verträgen zu beachtenden Clausula rebus sie stantibus nicht mehr
oder nicht mehr voll anwendbar» (S. 37). In Deutschland bestehen 11

Kirchenprovinzen — Köln, Paderborn, Breslau, Freiburg, München-
Freising, Bamberg, Wien, Salzburg, Prag, Olmütz, Gnesen-Posen —,
45 (Erz-)Bistümer, 2 apostolische Administraturen, 2 Prälaturen nullius,
dazu in Polen die Erzbistümer Krakau und Warschau mit 6 Bistümern.
Den Bischöfen unterstehen — ohne Polen — 17,183 Gemeinden mit
35,103 Weltgeistlichen. Das kirchliche Leben ist rege. 1933 im Altreich
31,987 Austritte gegenüber 24,198 Übertritten, 1937 117,863 Austritte. Im
Altreich und in der Ostmark 970 männliche und 8991 weibliche
Ordensniederlassungen mit 22,701 Ordensgeistlichen und Brüdern und 119,060
Ordensschwestern. Die Kirche erhält staatliche Dotation (56 Millionen).
«Die katholische Kirche hat sich seit 1933 von den Versuchen zur
Wiederherstellung des politischen Einflusses, den der Katholizismus in Deutschland

im Zwischenreich in Gestalt seiner politischen Parteien (Zentrumspartei,

Bayrische Volkspartei, christlich-soziale Partei Österreichs) besass,

nie ganz frei machen können. Hierauf sowie auf manche offen zutage
getretenen Mißstände im innern Leben der katholischen Kirche sind in der

Hauptsache die Auseinandersetzungen zurückzuführen, in denen sich
Staat und katholische Kirche in Deutschland in neuerer Zeit teilweise
befunden haben.» So der Verfasser.

A.K.


	Kirchliche Chronik

