Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 3-4

Artikel: Von der 6kumenischen Arbeit
Autor: C.N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 127 —

Von der 6kumenischen Arbeit.

,oInter arma silent musae.” Das gilt heute nicht mehr. Auch
die Musen sind heute in den Dienst des Krieges gestellt. Dagegen
miissen wir leider feststellen: inter arma silet, languescit, quiescit
labor oecumenicus. In den kriegfithrenden Léndern ist sie ganz
zum Erliegen gekommen. Ja, der begonnene Briickenbau von
Kirche zu Kirche ist teilweise abgebrochen worden. Wir kénnen
nur hoffen und darum beten, dass die Briickenpfeiler wenigstens
stehen bleiben, auf dass nach dem Kriege nicht wieder von vorne
angefangen werden muss. Aber das Waffengetiimmel absorbiert
doch so sehr die materiellen, geistigen und sittlichen Krifte, dass
auch in den bisher vom Kriege verschonten Lindern der Strom
der ¢kumenischen Bewegung nur langsam und trige dahinzieht.
Immerhin ist bei den neutralen und nichtkriegfithrenden Voélkern
noch das Bewusstsein wach geblieben, dass die dazu berufenen
kirchlichen Kreise den Ruf des Herrn der Kirche nach Einheit und
Verstandigung héren und als Verpflichtung empfinden miissen.
Die o6kumenische Arbeit darf nicht unterbrochen werden. Die
Weiterarbeit obliegt besonders den Kirchen neutraler Lénder.

Erfreulicherweise gibt sie uns aus den U. S. A. Lebenszeichen.
In der Winternummer der okumenischen Revue ,,Christendom®
von 1940 sind Arbeiten zur okumenischen Bewegung erschienen,
die das Interesse aller Theologen verdienen. Sie geben uns einen
vortrefflichen Einblick in den gegenwirtigen Stand der Dinge mit
allen Schwierigkeiten und aller Problematik.

Wir geben im Folgenden Artikel eines hollindischen und zweier
amerikanischer Theologieprofessoren wieder.

L. J. van Holk, Professor der Theologie an der Universitit
Leyden, ein bekannter Fiihrer der liberalen Theologie, der von
diesem Standpunkt aus eine Theologie des Heiligen Geistes heraus-
gegeben hat, schreibt iiber ,,das Wesen der Kirche®.

Er definiert zunichst den Begriff , Kirche, der heute sehr
unbestimmt ist. Kirche bedeutet manchem eine sehr unklare
Bezeichnung fiir alles, was mit dem christlichen Leben zusammen-
hiangt, sofern dieses organisiert ist. Andern bedeutet Kirche fast
unbewusst die eigene Konfessionsgemeinschaft. Wieder andern
ist sie nichts als eine kirchliche Partei. Das Wort Kirche kann



— 128 —

aber auch mehr oder weniger unklar gebraucht werden, um die
unsichtbare Kirche zu bezeichnen. Héaufiger wird der Ausdruck
Kirche angewendet, um die enge Verbindung der unsichtbaren
Kirche mit der empirischen christlichen Kirche zu bezeichnen.
Manchmal ist ,,Kirche die historische Hinheit des organisierten
Christentums und bedeutet schliesslich das gottesdienstliche Ge-
bdude einer christlichen Gemeinde.

Van Holk selbst versteht unter Kirche ,die ideale Gemein-
schaft von Christen, an der verschiedene Denominationen in ver-
schiedenem Grade teilhaben, je nach den Gaben, die ithnen vom
Heiligen Geiste verliehen sind®.

Bei Annahme dieser Definition miissen zwei Elemente bekdmpft
werden, die ihr fremd sind, der religitse Individualismus und der
Klerikalismus. Der religitse Individualist sieht nur die Unzuling-
lichkeiten, die Uberheblichkeit und die bequeme Weltlichkeit der
Kirchen, die wir bei allen in ihrer Geschichte wahrnehmen kénnen.
Die Kritik mag berechtigt sein, aber, abgesehen von den seltenen
Monchsnaturen, Einspinnern und wahrhaft asketischen Mystikern,
sind die meisten Christen Wesen, die fiir die Gemeinschaft ge-
schaffen sind und danach streben. Sie suchen eine Stitte, wo in
gesellschaftlichen und erbaulichen Formen Gott verehrt wird,
um so symbolisch zu bekunden, dass Gott mit den Méachten dieser
Welt nicht identisch ist, und um in einer Gemeinschaft Liebe zu
itben. Unter Klerikalismus versteht der Verfasser nicht geistliche
Herrschsucht oder ingérance cléricale, sondern den Typ jener wort-
reichen Geistlichen, die mit vielen Reden ihre Ignoranz verdecken
und mit ihren dogmatischen Predigten keinen Gegner iiberzeugen
koénnen. Minner, deren bequemes Leben kein Verstédndnis zeigt
fiir die Mithseligen und Beladenen, die in den fiir die Kirche guten
Zeiten eigensinnig, streitstichtig und unglaublich eingebildet sind.

Van Holk befasst sich sodann kritisch mit der Definition des
Konzils iiber ,,die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche™.
Diese Selbstinterpretation der Kirche sei nicht so geistig und reli-
gids, wie sie sein sollte.

Wenn das Wort ,,heilig” im Sinne der alten Religionen und
auch mancher Stellen des Alten Testaments genommen wird, als
eine gottliche Eigenschaft, als Gegensatz zum Profanen, als etwas,
das einer andern, unbeschreiblichen Welt angehort, so hat das
,»heilig® wenig zu tun mit dem alltdglichen kirchlichen Leben aller
Denominationen, deren Geschichte voller dunkler Seiten, voller



— 129 —

schmutziger Streitigkeiten und jammerlichen Egoismus ist. Die
Kirche hat schon das Recht, ihre metaphysische Heiligkeit zu be-
kennen unter der Voraussetzung, dass sie ihre eigenen Siinden
gegen das ideale Prinzip bekennt. Der Kifer fiir konfessionelle
Orthodoxie erinnert den Verfasser an das krankhaft nervose Hinde-
waschen, das die Seele nicht reinigt.

Noch grossere Schwierigkeiten bereiten van Holk die Begriffe
der Einheit und Katholizitdt. Die Konzilsviter verurteilen die
héretische Haltung, die sektiererische ecclesiola, wie die, welche in
der Lehre abweichen. Die romische Kirche kennt bis auf den
heutigen Tag kein anderes Motiv fiir Sektentum als Hochmut und
eigensinnige Halsstarrigkeit. Sie will nicht anerkennen, dass die
sogenannte , katholische” Lehre keineswegs immer katholisch noch
wahr ist. Sie hat kein Verstidndnis fir Menschen, die der Kirche
gerne angehoren wollen, aber sich im Gewissen von veralteten
Lehren und den allzu menschlichen Ausdriicken fiir die ewige Wahr-
heit abgestossen fiithlen. Zwar bildet die Bruderschaft der Heiligen
eine Kinheit, aber keine Kirche ist eine solche Bruderschaft von
Heiligen. Die Christenheit, die wir sehen und in der wir leben, ist
gar keine Kinheit. Sie ist auch nicht im vollen Sinne des Wortes
katholisch. Wenn wir das Wort katholisch im Sinne des bekannten
Satzes des Vinzenz von Lerin nehmen: quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus creditum est, so schliesst das einen doppelten
Scheingrund in sich: Hrstens ist er, wortlich genommen, einfach
nicht wahr, und zweitens ist die Beharrlichkeit von Glaubens-
formularen keineswegs eine Sicherheit fiir die Einheit des geist-
lichen Lebens. Der Satz ist keine erschopfende Erklirung dessen,
was erklirt werden soll. Wenn wir an die erbitterten Streitigkeiten
zwischen dem pépstlichen Stuhl und den orientalischen Patriar-
chatssitzen oder an die tiefen Unterschiede zwischen kalvinischen
und lutherischen Gemeinden denken, so konnen wir den Sinn des
Glaubens an eine katholische Kirche nicht erfassen. Wohl gibt es
Bindeglieder in Liturgie, Hierarchie und Dogma, und jeder Christ
anerkennt, dass der Leib Christi eine Einheit ist und dass die christ-
liche Gemeinschaft alles durchdringen sollte. Aber aus diesen
Grinden glaubt van Holk, die klerikalen Anspriiche, die sich auf
den Adjektiven ,einig und katholisch® begriinden, ablehnen zu
miussen.

Was versteht man unter Apostolizitit der Kirche? s be-
deutet nicht apostolische Missionsarbeit, sondern auf dem Grunde

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940. 9



— 130 —

der Apostel bewahrte apostolische Sukzession und damit unfehl-
bares, authentisches Christentum. Das alles ist nichts anderes als
klerikale Anmassung. Geistige Integritdt wird nicht mechanisch
bewahrt. Auch die grosste Korrektheit eines Ordinationsrituals
kann nicht absolut den Stand des kirchlichen Amtstrigers garan-
tieren, und selbst die &dlteste Tradition ist kein Beweis des gott
lichen Rechtes.

Es wird oft behauptet, die Kirche jeder christlichen Denomi-
nation sei etwas ganz Verschiedenes von einer Religionsgesell-
schaft; denn diese ist von Menschen, jene aber von Gott gegriindet.
Gewiss sind alle protestantischen Denominationen von Menschen
gegriindet. Soziologisch sind manche von ihnen als Bruderschaften
mit sozialem Leben anzusehen. Und trotzdem haben sie als Reli-
gionsgesellschaften einen tieferen Grund als weltliche Gesellschaften.
So klein eine Kirche auch sein mag, sie weiss, dass sie selbst eine
Botschaft und einen Beruf hat, die ihr einen Missionseifer geben und
eine grosse Aufgabe tibertragen.

Wenn wir auf die Urkirche schauen, so kann das Pfingst-
erlebnis kaum als die Begriindung der Kirche gedeutet werden,
obschon es ein sehr wichtiger Markstein ihrer Entwicklung war.
Die Behauptung, Christus oder Gott soll die Kirche gegriindet
haben, ist nur im iibertragenen Sinne zu nehmen, wihrend wir
bei Nestorius, bei Calvin, Luther, der anglikanischen Kirche oder
bei Wesley wirklich von einer Griindung sprechen kénnen. Gott
und Christus haben niemals Statuten oder Satzungen verfasst.
Das Wort ,katholisch kommt im Neuen Testament gar nicht vor.

Grindung der Kirche setzt einen strengen Institutionalismus
voraus, was mit den Tatsachen nicht {ibereinstimmt.

Wenn aber das Wort ,, katholisch® gar im Sinne von Bewahrung
der apostolischen Traditionen und Normen erweitert wird, so ist
das zum mindesten génzlich irrefithrend. Wie kénnen wir die aus-
gebildete Hierarchie unserer Tage mit den einfachen Formen der
Urkirche gleichsetzen ? Statt der Antithese ,,High Church” und
»Low Church® sollte man setzen ,klerikale und geistige Formen®
oder ,ritualistische Magie und volle religidse Sittlichkeit”. Die
klassische Formel von der einen, heiligen, katholischen und aposto-
lichen Kirche ist van Holk daher praktisch unannehmbar. Wir
sollten weniger davon reden, aber sie um so mehr zu verwirklichen
suchen. Keine orthodoxe Ablehnung héretischer Vielfiltigkeit,
sondern einfache Anerkennung der mannigfaltigcen Gaben der gott-



— 131 —

lichen Gnade, die den verschiedenen Denominationen in verschie-
dener Weise verliehen ist.

Nach diesem eher negativen Teil geht van Holk dazu iiber,
klar zu machen, was kirchliches Leben fiir unser geistiges Leben
sein kann. KEr stellt hier folgende These auf:,,Ich glaube an die
Gemeinschaft aller, welche sich selbst Christen nennen
und als solche bekennen, die in der Gottesverehrung,
in der Predigt des Evangeliums, im Dienste des Néach-
sten vom heiligen Geiste geleitet werden. Diese Ge-
meinschaft muss eine Zufluchtsstitte geistiger Art
bieten und in der Hoffnung siegreich sein.”

Diese These wird nun im einzelnen begriindet.

Statt ,,Gemeinschaft der Heiligen“ wéhlt er den Ausdruck
,,Gemeinschaft aller, die sich Christen nennen und als solche be-
kennen®, weil die Bezeichnung des Kredos von den Heutigen nicht
mehr so verstanden wird, wie ihn die Konzilsviter seinerzeit ver-
standen hatten. ,,Die Gemeinschaft der Heiligen ist eine so er-
habene und transzendente Gemeinschaft, dass unsere irdischen
Gemeinschaftsformen damit nicht verglichen werden kénnen.*
Die von van Holk gewidhlte Bezeichnung gestattet jedem Indi-
viduum und jeder Denomination, sich als Glieder am Leibe Christi
zu bekennen. Dag ist die einzige 6kumenisch mogliche Grundlage.
Es wire ein wirklicher Akt der Demut und Bescheidenheit, wenn
sich das kirchlich organisierte Christentum auf diese Erklarung
einigen kénnte. Nur als Gemeinschaft auf dem Boden der Gleich-
heit sind die Christen imstande, die exklusive klerikale Selbst-
geniigsamkeit der Vergangenheit zu vergeben und zu vergessen.
Wir miissen uns bemiihen, unsere Denominationen als Gemein-
schaft der Gemeinschaften nicht unter dem Primat von St. Peter,
gsondern von St. Johannes zusammenzubringen.

Der zweite Satz der These betont die enge Beziehung zwischen
der Kirche und der Leitung des menschlichen Lebens durch den
Heiligen Geist. Eines der Hauptergebnisse der klerikalen Ent-
wicklung ist die Zuriickdringung dieser Leitung. Die extremste
Haltung wiirde sein: Keine Leitung ausserhalb der Kirche, alle nur
moglichen Charismata des Heiligen Geistes innerhalb der Kirche.
Eine solche Auffassung kénnte héchstens die rémische Kirche ver-
treten. Nach van Holk miissen wir als moderne Menschen die
Haltung einnehmen, dass kein noch so wertvoller Besitz an kirch-
lichen Institutionen die Kirche von der Verantwortung absolvieren



— 132 —

kann, moglichst weit nach den Gaben des Heiligen Geistes in andern
Formen auszuschauen, als es die des eigenen institutionellen Lebens
sind. Gewiss ist der , Enthusiasmus™ oft eine krankhafte Sache
gewesen. Trotzdem kann eine Kirche, die diesem Enthusiasmus
keinen Platz einriumt, die allem irreguliren geistlichen Uber-
schwang einen Abfluss gemacht hat, keine echt christliche Gemein-
schaft sein. In kirchlichen Versammlungen fehlt es so oft in ganz
bedauerlicher Weise durch unheilige Klugheit an Inspiration, ja
sie wird durch herabsetzende Motive geradezu erdriickt, dass wir
nur um eine griindliche Bekehrung der christlichen Gemeinschaften
rum Glauben an die unmittelbare Leitung durch den Heiligen
Geist durch Inspiration und Ehrfurcht vor ihr beten kénnen.
Eine solche Leitung mag oft nur in der Kinbildung bestehen, aber
genau 8o verhilt es sich mit der apostolischen Sukzession.

Inspiration bedeutet nicht nur jene Lebendigkeit, die uns zu
heroischen Entschliissen und zu kiinstlerischer Vollendung fiihrt,
sondern auch die moralische Kraft und das ruhige Innenleben, die
die alltdglichen Werte des christlichen Lebens ausmachen.

Diese geistige Leitung ist das erste und wichtigste Zeugnis,
das wir von einer Gemeinschaft verlangen, wenn wir ihren christ-
lichen Charakter, ihre wahren apostolischen Kigenschaften kennen-
lernen wollen.

Der Gottesdienst einer Gemeinschaft ist ein Charakteristikum
der Kirche: ihr Gebet, ihre Lobpreisung, ihre Danksagung und
stille Versenkung, Opfer und Kommunion, kurz ihr ganzes
sakramentales und rituelles Leben. Iine Kirche ohne rituelles
Leben, ohne einen Begriff fiir den mystagogischen Wert des Ri-
tuellen ist eine verkiimmerte Kirche. Hs ist natiirlich richtig, dass
die sakramentale Armut einer Anzahl von Kirchen eine Reaktion
gegen ritualistische Uberwucherung einer andern Kirchengruppe
ist. HEs ist auch wahr, dass die sakramentale Gnade nur ein Teil
der Gnadengaben und im engeren Sinne des Wortes nicht heils-
notwendig ist. Aber fiir die Kirche als Ganzes, fiir die Menschen,
wie sie nun einmal sind, haben die festgelegten Formen des Gottes-
dienstes eine hochst trostliche, belebende und erneuernde Kraft.
Taufe und Abendmahl oder das gottliche Opfer, die beiden Pole
der Einweihung und Vollendung, sind unerschopfliche Quellen
des geistlichen Lebens. Es ist ein ganz besonderer Charakterzug
des gottlichen Umganges mit uns, dass wir in Formen und Sym-
bolen an dem Mysterium des geistigen Bereiches teilnehmen und



— 133 —

die unaussprechliche Seligkeit des ewigen Lebens vorwegnehmen
koénnen.

Eine Kirche ohne Lobeshymnen und Danksagung, ohne das
Wunder stiller Versenkung und Anbetung kann noch ein niitz-
liches Werkzeug fiir sozialen Aufbau und Reform, fir sittlichen
Fortschritt und aktive, dynamische Krifte sein, aber sie wird
wegen Vernachlassigung dieser Dinge eines sichern Todes sterben.
Das moderne Leben leidet unter einem entsetzlichen Mangel an
Tiefe und Konzentration und kennt zu wenig vom Mysterium.
Wir miissen uns den tiefern Quellen des Mysteriums in den katho-
lischen Liturgien zuwenden, um unser religioses Leben zu ver-
tiefen, und der erginzenden Kraft, die von ihnen ausgeht, um
unser Gemeinschaftsleben wieder aufzubauen: das gemeinsame
Fest, die wohlbekannten Hymnen, die Teilnahme an der stillen
Anbetung, die Ehrfurcht vor dem klassischen Symbolismus der
christlichen Gemeinschaft durch die Jahrhunderte. Das alles ist
eine wertvolle Hilfe, um den modernen Menschen von seinem pein-
lichen Unbehagen zu heilen.

Zur Verkiindigung des Evangeliums gehort die Missionstétig-
keit (christliches Leben verlangt Propaganda), ferner die Predigt
im Gottesdienst, das offene Zeugnis im Leben, selbst auf die Ge-
fahr des Martyriums hin, wobei auch auf die Mértyrer hinzu-
weisen ist.

Die Kirche muss ferner Dienerin sein (Diakonie) und eine
karitative und soziale Tatigkeit entfalten.

Als besondern Charakterzug der Kirche verlangt van Holk,
dass sie Gelegenheit fiir ein geistliches Asyl biete, d. h. anachore-
tischen Naturen muss die Moglichkeit zu einem ménchischen Leben
geboten werden, wobei man sich beim Worte Ménch oder Nonne
von Vorstellungen wie Geliibde, unbedingten Gehorsam, Disziplin,
Zolibat etc. frei halten muss. Es ist dabei mehr an ein teilweises
oder dauernd von der Welt zuriickgezogenes Leben zu denken. -

Schliesslich gilt van Holk die Pflege der ewigen Hoffnung als
Charakteristikum der christlichen Gemeinschaft. Hoffnung ist ihm
die zuversichtliche KErwartung des vollstindigen Sieges Gottes
iber seine Widersacher. Dieser Begriff ist aber stark mit eschatolo-
gischen Erwartungen verkniipft, und die Eschatologie mit ihrer
kosmischen Katastrophe und der Herabkunft des Reiches Gottes
mit dem himmlischen Jerusalem ist stark verfliichtigt. Das letzte
Gericht ist unserer Generation zum Mythus geworden, der nur



— 134 —

moralisch und religios-symbolisch aufgefasst wird. Die christ-
liche Hoffnung ist aber die Zuversicht, dass irgendwann einmal das
Reich des Heiligen Geistes triumphieren wird. Diese Hoffnung
zu stérken, ist eine der wichtigsten Aufgaben der christlichen
Gemeinschaft.

Diese fiir van Holk fiir die Kirche charakteristischen Merk-
male hat aber keine der heutigen Denominationen ganz. Um so
notiger ist die ckumenische Zusammenarbeit. Vergleichung und
Zusammenfassung hat Hand in Hand zu gehen. Wir sollten alle
unsere Denominationen zu Orden der einen, wahren katholischen
Kirche umwandeln. Dann kénnen wir hoffen, dass Einheit, Heilig-
keit, Katholizitdt und Apostolizitit einmal zur Kirche gehoren
werden, wenn sie mit dem Primat der Liebe und nicht der Macht
bekleidet ist.

Der kirchliche Liberalismus mit seiner Unbestimmtheit der
Terminologie und Theologie macht es schwer, sich in der ékume-
nischen Bewegung zurechtzufinden. Davon zeugt der vorstehende
Artikel van Holks.

Von erheblich positiverem Wert scheint mir die Arbeit des
lutherischen Theologieprofessors Erich H. Wahlstrém iiber ,,das
Reich Gottes und die Kirche“ zu sein.

Die Beziehungen zwischen Reich Gottes und Kirche sind in
der bisherigen 6kumenischen Arbeit noch nicht abgeklirt, ebenso-
wenig, wie weit sich das Reich Gottes ausdehnt. Wahlstrom will
nun aus dem Neuen Testament den Begriff des Reiches Gottes und
der Kirche herausarbeiten.

L

Das Wesen des Reiches Gottes im Neuen Testament,
das Jesus in seinem irdischen Leben verkiindigte, ist das Reich
der Gnade Gottes. Gott errichtet dieses Reich durch die Er-
l6sungsakte, durch die er die Menschen von der Macht der Siinde,
des Todes und des Teufels erloste und sich mit ihnen auf Grund
der Gnade vereinigte. Die Proklamierung dieses Reiches ist die
frohe Botschaft. Jesus ging umher, indem er die frohe Botschaft
vom Reiche Gottes verkiindigte (Mt. 4, 23), und er sagte seinen
Jiingern, dass ,dieses Evangelium vom Reiche in der ganzen Welt
gepredigt werden muss“. Dieses Evangelium fasst er in dem Zitat
aus Jesaias zusammen: , Der Geist des Herrn ist iiber mir, weil
er mich gesalbt hat, um den Armen die frohe Botschaft zu bringen.



— 136 —

Er hat mich gesandt, um dem Gefangenen die Freilassung und den
Blinden die Verleihung des Augenlichtes zu verkiinden, die Unter-
driickten in Freiheit zu setzen, ein Gnadenjahr des Herrn auszu-
rufen.” Wohin sie mit dieser Botschaft und ihren Werken kiamen,
da sollten sie denen, die sie nicht aufnehmen, sagen: ,,Das sollt
ihr jedoch wissen, dass das Reich Gottes nahe herbeigekommen
ist.“ In seiner Antwort an die Johannesjiinger weist er auf seine
Werke hin: ,,Blinde werden sehend, Lahme konnen gehen, Aus-
séitzige werden rein und Taube horen, Tote werden auferweckt und
Armen wird die Heilsbotschaft verkiindigt.” Das Reich Gottes
ist diese erlosende Titigkeit Gottes, die uns so offenbar wird.
Die Predigt des Evangeliums heisst, dass diese erlosende Tétigkeit
Gottes nahe ist und in ihrer Wirksamkeit auf die Welt erkannt
werden kann. Evangelium heigst: Gott rettet uns.

Der Charakter des Gottesreiches als des Reiches der Gnade
wird klar erkannt an den Personlichkeiten, denen sie dargeboten
wird. Das Evangelium des Reiches gilt denen, die miihselig und
beladen sind, den Zollnern und Siindern, den Armen und Ver-
folgten, denen, die werden wie die Kinder. Jesus ist gekommen,
um zu suchen und selig zu machen, was verloren war, und nicht,
um die Gerechten zu berufen. Die Guten und Frommen haben
keine bevorzugte Stellung. An die Reichen und Selbstzufriedenen
richtet er vorwurfsvolle Worte. Ks ist fir die Begiiterten schwer,
ins Reich Gottes zu kommen. KEr fragt nicht danach, dass ihm
die Menschen etwas vorweisen, Mitleid oder Giite oder Gebet oder
Gesetzeserfiilllung. Alles, was erfordert wird, ist, dass die Men-
schen ihre Note erkennen und willens sind, auf Gottes wertvollen
Erlésungswillen zu vertrauen.

Die Worte, die den Eintritt in das Gottesreich schildern, offen-
baren dessen Gnadencharakter. ,,Das Reich Gottes kommt®, ,ist
nahe®, , tritt in Erscheinung”. Es kommt nicht durch menschliche
Bemiihungen, noch ist es da wegen der Busse der Menschen:
Vielmehr ist die Zeit der Busse da, weil das Reich Gottes gekommen
ist. ,,Es ist des Vaters Wonne, euch das Reich zu geben.” Das
heisst nicht, dass er seinen Jiingern ein Reich zur Regierung iiber-
gibt, sondern sie sind Gegenstand der erlésenden Gnade Gottes.
Jesus sagt: ,Wenn ich durch den Finger Gottes Didmonen aus-
treibe, so ist ja das Reich Gottes zu euch gekommen.“ Wo immer
Gott den Menschen von der Macht des Bdsen erlost, da kommt
das Reich. Wenn die Leute in das Reich eintreten, es annehmen,



— 136 —

es erben, so heisst das, dass ihnen ein Anteil an den Segnungen
des Reiches gegeben ist oder dass sie durch Gnade erlést sind.
,,Gott hat uns in das Reich des Sohnes seiner Liebe versetzt.”

Gott richtet dieses Reich auf. Ks gibt im Neuen Testament
kein Wort, das so ausgelegt werden kann, als ob irgendeine Tétigkeit
des Menschen das Reich Gottes erschafft oder errichtet. Der Aus-
druck ,,das Reich Gottes™ deutet darauf hin, dass Gott sein Urheber
ist. Menschen werden nur berufen, das Evangelium Gottes zu
verkiindigen. In ihrer Verkiindigung und heilsamen Wirksamkeit
ist das Reich Gottes gegenwiirtig, was aber nicht heisst, dass sie
es errichten. Paulus kann sagen: ,Ich habe mehr gearbeitet als
sie alle, aber nicht ich, sondern die Gnade Gottes in mir.” Das
Reich ist eine Grosse, die zu den Menschen kommt. An ihnen
liegt es, es aufzunehmen und zu empfangen. Das Reich ist gleich-
bedeutend mit Erlosung. Der Beseligte erbt das Reich, das fiir
ihn vom Anbeginn der Welt bereitet ist. Das Evangelium vom
Reiche Gottes heisst, dass ,,jetzt alles bereit ist.”

Wenn wir einmal erkannt haben, dass das Reich Gottes ein
Reich der Gnade ist, so wird alles, was Jesus dariiber gesagt hat,
ganz klar. Es ist das hochste Gut, der grosste Schatz, den die
Menschen finden konnen. Die Menschen sind ,, Kinder des Reiches®.
Das Reich muss gesucht werden. Es kommt zu den Menschen
nicht mit ,dusserm Getue”, sondern ,es ist in euch”. KEs ist ein
Mysterium, doch gehért es den Menschen, die kindlichen Sinnes
sind. Das Kind ist das Grosste im Reiche Gottes. Die Patriarchen
und Propheten sind im Reiche, und die, welche jetzt eintreten,
sollen mit ihnen an dessen Segnungen teilhaben. KEs ist jetzt
in der Welt; denn Gott ist in Christus erschienen, die Welt zu
erlosen, aber es soll auch in Zukunft errichtet werden, ,,wenn der
Menschensohn kommt in seiner Herrlichkeit mit den heiligen
Engeln“. So ist also das Reich Gottes von Anfang bis zu Ende
ein Reich der Gnade.

Dag Reich ist Gottes Gnadenreich. Gottes Wille ge-
schieht, soweit wir erkennen konnen, in den gewaltigen Unermess-
lichkeiten des Universums. Nur auf dieser Erde, diesem winzigen
Fleckchen, gibt es eine Auflehnung gegen seinen Willen, und zwar
nur von einem Wesen, das die Gabe der freien Wahl hat. Aber
bei diesem Zustande der Auflehnung ist die Frage nicht, ob er
seine Herrschaft iiberall aufrichten will, sondern, wie er diese Herr-
schaft errichtet. Er konnte die Auflehnung gegen seinen Willen



— 137 —

zerschmettern und die aufsissigen Geschopfe vernichten. Oder
er kénnte ihnen schwere Bussen auferlegen. Aber die fast un-
begreifliche Botschaft des Neuen Testaments erzihlt, dass Gott ein
Gott der Gnade ist, der zu den siindigen Menschen kommt, ihnen
ohne ihr Zutun Erlésung und Leben anbietet. Gott kommt in
Christus, um zu leiden und zu sterben, damit den Menschen Ver-
gebung der Siinden und Leben zuteil werde. Das ist der bestindige
Quell freudiger Uberraschung fiir die Verfasser des Neuen Testa-
ments: ,,0 Tiefe des Reichtums, der Weisheit und Erkenntnis
Gottes!” Der Zusammenhang macht es an dieser Stelle klar, dass
nicht die allméchtige Herrlichkeit und Macht Gottes an sich Gegen-
stand dieses Lobpreises ist, sondern die Tatsache, dass Gott seine
Macht und Herrlichkeit gebraucht, um die siindigen Menschen zu
erlosen. Dass Gott auf diesem Planeten, dem Schauplatz der
menschlichen Auflehnung, seinen Willen zum hochsten Gesetz
macht, heisst, dass Gott den Menschen erlost, indem er ,,das Lamm
Gottes wird, das die Siinden der Welt hinwegnimmt®.

Bei der Diskussion iiber das Reich Gottes miissen wir uns
hiiten, in ein fast unvermeidliches Missverstindnis zu verfallen.
Das Reich Gottes ist nicht Gottes universelle Herrschaft iiber seine
ganze Schopfung. Wenn wir von Gottes Herrschaft sprechen, so
sprechen wir nicht vom Reiche Gottes. Es gibt zwischen dem
Reich Gottes und den irdischen Reichen gar keine Analogie. Beim
Reiche Gottes geht es nicht um Gottes Willen an sich, sondern um
das Ziel des gottlichen Willens. Das HEndgericht wird dargestellt
als der Verlust des Reiches Gottes. ,,Das Reich Gottes wird von
euch genommen werden.” Die Betroffenen werden ausserhalb der
gottlichen Universalautoritidt gestellt werden. Das Urteil ist Gottes
endgiiltige Autoritdtsbekundung.

Was immer Gott hier auf Erden tut, um seinen Willen durch-
zufithren und sein Reich zu begriinden, ist im Interesse der Kr-
lésung des Menschen von der Siinde und dem Tode geschehen.
Gott begriindet sein Reich durch gnadenvolle Akte der Erlosung.

Gottes Reich findet sich dort, wo Gottes Wille erfiillt wird.
Gottes Wille ist aber nicht ein System von sozialen und gesetz-
lichen Verordnungen. ,,Dein Wille geschehe® ist die Bitte, dass Gott
seinen Erloserwillen hier auf Krden zur Erlésung aller Menschen
durchfithren moge. Gottes Wille ist in erster Linie der Wille, zu
erlosen. Wenn dieser Wille erfiillt ist, so ist Gottes Reich be-
griindet. Das Eintreten ins Reich Gottes, gerechtfertigt werden,



— 138 —

Verzeihung erlangen, erlost werden, heisst alles dasselbe. Das
Reich Gottes wird errichtet, wo Gott sein Volk , beruft, sammelt,
‘erleuchtet und heiligt®.

Die KErrichtung des Reiches Gottes ist keineswegs mit dem
Eintritt des Menschen in dasselbe abgeschlossen. Gottes Tétigkeit
ist die primére, von der Berufung bis zur letzten Vollendung. So
sagt Luther, ,,dass das Reich kommt, wenn Gott uns seinen Heiligen
Geist gibt, so dass wir mit seiner Gnade an sein heiliges Wort
glauben und hier auf Erden und im Himmel auf ewig ein gott-
seliges Leben fithren“. Glauben und Leben diirfen weder von-
einander noch von der erlosenden Tatigkeit Gottes getrennt werden.
,,Gott ist es, der in euch das Wollen wie das Vollbringen wirkt®.

Dag Reich Gottes ist das gesamte Reich seiner Gnade. Is
kommt und wird errichtet, wo und wann Gott kommt, um die
Verlorenen zu retten. Wo immer Gott Siinden vergibt, wo er den
Menschen Kraft verleiht, ein neues Leben zu fithren, da tritt das
Reich Gottes in Erscheinung. So sehen wir Gott wirksam im Alten
Testament, da er einzelne beruft und ein Volk zum Eigenbesitz er-
wihlt. Das ganze Alte Testament ist die Geschichte, wie Gott sein
Volk erlost und befreit hat. Und heute errichtet Gott fortwihrend
sein Reich unter den Menschen durch ,,das Wort vom Kreuze“ und
zieht sie in die Gemeinschaft mit sich.

Wenn am Ende der grosse Tag der Vollendung kommt, so wird
das dann errichtete Reich ein Reich der Gnade und Erlosung
sein. ,,Wenn diese Dinge beginnen, dann schaut auf und erhebet
eure Haupter, denn eure Erlosung ist nahe.” Ob in der Ver-
gangenheit, in der Gegenwart oder in der Zukunft, ob in der Ver-
kiindigung des Wortes oder durch direktes Dazwischentreten, das
Reich, das errichtet wird, ist ein Reich der Gnade und Erlésung.

L

Das Wesen der Kirche. Es wird vom Wesen der Gnade
bestimmt und verstanden. Gott offenbart uns seine Gnade, indem
er in Jesus Christus zu uns kommt, zu suchen und selig zu machen,
was verloren war. Die, welche so durch die Gnade Gottes gerettet
werden, bilden die Kirche. Von der Kirche ohne Beziehung auf
die erlosende Tatigkeit Gottes zu sprechen, wire sinnlos. In dem
Falle wire die Kirche nichts anderes als eine Vereinigung gleich-
gesinnter Menschen, die, weil sie dhnliches Erleben gehabt haben,



— 139 —

sich zu gegenseitigem Nutzen zusammenschliessen. Das ist aber
nicht die Kirche im Sinne des Neuen Testamentes. ,,Die Kirche ist
der Leib Christi, deren Haupt er ist. Sie ist das Haus oder die Fa-
milie Gottes, weil Gott durch die Offenbarung seiner selbst sie ins
Dasein gerufen hat.“ So lehrt die Methodistenkirche. Die Gnade
Gottes ist Gottes personliche Tétigkeit in der Welt, um die Ver-
lorenen zu retten. Der Mensch kann nicht mit eigener Kraft Gott
erreichen und ihm annehmbar sein. Gott ist in seiner Liebe und
Gnade zu den Menschen gekommen, hat die Strafe fiir die Siinden
auf sich genommen und die Menschen erlost von der Macht der
Stinde. Das Wesen der Kirche muss auf Grund der Wirklichkeit
dieses gottlichen Erlosungsaktes verstanden werden.

Die Kirche ist dort, wo Gottes Wort lauter verkiindigt und
die Sakramente recht gespendet werden (Augsb. Konfession,
Art. VII). Dieser Satz ist nicht mechanisch zu verstehen, als ob
die Gegenwart der Bibel oder der sakramentalen Elemente das
Gegenwirtigsein der Kirche garantieren wiirde. Die Kirche ist
dort, wo das Wort Gottes gepredigt wird, weil das Wort das leben-
dige Wort Gottes ist, das die Kirche erschafft. Wenn Gott durch
sein Wort Menschen zur Gemeinschaft mit sich beruft, ihnen
ihre Siinden vergibt und ihnen Kraft verleiht, ein neues Leben zu
fithren, dann ist die Kirche damit begriindet. Das Wort ist das
Evangelium, die Verkiindigung der rettenden Titigkeit Gottes.
Es ist ,,das Wort vom Kreuze®, ,,das Wort der Verschnung®, und
dieses Wort macht Menschen heilig und erschafft die Kirche.
,In Christus Jesus habe ich euch durch die Verkiindigung des
Evangeliums gezeugt.” ,Wo immer ihr daher dieses Wort ver-
kiindigt, glaubt, bekennt und danach handelt, hért und seht, da
muss ohne Zweifel eine wahrhaft heilige, katholische Kirche sein.”
(Luther tuber Konzilien und Kirche.)

Die Kirche ist das gesamte Volk Gottes. Da Gott immer als
der Gott der Gnade verkindigt wurde, wird und sein wird, so
existiert die Kirche, wo immer seine gnadenvolle Tétigkeit wirksam
ist. Als er Noah, Abraham und Jakob berief und sich ein Volk
schuf, als er mit seiner befreienden Hand sein Volk aus Agypten
herausfiihrte und seinen Bund mit ihm auf Sinai schloss, machte
er es wiederum zu seinem FEigentum. Als er schliesslich in der
Fiille der Zeiten seinen Sohn sandte, um zu leiden und am Kreuze
zu sterben, da erloste er sich wiederum ein Volk. Und da diese
Hingabe am Kreuz der Schlussakt war, so ist das so ins Dasein



— 140 —

gerufene Volk das gesamte Volk Gottes, die eine heilige, katho-
lische Kirche. Derselbe Gott beruft, sammelt, erleuchtet und hei-
ligt nun die gesamte christliche Kirche auf Erden durch das Wort
seiner Gnade. Ob in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft,
das Volk Gottes wird durch das Erlosungswerk Gottes ins Dasein
gerufen. Ohne diese Erlosungstitigkeit Gottes gibt es keine Kirche,
keine Erlosung.

Die Kirche ist ein Gegenstand des Glaubens. Wenn wir sagen,
dass die Merkmale der Kirche die Verkiindigung des Wortes und
die Verwaltung der Sakramente seien, so meinen wir damit, dass
diese Zeichen Kennzeichen ,im Glauben” sind. Der Glaube er-
kennt, dass dieses Wort Gottes lebendiges Wort ist, und dass die
Kirche durch dieses Wort geschaffen wird. Indem wir die Ver-
kiindigung des Wortes und die Verwaltung der Sakramente zum
einzigen Merkmale der Kirche machen, werden alle andern Merk-
male ausgeschlossen. So wenig wie das Reich Gottes, kommt die
Kirche mit ,dusserm Getue“. Wir miissen uns damit bescheiden,
dass wir sagen, dass die Kirche ist, wo das Wort Gottes verkiindigt
wird. Jedoch ist man nicht immer damit zufrieden gewesen.
Wihrend der Zeit der Orthodoxie wurde als Merkmal der Kirche
betrachtet, dass die Lehre rein sei. Als reine Lehre galt nur das,
was wortlich mit den Bekenntnisschriften iibereinstimmte. Teil-
weise als Reaktion gegen diese Betonung der Lehre kamen die
Pietisten mit ihrer Forderung eines reinen christlichen Lebens. Fir
sie war das Kennzeichen der Kirche das reine, heilige Leben ihrer
Glieder. Von Zeit zu Zeit sind dann noch andere Merkmale hervor-
gehoben worden. Das alles sind Versuche, die Kirche aus dem
Bereiche des Glaubens herauszuheben und sie zu einer vollen,
sichtbaren Grosse zu machen. Aber das verdunkelt das Wesen der
freien (Gnade und zerstort die Einheit der Kirche. Wir kénnen
nicht weiter gehen, als zu sagen, dass die Kirche die Gemeinschaft
derer ist, die durch Gottes Gnade gerettet werden. Aber wir wissen,
dass sie dort ist, wo Gottes Wort gepredigt wird und wo Gott seine
erlosende Titigkeit ausiibt. Die Kirche wird in der gleichen Weise
sichtbar, wie der einzelne Christ sichtbar ist. Die Kirche kann
sogar gedacht werden als die Inkarnation der erlosenden Tatigkeit
Gottes. Gerade so, wie ,,das Wort Fleisch wurde und wir sahen
seine Herrlichkeit”, so offenbart sich die Gnade Gottes selbst in
der Welt durch die Erschaffung der Kirche. Wenn wir sagen,
die Kirche sei ein Gegenstand des Glaubens, so stellen wir sie noch



— 141 —

nicht in eine Kategorie fiir sich, sondern vereinigen sie mit der
ganzen Offenbarung Gottes. Dass Jesus Sohn Gottes ist und das
Wort Gottes Wort ist, dass Gott durch sein Wort errettet, dass
die Sakramente Handlungen Gottes sind, alles das ist fiir den
Glauben eine Wirklichkeit. Dass diese Kirche, die wir alle in ihrer
Verdemiitigung sehen, die Kirche des lebendigen Gottes ist, der
Leib Christi, das ist die vertrauensvolle Erklirung des Glaubens.

Die Kirche ist eine. Da das Volk Gottes aller Zeiten sein
Dasein den Erlosungstaten Gottes verdankt, so sind alle eins.
Die Einheit der Kirche muss nicht erst erschaffen werden, sie be-
steht in der Einheit Gottes. Diese Einheit hingt nicht von einer
dussern Organisation oder menschlichen Autoritdt ab, sondern
von der Beziehung jeder christlichen Einzelperson zum Haupte.
,Fir die wahre Hinheit der Kirche geniigt es, in der Lehre des
Evangeliums und in den Sakramenten iibereinzustimmen. Es ist
auch nicht notwendig, dass menschliche Uberlieferungen, Riten
oder Zeremonien, die durch Menschen eingefiihrt sind, iiberall
gleich sein miissen.” (Augsb. Konf., Art. VII.) Wenn wir in der
Lehre des KEvangeliums, dass der Mensch im Glauben gerecht-
fertigt werde allein durch die Gnade Gottes, iibereinstimmen,
dann sind wir eins. Denn das ist der Weg, auf dem die Kirche
immer wieder erschaffen ist. Diese Kinheit erstreckt sich riick-
wiarts bis zum Anfang der Zeiten und vorwiérts bis in die endlosen
Bereiche der Ewigkeit. Die Kirche ist jenes eine Volk, das von
Anfang an durch Gottes Gnade errettet ist und als sein Volk
anerkannt wurde. Ob in der Zukunft oder in der Vergangenheit,
ob als streitende oder triumphierende Kirche, die Kirche ist die
Schopfung Gottes und der Gegenstand von Gottes erlésender
Téatigkeit. Sie existiert nur durch seine Gnade.

I11.

Das Reich Gottes und die Kirche. Aus den vorher-
gehenden Ausfithrungen geht klar hervor, dass das Reich Gottes
und die Kirche ganz nahe verwandte Begriffe, ja parallel zueinander
oder synonym sind. Fast alles, was wir iiber das Reich Gottes
gesagt haben, kann auch tber die Kirche gesagt werden, und um-
gekehrt. Beide sind das Ergebnis der erlosenden Tiatigkeit Gottes.
Sie waren und sind durch Gottes errettende Handlungen ge-
griindet. Beide haben dieselben Bestandteile. Biirger des Reiches
und der Kirche sind die, welche Erlésung, Verzeihung der Siinden



— 142 —

und den heiligen Geist empfangen haben. Sie haben ,das gute
Wort Gottes gekostet und die Krifte der zukiinftigen Welt“. Sie
sind die, beziiglich derer sich Gottes Erlosungswille vollendet
hat, und die jetzt in Gemeinschaft mit Gott leben.

Das Reich und die Kirche sind allumfassende Begriffe. Beide
schliessen in Vergangenheit und Zukunft alle ein, die Gott zur
Gemeinschaft mit sich berufen hat. Christus ist das Haupt des
Reiches und der Kirche. Beide sind freie Gaben Gottes. Sie stehen
allen offen, die in seelischer Not sind. In bezug auf die Zukunft
sprechen wir vom Reiche Gottes der Glorie oder der triumphie-
renden Kirche im Himmel.

Was schliesslich das Reich und die Kirche begriindet, ist nicht
der Mensch, selbst nicht ,,der neue Mensch®, sondern der, den Gott
beruft und durch das Wort seiner Gnade erlost. Die vollige Gleich-
setzung des Reiches Gottes und der Kirche hat zuerst Augustinus
vorgenommen, aber die Kirche, von der er sprach, war dusserlich,
kirchliche Organisation. Luther setzte Reich und Kirche eben-
falls gleich, aber die Kirche war ihm die Sphéire, in der Gottes
erlésende Gnade wirkte. Es mag hier als bezeichnend angedeutet
werden, dass Paulus praktisch die ganze christliche Lehre behandelt,
ohne den Begriff des Reiches zum Zentralpunkt zu machen. Ebenso
stellen die alten und neuen lutherischen Dogmatiker die ganzen
Traktate der christlichen Lehre dar, indem sie fast ausschliesslich
den Begriff der streitenden und triumphierenden Kirche ge-
brauchen. Aber wir weisen hier lediglich darauf hin, dass der eine
die Stelle des andern einnehmen kann.

Der Hauptunterschied zwischen Reich Gottes und Kirche
liegt darin, dass die Kirche von zwei Seiten aus gesehen werden
muss. Die Kirche ist beides: Objekt der rettenden Gnade Gottes
und Zeugin von dieser Gnade in der Welt. Soweit wir in der Kirche
das Objekt der gottlichen Gnade sehen, ist sie mit dem Gottes-
reiche identisch. Aber die Kirche ist auch Zeugin der Gnade
Gottes. Die Kirche wurde betraut mit ,,dem Worte der Versoh-
nung®“, und ihr ist die Pflicht {iberbunden, das Evangelium jeder
Kreatur zu predigen. Von diesem Gesichtspunkte aus ist die
Kirche nicht identisch mit dem Reiche. Wir kénnen vom Reiche
Gottes nicht als von einem Werkzeug Gottes reden, sondern als
von einem KEndzweck in sich. Die Kirche aber ist beides: End-
zweck in sich, insofern sie das erléste Volk Gottes ist; Werkzeug,
insofern sie ihrer Mission treu ist, das Wort zu verkiindigen.



— 143 —

Um ihre Mission zu erfiillen, hat die Kirche ein kompliziertes
System von Institutionen und Riten als geeignete Wege ent-
wickelt, das Werk zu tun, das ihr anvertraut worden ist. Weil
diese #dussern Formen nicht wesentlich fiir die Kirche sind, so
kann die Kirche von diesem Standpunkte aus nicht mit dem
Reiche Gottes identifiziert werden. Die Kirche ist Gottes Heils-
werkstatt, aber, wenn die Menschen durch seine Gnade gerettet
werden, so treten sie in Kirche und Reich Gottes ein.

Der Wirrwarr in den Beziehungen zwischen Reich und Kirche
entsteht hauptsichlich bei zwei Punkten: Erstens wird vergessen,
dass das Reich Gottes das Reich der Gnade ist. Statt dessen wird
es beschrinkt auf die Umwandlung des alten Menschen in den
neuen Menschen, dessen Ziel es ist, Gottes Willen zu tun. Zweitens
haben wir es unterlassen, die beiden Aspekte der Kirche klar ins
Auge zu fassen. Wir kommen vielleicht der Wahrheit ndher, wenn
wir sagen, dass wir die Kirche nicht mehr klar als das erléste Gottes-
volk gesehen haben. Wir haben die Kirche mit der dussern kirch-
lichen Organisation gleichgesetzt, die am allgemeinen Aufschwung
der Gesellschaft interessiert ist. Sie hat fiir uns einen mehr oder
weniger weltlich-politischen Charakter. Dann allerdings mussten
wir finden, dass diese Kirche unmoglich das Reich Gottes sein
kann. Neues Studium iiber das Wesen des Reiches und der Kirche
muss uns befihigen, die Ahnlichkeiten und Unterschiede zwischen
beiden klarer zu erkennen.

Soweit Wahlstrom mit seiner klaren lutherischen Darstellung.
Sie hat den Vorzug, dass uns als Katholiken einmal wieder eine
Lehre stark vor Augen gefiihrt wird, die in der katholischen Theo-
logie ein wenig stiefmiitterlich behandelt ist: Die Lehre von der
allumfassenden Gnade Gottes, die erst das Institutionelle der
Kirche schafft.

Mit den in den beiden wiedergegebenen Arbeiten behandelten
Problemen beschéiftigt sich auch ein Aufsatz einer ganz kompe-
tenten Personlichkeit, des Vizeprisidenten der Lausanner und
Edinburgher Konferenz, Alfred Ernest Garvie. Er gilt als ein
besonders guter Kenner der Diskussionsthemen der Faith and
Order-Bewegung. Er ist der angesehenste Theologe der englischen
Kongregationalisten. Seine Studien galten besonders den Fragen,
mit denen sich die Kirche von England und die englischen Frei-
kirchen fiir ihre kiinftigen Beziehungen zueinander beschéftigen.
Seine Arbeit iiber ,,die Wiedervereinigung der Kirchen.



— 144 —

Einige grundlegende Probleme™ gibt uns ein anschauliches
Bild der Schwierigkeiten, denen sich beide Parteien in ihren
Reunionsbesprechungen gegeniibersehen.

Garvie begriindet seine Lehre von der Kirche mit der Lehre
von Gott und der Lehre vom Reiche Gottes als Bindeglied zwischen
der ewigen goéttlichen Realitdt und der historischen menschlichen
Institution. Das Reich Gottes ist ihm in erster Linie Gottes Herr-
schaft tber die Menschen, und diese bestimmt das Reich fiir
die Menschen. Die menschliche Gesellschaft ist durch die gottliche
Herrschaft ins Dasein gerufen, die in Christus als erlésende Gnade
gegenwirtig ist.

Ik

Pfingsten ist ihm nicht der Geburtstag der Kirche, sondern
deren Taufe. Die christliche Kirche nahm ihren Anfang in der
kleinen Gemeinschaft der Jiinger, welche durch ihren Glauben
an den Messias das Reich empfing oder in das Reich Gottes auf-
genommen wurde. Personlich berufen, bildeten sie eine Gemein-
schaft, die sich zum Messias bekannte und das ,,wahre Israel®,
die ecclesia, die Gemeinde war, die aus der Welt durch Gott auf-
gerufen wurde, um die Stelle des Volkes einzunehmen, das ihn
verworfen hat.

Alg Verwalterin des Himmelreiches (Mt. 16, 19) wird die Kirche
manchmal als das menschliche Mittel zum gottlichen Ziele unter-
schitzt. Aber es ist gerade so sehr ein Irrtum, die Kirche vor-
wiegend als menschliche Institution darzustellen, wie es falsch
ist, das Reich Gottes als menschliche Gesellschaft aufzufassen.
In beiden liegt die Initiative bei Gott, und die menschliche Tétig-
keit hiangt von der gottlichen ab. Die géttliche Tatigkeit in Christi
Erlosertum und Leitung und im lebenspendenden Heiligen Geiste
schafft die Kirche als Objekt der erlésenden Herrschaft, auf dass
sie das Organ des Reiches Gottes werde. Sie ist Mittel zum Zweck,
Gott rettet die, deren er sich bei der Rettung anderer bedient.
Gott allein rettet, aber er nicht allein. Die Menschen erreichen das
Heil, da Gott in ihnen als Objekten und Organen der Erlésung
wirkt. (Phil. 2, 12/13.) Die Kirche ist somit zunéchst Endzweck
des Reiches Gottes und wird dann ein Mittel zu diesem Zweck.
Als solches darf sie jedoch nicht gering geschétzt werden. Das
Reich Gottes kann einen weiteren Bereich haben; denn Gottes
Reich dehnt sich auf jeden Bereich menschlichen Interesses und
menschlicher Tétigkeit aus. Aber die Kirche *st der Brennpunkt



— 145 —

des Reiches, von dem aus sich die gottliche Herrschaft ausbreitet.
Die unmittelbare Beriithrung und innere Gemeinschaft des Men-
schen mit Gott im Zeugnisablegen, in Anbetung und Dienst, die
in der Kirche aufrechterhalten werden, besitzen ihren eigenen
Wert, der kostlicher ist als irgendein anderer. Sollte die Gnade
Gottes die ganze Menschlichkeit der ganzen Menschheit in inten-
siver und extensiver Fille gewinnen, dann wiirden Kirche und
Reich Gottes ganz eins werden. Aber dieses weitentfernte gott-
liche Ereignis ist in dieser Welt von Zeit und Raum nicht zu er-
warten. Denn so gross auch der Fortschritt des Reiches Gottes
in der Kirche und durch die Kirche in der Welt sein mag, so wird
diese Welt der Materie, der Siindhaftigkeit und des Todes sich
kaum zu einem geeigneten Schauplatz der Vollkommenheit, der
Herrlichkeit und Seligkeit von gottlicher Vollendung in der Ge-
schichte erheben. Obschon die gottliche Realitéit sich jetzt im zeit-
lichen Entwicklungsprozess als wirksam erweist, kann sie ihren
vollen Ausdruck nur unter ewigen Bedingungen finden. Die Kirche
als die Gemeinschaft der Erlésten wird sich des ewigen Gutes nur
erfreuen, insoweit sie Objekt und Organ des Reiches Gottes ist.
Wie sich in der Inkarnation die gottliche und menschliche Natur
in einer Person vereinigten, so sind in der Kirche gottliche Tétig-
keit und menschliche Wirksamkeit unzertrennlich verbunden.
Es ist niitzlich, die beiden Aspekte der reinen Wirklichkeit
als die soteriologische und soziologische nicht zu trennen, aber
doch zu unterscheiden. Von der Unterscheidung mag hier eine
Erliuterung aus dem Verhandlungsbericht der Anglikaner und
Freikirchen im Lambethpalast gegeben werden. In dem , Appell
an alle Christen”, der 1920 von der Lambethkonferenz der angli-
kanischen Bischofe ausging, wurde ,,die Kirche” folgendermassen
definiert: , Wir anerkennen alle diejenigen, die an unsern Herrn
Jesus Christus glauben und im Namen der heiligen Dreifaltigkeit
getauft sind, als Mitglieder der gesamten Kirche Christi, die sein
Leib ist. Dies ist die Kirche in ihrem soziologischen Aspekt als
menschliche Gesellschaft, in der der Glaube das innere Band und
die Taufe das &dussere Zeichen der Mitgliedschaft ist. Als ein
Ergebnis der Besprechungen, in denen betont wurde, dass die
Bezugnahme auf die Taufe die Quiker, die Heilsarmee und andere
Christen aus der Kirche ausschliessen wiirde, wurde in dem an-
genommenen Bericht von 1922 folgende Definition gegeben: ,,Diese
eine Kirche besteht aus allen denen, die durch Christus und in
Christus in der sichtbaren oder unsichtbaren Welt erlost sind

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940, 10



— 146 —

oder erlost werden. Sie findet in dieser Welt in einer sichtbaren
Gestalt ihren Ausdruck. Doch die Kirche als sichtbare und unsicht-
bare Gemeinschaft des einen Lebens in Christo, ist eins.” Das ist
die Kirche in ihrem soteriologischen Aspekt, als Gemeinschaft der
Erlosten. Sie umfasst in ihrer Einheit die triumphierende Kirche
im Himmel und die streitende Kirche auf Erden. Sie umfasst alle
Gldubigen, moégen sie nun getauft sein oder nicht. Es sind im
Lebensbuche des Lammes Namen eingeschrieben, die in keinem
Taufbuche stehen. Die Herde des guten Hirten ist nicht ganz in
seinem irdischen Schafstalle eingeschlossen. Auf dem Felde der
sichtbaren Kirche gibt es Unkraut und Weizen.

Manche wollen der unsichtbaren Kirche den Namen Kirche
absprechen und ihn nur auf die sichtbare Kirche beschranken.
Aber wir miissen hier Platoniker und nicht nur Aristoteliker sein.
Die gottliche Schépfung, die Gemeinschaft der Heiligen, die Ge-
meinschaft der (Gldubigen, ist nicht weniger, sondern eher mehr
Wirklichkeit als die menschliche Gesellschaft. Das Ideal ihrer
Verwirklichung ist als Muster von der ewigen Realitét im Himmel
aufgelegt. Danach muss die sichtbare Kirche beurteilt werden.
Den tiefsten und nachhaltigsten Eindruck auf der Edinburgher
Konferenz machte auf mich, dass, wihrend die Differenzen, die zur
Spaltung der sichtbaren Kirche fithrten, frei und vollstindig aus-
gesprochen wurden, die Einheit der unsichtbaren Kirche aller
Christgliubigen im Himmel und auf Erden tiefer und schérfer er-
fasst und empfunden wurde als 1927 in Lausanne. Die Anwendung
des Begriffes ,,Leib Christi” fiir die unsichtbare Kirche mag frag-
wiirdiger sein, und es scheint genauer zu sein, ihn auf die irdische
Wirklichkeit, die menschliche Gesellschaft auf Erden zu be-
schrinken. Aber wenn der auferstandene Herr jetzt seinen ,gei-
stigen Leib® hat, wenn leiblich abwesende, aber geistig mit dem
Herrn vereinigte Gldubige nicht ,,unbekleidet, sondern auch mit
ihrem himmlischen Leibe bekleidet sind, und wenn der Herr und
die Heiligen geeignete Organe der Mitteilung besitzen, muss dann
der Ausdruck ,,Leib” verpont werden ?

Wenn die Kirche ihre urspriingliche Funktion der Verkiindi-
gung des Evangeliums und der Verwaltung der Sakramente erfiillt,
werden sie nur dadurch Gnadenmittel, dass Gott in und durch
Menschen wirkt. Paulus nennt das Evangelium ,,die Kraft Gottes
zum Heile®, weil, wenn es im Glauben gepredigt und gehort wird,
Christus selbst als ,,die Kraft Gottes” gegenwirtig ist, um zu er-
Iosen. Solch eine Predigt ist sakramental, und ohne sie wiirden



— 147 —

die Sakramente ihre Wirksamkeit als Symbole verlieren, die fiir
den Glauben die Gnade Gottes enthalten und verleihen, welche in
ihnen erklirt wird. Die Eucharistieglaubigen erleben, welche Lehre
sie auch festhalten, die Realprisenz. Wie tragisch ist es, dass die
Metaphysik diejenigen trennt, die das Erlebnis einigt! In diesen
Funktionen handelt nicht nur die Kirche fiir Christus, sondern
Christus handelt in ihr und mit ihr.

11.

Wenn in diesen Funktionen die gottliche Titigkeit und die
menschliche Wirksamkeit so unzertrennlich verbunden sind, so
wird die Frage von entscheidender Bedeutung: Gibt es da nur
einen Typ kirchlicher Organisation, der erschépfend und wirklich
diese erlosende Herrschaft Gottes erhalten und verwirklichen kann,
oder ist diese Gnade Gottes nicht an irgendeine Art des Ausdruckes
oder der Ausiibung gebunden ? Hier sind zwei Stromungen in der
Kirchengeschichte erschienen, die wir als katholische und pro-
testantische bezeichnen kénnen. Die katholische behauptet als
Glaubensartikel, dass es nur eine giiltige und regelrechte Ver-
fassung fiir die Kirche nach Christi Willen gebe. Nur die aposto-
lische Sukzession im historischen Episkopat kann fiir giiltige
Sakramente und giiltiges Amt als Gnadenvermittlerin Sicherheit
bieten. Aus exegetischen, historischen und theologischen Griinden
muss ich diese Lehre ablehnen, aber die Kontroverse hieriiber liegt
ausserhalb meiner jetzigen Aufgabe.

Der protestantische Standpunkt anerkennt, dass die Organi-
sation mit der Inspiration iibereinstimmen muss, dass die Mittel
des Zieles wiirdig sein miissen. Der katholische Standpunkt for-
dert, dass es nur einen Typ oder eine Organisation gibt und geben
kann, die mit den Funktionen einer sichtbaren Kirche als mensch-
licher Vertreterin fiir die gottliche Tétigkeit betraut ist. Er gibt
Mannigfaltigkeit und Abweichungen in Anpassung an die Um-
gebung als nicht nur moglich, sondern auch als notwendig zu wirk-
samer Funktionierung zu. Innerhalb des Protestantismus gibt es
eine radikale Stromung, die den besondern christlichen Standpunkt
bewahrt, aber die historische Ubermittlung des Glaubens génzlich
zu iibersehen scheint.

Im Gegensatz zu dieser radikalen Tendenz gibt es einen Mittel-
weg, indem, wie mir scheint, die menschliche Geschichte als gott-
liche Providenz die Kirchen dazu fiithrt, andern die Hand zu bieten.
Ein Prediger der stidlichen Baptistenkirche tiberraschte die Edin-



— 148 —

burgher Konferenz peinlich mit der Erkldrung, dass nichts zwischen
Gott und die Einzelseele treten diirfe, keine Kirche, kein Priester,
kein Sakrament. Doch wie sich in der jidischen Religionsgemein-
schaft der Kanon des Alten Testaments bildete, so in der christlichen
Kirche der Kanon des Neuen Testaments. Die Bibel, deren Vermitt-
lung selbst diese radikale Tendenz anerkannte, ist in der Kirche und
durch die Kirche bewahrt, verbreitet und iibersetzt worden. Der
Prediger des Evangeliums ist durch die Kirche darin unterwiesen,
dazu geschult, fiir Christus gewonnen und fiir seine geistlichen
Funktionen vorbereitet worden. Der Anspruch, ob er dazu zu-
stéindig ist oder nicht, sein Privaturteil iiber die , klare Bibel” ab-
zugeben, hat zu dem Argernis erregenden Sektenwesen im Pro-
testantismus gefithrt und das ungenidhte Gewand des christlichen
Glaubens zerstiickelt. Das war nicht die Einstellung der Reforma-
toren. Sie waren keine ,,Separatisten” von der historisch gewordenen
einen Kirche, obwohl sie sich gendtigt sahen, sich aus der Ab-
héingigkeit von ihr und der Treue zu ihr wegen der Korruption und
des Aberglaubens der romischen Hierarchie loszulésen. Nicht aus
Zweckmigsigkeit, sondern aus Grundsatz hielten sie an den 6ku-
menischen Kredos fest, und sie nahmen fiir sich in Anspruch, die
eine, heilige, katholische und apostolische Kirche zu ihrer urspriing-
lichen Reinheit zuriickzufithren. Die entgegengesetzte radikale
Stromung ignoriert jedoch die historische Vermittlung und steht
der Einheit und Kontinuitédt der unsichtbaren Kirche gleichgiiltig
gegeniiber, die durch die gottliche Gnade trotz menschlichem Irrtum
und Siinde in, mit und unter den Trennungen der sichtbaren Kirche
besteht. Um ausdriicklich festzustellen, was implicite von radi-
kaleren Protestanten festgehalten wird: in der Vielheit von Kirchen
wird keine Siinde gesehen, und jede Kirche wird als eine freiwillige
Vereinigung von einzelnen Gldubigen betrachtet, um gemeinsam
Zeugnis abzulegen, Gott zu verehren und zu arbeiten. Diese Ver-
einigung basiert auf einer geniigenden Ubereinstimmung, um eine
solche Zusammenarbeit moglich zu machen. Diese wiederum be-
ruht auf dem privaten Urteil in der Auslegung der heiligen Schrift,
des Inhaltes des Evangeliums. Hier ersetzt der Bericht der Offen-
barung, weil inspiriert, als Objekt der ,.erlosenden Erkenntnis® die
historische Offenbarung selbst, das Reich Gottes, Gottes rettende
Herrschaft iiber das hebriische Volk, die Inkarnation, das aposto-
lische Zeitalter und die nachfolgende Kirchengeschichte. Es wird
sogar manchmal behauptet, die Trennungen seien ein Gliick und
stellten in angemessener Weise die mannigfache Wahrheit und



— 149 —

Gnade Gottes dar, weil jede Kirche irgendeinen Aspekt des himm-
lischen Schatzes biete, der sonst verdunkelt wiirde. Diese Behaup-
tung trifft teilweise auf die heutigen Trennungen zu, aber dass
solche Trennungen aus diesem Grunde nétig sind, ist ein Zeichen
menschlicher Unvollkommenheit und nicht etwa von mensch-
licher Vortrefflichkeit. Sie ist manchmal zu bedauern und nicht
zu empfehlen. Sicher ist es Gottes Wille nicht, dass eine Anzahl
von Kirchen teilweise und nur unvollkommen die ganze Fiille der
Wahrheit und Gnade Christi darstellt, sondern dass eine Kirche
diese ganze Fiille zum Ausdruck bringt. Wir miissen an St. Pauli
hohnische Abweisung der korinthischen Schismen erinnern: ,Ist
Christus etwa geteilt gewesen ?*

Die Einheit der Kirche ndétigt nicht dazu, Mannigfaltigkeit
auszuschliessen, wie man jetzt anzuerkennen bereit ist. Das frithere
Beharren bei Einférmigkeit ist weithin fir Trennungen mit-
verantwortlich. Wenn die sichtbare Kirche wieder daran arbeitet,
ihre Einheit zu entdecken, so kann das nur geschehen, indem man
Raum ldsst fiir solche Abweichungen, die, wie die Trennungen
hier bewiesen haben, notwendig und nicht unvereinbar mit dem
wesentlichen Gehalt des Evangeliums sind.

Wahrscheinlich war diese radikale Tendenz besonders bei den
Baptisten und Kongregationalisten vorherrschend. Ich verwerfe
als Kongregationalist nicht nur diesen Gesichtspunkt, sondern
ich behaupte, dass das nicht entscheidend kongregationalistisch
ist. Wenn sich manche Kongregationalisten fiir diese Verfassungs-
form entscheiden, so begriinden sie das folgendermassen: Das
Neue Testament gebraucht das Wort Kirche nicht nur fiir die
gesamte christliche Gemeinschaft, sondern auch fiir die christ-
lichen Ortsgemeinden, wie Jerusalem, Antiochia, Ephesus, Rom.
Wo tatséchlich die Predigt des Evangeliums Glaubige zusammen-
bringt, da ist Kirche. Die Ortsgemeinde ist Kirche, wie die eine
Kirche, gegenwirtig, offen erkennbar und tétig an jedem Orte.
Paulus wendet (I. Kor. 12) die Analogie vom Leib auf die Orts-
gemeinde an, aber im 28. Vers geht er zur einen Kirche iiber,
deren reisende Diener die Apostel, Propheten und Lehrer sind.
Im Epheserbriefe wird die eine Kirche auf die vielen angewendet.
Die Forderung der ersten Kongregationalisten auf Unabhingigkeit
vom Staate (Konigin und Bischofen) war eine zeitweilige Not-
wendigkeit ihrer geschichtlichen Lage, da sie eine Reformation zu
vollziehen hatten, ,,ohne auf eine solche zu warten”. Viele Kon-
gregationalisten erkennen heute die Abhingigkeit der Kirchen



— 150 —

von der einen Kirche im apostolischen Zeitalter an und wiirden
mit Dr. Streeter darin iibereinstimmen, dass keine kirchliche Ver-
fassung ausschliesslich apostolische Autoritét fiir sich beanspruchen
kann. Sie kdmpfen allein dafiir, dass, wie die eine Kirche 6rtlich
in den Kirchen wirken muss, sie solche Mittel des selbstindigen
Geniigens und der Autonomie zur Verrichtung ihrer ortlichen Auf-
gaben besitzen, um sie zu befdhigen, den Mikrokosmos so voll-
stindig zu zeigen wie den Makrokosmos, Christi Leitung als des
Hauptes des Leibes, der Kirche, durch den Heiligen Geist. Sie
fordern kein ausschliesslich gottliches Recht fiir ihre Verfassung,
sondern anerkennen, dass in der Geschichte der Kirche andere
Kirchen ihren Wert gezeigt haben, und dass das Wertvolle als
gegenseitige FErgdnzung angesehen werde. Sie kénnten eine Ver-
fassung begriissen, die alle miteinander in Einklang bréchte.

Viele Kongregationalisten begriissen die eine, heilige, katho-
lische und apostolische Kirche als Objekt und Organ der erlésenden
Gottesherrschaft in Christus (Reich Gottes), deren unvollkommener
Ausdruck alle jetzt bestehenden Kirchen seien und in denen sie
nichtsdestoweniger fortlebt. Sie ist eine, wie Gott einer ist, heilig,
weil ihre Mitglieder zur Heiligkeit berufen sind, katholisch, da ihr
Ziel sich auf die Erfassung der ganzen Menschheit richtet, und
apostolisch, da sie die Mission und Botschaft des Fleisch gewor-
denen Wortes bewahrt, wie sie im Neuen Testament iiberliefert
worden ist.

iIED

Ein solches Ideal kann auch ochne Annahme der apostolischen
Sukzession im historischen Episkopat aufrechterhalten werden,
und gleichzeitig kann sie die bischofliche Verfassung annehmen,
ohne diese Annahme auf einer solchen Theorie aufzubauen. Das
ist die Anndherung in der Frage der Reunion, die in den Bespre-
chungen zwischen Anglikanern und Nonkonformisten erfolgt ist.
1922 wurde eine Ubereinkunft von Teilnehmern an der Konferenz
erzielt, nicht als Konzession oder als Kompromiss, sondern im
Einklang mit dem , Mittelweg™ des Protestantismus, den ich be-
schrieben habe. ,,Angesichts der Tatsache, dass der Episkopat
von frithesten Zeiten an und seit vielen Jahrhunderten angenommen
wurde und vom grossern Teile der Christenheit noch angenommen
wird und als gegebenes Mittel dieser Autoritit der ganzen Kirche,
stimmen wir darin iiberein, dass er als solcher fiir die Vereinigte
Kirche der Zukunft angenommen werden sollte. Gleichzeitig



— 151 —

stimmen wir mit Riicksicht auf die Stellung, welche der Rat der
Presbyter und die Gemeinde der Gldubigen in der Verfassung der
jungen Kirche hatte, und mit Ricksicht darauf, dass diese Be-
standteile der presbyteralen und kongregationellen Verfassung in
grossen Teilen der Christenheit noch bewahrt sind, darin tberein,
dass sie mit einem représentativen und konstitutionellen Episkopat
als bleibenden Elementen in der Verfassung und im Leben der Ver-
einigten Kirche aufrechterhalten werden sollten. Die Annahme
der bischoflichen Weihe in der Zukunft wiirde aber nicht die An-
nahme irgendeiner besondern Theorie iiber dessen Ursprung und
Charakter bedeuten oder die Aberkennung fritherer kirchlicher
Amter des Wortes und Sakramentes in sich schliessen, die auf andere
Weise erteilt als jene durch bischofliche Weihe, ausgeiibt und vom
Geiste Gottes gesegnet sind.** Diese ,,Skizze eines Reunions-
schemas fiir die Kirche von England und die evange-
lischen Freikirchen Englands®, die zeigt, wie die drei er-
wihnten Typen in einer Verfassung zusammengefasst werden
konnten, ist vom ,,Vereinigten Komitee™ im Lambethpalast heraus-
gegeben und wird von den beteiligten Kirchen erwogen. Aber das
Bundeskonzil der Vereinigten Freikirchen hat seine Antwort noch
nicht gegeben und den gemeinsamen Bericht hieriiber noch nicht
erscheinen lassen, ebensowenig wie die Kirche von England ihr
Urteil abgegeben hat.

Als Freikirchler, der durchaus mit den herrschenden Uber-
zeugungen vertraut ist, darf ich es wagen, auf einige Schwierig-
keiten hinzuweisen. Infolge der vergangenen Geschichte des
Episkopates in den Beziehungen zum Nonkonformismus und der
gegenwiirtigen Verbindung der Institution mit der Lehre von der
apostolischen Sukzession in den Erkldrungen des anglokatholischen
Teiles der Kirche von England fiirchten viele Freikirchler, dass
sie ihre Freiheit in Christo der Autoritdt eines Bischofs iibergeben
miissten. Trotz der Versicherung, dass die Annahme der Autoritit
eines Bischofs nicht die Annahme einer Theorie tiber den Episkopat
in sich schliesse, fiirchten sie ferner, dass einige Bischofe in der
Nichtanerkennung ihrer Funktion nach anglokatholischer Theorie
handeln wiirden. In dieser Furcht iibersehen sie, dass die Kirche
von England ihrem Klerus keine Theorie auferlegt und dass die
Anglokatholiken nur eine Minoritit sind, die tiber diese Frage
lauter spricht als die andern Parteien. Die Schwierigkeiten, die
bischéflichen Funktionen zu definieren, ohne die Gewissen der
Anglokatholiken zu verletzen, und doch einen représentativen,



— 152 —

konstitutionellen Episkopat sicherzustellen, den die Freikirchler
herzlich annehmen kénnten, ist nach dem Urteil vieler in den Irei-
kirchen in der ,,Skizze“ nicht ginzlich iiberwunden. Was die
Abneigung der Freikirchler gegen die Lehre von der apostolischen
Sukzession noch steigert, ist ihre praktische Anwendung in der
Verweigerung der Kirche von England auf volle Interkommunion,
die sie als erste Stufe der Reunion verlangen. Und die Schrift
,Die Praxis der Interkommunion und die Lehre der
Kirche”, welche der , Skizze“ beigegeben ist, hat in ihrer Fest-
stellung eines anglikanischen Standpunktes (S. 8/9) diesen Einwand
bestitigt. Es wurde auch (S. 9/10) behauptet, dass, solange die
Trennung fortbesteht, die Interkommunion als Symbol der Ein-
heit unwahrhaftig sein wiirde.

Freikirchler sind bereit, auch zwei Qualifikationen der Theorie
von der apostolischen Sukzession zu iibersehen, welche von den
Besprechungen ausgingen. Zuerst vor allem erschien im Memo-
randum tiber den ,,Status des bestehenden freikirchlichen Amtes,
dargeboten fiir die Vertreter der Kirche von England im ,Ver-
einigten Komitee‘ im Lambethpalast 1923 folgende Feststellung:
s scheint in Ubereinstimmung mit dem Lambethappell zu sein,
wenn man sagt, wie wir es mochten, dass die Amter, die wir in
diesem Memorandum im Auge haben, Amter sind, die eine ehrliche
Absicht, Christi Wort zu predigen und die von Christus ver-
ordneten Sakramente zu spenden, in sich schliessen. Die Autoritit,
so zu handeln, ist ihnen feierlich durch die betreffende Kirche ge-
geben. Sie sind wirkliche Amter Christi zum Dienste an Christi
Wort und Sakramenten in der Gesamtkirche.“ Diese Anerkennung
wurde in der Erklirung iiber die genannten Amter als irregulir
oder mangelhaft charakterisiert, und es wurde nahegelegt, dass
das durch bischéfliche Ordination sub conditione korrigiert werden
miisse, ein Vorschlag, den die Vertreter der Freikirchen nicht an-
nehmen konnten. Die Besprechungen wurden infolgedessen unter-
brochen, aber nicht abgebrochen, bis die nédchste Lambethkonferenz
sich mit der Frage beschéftigen konne. Doch alles, was 1930 ge-
schah, war eine Einladung zur Konferenz und eine Andeutung,
dass eine Losung in der Linie des ,,Siidindischen Schemas™ gefunden
werden konne. Die ,,Skizze” schligt den Geistlichen ohne bischof-
liche Ordination vor: ,,Jedem Presbyter einer solchen Kirche steht
es frei, die heilige Kommunion in jeder Kirche der Vereinigten
Kirche zu feiern und zu spenden unter der Biirgschaft, dass auf
jede Gewissenseinwendung durch eine Kirche beziiglich irgend-



— 153 —

eines Amtes die schuldige Riicksicht genommen werden sollte,“
d. h. beziiglich eines nicht bischoflich geweihten Geistlichen in
einer bisher bischoflichen Gemeinde oder umgekehrt. Ob die
néchste Lambethkonferenz (1940 wegen des Krieges aufgeschoben)
derartige Vorschlige annehmen wird, ist noch ungewiss.

In den FKFreikirchen ist es iiblich, unter besondern Umstinden
Laien zu ermichtigen, das Abendmahl zu feiern, und die Fort-
setzung dieses Brauches wird allgemein gewiinscht. Viele Frei-
kirchler sind dagegen, den Empfang der Sakramente als Vor-
bedingung fir die Mitgliedschaft zu machen. Sie mdéchten in der
Vereinigten Kirche auch fiir jene Raum bieten, die sich aus Ge-
wissensgriinden gegen deren Gebrauch wenden. Die Freikirchler
leugnen die Notwendigkeit von Sakramenten zum Heile, aber die
meisten wiirden der Forderung auf Grund dessen zustimmen, dass
sie, wenn auch nicht ausdriicklich von Christus eingesetzt, doch
von frithesten Zeiten an seinem Willen gemiiss gefeiert sind, und
dasgs ihr Wert fir das christliche Leben erprobt ist. Alle diese
Differenzen gehen auf den Unterschied von katholischer und pro-
testantischer Auffassung zuriick, von der Beziehung des erlésenden
Gottes zu den zweckentsprechenden menschlichen Mitteln.

Erfordert Gemeinschaft oder Zusammenarbeit im christlichen
Leben und Gottesdienst Ubereinstimmung der Uberzeugung in
solchen Dingen, so wichtig sie auch sein moégen? Fir mich ist
das Band christlicher Gemeinschaft nicht gemeinsames Kredo,
Verfassung, Ritual, sondern Glaube, Hoffnung und Liebe in
Christus.

Wir haben diese Arbeit eines Fiihrers der 6kumenischen Arbeit
ganz gebracht, weil sie ein erschiitterndes Bild von der inneren Zer-
rissenheit von Kirchen gibt, die nach Vereinigung streben, aber
zuerst einmal nach Einheit im eigenen Innern streben sollten.-
Wo iiber die Grundfragen christlicher Lehre und Praxis solche
Abweichungen herrschen wie innerhalb der Freikirchen und im
Verhéltnis zur Kirche von England, da ist eine Reunion gar nicht
moglich, sofern darunter eine wirkliche Vereinigung im Glauben
verstanden wird. Nur der heilige Geist der Wahrheit kann Kopfe
und Herzen kldren, um dem Ziel der okumenischen Arbeit schritt-
weise ndher zu kommen. Veni, sancte spiritus!

Basel. C.N.




	Von der ökumenischen Arbeit

