
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 3-4

Artikel: Von der ökumenischen Arbeit

Autor: C.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


127 —

Von der ökumenischen Arbeit.

„Inter arma silent musae." Das gilt heute nicht mehr. Auch
die Musen sind heute in den Dienst des Krieges gestellt. Dagegen
müssen wir leider feststellen: inter arma silet, languescit, quiescit
labor oecumenicus. In den kriegführenden Ländern ist sie ganz
zum Erliegen gekommen. Ja, der begonnene Brückenbau von
Kirche zu Kirche ist teilweise abgebrochen worden. Wir können
nur hoffen und darum beten, dass die Brückenpfeiler wenigstens
stehen bleiben, auf dass nach dem Kriege nicht wieder von vorne
angefangen werden muss. Aber das Waffengetümmel absorbiert
doch so sehr die materiellen, geistigen und sittlichen Kräfte, dass

auch in den bisher vom Kriege verschonten Ländern der Strom
der ökumenischen Bewegung nur langsam und träge dahinzieht.
Immerhin ist bei den neutralen und nichtkriegführenden Völkern
noch das Bewusstsein wach geblieben, dass die dazu berufenen
kirchlichen Kreise den Ruf des Herrn der Kirche nach Einheit und
Verständigung hören und als Verpflichtung empfinden müssen.
Die ökumenische Arbeit darf nicht unterbrochen werden. Die
Weiterarbeit obliegt besonders den Kirchen neutraler Länder.

Erfreulicherweise gibt sie uns aus den U. S. A. Lebenszeichen.
In der Winternummer der ökumenischen Revue „Christendom"
von 1940 sind Arbeiten zur ökumenischen Bewegung erschienen,
die das Interesse aller Theologen verdienen. Sie geben uns einen
vortrefflichen Einblick in den gegenwärtigen Stand der Dinge mit
allen Schwierigkeiten und aller Problematik.

Wir geben im Folgenden Artikel eines holländischen und zweier"

amerikanischer Theologieprofessoren wieder.
L. J. van Holk, Professor der Theologie an der Universität

Leyden, ein bekannter Führer der liberalen Theologie, der von
diesem Standpunkt aus eine Theologie des Heihgen Geistes
herausgegeben hat, schreibt über „das Wesen der Kirche".

Er definiert zunächst den Begriff „Kirche", der heute sehr
unbestimmt ist. Kirche bedeutet manchem eine sehr unklare
Bezeichnung für alles, was mit dem christlichen Leben zusammenhängt,

sofern dieses organisiert ist. Andern bedeutet Kirche fast
unbewusst die eigene Konfessionsgemeinschaft. Wieder andern
ist sie nichts als eine kirchliche Partei. Das Wort Kirche kann



— 128 —

aber auch mehr oder weniger unklar gebraucht werden, um die
unsichtbare Kirche zu bezeichnen. Häufiger wird der Ausdruck
Kirche angewendet, um die enge Verbindung der unsichtbaren
Kirche mit der empirischen christlichen Kirche zu bezeichnen.
Manchmal ist „Kirche" die historische Einheit des organisierten
Christentums und bedeutet schliesslich das gottesdiensthche
Gebäude einer christlichen Gemeinde.

Van Holk selbst versteht unter Kirche „die ideale Gemeinschaft

von Christen, an der verschiedene Denominationen in
verschiedenem Grade teilhaben, je nach, den Gaben, die ihnen vom
Heiligen Geiste verliehen sind".

Bei Annahme dieser Definition müssen zwei Elemente bekämpft
werden, die ihr fremd sind, der religiöse Individualismus und der
Klerikahsmus. Der religiöse Individualist sieht nur die
Unzulänglichkeiten, die Überheblichkeit und die bequeme Weltlichkeit der
Kirchen, die wir bei allen in ihrer Geschichte wahrnehmen können.
Die Kritik mag berechtigt sein, aber, abgesehen von den seltenen
Mönchsnaturen, Einspännern und wahrhaft asketischen Mystikern,
sind die meisten Christen Wesen, die für die Gemeinschaft
geschaffen sind und danach streben. Sie suchen eine Stätte, wo in
gesellschaftlichen und erbaulichen Formen Gott verehrt wird,
um so symbolisch zu bekunden, dass Gott mit den Mächten dieser
Welt nicht identisch ist, und um in einer Gemeinschaft Liebe zu
üben. Unter Klerikalismus versteht der Verfasser nicht geistliche
Herrschsucht oder ingérance cléricale, sondern den Typ jener
wortreichen Geistlichen, die mit vielen Reden ihre Ignoranz verdecken
und mit ihren dogmatischen Predigten keinen Gegner überzeugen
können. Männer, deren bequemes Leben kein Verständnis zeigt
für die Mühseligen und Beladenen, die in den für die Kirche guten
Zeiten eigensinnig, streitsüchtig und unglaublich eingebildet sind.

Van Holk befasst sich sodann kritisch mit der Definition des

Konzils über „die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche".
Diese Selbstinterpretation der Kirche sei nicht so geistig und
religiös, wie sie sein sollte.

Wenn das Wort „heilig" im Sinne der alten Religionen und
auch mancher Stellen des Alten Testaments genommen wird, als
eine göttliche Eigenschaft, als Gegensatz zum Profanen, als etwas,
das einer andern, unbeschreiblichen Welt angehört, so hat das

„heilig" wenig zu tun mit dem alltäglichen kirchlichen Leben aller
Denominationen, deren Geschichte voller dunkler Seiten, voller



— 129 —

schmutziger Streitigkeiten und jämmerlichen Egoismus ist. Die
Kirche hat schon das Recht, ihre metaphysische Heiligkeit zu
bekennen unter der Voraussetzung, dass sie ihre eigenen Sünden

gegen das ideale Prinzip bekennt. Der Eifer für konfessionelle
Orthodoxie erinnert den Verfasser an das krankhaft nervöse Hände-
waschen, das die Seele nicht reinigt.

Noch grössere Schwierigkeiten bereiten van Holk die Begriffe
der Einheit und Katholizität. Die Konzilsväter verurteilen die
häretische Haltung, die sektiererische ecclesiola, wie die, welche in
der Lehre abweichen. Die römische Kirche kennt bis auf den

heutigen Tag kein anderes Motiv für Sektentum als Hochmut und
eigensinnige Halsstarrigkeit. Sie will nicht anerkennen, dass die
sogenannte „katholische" Lehre keineswegs immer katholisch noch
wahr ist. Sie hat kein Verständnis für Menschen, die der Kirche
gerne angehören wollen, aber sich im Gewissen von veralteten
Lehren und den allzu menschlichen Ausdrücken für die ewige Wahrheit

abgestossen fühlen. Zwar bildet die Bruderschaft der Heiligen
eine Einheit, aber keine Kirche ist eine solche Bruderschaft von
Heiligen. Die Christenheit, die wir sehen und in der wir leben, ist

gar keine Einheit. Sie ist auch nicht im vollen Sinne des Wortes
katholisch. Wenn wir das Wort katholisch im Sinne des bekannten
Satzes des Vinzenz von Lerin nehmen: quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus creditum est, so schliesst das einen doppelten
Scheingrund in sich: Erstens ist er, wörtlich genommen, einfach
nicht wahr, und zweitens ist die Beharrlichkeit von
Glaubensformularen keineswegs eine Sicherheit für die Einheit des
geistlichen Lebens. Der Satz ist keine erschöpfende Erklärung dessen,

was erklärt werden soll. Wenn wir an die erbitterten Streitigkeiten
zwischen dem päpstlichen Stuhl und den orientalischen
Patriarchatssitzen oder an die tiefen Unterschiede zwischen kalvinischen
und lutherischen Gemeinden denken, so können wir den Sinn des

Glaubens an eine katholische Kirche nicht erfassen. Wohl gibt es

Bindeglieder in Liturgie, Hierarchie und Dogma, und jeder Christ
anerkennt, dass der Leib Christi eine Einheit ist und dass die christliche

Gemeinschaft alles durchdringen sollte. Aber aus diesen
Gründen glaubt van Holk, die klerikalen Ansprüche, die sich auf
den Adjektiven „einig und katholisch" begründen, ablehnen zu
müssen.

Was versteht man unter Apostolizität der Kirche Es
bedeutet nicht apostolische Missionsarbeit, sondern auf dem Grunde

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940. 9



— 130 —

der Apostel bewahrte apostolische Sukzession und damit unfehlbares,

authentisches Christentum. Das alles ist nichts anderes als
klerikale Anmassung. Geistige Integrität wird nicht mechanisch
bewahrt. Auch die grösste Korrektheit eines Ordinationsrituals
kann nicht absolut den Stand des kirchlichen Amtsträgers garantieren,

und selbst die älteste Tradition ist kein Beweis des gött
hohen Rechtes.

Es wird oft behauptet, die Kirche jeder christlichen Denomination

sei etwas ganz Verschiedenes von einer Religionsgesellschaft;

denn diese ist von Menschen, jene aber von Gott gegründet.
Gewiss sind alle protestantischen Denominationen von Menschen

gegründet. Soziologisch sind manche von ihnen als Bruderschaften
mit sozialem Leben anzusehen. Und trotzdem haben sie als

Religionsgesellschaften einen tieferen Grund als weltliche Gesellschaften.
So klein eine Kirche auch sein mag, sie weiss, dass sie selbst eine
Botschaft und einen Beruf hat, die ihr einen Missionseifer geben und
eine grosse Aufgabe übertragen.

Wenn wir auf die Urkirche schauen, so kann das Pfingst-
erlebnis kaum als die Begründung der Kirche gedeutet werden,
obschon es ein sehr wichtiger Markstein ihrer Entwicklung war.
Die Behauptung, Christus oder Gott soll die Kirche gegründet
haben, ist nur im übertragenen Sinne zu nehmen, während wir
bei Nestorius, bei Calvin, Luther, der anglikanischen Kirche oder
bei Wesley wirklich von einer Gründung sprechen können. Gott
und Christus haben niemals Statuten oder Satzungen verfasst.
Das Wort „katholisch" kommt im Neuen Testament gar nicht vor.

Gründung der Kirche setzt einen strengen Institutionalismus
voraus, was mit den Tatsachen nicht übereinstimmt.

Wenn aber das Wort „katholisch" gar im Sinne von Bewahrung
der apostolischen Traditionen und Normen erweitert wird, so ist
das zum mindesten gänzlich irreführend. Wie können wir die
ausgebildete Hierarchie unserer Tage mit den einfachen Formen der
Urkirche gleichsetzen Statt der Antithese „High Church" und
„Low Church" sollte man setzen „klerikale und geistige Formen"
oder „ritualistische Magie und volle religiöse Sittlichkeit". Die
klassische Formel von der einen, heihgen, katholischen und aposto-
lichen Kirche ist van Holk daher praktisch unannehmbar. Wir
sollten weniger davon reden, aber sie um so mehr zu verwirklichen
suchen. Keine orthodoxe Ablehnung häretischer Vielfältigkeit,
sondern einfache Anerkennung der mannigfaltigen Gaben der gött-



— 131 —

liehen Gnade, die den verschiedenen Denominationen in verschiedener

Weise verliehen ist.
Nach diesem eher negativen Teil geht van Holk dazu über,

klar zu machen, was kirchliches Leben für unser geistiges Leben
sein kann. Er stellt hier folgende These auf: „Ich glaube an die
Gemeinschaft aller, welche sich selbst Christen nennen
und als solche bekennen, die in der Gottesverehrung,
in der Predigt des Evangeliums, im Dienste des Nächsten

vom heiligen Geiste geleitet werden. Diese
Gemeinschaft muss eine Zufluchtsstätte geistiger Art
bieten und in der Hoffnung siegreich sein."

Diese These wird nun im einzelnen begründet.
Statt „Gemeinschaft der Heiligen" wählt er den Ausdruck

„Gemeinschaft aller, die sich Christen nennen und als solche
bekennen", weil die Bezeichnung des Kredos von den Heutigen nicht
mehr so verstanden wird, wie ihn die Konzilsväter seinerzeit
verstanden hatten. „Die Gemeinschaft der Heiligen ist eine so
erhabene und transzendente Gemeinschaft, dass unsere irdischen
Gemeinschaftsformen damit nicht verglichen werden können."
Die von van Holk gewählte Bezeichnung gestattet jedem
Individuum und jeder Denomination, sich als Glieder am Leibe Christi
zu bekennen. Das ist die einzige ökumenisch mögliche Grundlage.
Es wäre ein wirklicher Akt der Demut und Bescheidenheit, wenn
sich das kirchlich organisierte Christentum auf diese Erklärung
einigen könnte. Nur als Gemeinschaft auf dem Boden der Gleichheit

sind die Christen imstande, die exklusive klerikale
Selbstgenügsamkeit der Vergangenheit zu vergeben und zu vergessen.
Wir müssen uns bemühen, unsere Denominationen als Gemeinschaft

der Gemeinschaften nicht unter dem Primat von St. Peter,
sondern von St. Johannes zusammenzubringen.

Der zweite Satz der These betont die enge Beziehung zwischen
der Kirche und der Leitung des menschlichen Lebens durch den

Heihgen Geist. Eines der Hauptergebnisse der klerikalen Ent-~

wicklung ist die Zurückdrängung dieser Leitung. Die extremste
Haltung würde sein : Keine Leitung ausserhalb der Kirche, alle nur
möglichen Charismata des Heiligen Geistes innerhalb der Kirche.
Eine solche Auffassung könnte höchstens die römische Kirche
vertreten. Nach van Holk müssen wir als moderne Menschen die
Haltung einnehmen, dass kein noch so wertvoller Besitz an
kirchlichen Institutionen die Kirche von der Verantwortung absolvieren



— 132 —

kann, möglichst weit nach den Gaben des Heiligen Geistes in andern
Formen auszuschauen, als es die des eigenen institutionellen Lebens
sind. Gewiss ist der „Enthusiasmus" oft eine krankhafte Sache

gewesen. Trotzdem kann eine Kirche, die diesem Enthusiasmus
keinen Platz einräumt, die allem irregulären geistlichen
Überschwang einen Abfluss gemacht hat, keine echt christliche Gemeinschaft

sein. In kirchlichen Versammlungen fehlt es so oft in ganz
bedauerlicher Weise durch unheilige Klugheit an Inspiration, ja
sie wird durch herabsetzende Motive geradezu erdrückt, dass wir
nur um eine gründliche Bekehrung der christlichen Gemeinschaften
zum Glauben an die unmittelbare Leitung durch den Heiligen
Geist durch Inspiration und Ehrfurcht vor ihr beten können.
Eine solche Leitung mag oft nur in der Einbildung bestehen, aber

genau so verhält es sich mit der apostolischen Sukzession.

Inspiration bedeutet nicht nur jene Lebendigkeit, die uns zu
heroischen Entschlüssen und zu künstlerischer Vollendung führt,
sondern auch die moralische Kraft und das ruhige Innenleben, die
die alltäglichen Werte des christlichen Lebens ausmachen.

Diese geistige Leitung ist das erste und wichtigste Zeugnis,
das wir von einer Gemeinschaft verlangen, wenn wir ihren christlichen

Charakter, ihre wahren apostolischen Eigenschaften kennenlernen

wollen.
Der Gottesdienst einer Gemeinschaft ist ein Charakteristikum

der Kirche: ihr Gebet, ihre Lobpreisung, ihre Danksagung und
stille Versenkung, Opfer und Kommunion, kurz ihr ganzes
sakramentales und rituelles Leben. Eine Kirche ohne rituelles
Leben, ohne einen Begriff für den mystagogischen Wert des

Rituellen ist eine verkümmerte Kirche. Es ist natürlich richtig, dass

die sakramentale Armut einer Anzahl von Kirchen eine Reaktion
gegen ritualistische Überwucherung einer andern Kirchengruppe
ist. Es ist auch wahr, dass die sakramentale Gnade nur ein Teil
der Gnadengaben und im engeren Sinne des Wortes nicht
heilsnotwendig ist. Aber für die Kirche als Ganzes, für die Menschen,
wie sie nun einmal sind, haben die festgelegten Formen des
Gottesdienstes eine höchst tröstliche, belebende und erneuernde Kraft.
Taufe und Abendmahl oder das göttliche Opfer, die beiden Pole
der Einweihung und Vollendung, sind unerschöpfliche Quellen
des geistlichen Lebens. Es ist ein ganz besonderer Charakterzug
des göttlichen Umganges mit uns, dass wir in Formen und
Symbolen an dem Mysterium des geistigen Bereiches teilnehmen und



— 133 —

die unaussprechliche Seligkeit des ewigen Lebens vorwegnehmen
können.

Eine Kirche ohne Lobeshymnen und Danksagung, ohne das
Wunder stiller Versenkung und Anbetung kann noch ein
nützliches Werkzeug für sozialen Aufbau und Reform, für sittlichen
Fortschritt und aktive, dynamische Kräfte sein, aber sie wird
wegen Vernachlässigung dieser Dinge eines sichern Todes sterben.
Das moderne Leben leidet unter einem entsetzlichen Mangel an
Tiefe und Konzentration und kennt zu wenig vom Mysterium.
Wir müssen uns den tiefern Quellen des Mysteriums in den
katholischen Liturgien zuwenden, um unser religiöses Leben zu
vertiefen, und der ergänzenden Kraft, die von ihnen ausgeht, um
unser Gemeinschaftsleben wieder aufzubauen: das gemeinsame
Fest, die wohlbekannten Hymnen, die Teilnahme an der stillen
Anbetung, die Ehrfurcht vor dem klassischen Symbolismus der
christlichen Gemeinschaft durch die Jahrhunderte. Das alles ist
eine wertvolle Hilfe, um den modernen Menschen von seinem
peinlichen Unbehagen zu heilen.

Zur Verkündigung des Evangeliums gehört die Missionstätigkeit

(christliches Leben verlangt Propaganda), ferner die Predigt
im Gottesdienst, das offene Zeugnis im Leben, selbst auf die
Gefahr des Martyriums hin, wobei auch auf die Märtyrer
hinzuweisen ist.

Die Kirche muss ferner Dienerin sein (Diakonie) und eine
karitative und soziale Tätigkeit entfalten.

Als besondern Charakterzug der Kirche verlangt van Holk,
dass sie Gelegenheit für ein geistliches Asyl biete, d. h. anachoretischen

Naturen muss die Möglichkeit zu einem mönchischen Leben

geboten werden, wobei man sich beim Worte Mönch oder Nonne
von Vorstellungen wie Gelübde, unbedingten Gehorsam, Disziplin,
Zölibat etc. frei halten muss. Es ist dabei mehr an ein teilweises
oder dauernd von der Welt zurückgezogenes Leben zu denken.

Schliesslich gilt van Holk die Pflege der ewigen Hoffnung als

Charakteristikum der christlichen Gemeinschaft. Hoffnung ist ihm
die zuversichtliche Erwartung des vollständigen Sieges Gottes
über seine Widersacher. Dieser Begriff ist aber stark mit eschatologischen

Erwartungen verknüpft, und die Eschatologie mit ihrer
kosmischen Katastrophe und der Herabkunft des Reiches Gottes
mit dem himmlischen Jerusalem ist stark verflüchtigt. Das letzte
Gericht ist unserer Generation zum Mythus geworden, der nur



— 134 —

moralisch und religiös-symbolisch aufgefasst wird. Die christliche

Hoffnung ist aber die Zuversicht, dass irgendwann einmal das
Reich des Heiligen Geistes triumphieren wird. Diese Hoffnung
zu stärken, ist eine der wichtigsten Aufgaben der christlichen
Gemeinschaft.

Diese für van Holk für die Kirche charakteristischen Merkmale

hat aber keine der heutigen Denominationen ganz. Um so

nötiger ist die ökumenische Zusammenarbeit. Vergleichung und
Zusammenfassung hat Hand in Hand zu gehen. Wir sollten alle
unsere Denominationen zu Orden der einen, wahren katholischen
Kirche umwandeln. Dann können wir hoffen, dass Einheit, Heiligkeit,

Katholizität und Apostolizität einmal zur Kirche gehören
werden, wenn sie mit dem Primat der Liebe und nicht der Macht
bekleidet ist.

Der kirchliche Liberalismus mit seiner Unbestimmtheit der

Terminologie und Theologie macht es schwer, sich in der
ökumenischen Bewegung zurechtzufinden. Davon zeugt der vorstehende
Artikel van Holks.

Von erheblich positiverem Wert scheint mir die Arbeit des

lutherischen Theologieprofessors Erich H. Wahlström über „das
Reich Gottes und die Kirche" zu sein.

Die Beziehungen zwischen Reich Gottes und Kirche sind in
der bisherigen ökumenischen Arbeit noch nicht abgeklärt, ebensowenig,

wie weit sich das Reich Gottes ausdehnt. Wahlström will
nun aus dem Neuen Testament den Begriff des Reiches Gottes und
der Kirche herausarbeiten.

I.
Das Wesen des Reiches Gottes im Neuen Testament,

das Jesus in seinem irdischen Leben verkündigte, ist das Reich
der Gnade Gottes. Gott errichtet dieses Reich durch die
Erlösungsakte, durch die er die Menschen von der Macht der Sünde,
des Todes und des Teufels erlöste und sich mit ihnen auf Grund
der Gnade vereinigte. Die Proklamierung dieses Reiches ist die
frohe Botschaft. Jesus ging umher, indem er die frohe Botschaft
vom Reiche Gottes verkündigte (Mt. 4, 23), und er sagte seinen

Jüngern, dass „dieses Evangehum vom Reiche in der ganzen Welt
gepredigt werden muss". Dieses Evangelium fasst er in dem Zitat
aus Jesaias zusammen: „Der Geist des Herrn ist über mir, weil
er mich gesalbt hat, um den Armen die frohe Botschaft zu bringen.



— 135 —

Er hat mich gesandt, um dem Gefangenen die Freilassung und den
Blinden die Verleihung des Augenlichtes zu verkünden, die
Unterdrückten in Freiheit zu setzen, ein Gnadenjahr des Herrn
auszurufen." Wohin sie mit dieser Botschaft und ihren Werken kämen,
da sollten sie denen, die sie nicht aufnehmen, sagen: „Das sollt
ihr jedoch wissen, dass das Reich Gottes nahe herbeigekommen
ist." In seiner Antwort an die Johannesjünger weist er auf seine
Werke hin: „Blinde werden sehend, Lahme können gehen,
Aussätzige werden rein und Taube hören, Tote werden auferweckt und
Armen wird die Heilsbotschaft verkündigt." Das Reich Gottes
ist diese erlösende Tätigkeit Gottes, die uns so offenbar wird.
Die Predigt des Evangeliums heisst, dass diese erlösende Tätigkeit
Gottes nahe ist und in ihrer Wirksamkeit auf die Welt erkannt
werden kann. Evangelium heisst: Gott rettet uns.

Der Charakter des Gottesreiches als des Reiches der Gnade
wird klar erkannt an den Persönlichkeiten, denen sie dargeboten
wird. Das Evangelium des Reiches gilt denen, die mühselig und
beladen sind, den Zöllnern und Sündern, den Armen und
Verfolgten, denen, die werden wie die Kinder. Jesus ist gekommen,
um zu suchen und selig zu machen, was verloren war, und nicht,
um die Gerechten zu berufen. Die Guten und Frommen haben
keine bevorzugte Stellung. An die Reichen und Selbstzufriedenen
richtet er vorwurfsvolle Worte. Es ist für die Begüterten schwer,
ins Reich Gottes zu kommen. Er fragt nicht danach, dass ihm
die Menschen etwas vorweisen, Mitleid oder Güte oder Gebet oder
Gesetzeserfüllung. Alles, was erfordert wird, ist, dass die
Menschen ihre Nöte erkennen und willens sind, auf Gottes wertvollen
Erlösungswillen zu vertrauen.

Die Worte, die den Eintritt in das Gottesreich schildern, offenbaren

dessen Gnadencharakter. „Das Reich Gottes kommt", „ist
nahe", „tritt in Erscheinung". Es kommt nicht durch menschhche

Bemühungen, noch ist es da wegen der Busse der Menschen.-

Vielmehr ist die Zeit der Busse da, weil das Reich Gottes gekommen
ist. „Es ist des Vaters Wonne, euch das Reich zu geben." Das
heisst nicht, dass er seinen Jüngern ein Reich zur Regierung übergibt,

sondern sie sind Gegenstand der erlösenden Gnade Gottes.
Jesus sagt: „Wenn ich durch den Finger Gottes Dämonen
austreibe, so ist ja das Reich Gottes zu euch gekommen." Wo immer
Gott den Menschen von der Macht des Bösen erlöst, da kommt
das Reich. Wenn die Leute in das Reich eintreten, es annehmen,



— 136 —

es erben, so heisst das, dass ihnen ein Anteil an den Segnungen
des Reiches gegeben ist oder dass sie durch Gnade erlöst sind.

„Gott hat uns in das Reich des Sohnes seiner Liebe versetzt."
Gott richtet dieses Reich auf. Es gibt im Neuen Testament

kein Wort, das so ausgelegt werden kann, als ob irgendeine Tätigkeit
des Menschen das Reich Gottes erschafft oder errichtet. Der
Ausdruck „das Reich Gottes" deutet darauf hin, dass Gott sein Urheber
ist. Menschen werden nur berufen, das Evangelium Gottes zu
verkündigen. In ihrer Verkündigung und heilsamen Wirksamkeit
ist das Reich Gottes gegenwärtig, was aber nicht heisst, dass sie

es errichten. Paulus kann sagen: „Ich habe mehr gearbeitet als
sie alle, aber nicht ich, sondern die Gnade Gottes in mir." Das
Reich ist eine Grösse, die zu den Menschen kommt. An ihnen
liegt es, es aufzunehmen und zu empfangen. Das Reich ist
gleichbedeutend mit Erlösung. Der Beseligte erbt das Reich, das für
ihn vom Anbeginn der Welt bereitet ist. Das Evangelium vom
Reiche Gottes heisst, dass „jetzt alles bereit ist."

Wenn wir einmal erkannt haben, dass das Reich Gottes ein
Reich der Gnade ist, so wird alles, was Jesus darüber gesagt hat,
ganz klar. Es ist das höchste Gut, der grösste Schatz, den die
Menschen finden können. Die Menschen sind „Kinder des Reiches".
Das Reich muss gesucht werden. Es kommt zu den Menschen
nicht mit „äusserm Getue", sondern „es ist in euch". Es ist ein

Mysterium, doch gehört es den Menschen, die kindlichen Sinnes
sind. Das Kind ist das Grösste im Reiche Gottes. Die Patriarchen
und Propheten sind im Reiche, und die, welche jetzt eintreten,
sollen mit ihnen an dessen Segnungen teilhaben. Es ist jetzt
in der Welt; denn Gott ist in Christus erschienen, die Welt zu
erlösen, aber es soll auch in Zukunft errichtet werden, „wenn der
Menschensohn kommt in seiner Herrlichkeit mit den heiligen
Engeln". So ist also das Reich Gottes von Anfang bis zu Ende
ein Reich der Gnade.

Das Reich ist Gottes Gnadenreich. Gottes Wille
geschieht, soweit wir erkennen können, in den gewaltigen Unermess-
lichkeiten des Universums. Nur auf dieser Erde, diesem winzigen
Fleckchen, gibt es eine Auflehnung gegen seinen Willen, und zwar
nur von einem Wesen, das die Gabe der freien Wahl hat. Aber
bei diesem Zustande der Auflehnung ist die Frage nicht, ob er
seine Herrschaft überall aufrichten will, sondern, wie er diese
Herrschaft errichtet. Er könnte die Auflehnung gegen seinen Willen



— 137 —

zerschmettern und die aufsässigen Geschöpfe vernichten. Oder
er könnte ihnen schwere Bussen auferlegen. Aber die fast
unbegreifliche Botschaft des Neuen Testaments erzählt, dass Gott ein
Gott der Gnade ist, der zu den sündigen Menschen kommt, ihnen
ohne ihr Zutun Erlösung und Leben anbietet. Gott kommt in
Christus, um zu leiden und zu sterben, damit den Menschen
Vergebung der Sünden und Leben zuteil werde. Das ist der beständige
Quell freudiger Überraschung für die Verfasser des Neuen

Testaments: „0 Tiefe des Reichtums, der Weisheit und Erkenntnis
Gottes!'' Der Zusammenhang macht es an dieser Stelle klar, dass

nicht die allmächtige Herrlichkeit und Macht Gottes an sich Gegenstand

dieses Lobpreises ist, sondern die Tatsache, dass Gott seine
Macht und Herrlichkeit gebraucht, um die sündigen Menschen zu
erlösen. Dass Gott auf diesem Planeten, dem Schauplatz der
menschlichen Auflehnung, seinen Willen zum höchsten Gesetz

macht, heisst, dass Gott den Menschen erlöst, indem er „das Lamm
Gottes wird, das die Sünden der Welt hinwegnimmt".

Bei der Diskussion über das Reich Gottes müssen wir uns
hüten, in ein fast unvermeidliches Missverständnis zu verfallen.
Das Reich Gottes ist nicht Gottes universelle Herrschaft über seine

ganze Schöpfung. Wenn wir von Gottes Herrschaft sprechen, so

sprechen wir nicht vom Reiche Gottes. Es gibt zwischen dem
Reich Gottes und den irdischen Reichen gar keine Analogie. Beim
Reiche Gottes geht es nicht um Gottes Willen an sich, sondern um
das Ziel des göttlichen Willens. Das Endgericht wird dargestellt
als der Verlust des Reiches Gottes. „Das Reich Gottes wird von
euch genommen werden." Die Betroffenen werden ausserhalb der
göttlichen Universalautorität gestellt werden. Das Urteil ist Gottes

endgültige Autoritätsbekundung.
Was immer Gott hier auf Erden tut, um seinen Willen

durchzuführen und sein Reich zu begründen, ist im Interesse der
Erlösung des Menschen von der Sünde und dem Tode geschehen.
Gott begründet sein Reich durch gnadenvolle Akte der Erlösung.

Gottes Reich findet sich dort, wo Gottes Wille erfüllt wird.
Gottes Wille ist aber nicht ein System von sozialen und gesetzlichen

Verordnungen. „Dein Wille geschehe" ist die Bitte, dass Gott
seinen Erlöserwillen hier auf Erden zur Erlösung aller Menschen
durchführen möge. Gottes Wille ist in erster Linie der Wille, zu
erlösen. Wenn dieser Wille erfüllt ist, so ist Gottes Reich
begründet. Das Eintreten ins Reich Gottes, gerechtfertigt werden,



— 138 —

Verzeihung erlangen, erlöst werden, heisst alles dasselbe. Das
Reich Gottes wird errichtet, wo Gott sein Volk „beruft, sammelt,
erleuchtet und heiligt".

Die Errichtung des Reiches Gottes ist keineswegs mit dem
Eintritt des Menschen in dasselbe abgeschlossen. Gottes Tätigkeit
ist die primäre, von der Berufung bis zur letzten Vollendung. So

sagt Luther, „dass das Reich kommt, wenn Gott uns seinen Heiligen
Geist gibt, so dass wir mit seiner Gnade an sein heiliges Wort
glauben und hier auf Erden und im Himmel auf ewig ein
gottseliges Leben führen". Glauben und Leben dürfen weder
voneinander noch von der erlösenden Tätigkeit Gottes getrennt werden.
„Gott ist es, der in euch das Wollen wie das Vollbringen wirkt".

Das Reich Gottes ist das gesamte Reich seiner Gnade. Es
kommt und wird errichtet, wo und wann Gott kommt, um die
Verlorenen zu retten. Wo immer Gott Sünden vergibt, wo er den
Menschen Kraft verleiht, ein neues Leben zu führen, da tritt das

Reich Gottes in Erscheinung. So sehen wir Gott wirksam im Alten
Testament, da er einzelne beruft und ein Volk zum Eigenbesitz
erwählt. Das ganze Alte Testament ist die Geschichte, wie Gott sein
Volk erlöst und befreit hat. Und heute errichtet Gott fortwährend
sein Reich unter den Menschen durch „das Wort vom Kreuze*' und
zieht sie in die Gemeinschaft mit sich.

Wenn am Ende der grosse Tag der Vollendung kommt, so wird
das dann errichtete Reich ein Reich der Gnade und Erlösung
sein. „Wenn diese Dinge beginnen, dann schaut auf und erhebet
eure Häupter, denn eure Erlösung ist nahe." Ob in der
Vergangenheit, in der Gegenwart oder in der Zukunft, ob in der
Verkündigung des Wortes oder durch direktes Dazwischentreten, das

Reich, das errichtet wird, ist ein Reich der Gnade und Erlösung.

IL
Das Wesen der Kirche. Es wird vom Wesen der Gnade

bestimmt und verstanden. Gott offenbart uns seine Gnade, indem
er in Jesus Christus zu uns kommt, zu suchen und selig zu machen,
was verloren war. Die, welche so durch die Gnade Gottes gerettet
werden, bilden die Kirche. Von der Kirche ohne Beziehung auf
die erlösende Tätigkeit Gottes zu sprechen, wäre sinnlos. In dem
Falle wäre die Kirche nichts anderes als eine Vereinigung gleich-
gesinnter Menschen, die, weil sie ähnliches Erleben gehabt haben,



— 139 —

sich zu gegenseitigem Nutzen zusammenschliessen. Das ist aber
nicht die Kirche im Sinne des Neuen Testamentes. „Die Kirche ist
der Leib Christi, deren Haupt er ist. Sie ist das Haus oder die
Familie Gottes, weil Gott durch die Offenbarung seiner selbst sie ins
Dasein gerufen hat." So lehrt die Methodistenkirche. Die Gnade
Gottes ist Gottes persönliche Tätigkeit in der Welt, um die
Verlorenen zu retten. Der Mensch kann nicht mit eigener Kraft Gott
erreichen und ihm annehmbar sein. Gott ist in seiner Liebe und
Gnade zu den Menschen gekommen, hat die Strafe für die Sünden
auf sich genommen und die Menschen erlöst von der Macht der
Sünde. Das Wesen der Kirche muss auf Grund der Wirklichkeit
dieses göttlichen Erlösungsaktes verstanden werden.

Die Kirche ist dort, wo Gottes Wort lauter verkündigt und
die Sakramente recht gespendet werden (Augsb. Konfession,
Art. VII). Dieser Satz ist nicht mechanisch zu verstehen, als ob
die Gegenwart der Bibel oder der sakramentalen Elemente das

Gegenwärtigsein der Kirche garantieren würde. Die Kirche ist
dort, wo das Wort Gottes gepredigt wird, weil das Wort das lebendige

Wort Gottes ist, das die Kirche erschafft. Wenn Gott durch
sein Wort Menschen zur Gemeinschaft mit sich beruft, ihnen
ihre Sünden vergibt und ihnen Kraft verleiht, ein neues Leben zu
führen, dann ist die Kirche damit begründet. Das Wort ist das

Evangelium, die Verkündigung der rettenden Tätigkeit Gottes.
Es ist „das Wort vom Kreuze", „das Wort der Versöhnung", und
dieses Wort macht Menschen heilig und erschafft die Kirche.
„In Christus Jesus habe ich euch durch die Verkündigung des

Evangeliums gezeugt." „Wo immer ihr daher dieses Wort
verkündigt, glaubt, bekennt und danach handelt, hört und seht, da

muss ohne Zweifel eine wahrhaft heilige, katholische Kirche sein."

(Luther über Konzilien und Kirche.)
Die Kirche ist das gesamte Volk Gottes. Da Gott immer als

der Gott der Gnade verkündigt wurde, wird und sein wird, so

existiert die Kirche, wo immer seine gnadenvolle Tätigkeit wirksam
ist. Als er Noah, Abraham und Jakob berief und sich ein Volk
schuf, als er mit seiner befreienden Hand sein Volk aus Ägypten
herausführte und seinen Bund mit ihm auf Sinai schloss, machte
er es wiederum zu seinem Eigentum. Als er schliesslich in der
Fülle der Zeiten seinen Sohn sandte, um zu leiden und am Kreuze
zu sterben, da erlöste er sich wiederum ein Volk. Und da diese

Hingabe am Kreuz der Schlussakt war, so ist das so ins Dasein



— 140 —

gerufene Volk das gesamte Volk Gottes, die eine heilige, katholische

Kirche. Derselbe Gott beruft, sammelt, erleuchtet und heiligt

nun die gesamte christliche Kirche auf Erden durch das Wort
seiner Gnade. Ob in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft,
das Volk Gottes wird durch das Erlösungswerk Gottes ins Dasein

gerufen. Ohne diese Erlösungstätigkeit Gottes gibt es keine Kirche,
keine Erlösung.

Die Kirche ist ein Gegenstand des Glaubens. Wenn wir sagen,
dass die Merkmale der Kirche die Verkündigung des Wortes und
die Verwaltung der Sakramente seien, so meinen wir damit, dass

diese Zeichen Kennzeichen „im Glauben" sind. Der Glaube
erkennt, dass dieses Wort Gottes lebendiges Wort ist, und dass die
Kirche durch dieses Wort geschaffen wird. Indem wir die
Verkündigung des Wortes und die Verwaltung der Sakramente zum
einzigen Merkmale der Kirche machen, werden alle andern Merkmale

ausgeschlossen. So wenig wie das Reich Gottes, kommt die
Kirche mit „äusserm Getue". Wir müssen uns damit bescheiden,
dass wir sagen, dass die Kirche ist, wo das Wort Gottes verkündigt
wird. Jedoch ist man nicht immer damit zufrieden gewesen.
Während der Zeit der Orthodoxie wurde als Merkmal der Kirche
betrachtet, dass die Lehre rein sei. Als reine Lehre galt nur das,

was wörtlich mit den Bekenntnisschriften übereinstimmte.
Teilweise als Reaktion gegen diese Betonung der Lehre kamen die
Pietisten mit ihrer Forderung eines reinen christlichen Lebens. Für
sie war das Kennzeichen der Kirche das reine, heilige Leben ihrer
Glieder. Von Zeit zu Zeit sind dann noch andere Merkmale
hervorgehoben worden. Das alles sind Versuche, die Kirche aus dem
Bereiche des Glaubens herauszuheben und sie zu einer vollen,
sichtbaren Grösse zu machen. Aber das verdunkelt das Wesen der
freien Gnade und zerstört die Einheit der Kirche. Wir können
nicht weiter gehen, als zu sagen, dass die Kirche die Gemeinschaft
derer ist, die durch Gottes Gnade gerettet werden. Aber wir wissen,
dass sie dort ist, wo Gottes Wort gepredigt wird und wo Gott seine
erlösende Tätigkeit ausübt. Die Kirche wird in der gleichen Weise

sichtbar, wie der einzelne Christ sichtbar ist. Die Kirche kann

sogar gedacht werden als die Inkarnation der erlösenden Tätigkeit
Gottes. Gerade so, wie „das Wort Fleisch wurde und wir sahen
seine Herrlichkeit", so offenbart sich die Gnade Gottes selbst in
der Welt durch die Erschaffung der Kirche. Wenn wir sagen,
die Kirche sei ein Gegenstand des Glaubens, so stehen wir sie noch



— 141 —

nicht in eine Kategorie für sich, sondern vereinigen sie mit der

ganzen Offenbarung Gottes. Dass Jesus Sohn Gottes ist und das
Wort Gottes Wort ist, dass Gott durch sein Wort errettet, dass
die Sakramente Handlungen Gottes sind, alles das ist für den
Glauben eine Wirklichkeit. Dass diese Kirche, die wir alle in ihrer
Verdemütigung sehen, die Kirche des lebendigen Gottes ist, der
Leib Christi, das ist die vertrauensvolle Erklärung des Glaubens.

Die Kirche ist eine. Da das Volk Gottes aller Zeiten sein
Dasein den Erlösungstaten Gottes verdankt, so sind alle eins.
Die Einheit der Kirche muss nicht erst erschaffen werden, sie
besteht in der Einheit Gottes. Diese Einheit hängt nicht von einer
äussern Organisation oder menschlichen Autorität ab, sondern

von der Beziehung jeder christlichen Einzelperson zum Haupte.
„Für die wahre Einheit der Kirche genügt es, in der Lehre des

Evangeliums und in den Sakramenten übereinzustimmen. Es ist
auch nicht notwendig, dass menschliche Überlieferungen, Riten
oder Zeremonien, die durch Menschen eingeführt sind, überall
gleich sein müssen." (Augsb. Konf., Art. VII.) Wenn wir in der
Lehre des Evangeliums, dass der Mensch im Glauben gerechtfertigt

werde allein durch die Gnade Gottes, übereinstimmen,
dann sind wir eins. Denn das ist der Weg, auf dem die Kirche
immer wieder erschaffen ist. Diese Einheit erstreckt sich
rückwärts bis zum Anfang der Zeiten und vorwärts bis in die endlosen
Bereiche der Ewigkeit. Die Kirche ist jenes eine Volk, das von
Anfang an durch Gottes Gnade errettet ist und als sein Volk
anerkannt wurde. Ob in der Zukunft oder in der Vergangenheit,
ob als streitende oder triumphierende Kirche, die Kirche ist die
Schöpfung Gottes und der Gegenstand von Gottes erlösender

Tätigkeit. Sie existiert nur durch seine Gnade.

III.
Das Reich Gottes und die Kirche. Aus den

vorhergehenden Ausführungen geht klar hervor, dass das Reich Gottes
und die Kirche ganz nahe verwandte Begriffe, ja parallel zueinander
oder synonym sind. Fast alles, was wir über das Reich Gottes

gesagt haben, kann auch über die Kirche gesagt werden, und
umgekehrt. Beide sind das Ergebnis der erlösenden Tätigkeit Gottes.
Sie waren und sind durch Gottes errettende Handlungen
gegründet. Beide haben dieselben Bestandteile. Bürger des Reiches
und der Kirche sind die, welche Erlösung, Verzeihung der Sünden



— 142 —

und den heiligen Geist empfangen haben. Sie haben „das gute
Wort Gottes gekostet und die Kräfte der zukünftigen Welt". Sie
sind die, bezüglich derer sich Gottes Erlösungswille vollendet
hat, und die jetzt in Gemeinschaft mit Gott leben.

Das Reich und die Kirche sind allumfassende Begriffe. Beide
schliessen in Vergangenheit und Zukunft alle ein, die Gott zur
Gemeinschaft mit sich berufen hat. Christus ist das Haupt des

Reiches und der Kirche. Beide sind freie Gaben Gottes. Sie stehen
allen offen, die in seelischer Not sind. In bezug auf die Zukunft
sprechen wir vom Reiche Gottes der Glorie oder der triumphierenden

Kirche im Himmel.
Was schliesslich das Reich und die Kirche begründet, ist nicht

der Mensch, selbst nicht „der neue Mensch", sondern der, den Gott
beruft und durch das Wort seiner Gnade erlöst. Die völlige
Gleichsetzung des Reiches Gottes und der Kirche hat zuerst Augustinus
vorgenommen, aber die Kirche, von der er sprach, war äusserlich,
kirchliche Organisation. Luther setzte Reich und Kirche ebenfalls

gleich, aber die Kirche war ihm die Sphäre, in der Gottes
erlösende Gnade wirkte. Es mag hier als bezeichnend angedeutet
werden, dass Paulus praktisch die ganze christliche Lehre behandelt,
ohne den Begriff des Reiches zum Zentralpunkt zu machen. Ebenso
stellen die alten und neuen lutherischen Dogmatiker die ganzen
Traktate der christlichen Lehre dar, indem sie fast ausschhesslich
den Begriff der streitenden und triumphierenden Kirche
gebrauchen. Aber wir weisen hier lediglich darauf hin, dass der eine
die Stelle des andern einnehmen kann.

Der Hauptunterschied zwischen Reich Gottes und Kirche
hegt darin, dass die Kirche von zwei Seiten aus gesehen werden
muss. Die Kirche ist beides: Objekt der rettenden Gnade Gottes
und Zeugin von dieser Gnade in der Welt. Soweit wir in der Kirche
das Objekt der göttlichen Gnade sehen, ist sie mit dem Gottesreiche

identisch. Aber die Kirche ist auch Zeugin der Gnade
Gottes. Die Kirche wurde betraut mit „dem Worte der Versöhnung",

und ihr ist die Pflicht überbunden, das Evangelium jeder
Kreatur zu predigen. Von diesem Gesichtspunkte aus ist die
Kirche nicht identisch mit dem Reiche. Wir können vom Reiche
Gottes nicht als von einem Werkzeug Gottes reden, sondern als

von einem Endzweck in sich. Die Kirche aber ist beides:
Endzweck in sich, insofern sie das erlöste Volk Gottes ist; Werkzeug,
insofern sie ihrer Mission treu ist, das Wort zu verkündigen.



— 143 —

Um ihre Mission zu erfüllen, hat die Kirche ein kompliziertes
System von Institutionen und Riten als geeignete Wege
entwickelt, das Werk zu tun, das ihr anvertraut worden ist. Weil
diese äussern Formen nicht wesentlich für die Kirche sind, so
kann die Kirche von diesem Standpunkte aus nicht mit dem
Reiche Gottes identifiziert werden. Die Kirche ist Gottes
Heilswerkstatt, aber, wenn die Menschen durch seine Gnade gerettet
werden, so treten sie in Kirche und Reich Gottes ein.

Der Wirrwarr in den Beziehungen zwischen Reich und Kirche
entsteht hauptsächlich bei zwei Punkten: Erstens wird vergessen,
dass das Reich Gottes das Reich der Gnade ist. Statt dessen wird
es beschränkt auf die Umwandlung des alten Menschen in den

neuen Menschen, dessen Ziel es ist, Gottes Willen zu tun. Zweitens
haben wir es unterlassen, die beiden Aspekte der Kirche klar ins
Auge zu fassen. Wir kommen vielleicht der Wahrheit näher, wenn
wir sagen, dass wir die Kirche nicht mehr klar als das erlöste Gottesvolk

gesehen haben. Wir haben die Kirche mit der äussern
kirchlichen Organisation gleichgesetzt, die am allgemeinen Aufschwung
der Gesellschaft interessiert ist. Sie hat für uns einen mehr oder

weniger welthch-pohtischen Charakter. Dann allerdings mussten
wir finden, dass diese Kirche unmöglich das Reich Gottes sein
kann. Neues Studium über das Wesen des Reiches und der Kirche
muss uns befähigen, die Ähnlichkeiten und Unterschiede zwischen
beiden klarer zu erkennen.

Soweit Wahlström mit seiner klaren lutherischen Darstellung.
Sie hat den Vorzug, dass uns als Katholiken einmal wieder eine
Lehre stark vor Augen geführt wird, die in der katholischen Theologie

ein wenig stiefmütterlich behandelt ist: Die Lehre von der
allumfassenden Gnade Gottes, die erst das Institutionelle der
Kirche schafft.

Mit den in den beiden wiedergegebenen Arbeiten behandelten
Problemen beschäftigt sich auch ein Aufsatz einer ganz kompetenten

Persönlichkeit, des Vizepräsidenten der Lausanner und
Edinburgher Konferenz, Alfred Ernest Garvie. Er gilt als ein
besonders guter Kenner der Diskussionsthemen der Faith and

Order-Bewegung. Er ist der angesehenste Theologe der englischen
Kongregationalisten. Seine Studien galten besonders den Fragen,
mit denen sich die Kirche von England und die enghschen
Freikirchen für ihre künftigen Beziehungen zueinander beschäftigen.
Seine Arbeit über „die Wiedervereinigung der Kirchen.



— 144 —

Einige grundlegende Probleme" gibt uns ein anschauliches
Bild der Schwierigkeiten, denen sich beide Parteien in ihren
Reunionsbesprechungen gegenübersehen.

Garvie begründet seine Lehre von der Kirche mit der Lehre
von Gott und der Lehre vom Reiche Gottes als Bindeglied zwischen
der ewigen göttlichen Realität und der historischen menschlichen
Institution. Das Reich Gottes ist ihm in erster Linie Gottes
Herrschaft über die Menschen, und diese bestimmt das Reich für
die Menschen. Die menschliche Gesellschaft ist durch die göttliche
Herrschaft ins Dasein gerufen, die in Christus als erlösende Gnade

gegenwärtig ist.

Pfingsten ist ihm nicht der Geburtstag der Kirche, sondern
deren Taufe. Die christliche Kirche nahm ihren Anfang in der
kleinen Gemeinschaft der Jünger, welche durch ihren Glauben
an den Messias das Reich empfing oder in das Reich Gottes

aufgenommen wurde. Persönlich berufen, bildeten sie eine Gemeinschaft,

die sich zum Messias bekannte und das „wahre Israel",
die ecclesia, die Gemeinde war, die aus der Welt durch Gott
aufgerufen wurde, um die Stelle des Volkes einzunehmen, das ihn
verworfen hat.

Als Verwalterin des Himmelreiches (Mt. 16, 19) wird die Kirche
manchmal als das menschliche Mittel zum göttlichen Ziele
unterschätzt. Aber es ist gerade so sehr ein Irrtum, die Kirche
vorwiegend als menschliche Institution darzustellen, wie es falsch
ist, das Reich Gottes als menschliche Gesellschaft aufzufassen.
In beiden liegt die Initiative bei Gott, und die menschliche Tätigkeit

hängt von der göttlichen ab. Die göttliche Tätigkeit in Christi
Erlösertum und Leitung und im lebenspendenden Heihgen Geiste
schafft die Kirche als Objekt der erlösenden Herrschaft, auf dass

sie das Organ des Reiches Gottes werde. Sie ist Mittel zum Zweck,
Gott rettet die, deren er sich bei der Rettung anderer bedient.
Gott allein rettet, aber er nicht allein. Die Menschen erreichen das

Heil, da Gott in ihnen als Objekten und Organen der Erlösung
wirkt. (Phil. 2, 12/13.) Die Kirche ist somit zunächst Endzweck
des Reiches Gottes und wird dann ein Mittel zu diesem Zweck.
Als solches darf sie jedoch nicht gering geschätzt werden. Das
Reich Gottes kann einen weiteren Bereich haben; denn Gottes
Reich dehnt sich auf jeden Bereich menschlichen Interesses und
menschlicher Tätigkeit aus. Aber die Kirche *st der Brennpunkt



— 145 —

des Reiches, von dem aus sich die göttliche Herrschaft ausbreitet.
Die unmittelbare Berührung und innere Gemeinschaft des
Menschen mit Gott im Zeugnisablegen, in Anbetung und Dienst, die
in der Kirche aufrechterhalten werden, besitzen ihren eigenen
Wert, der köstlicher ist als irgendein anderer. Sollte die Gnade
Gottes die ganze Menschlichkeit der ganzen Menschheit in intensiver

und extensiver Fülle gewinnen, dann würden Kirche und
Reich Gottes ganz eins werden. Aber dieses weitentfernte göttliche

Ereignis ist in dieser Welt von Zeit und Raum nicht zu
erwarten. Denn so gross auch der Fortschritt des Reiches Gottes
in der Kirche und durch die Kirche in der Welt sein mag, so wird
diese Welt der Materie, der Sündhaftigkeit und des Todes sich
kaum zu einem geeigneten Schauplatz der Vollkommenheit, der
Herrlichkeit und Seligkeit von göttlicher Vollendung in der
Geschichte erheben. Obschon die göttliche Realität sich jetzt im
zeitlichen Entwicklungsprozess als wirksam erweist, kann sie ihren
vollen Ausdruck nur unter ewigen Bedingungen finden. Die Kirche
als die Gemeinschaft der Erlösten wird sich des ewigen Gutes nur
erfreuen, insoweit sie Objekt und Organ des Reiches Gottes ist.
Wie sich in der Inkarnation die göttliche und menschliche Natur
in einer Person vereinigten, so sind in der Kirche göttliche Tätigkeit

tmd menschliche Wirksamkeit unzertrennlich verbunden.
Es ist nützlich, die beiden Aspekte der reinen Wirklichkeit

als die soteriologische und soziologische nicht zu trennen, aber
doch zu unterscheiden. Von der Unterscheidung mag hier eine

Erläuterung aus dem Verhandlungsbericht der Anglikaner und
Freikirchen im Lambethpalast gegeben werden. In dem „Appell
an alle Christen", der 1920 von der Lambethkonferenz der
anglikanischen Bischöfe ausging, wurde „die Kirche" folgendermassen
definiert: „Wir anerkennen alle diejenigen, die an unsern Herrn
Jesus Christus glauben und im Namen der heihgen Dreifaltigkeit
getauft sind, als Mitglieder der gesamten Kirche Christi, die sein

Leib ist." Dies ist die Kirche in ihrem soziologischen Aspekt als
menschliche Gesellschaft, in der der Glaube das innere Band und
die Taufe das äussere Zeichen der Mitgliedschaft ist. Als ein
Ergebnis der Besprechungen, in denen betont wurde, dass die

Bezugnahme auf die Taufe die Quäker, die Heilsarmee und andere
Christen aus der Kirche ausschliessen würde, wurde in dem

angenommenen Bericht von 1922 folgende Definition gegeben: „Diese
eine Kirche besteht aus allen denen, die durch Christus und in
Christus in der sichtbaren oder unsichtbaren Weit erlöst sind

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1940. 10



— 146 —

oder erlöst werden. Sie findet in dieser Welt in einer sichtbaren
Gestalt ihren Ausdruck. Doch die Kirche als sichtbare und unsichtbare

Gemeinschaft des einen Lebens in Christo, ist eins." Das ist
die Kirche in ihrem soteriologischen Aspekt, als Gemeinschaft der
Erlösten. Sie umfasst in ihrer Einheit die triumphierende Kirche
im Himmel und die streitende Kirche auf Erden. Sie umfasst alle
Gläubigen, mögen sie nun getauft sein oder nicht. Es sind im
Lebensbuche des Lammes Namen eingeschrieben, die in keinem
Taufbuche stehen. Die Herde des guten Hirten ist nicht ganz in
seinem irdischen Schafstalle eingeschlossen. Auf dem Felde der
sichtbaren Kirche gibt es Unkraut und Weizen.

Manche wollen der unsichtbaren Kirche den Namen Kirche
absprechen und ihn nur auf die sichtbare Kirche beschränken.
Aber wir müssen hier Platoniker und nicht nur Aristoteliker sein.
Die göttliche Schöpfung, die Gemeinschaft der Heiligen, die
Gemeinschaft der Gläubigen, ist nicht weniger, sondern eher mehr
Wirklichkeit als die menschhche Gesellschaft. Das Ideal ihrer
Verwirklichung ist als Muster von der ewigen Realität im Himmel
aufgelegt. Danach muss die sichtbare Kirche beurteilt werden.
Den tiefsten und nachhaltigsten Eindruck auf der Edinburgher
Konferenz machte auf mich, dass, während die Differenzen, die zur
Spaltung der sichtbaren Kirche führten, frei und vollständig
ausgesprochen wurden, die Einheit der unsichtbaren Kirche aller
Christgläubigen im Himmel und auf Erden tiefer und schärfer
erfasst und empfunden wurde als 1927 in Lausanne. Die Anwendung
des Begriffes „Leib Christi" für die unsichtbare Kirche mag
fragwürdiger sein, und es scheint genauer zu sein, ihn auf die irdische
Wirklichkeit, die menschhche Gesellschaft auf Erden zu
beschränken. Aber wenn der auferstandene Herr jetzt seinen
„geistigen Leib" hat, wenn leiblich abwesende, aber geistig mit dem
Herrn vereinigte Gläubige nicht „unbekleidet", sondern auch mit
ihrem himmlischen Leibe bekleidet sind, und wenn der Herr und
die Heihgen geeignete Organe der Mitteilung besitzen, muss dann
der Ausdruck „Leib" verpönt werden 1

Wenn die Kirche ihre ursprüngliche Funktion der Verkündigung

des Evangeliums und der Verwaltung der Sakramente erfüllt,
werden sie nur dadurch Gnadenmitte], dass Gott in und durch
Menschen wirkt. Paulus nennt das Evangelium „die Kraft Gottes
zum Heile", weil, wenn es im Glauben gepredigt und gehört wird,
Christus selbst als „die Kraft Gottes" gegenwärtig ist, um zu
erlösen. Solch eine Predigt ist sakramental und ohne sie würden



— 147 —

die Sakramente ihre Wirksamkeit als Symbole verlieren, die für
den Glauben die Gnade Gottes enthalten und verleihen, welche in
ihnen erklärt wird. Die Eucharistiegläubigen erleben, welche Lehre
sie auch festhalten, die Realpräsenz. Wie tragisch ist es, dass die
Metaphysik diejenigen trennt, die das Erlebnis einigt! In diesen
Funktionen handelt nicht nur die Kirche für Christus, sondern
Christus handelt in ihr und mit ihr.

II.
Wenn in diesen Funktionen die göttliche Tätigkeit und die

menschliche Wirksamkeit so unzertrennlich verbunden sind, so
wird die Frage von entscheidender Bedeutung: Gibt es da nur
einen Typ kirchlicher Organisation, der erschöpfend und wirklich
diese erlösende Herrschaft Gottes erhalten und verwirklichen kann,
oder ist diese Gnade Gottes nicht an irgendeine Art des Ausdruckes
oder der Ausübung gebunden Hier sind zwei Strömungen in der
Kirchengeschichte erschienen, die wir als katholische und
protestantische bezeichnen können. Die katholische behauptet als

Glaubensartikel, dass es nur eine gültige und regelrechte
Verfassung für die Kirche nach Christi Willen gebe. Nur die apostolische

Sukzession im historischen Episkopat kann für gültige
Sakramente und gültiges Amt als Gnadenvermittlerin Sicherheit
bieten. Aus exegetischen, historischen und theologischen Gründen
muss ich diese Lehre ablehnen, aber die Kontroverse hierüber liegt
ausserhalb meiner jetzigen Aufgabe.

Der protestantische Standpunkt anerkennt, dass die Organisation

mit der Inspiration übereinstimmen muss, dass die Mittel
des Zieles würdig sein müssen. Der katholische Standpunkt
fordert, dass es nur einen Typ oder eine Organisation gibt und geben
kann, die mit den Funktionen einer sichtbaren Kirche als menschlicher

Vertreterin für die göttliche Tätigkeit betraut ist. Er gibt
Mannigfaltigkeit und Abweichungen in Anpassung an die Um-"

gebung als nicht nur möglich, sondern auch als notwendig zu
wirksamer Funktionierung zu. Innerhalb des Protestantismus gibt es

eine radikale Strömung, die den besondern christlichen Standpunkt
bewahrt, aber die historische Übermittlung des Glaubens gänzlich
zu übersehen scheint.

Im Gegensatz zu dieser radikalen Tendenz gibt es einen Mittelweg,

indem, wie mir scheint, die menschhche Geschichte als göttliche

Providenz die Kirchen dazu führt, andern die Hand zu bieten.
Ein Prediger der südlichen Baptistenkirche überraschte die Edin-



— 148 —

burgher Konferenz peinlich mit der Erklärung, dass nichts zwischen
Gott und die Einzelseele treten dürfe, keine Kirche, kein Priester,
kein Sakrament. Doch wie sich in der jüdischen Religionsgemeinschaft

der Kanon des Alten Testaments bildete, so in der christlichen
Kirche der Kanon des Neuen Testaments. Die Bibel, deren Vermittlung

selbst diese radikale Tendenz anerkannte, ist in der Kirche und
durch die Kirche bewahrt, verbreitet und übersetzt worden. Der
Prediger des Evangeliums ist durch die Kirche darin unterwiesen,
dazu geschult, für Christus gewonnen und für seine geistlichen
Funktionen vorbereitet worden. Der Anspruch, ob er dazu
zuständig ist oder nicht, sein Privaturteil über die „klare Bibel"
abzugeben, hat zu dem Ärgernis erregenden Sektenwesen im
Protestantismus geführt und das ungenähte Gewand des christlichen
Glaubens zerstückelt. Das war nicht die Einstellung der Reformatoren.

Sie waren keine „Separatisten" von der historisch gewordenen
einen Kirche, obwohl sie sich genötigt sahen, sich aus der
Abhängigkeit von ihr und der Treue zu ihr wegen der Korruption und
des Aberglaubens der römischen Hierarchie loszulösen. Nicht aus
Zweckmässigkeit, sondern aus Grundsatz hielten sie an den
ökumenischen Kredos fest, und sie nahmen für sich in Anspruch, die

eine, heilige, katholische und apostolische Kirche zu ihrer ursprünglichen

Reinheit zurückzuführen. Die entgegengesetzte radikale
Strömung ignoriert jedoch die historische Vermittlung und steht
der Einheit und Kontinuität der unsichtbaren Kirche gleichgültig
gegenüber, die durch die göttliche Gnade trotz menschlichem Irrtum
und Sünde in, mit und unter den Trennungen der sichtbaren Kirche
besteht. Um ausdrücklich festzustellen, was implicite von
radikaleren Protestanten festgehalten wird : in der Vielheit von Kirchen
wird keine Sünde gesehen, und jede Kirche wird als eine freiwillige
Vereinigung von einzelnen Gläubigen betrachtet, um gemeinsam
Zeugnis abzulegen, Gott zu verehren und zu arbeiten. Diese

Vereinigung basiert auf einer genügenden Übereinstimmung, um eine
solche Zusammenarbeit möglich zu machen. Diese wiederum
beruht auf dem privaten Urteil in der Auslegung der heiligen Schrift,
des Inhaltes des Evangeliums. Hier ersetzt der Bericht der
Offenbarung, weil inspiriert, als Objekt der „erlösenden Erkenntnis" die
historische Offenbarung selbst, das Reich Gottes, Gottes rettende
Herrschaft über das hebräische Volk, die Inkarnation, das apostolische

Zeitalter und die nachfolgende Kirchengeschichte. Es wird
sogar manchmal behauptet, die Trennungen seien ein Glück und
stellten in angemessener Weise die mannigfache Wahrheit und



— 149 —

Gnade Gottes dar, weil jede Kirche irgendeinen Aspekt des
himmlischen Schatzes biete, der sonst verdunkelt würde. Diese Behauptung

trifft teilweise auf die heutigen Trennungen zu, aber dass
solche Trennungen aus diesem Grunde nötig sind, ist ein Zeichen
menschlicher Unvollkommenheit und nicht etwa von menschlicher

Vortrefflichkeit. Sie ist manchmal zu bedauern und nicht
zu empfehlen. Sicher ist es Gottes Wille nicht, dass eine Anzahl
von Kirchen teilweise und nur unvollkommen die ganze Fülle der
Wahrheit und Gnade Christi darstellt, sondern dass eine Kirche
diese ganze Fülle zum Ausdruck bringt. Wir müssen an St. Pauli
höhnische Abweisung der korinthischen Schismen erinnern: „Ist
Christus etwa geteilt gewesen ?"

Die Einheit der Kirche nötigt nicht dazu, Mannigfaltigkeit
auszuschliessen, wie man jetzt anzuerkennen bereit ist. Das frühere
Beharren bei Einförmigkeit ist weithin für Trennungen
mitverantwortlich. Wenn die sichtbare Kirche wieder daran arbeitet,
ihre Einheit zu entdecken, so kann das nur geschehen, indem man
Raum lässt für solche Abweichungen, die, wie die Trennungen
hier bewiesen haben, notwendig und nicht unvereinbar mit dem
wesenthchen Gehalt des Evangeliums sind.

Wahrscheinlich war diese radikale Tendenz besonders bei den

Baptisten und Kongregationalisten vorherrschend. Ich verwerfe
als Kongregationalist nicht nur diesen Gesichtspunkt, sondern
ich behaupte, dass das nicht entscheidend kongregationalistisch
ist. Wenn sich manche Kongregationalisten für diese Verfassungsform

entscheiden, so begründen sie das folgendermassen: Das
Neue Testament gebraucht das Wort Kirche nicht nur für die

gesamte christliche Gemeinschaft, sondern auch für die christlichen

Ortsgemeinden, wie Jerusalem, Antiochia, Ephesus, Rom.
Wo tatsächlich die Predigt des Evangeliums Gläubige zusammenbringt,

da ist Kirche. Die Ortsgemeinde ist Kirche, wie die eine

Kirche, gegenwärtig, offen erkennbar und tätig an jedem Orte.
Paulus wendet (I. Kor. 12) die Analogie vom Leib auf die
Ortsgemeinde an, aber im 28. Vers geht er zur einen Kirche über,
deren reisende Diener die Apostel, Propheten und Lehrer sind.
Im Epheserbriefe wird die eine Kirche auf die vielen angewendet.
Die Forderung der ersten Kongregationalisten auf Unabhängigkeit
vom Staate (Königin und Bischöfen) war eine zeitweilige
Notwendigkeit ihrer geschichtlichen Lage, da sie eine Reformation zu
vollziehen hatten, „ohne auf eine solche zu warten". Viele
Kongregationalisten erkennen heute die Abhängigkeit der Kirchen



— 150 —

von der einen Kirche im apostolischen Zeitalter an und würden
mit Dr. Streeter darin übereinstimmen, dass keine kirchhche
Verfassung ausschliesslich apostolische Autorität für sich beanspruchen
kann. Sie kämpfen allein dafür, dass, wie die eine Kirche örtlich
in den Kirchen wirken muss, sie solche Mittel des selbständigen
Genügens und der Autonomie zur Verrichtung ihrer örtlichen
Aufgaben besitzen, um sie zu befähigen, den Mikrokosmos so
vollständig zu zeigen wie den Makrokosmos, Christi Leitung als des

Hauptes des Leibes, der Kirche, durch den Heiligen Geist. Sie

fordern kein ausschliesslich göttliches Recht für ihre Verfassung,
sondern anerkennen, dass in der Geschichte der Kirche andere
Kirchen ihren Wert gezeigt haben, und dass das Wertvolle als

gegenseitige Ergänzung angesehen werde. Sie könnten eine
Verfassung begrüssen, die alle miteinander in Einklang brächte.

Viele Kongregationalisten begrüssen die eine, heihge, katholische

und apostolische Kirche als Objekt und Organ der erlösenden
Gottesherrschaft in Christus (Reich Gottes), deren unvollkommener
Ausdruck alle jetzt bestehenden Kirchen seien und in denen sie

nichtsdestoweniger fortlebt. Sie ist eine, wie Gott einer ist, heilig,
weil ihre Mitglieder zur Heiligkeit berufen sind, katholisch, da ihr
Ziel sich auf che Erfassung der ganzen Menschheit richtet, und
apostolisch, da sie die Mission und Botschaft des Fleisch gewordenen

Wortes bewahrt, wie sie im Neuen Testament überliefert
worden ist.

III.
Ein solches Ideal kann auch ohne Annahme der apostolischen

Sukzession im historischen Episkopat aufrechterhalten werden,
und gleichzeitig kann sie die bischöfliche Verfassung annehmen,
ohne diese Annahme auf einer solchen Theorie aufzubauen. Das
ist die Annäherung in der Frage der Reunion, die in den
Besprechungen zwischen Anglikanern und Nonkonformisten erfolgt ist.
1922 wurde eine Übereinkunft von Teilnehmern an der Konferenz
erzielt, nicht als Konzession oder als Kompromiss, sondern im
Einklang mit dem „Mittelweg" des Protestantismus, den ich
beschrieben habe. „Angesichts der Tatsache, dass der Episkopat
von frühesten Zeiten an und seit vielen Jahrhunderten angenommen
wurde und vom grössern Teile der Christenheit noch angenommen
wird und als gegebenes Mittel dieser Autorität der ganzen Kirche,
stimmen wir darin überein, dass er als solcher für die Vereinigte
Kirche der Zukunft angenommen werden sollte. Gleichzeitig



— 151 —

stimmen wir mit Rücksicht auf die Stellung, welche der Rat der
Presbyter und die Gemeinde der Gläubigen in der Verfassung der
jungen Kirche hatte, und mit Rücksicht darauf, dass diese
Bestandteile der presbyteralen und kongregationellen Verfassung in
grossen Teilen der Christenheit noch bewahrt sind, darin überein,
dass sie mit einem repräsentativen und konstitutionellen Episkopat
als bleibenden Elementen in der Verfassung und im Leben der
Vereinigten Kirche aufrechterhalten werden sollten. Die Annahme
der bischöflichen Weihe in der Zukunft würde aber nicht die
Annahme irgendeiner besondern Theorie über dessen Ursprung und
Charakter bedeuten oder die Aberkennung früherer kirchlicher
Ämter des Wortes und Sakramentes in sich schliessen, die auf andere
Weise erteilt als jene durch bischöfhche Weihe, ausgeübt und vom
Geiste Gottes gesegnet sind." Diese „Skizze eines Reunions-
schemas für die Kirche von England und die evangelischen

Freikirchen Englands", die zeigt, wie die drei
erwähnten Typen in einer Verfassung zusammengefasst werden
könnten, ist vom „Vereinigten Komitee" im Lambethpalast
herausgegeben und wird von den beteiligten Kirchen erwogen. Aber das

Bundeskonzil der Vereinigten Freikirchen hat seine Antwort noch
nicht gegeben und den gemeinsamen Bericht hierüber noch nicht
erscheinen lassen, ebensowenig wie die Kirche von England ihr
Urteil abgegeben hat.

Als Freikirchler, der durchaus mit den herrschenden
Überzeugungen vertraut ist, darf ich es wagen, auf einige Schwierigkeiten

hinzuweisen. Infolge der vergangenen Geschichte des

Episkopates in den Beziehungen zum Nonkonformismus und der
gegenwärtigen Verbindung der Institution mit der Lehre von der

apostolischen Sukzession in den Erklärungen des anglokatholischen
Teiles der Kirche von England fürchten viele Freikirchler, dass

sie ihre Freiheit in Christo der Autorität eines Bischofs übergeben
mussten. Trotz der Versicherung, dass die Annahme der Autorität
eines Bischofs nicht die Annahme einer Theorie über den Episkopat
in sich schliesse, fürchten sie ferner, dass einige Bischöfe in der

Nichtanerkennung ihrer Funktion nach anglokatholischer Theorie
handeln würden. In dieser Furcht übersehen sie, dass die Kirche
von England ihrem Klerus keine Theorie auferlegt und dass die

Anglokatholiken nur eine Minorität sind, die über diese Frage
lauter spricht als die andern Parteien. Die Schwierigkeiten, die
bischöflichen Funktionen zu definieren, ohne die Gewissen der

Anglokatholiken zu verletzen, und doch einen repräsentativen,



— 152 —

konstitutioneilen Episkopat sicherzustellen, den die Freikirchler
herzlich annehmen könnten, ist nach dem Urteil vieler in den
Freikirchen in der „Skizze" nicht gänzlich überwunden. Was die

Abneigung der Freikirchler gegen die Lehre von der apostolischen
Sukzession noch steigert, ist ihre praktische Anwendung in der

Verweigerung der Kirche von England auf volle Interkommunion,
die sie als erste Stufe der Reunion verlangen. Und die Schrift
„Die Praxis der Interkommunion und die Lehre der
Kirche", welche der „Skizze" beigegeben ist, hat in ihrer
Feststellung eines anglikanischen Standpunktes (S. 8/9) diesen Einwand
bestätigt. Es wurde auch (S. 9/10) behauptet, dass, solange die

Trennung fortbesteht, die Interkommunion als Symbol der Einheit

unwahrhaftig sein würde.
Freikirchler sind bereit, auch zwei Qualifikationen der Theorie

von der apostolischen Sukzession zu übersehen, welche von den

Besprechungen ausgingen. Zuerst vor allem erschien im
Memorandum über den „Status des bestehenden freikirchlichen Amtes,
dargeboten für die Vertreter der Kirche von England im
gereinigten Komitee' im Lambethpalast 1923" folgende Feststellung:
„Es scheint in Übereinstimmung mit dem Lambethappell zu sein,

wenn man sagt, wie wir es möchten, dass die Ämter, die wir in
diesem Memorandum im Auge haben, Ämter sind, die eine ehrliche
Absicht, Christi Wort zu predigen und die von Christus
verordneten Sakramente zu spenden, in sich schliessen. Die Autorität,
so zu handeln, ist ihnen feierhch durch die betreffende Kirche
gegeben. Sie sind wirkhche Ämter Christi zum Dienste an Christi
Wort und Sakramenten in der Gesamtkirche." Diese Anerkennung
wurde in der Erklärung über die genannten Ämter als irregulär
oder mangelhaft charakterisiert, und es wurde nahegelegt, dass

das durch bischöfliche Ordination sub conditione korrigiert werden
müsse, ein Vorschlag, den die Vertreter der Freikirchen nicht
annehmen konnten. Die Besprechungen wurden infolgedessen
unterbrochen, aber nicht abgebrochen, bis die nächste Lambethkonferenz
sich mit der Frage beschäftigen könne. Doch alles, was 1930
geschah, war eine Einladung zur Konferenz und eine Andeutung,
dass eine Lösung in der Linie des „Südindischen Schemas" gefunden
werden könne. Die „Skizze" schlägt den Geistlichen ohne bischöfliche

Ordination vor: „Jedem Presbyter einer solchen Kirche steht
es frei, die heilige Kommunion in jeder Kirche der Vereinigten
Kirche zu feiern und zu spenden unter der Bürgschaft, dass auf
jede Gewissenseinwendung durch eine Kirche bezüglich irgend-



— 153 —

eines Amtes die schuldige Rücksicht genommen werden sollte,"
d. h. bezüglich eines nicht bischöflich geweihten Geistlichen in
einer bisher bischöflichen Gemeinde oder umgekehrt. Ob die
nächste Lambethkonferenz (1940 wegen des Krieges aufgeschoben)
derartige Vorschläge annehmen wird, ist noch ungewiss.

In den Freikirchen ist es üblich, unter besondern Umständen
Laien zu ermächtigen, das Abendmahl zu feiern, und die
Fortsetzung dieses Brauches wird allgemein gewünscht. Viele
Freikirchler sind dagegen, den Empfang der Sakramente als

Vorbedingung für die Mitgliedschaft zu machen. Sie möchten in der
Vereinigten Kirche auch für jene Raum bieten, die sich aus
Gewissensgründen gegen deren Gebrauch wenden. Die Freikirch 1er

leugnen die Notwendigkeit von Sakramenten zum Heile, aber die
meisten würden der Forderung auf Grund dessen zustimmen, dass

sie, wenn auch nicht ausdrücklich von Christus eingesetzt, doch

von frühesten Zeiten an seinem Willen gemäss gefeiert sind, und
dass ihr Wert für das christliche Leben erprobt ist. Alle diese
Differenzen gehen auf den Unterschied von katholischer und
protestantischer Auffassung zurück, von der Beziehung des erlösenden
Gottes zu den zweckentsprechenden menschlichen Mitteln.

Erfordert Gemeinschaft oder Zusammenarbeit im christlichen
Leben und Gottesdienst Übereinstimmung der Überzeugung in
solchen Dingen, so wichtig sie auch sein mögen Für mich ist
das Band christlicher Gemeinschaft nicht gemeinsames Kredo,
Verfassung, Ritual, sondern Glaube, Hoffnung und Liebe in
Christus.

Wir haben diese Arbeit eines Führers der ökumenischen Arbeit
ganz gebracht, weil sie ein erschütterndes Bild von der inneren
Zerrissenheit von Kirchen gibt, die nach Vereinigung streben, aber
zuerst einmal nach Einheit im eigenen Innern streben sollten.-
Wo über die Grundfragen christlicher Lehre und Praxis solche

Abweichungen herrschen wie innerhalb der Freikirchen und im
Verhältnis zur Kirche von England, da ist eine Reunion gar nicht
möglich, sofern darunter eine wirkliche Vereinigung im Glauben
verstanden wird. Nur der heilige Geist der Wahrheit kann Köpfe
und Herzen klären, um dem Ziel der ökumenischen Arbeit schrittweise

näher zu kommen. Veni, sancte spiritus!

Basel. C. N.


	Von der ökumenischen Arbeit

