
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 2

Artikel: Erklärung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung

Autor: Küry, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erklärung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz

für Glauben und Verfassung.

(Edinburg, 3.—18. August 1937).

Die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union haben die

Edinburger Konferenz mit grosser Freude begrüsst und gerne an
ihren Beratungen teilgenommen. Sie haben die Mitarbeit an dem
Werk der Wiedervereinigung der getrennten Christenheit immer
als einen Teil ihrer Aufgabe angesehen und sind dankbar, dass
sie diese Meinung mit zahlreichen Schwesterkirchen im Osten und
Westen gemeinsam haben. Sie sind überzeugt, dass" in diesem

gemeinsamen Streben und in der damit verbundenen gemeinsamen

Arbeit das Walten des Heiligen Geistes spürbar ist, und
geben sich der zuversichtlichen Hoffnung hin, dass dieser Geist
Gottes die Christenheit immer tiefer in alle Wahrheit einführen
wird. Sie haben das Leben und Walten desselben Geistes, um
dessen Kraft und Licht sie täglich beten, in vielen Kirchen
wiedererkannt, die ihnen noch vor wenigen Jahren nur dem Namen nach
bekannt waren, und sie sind überzeugt, dass der Heilige Geist
sie auch durch die Charismen anderer Kirchen belehren und ihnen
dienen will, wie sie auch selber in aller Bescheidenheit ihre Charismen,
welche sie seit den apostolischen Zeiten der katholischen Kirche
zu besitzen glauben, in den Dienst der anderen Kirchen stellen
wollen.

Indem wir Unterzeichnete als Vertreter dieser Kirchen in
Edinburg sprechen, geben wir vor allem unserer dankbaren
Freude Ausdruck, dass seit der Lausanner Konferenz die Arbeit
der Kirche auf dem Gebiete der kirchlichen Einigung bedeutenden
Fortschritt gemacht hat (Kapitel 1 des Konferenzberichtes), wie
Dr. Paul Douglass in seinem Buch „A Decade of Objective Progress
in Church Unity, 1927—1936" in erfreulicher Weise darlegt. Unsere

eigenen Kirchen haben mit den Kirchen der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft eine intercommunio in sacris geschlossen, die
ihre Früchte immer mehr spüren lässt und die in der gegenseitigen
Teilnahme an Bischofskonsekrationen wiederholt den bezeichnet-
sten Ausdruck gefunden hat. Die Einigungsarbeit in den letzten

6



— 82 —

fünfundzwanzig Jahren hat schon mehrere Kirchen gelehrt, dass
keine Differenzen des Glaubens und der Verfassung sie scheiden,
und hat viele andere jedenfalls in gegenseitig wachsendem
Verständnis einander näher gebracht.

Die Edinburger Konferenz hat dies von neuem bezeugt;
dort waltete nicht der Geist der Entfremdung, sondern des Wieder-
erkennens, nicht der Trennung, sondern der Brüderschaft, ohne
dass jemals die Wahrheit und Überzeugung verkürzt worden war
oder der Wunsch der Wirklichkeit vorgegriffen hatte. Manche
noch bestehende Differenzen sind scharf ausgesprochen und
aufrecht erhalten worden, aber wiederholt kam auch der Glaube zum
Ausdruck, dass der Heilige Geist hierin weiter helfen werde und
dass unter seinem Licht neues Studium und tiefere Ergründung
auch die grössten Schwierigkeiten und Hindernisse einer
endgültigen Lösung näherbringen werden; gab es doch keine einzige
Frage, angesichts deren nicht der Wille zur einstigen Einigung
bestand.

In dieser Hinsicht dürfte es für die Zukunft empfehlenswert
sein, dass das der Beratung zum Vorstudium dienende Material
zuvor vollständig den Konferenzteilnehmern bekanntgegeben werde.
Wenn die Edinburger Konferenz in vielen Punkten nicht
weitergekommen ist, so ist das auch auf Rechnung des ungenügenden
Studiums vieler Beratungsthemata zurückzuführen. Damit ist
indessen die Bedeutung der gründlichen Vorarbeit der verschiedenen
Forschungsausschüsse nicht im geringsten geschmälert, diese Arbeit
bleibt auch für die weite Zukunft überaus wertvoll. Aber wir
möchten den Vorschlag in Erwägung geben, dass die nächste
Konferenz erst mindestens ein Jahr, nachdem alle Vorarbeit
zustande gekommen und den teilnehmenden Kirchen zum Studium
zugestellt worden sei, tagen solle. Es hat sich ebenso gezeigt, dass

das Arbeitsprogramm der Konferenz zu umfangreich oder zu stark
zusammengedrängt war und nur den Kirchen mit vielen
Vertretern die Gelegenheit gab, sich an allen Traktanden zu beteiligen.
Der Umstand, dass es jedem Vertreter gestattet war, nur einer
der Untersektionen einer Hauptsektion beizuwohnen, hatte zur
Folge, dass viele erst in den Plenarsitzungen der Konferenz die
endgültige Redaktion des durchgearbeiteten Materials zu Gesicht
bekamen und zu keinem Urteil und keiner Kritik herankommen
konnten. Trotz dieser Einschränkung bleibt jedoch das Ergebnis
der vielumfassenden Arbeit gerade staunenswert.



— 83 —

Wenn wir uns zu diesem Ergebnis äussern, so wollen wir uns
so viel wie möglich des ausführlichen Zitierens der Sätze, denen
wir zustimmen, enthalten, weil wir es für wichtiger erachten, auf
Unklarheiten, Zweideutigkeiten und Lücken hinzuweisen, und,
soweit es erwünscht ist, den eigenen kirchlichen Standpunkt formulieren

oder andeuten.

IL Kapitel.
Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus.

Die Knappheit und Klarheit dieses Berichtes zeugen von der
grossen Einstimmigkeit der Konferenz. Anstatt der breiten
Ausführungen reden hier die tiefgefassten und inhaltsreichen Sätze,
die kaum eine zweideutige Auffassung zulassen und den
Problemen des Themas auf den Grund gehen. Wir stimmen der
hoffnungsvollen Anerkennung bei, „dass die Fragen dieses

Verhandlungsgegenstandes keinen Grund bieten, die Scheidung
zwischen den Kirchen aufrecht zu erhalten".

Im ersten Abschnitt „Die Bedeutung der Gnade" wird richtig
gesagt, die Gnade Gottes tut sich kund, „vor allem aber in unserer
Erlösung durch Leben, Sterben und Auferstehung Jesu Christi,
in der Sendung des Heiligen und lebenspendenden Geistes, in der
Gemeinschaft der Kirche und in den Gaben des Wortes und der
Sakramente". Es wird der immer uns zuvorkommende, der immer
unverdiente Charakter der Gnade vorausgesetzt. — Indessen wird
es sich doch künftig als dringend erwünscht erweisen, die Frage
zu erörtern, inwieweit die Auffassungen der Kirche gerade
hinsichtlich der Kernausdrücke „Leben, Sterben und Auferstehung
Jesu Christi" und „Sendung des Heiligen Geistes" unzweideutig
dasselbe aussagen. Kreuz, Auferstehung, fleischgewordenes Wort,
Gott und Erlöser sind stets wiederkehrende Ausdrücke, von denen
es keineswegs unzweifelhaft feststeht, dass sie von jeder Kirche im
selben theologischen und soteriologischen Sinne verstanden werden.

Im zweiten Abschnitt „Rechtfertigung und Heiligung" stimmen
wir bei, dass der Glaube „selber ein Geschenk Gottes" ist, dass

Rechtfertigung und Heiligung „unteilbar als die beiden Seiten
von Gottes gnädigem Handeln an dem sündigen Menschen" sind,
ebenso, dass die Heiligung als die durch den Heiligen Geist
beständig gewirkte Erneuerung „von Anfang bis zu Ende Gottes
Gabe" ist.



— 84 —

Wir unterschreiben im dritten Abschnitt, dass der Glaube
stehen bleibt vor der Anerkennung beider, der „Souveränität
Gottes und der Verantwortung des Menschen", obwohl wir fürchten,
dass zwar „mit einheitlicher Stimme*' über diesen dürftig
umschriebenen Gegenstand gesprochen werden kann, aber dass dies
noch nicht ein „einstimmiges Denken" darüber bedeutet ; vielleicht
wäre es besser gewesen, diesen Abschnitt mit dem sechsten über
„sola gratia" zu verbinden.

In den Abschnitten über „die Kirche und die Gnade" (4.)
und „die Gnade, das Wort und die Sakramente" (5.) konnten
begreiflicherweise die Begriffe „Kirche, Wort und Sakrament" nicht
genügend erörtert werden. Zu der Aussage, dass die Verschiedenheit,

ob der Nachdruck auf das Wort oder auf die Sakramente
gelegt werde, „kein Hindernis der Einigung zu sein braucht",
möchten wir bemerken, dass wir es nicht verstehen können, wenn
damit z. B. gesagt sein sollte, dass die Sakramente nichts geben,
was nicht „schon" im Worte gegeben ist (wie dies vielfach von
seiten der das Wort überbetonenden Kirchen gesagt wird); ein
solcher Standpunkt macht unseres Erachtens die Sakramente
überflüssig; abgesehen von der Frage, ob im Worte und in den
Sakramenten dasselbe „göttlicherseits" uns angeboten werde, möchten
wir betonen, dass Wort und Sakramente „menschlicherseits" in
gleicher Weise für heilsnotwendig zu erachten sind.

Beim letzten sechsten Abschnitt könnte man fragen, warum
nebst dem „sola gratia" dem „sola fide" keine Erwägung geschah.
Zu dem „sola gratia" bemerken wir, dass die Gnade kraft ihres
souveränen göttlichen Charakters des „sola" niemals bedarf. Über
die Frage „sola gratia" und unserer Freiheit möchten wir uns
wie folgt äussern:

„Indem der Glaube Gabe Gottes ist und in diesem Glauben
die vergebende Gnade Gottes unser Eigentum wird, ist unser
Heil vom Anfang bis Ende, vom Grund bis zur Vervollkommnung,
in Rechtfertigung und in Heiligung, das AVerk Gottes, das jedes
Verdienst unsererseits ausschliesst. Indem aber die vergebende
Gnade Gottes gerade hierin sich auswirkt, dass sie unsern durch
die Sünde gebundenen Willen überwindet, heilt und freimacht,
erneut Gott unsere Freiheit und Verantwortlichkeit und hält sie

aufrecht, so dass das Verharren in der Sünde unsere Schuld bleibt,
und die Erwerbung des Heils, eben in der Gnade, auch durch
unseren eigenen freigemachten Willen geschieht."



- 85 —

III. Kapitel.
Die Kirche Christi und das Wort Gottes.

Indem wir gerne zu den strengen inhaltsreichen Sätzen,
welche der Kirche gewidmet sind und welche den leitenden
Gedanken der Heiligen Schrift entsprechen, zustimmen, sagen wir
nichts Neues, wenn wir auf die ungenügende Behandlung des

Themas der Kirche hinweisen. Diese Unzulänglichkeit, die in
der Behandlung aller Gegenstände immer wieder zutage getreten
ist, hat die Arbeit und die Diskussion der Konferenz sowie die

sorgfältige Redaktion des ganzen Berichtes fortwährend gehemmt
und die eindeutige Beantwortung mancher Fragen unmöglich
gemacht. So weist z. B. der vierte Abschnitt des vorliegenden
Kapitels eine Menge Fragen und Differenzen über die Kirche,
ihre Ausdehnung und Gliedschaft, auf.

Man wird in Zukunft gut tun, theologische Fragen
auszuscheiden, die nicht so sehr einen Differenzpunkt zwischen den
verschiedenen Kirchen als vielmehr innerhalb der Theologie im
allgemeinen bilden, wie z. B. das Verhältnis zwischen Kirche und
Reich Gottes (5. Abschnitt). Obwohl wir überzeugt sind, dass die
Antwort auf diese Frage einen wichtigen Akzent auf gewisse
Glaubensgegenstände legen kann, haben wir doch niemals den
Eindruck bekommen, dass es Kirchen gibt, die sich auf einen
bestimmten Standpunkt in der Frage unabänderlich und „in
confessione" festgelegt haben. — Dasselbe gilt der im ersten
Abschnitt aufgeworfenen Frage nach dem Wert der „allgemeinen"
Offenbarung (praeparatio evangelica).

Der siebente Abschnitt über „die Gabe der Prophétie" hätte
eine tiefere Behandlung verdient. Diese Gabe sowie das Prophetenamt

sind nur angedeutet, keineswegs umschrieben worden; dies
wäre um so wünschenswerter, weil die Ungebundenheit der
Prophétie sich immer nur schwer in den institutionellen Körper
der Kirche eingliedern lässt und sich ihrer Art gemäss meistens
jedem disziplinaren Band, jeder autoritären Prüfung und jeder
reglementären Beschränkung zu entziehen versucht. Es gibt nun
einmal zu jeder Zeit viele „freie Stimmen", die sich gerne als

„prophetische" ausgeben möchten. Angesichts des Schlußsatzes
dieses Abschnittes glauben wir, dass manche „Prophétie" sich als
ein grosses Wort mit geringem Inhalt herausstellen wird. In
Anbetracht dessen wäre es unseres Erachtens auch richtiger, wenn



— 86 —

im ersten Satz nicht von der „Inspiration des Heiligen Geistes

heutzutage" gesprochen worden wäre, sondern von der „Erleuchtung"

(illuminatio).
Der wichtigste Satz dieses siebenten Abschnittes begegnet

uns am Anfang, wo es heisst, dass „die Offenbarung, die uns in
Jesus Christus geschenkt ist, sicherlich aus der Welt verschwunden

wäre, wenn es nicht geistbegabte Männer gegeben hätte, die sie

aufgeschrieben und zu allen Zeiten verkündigt hätten".
Hier liegt das Charakteristikum der Tradition, die sich ganz mit
dem abschliessenden Satz deckt, dass nämlich die Offenbarung
„nicht nur ein Geschehen in der Vergangenheit", sondern „ein
immer gegenwärtiges Wort ist, durch welches Gott unmittelbar
zu der lauschenden Seele spricht". Wenn dieser Gedanke mit
dem Begriff der Kirche verbunden wird, ist der richtige Ausgangspunkt

für die Bestimmung und Wertschätzung des Traditionsbegriffes

gegeben.
Während man der Frage nach dem Verhältnis von Kirche und

Wort Gottes (Heilige Schrift) zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt
hat, stellen wir dankbar fest, dass der Versuch gemacht wurde,
das Verhältnis zwischen der Heiligen Schrift und der Tradition
zu bestimmen und festzustellen. Es war kaum zu erwarten, dass

dieser Versuch gleich zu einem befriedigenden Ergebnis führen
würde. Wir vermissen bei den reformatorischen Kirchen noch
immer sehr stark das Verständnis für den katholischen Standpunkt
der Tradition, eine Tatsache, die sich zwar aus dem reformatorischen
Streit mit der römisch-katholischen Kirche erklären lässt, aber
dem gegenüber möchten wir doch mit Nachdruck darauf
hinweisen, dass die Auffassung der Kirche von Rom weder von den
orthodoxen noch von den altkatholischen Kirchen als die richtige
katholische betrachtet wird. Wir möchten hier an die Erklärung
erinnern, welche die Bonner Unionskonferenzen von 1874 unter
Vorsitz des Prof. Dr. J. J. von Döllinger in der Einstimmigkeit
von orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Theologen
über dieses Thema abfassten:

„Während die Heilige Schrift anerkanntermassen die primäre
Regel des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition,
das ist die ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche
Überheferung der von Christus und den Aposteln zuerst
vorgetragene Lehre, eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle
für alle aufeinanderfolgenden Generationen von Christen ist. Diese



— 87 —

Tradition wird teils erkannt aus dem Konsensus der grossen, in
historischer Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden
Kirchenkörper, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt
aus den schriftlichen Denkmälern aller Jahrhunderte."

Mit der Aussage „Unter Tradition ist der lebendige Strom
des kirchlichen Lebens zu verstehen'', erachten wir den Begriff
der Tradition nur ganz allgemein und dürftig umschrieben, obwohl
sehr richtig die „Kirche" in dieser Umschreibung ihren Platz
bekommen hat. Man soll aber auch bedenken, dass die Tradition
nicht nur ein aktives „tradere" bedeutet, sondern zugleich als das

„traditum" zu erfassen ist. Es ist gerade dieses „traditum", das

untersucht werden soll; und hier wird sich herausstellen müssen,
dass die Tradition die „viva vox" der Kirche ist, mit der die Kirche
den Inhalt der Offenbarung weitergibt ; hier soll sich das Verhältnis
von Tradition und Kirche und Wort Gottes oder Heilige Schrift
klären, welches Verhältnis wir in folgenden Satz fassen möchten:
„Die Tradition ist der fortwährend sich über die Heilige
Schrift besinnende Glaube der Kirche und der Niederschlag

dieser Besinnung." Es kommt uns wünschenswert, ja
gerade notwendig vor, dass die Kirchen der Reformation sich einmal
ernsthaft die Frage beantworten sollen, ob und inwiefern sie in
der Praxis, in ihren Konfessionsbildungen, in ihrer Theologie sich
nicht nur von der Heiligen Schrift, sondern auch von der Tradition,
sei es der alten Kirche, sei es der Reformationszeit her, leiten
lassen. Andererseits bleibt es auf orthodoxer Seite, auf der auch
wir stehen, gleich wünschenswert und notwendig zu untersuchen,
inwiefern man nicht nur von einer „Auslegung und Erklärung"
der biblischen Lehre durch die Tradition, sondern eben auch von
einer „Ergänzung" dieser Lehre durch die Tradition sprechen darf;
man wird auch die Frage zu beantworten haben, welche
„Glaubensüberzeugungen" es wohl sind, „die zwar nicht ausdrücklich in der
Schrift zu finden sind, dieser aber auch nicht widersprechen", und
ob es tatsächlich Überzeugungen des „Glaubens" sind oder
vielleicht liturgische oder kirchenrechtliche und disziplinare Bräuche,
oder freilich Glaubensüberzeugungen, die man doch immer ihrem
tiefsten Wesen nach als in der Heiligen Schrift gewurzelt erachtet,
wodurch denn der Gedanke der tatsächlichen „Ergänzung" hinwegfällt.

Wir sind überzeugt, dass, wenn man sich so einerseits über
den Wert und die innere Notwendigkeit der Tradition zu besinnen
bemüht, und andererseits über den faktischen Inhalt der ver-



— 88 —

tretenen Tradition zu einer Klärung zu kommen versucht, man
einander auch in diesem Punkte viel näher kommen wird, als die

jetzigen sich gegenüberstehenden Erklärungen glauben lassen
wollen.

IV. Kapitel.
Die Gemeinschaft der Heiligen.

In diesem Kapitel sind viele Gedanken ausgesprochen, die,
obgleich sie noch nicht als Sätze der Einstimmigkeit formuliert
worden sind, doch eine weitgehende Übereinstimmung und eine
tiefere Wertschätzung, als bisher möglich erachtet wurde, zeigen.
Wir denken z. B. an den Satz: „Jede Auffassung von der Gemeinschaft

der Heiligen, die nur die Kirche auf Erden umfasst, ist
mangelhaft."

Wir betrachten es als ungenügend, den Gedanken der
„communio sanctorum" restlos dem der Kirche auf Erden zuzuschreiben

und nur als einen Ausdruck für die brüderliche Gesinnung,
für ein „gegenseitiges Teilhabenlassen" aller lebendigen Christen

„an ihren geistlichen und weltlichen Gütern" zu verwerten und
dabei auf die ökumenische Bewegung hinzuweisen. Diese
„communio" muss die Schranken dieses irdischen Lebens im festen
Glauben, in freudiger Hoffnung, in nicht einzuschränkender Liebe
durchbrechen.

Es muss auch stärker betont werden, dass diese „communio"
nur in Gott durch Jesus Christus bestehen kann. So wie die Kirche
nur als Kirche Christi Kirche sein kann, so ist auch eine
„Gemeinschaft der Heiligen" nur in Ihm und durch Ihn möglich, dann
aber auch immerdar und überall wirklich.

Das Gebet für die Verstorbenen und die Verehrung der
Heiligen sowie ihre Fürbitte für die hier Lebenden erheischt das
Studium der eschatologischen Fragen. Man soll hier insbesondere
des Satzes „lex orandi lex credendi" eingedenk sein. In dieser
Beziehung sind auch wir überzeugt, eine Praxis des Glaubens zu
besitzen, die zwar nicht „expressis verbis" in der Heiligen Schrift
sich finden lässt, aber ihrem tiefsten Wesen nach in derselben
wurzelt und sich gleich in den allerfrühsten Zeiten kundgetan hat.
Die Liebe macht keinen Halt vor dem Tod, und das Gedenken
der Liebe ist Beten, gegenseitig, von unten herauf, von oben
herab; ein Beten, das sich in Jesus Christus konzentriert; in



— 89 —

Ihm begegnen sich alle Fürbitten, denn eine innigere und reellere
Gemeinschaft als in Ihm und durch Ihn gibt es nicht.

V. Kapitel.
Die Kirche Christi: Ihr Amt und ihre Sakramente.

In diesem Kapitel sind die grössten Schwierigkeiten
enthalten, in bezug auf das Amt vielleicht noch mehr als auf die
Sakramentenlehre; die letztere ist denn auch den Erörterungen
über das Amt vorgesetzt worden.

Wichtige Erklärungen sind im ersten Abschnitt über „die
autoritative Grundlage der Sakramente'' abgegeben worden. Wir
weisen nur auf den fünften Satz : „Alle kirchliche Überlieferung
in bezug auf die Sakramente ist an der Hand der Heiligen Schrift
zu kontrollieren und zu prüfen." Die Zweideutigkeit dieses Satzes
hat die katholischen Kirchen des Ostens und Westens mit Recht
zu Bemerkungen veranlasst; ist es doch immer die feste

Überzeugung der katholischen Kirchen gewesen, dass ihre traditionelle
Sakramentologie auf der Grundlage der Heiligen Schrift steht.

Im zweiten Abschnitt über „das Wesen der Sakramente" hat
vor allem der Satz unsere Zustimmung, worin die Sakramente
„nicht blosse Zeichen, sondern Unterpfänder und Siegel der Gnade
und Mittel ihres Empfanges" genannt werden. Der letzte
Ausdruck „Mittel ihres Empfanges" vertritt den richtigen
katholischen Standpunkt und hebt die immer an den Ausdrücken
„Unterpfand" und „Siegel" haftende Unsicherheit, sei es, dass ein
Sakrament nur die schon verliehene Gnade bestätigt oder die noch
nicht verliehene Gnade verheisst oder abbildet, endgültig auf. Das
Sakrament ist eben Mittel des Gnadenempfanges. — Der dritte
Satz: „Gottes Gnadenwirken ist nicht durch seine Sakramente
beschränkt", bedarf, wie die Bemerkung der orthodoxen Kirchen
aufweist, einer nähern Präzisierung. Mit vollem Rechte ist im
fünften Satze der Sakramentsvollzug an den Auftrag des
Geistlichen „als Diener der Kirche", und nicht an „irgendwelche
persönliche Vollmacht" desselben gebunden.

Hinsichtlich der im dritten Abschnitt besprochenen „Zahl der
Sakramente" möchten wir bemerken, dass man in Zukunft
besser nicht immer wieder die Frage stellen soll, ob es zwei oder
sieben Sakramente gebe. Diese Frage setzt eine bestimmte
Definition des Sakramentsbegriffes voraus, und dieser Begriff ist erst



— 90 —

sehr spät in der Theologie entwickelt worden. Nicht auf das

„Wort", auf die „Bezeichnung"' „sacramentum" kommt es an,
sondern es handelt sich um die Frage und um die Prüfung, welches
der sakrale Charakter jeder Handlung sei, die in den verschiedenen
Kirchen „heutzutage" als „sacramenta", sei es als „die sieben

Sakramente", sei es in der Unterscheidung von den „zwei
sacramenta praecipua" und den „five commonly called sacraments",
genannt werden, wobei auf den Kirchen der Reformation gleichfalls

die Pflicht ruht, auch den von ihnen anerkannten sakralen
Wert ihrer gleichartigen Handlungen (wie Konfirmation,
Handauflegung, Eheeinsegnung) schärfer herauszustellen. Nicht um die

„Benennung" „sacramentum" handelt es sich, sondern um den

„Wert" der als „sacramentum" bezeichneten Handlung.
Schwieriger wird die Frage zwischen den die Sakramente

feiernden Kirchen und der Gesellschaft der Freunde (Quäker)
und der Heilsarmee, die „keine Sakramente im üblichen Sinne des

Wortes" feiern; wir können nicht einsehen, auf welche Weise hier
jemals Übereinstimmung möglich wäre.

In betreff der „Gültigkeit" (5. Abschnitt) sind wir in dem
Gedanken einig, dass keine Kirche ein Urteil aussprechen soll,
„das die Gültigkeit der von irgendeiner anderen christlichen Kirche
vollzogenen Sakramente leugnet, wenn diese Kirche überzeugt ist,
die Anweisungen Christi an seine Kirche dabei zu befolgen". Man
soll aber bedenken, dass ein Verzicht auf ein Urteil noch keine
Anerkennung einschliesst oder eine Gleichsetzung bedeutet. Es
kann niemals einer Kirche indifferent sein, ob ihre Mitglieder die
Sakramente in einer anderen Kirchengemeinschaft wie in ihrer
eigenen empfangen. Die altkatholischen Kirchen setzen als

Bedingung für die Gültigkeit der Sakramentsverwaltung innerhalb
ihrer eigenen Gemeinschaft voraus, dass die Sakramente, mit
Ausnahme der Taufe im Notfalle, von einem katholisch ordinierten
und kirchengesetzlich eingesetzten Amtsträger verwaltet und nach
der Sakramentsordnung der Kirche vollzogen werden; mit dieser

Auffassung pflichten wir im wesentlichen der Erklärung der orthodoxen

Kirchen in diesem Punkte bei.
Während wir die Dürftigkeit des fünften Abschnittes über

„die Taufe" bedauern, möchten wir den Gedanken über „das
Abendmahl" (6. Abschnitt) im allgemeinen beistimmen, obwohl
wir die Aussage: „Die Gegenwart Christi, die wir nicht zu
definieren versuchen, ist geistliche Gegenwart", als ungenügend



— 91 —

abweisen; der Ausdruck „geistliche Gegenwart" ist ja eben eine
Art Definition, und zwar derart unbestimmt, dass jedermann dabei
das seinige denken kann ; daher hat sie keinen aufklärenden Wert.
Indem wir die deutliche Erklärung der orthodoxen Kirchen
unterschreiben, möchten wir uns an die Festsetzung aus der
Bischofserklärung der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union vom
24. September 1889 halten, welche ausgesprochen hat:

„In Erwägung, dass die Heilige Eucharistie in der katholischen
Kirche von jeher den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes
bildet, halten wir es für unsere Pflicht, auch zu erklären, dass

wir den alten katholischen Glauben von dem heiligen
Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten, indem wir glauben,
dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi selbst
unter den Gestalten von Brot und Wein empfangen.

Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine
fortwährende Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches
Christus ein für allemal am Kreuze dargebracht hat; aber ihr
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale
Vergegenwärtigung jener einen Darbringung Christi für das Heil der erlösten
Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11 ff., fortwährend im Himmel
von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart
Gottes für uns erscheint (Hebr. 9, 24).

Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich des

Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in
welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden
Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben (1. Kor. 10, 17)."

Im siebenten Abschnitt ist „Das Amt" besprochen worden,
worin wegen der ungenügenden Behandlung zwar vieles gesagt,
aber nur wenig Bestimmtes festgesetzt werden konnte. Angesichts
der Erklärung, welche die altkatholischen Vertreter vor der
Konferenz ablegten, hat es keinen Sinn, ein Urteil über die Aussagen
anderer Kirchen auszusprechen. Wir möchten hier unsere eigene

Erklärung wiederholen; sie lautet:
„Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Episkopat

apostolischen Ursprungs ist und zum Wesen der Kirche gehört.
Die Trägerin des Amtes ist die Kirche. Die Amtspersonen handeln

einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empfangen, verwaltet
und weitergegeben in demselben Sinn und auf dieselbe Weise,
wie die Apostel es der Kirche weitergegeben haben. Die Un-



— 92 —

zertrennlichkeit von Kirche und Amt und das nie unterbrochene
Bestehen beider ist die apostolische Sukzession."

Sie stimmt im wesentlichen mit derjenigen der orthodoxen
Kirchen, welcher wir beistimmen, überein. Wir betrachten die
älteste Tradition als die treueste Verkündigung und Auswirkung
der Lehre und Anordnungen der Apostel, in deren Schriften wir
die Einsetzung des Amtes und seine Konsolidierung in die epi-
skopalische Form klar erkennen. Wir erkennen aber an, dass

das Amt nur innerhalb der Kirche bestehen kann; niemals kann
es ein Amt oder eine Hierarchie, die für sich besteht, geben.
Amtsträger, Priester oder Episcopus kann es nur geben : die von der
Kirche berufen sind, in der Kirche ministerialiter waltend, welches
Amt im Auftrage der Kirche fortgesetzt wird. Die apostolische
Sukzession will und kann nie ein Weitergeben spezieller Charismen

von einer Privatperson an eine andere sein — dies muss eben zur
Magie und zu einem Zerrbild des Amtes, wie in den „episcopi
vagantes", führen —, sondern sie ist die regelmässige, gottgewollte
Berufung zum Amte von der Kirche, die schrift- und traditions-
mässige Verwaltung des Amtes in der Kirche und die sakrale Weitergabe

des Amtes für die Kirche und in ihrem Auftrage — dies
alles in demselben Sinn und auf dieselbe Weise, wie es die Kirche
der Apostel, dem Geiste und den Anordnungen der Apostel
gemäss, vom Anfang an geübt hat.

Unter dieser Voraussetzung bleibt es uns schwer vorstellbar,
wie je „das Amt der geeinten Kirche in ausreichendem Masse die
charakteristischen Bestandteile des episkopalen, presbyterialen und
kongregationalen Systems umfassen" sollte. Wir hegen jedoch
mit allen Mitgliedern der Konferenz „das zuversichtliche Vertrauen,
dass da, wo der Wille zur Einigung besteht, der Heilige Geist
den Kirchen in den kommenden Jahren die Fähigkeit verleihen
werde, diese ersten tastenden Anregungen zu verbessern und weiter
zu entwickeln".

VI. Kapitel.
Die Einheit der Kirche in Leben und Gottesdienst.

Dieses umfangreichste aller Kapitel des Konferenzberichtes
verdient genaue Erwägung und tieferes Studium, aber es bietet
zur Diskussion nur wenig Anlass. Wir sind überzeugt, dass, wie
im ersten Abschnitt gesagt wird, „sichtbare Einheit, die Gott und



— 93 —

das Volk Gottes wirklich befriedigt, nur auf dem Grunde der
Einheit im Glaubensleben erreicht werden kann"; dass indessen
viele Wege und Mittel zur „praktischen Zusammenarbeit"
(cooperative action) offenstehen und dass einstweilen bedeutende
Schritte zur Annäherung, sei es in der Weise der „Abendmahlsgemeinschaft"

(intercommunion), oder sogar der „körperlichen
Vereinigung" (corporate union), zwischen den Einzelkirchen
gesucht und gemacht werden können, wie dies auch tatsächlich
schon stattgefunden hat. Überall da, wo die zwei letztgenannten
Einigungsformen gesucht werden, soll aber in allen Lehren des

Glaubens, des Amtes und der Sakramente alle Zweideutigkeit
und Unbestimmtheit in den übereinzukommenden Erklärungen
sorgfältig vermieden und aufrichtig ausgemerzt werden, denn die
Einheit kann nur in der offenen und klar zu erkennenden Wahrheit,

niemals in der Vagheit und Mehrdeutigkeit erreicht werden.
Es wird in der Eigenart der historischen Entwicklung der Kirchen
liegen, dass auf diesem Wege anfänglich einerseits die katholischen,
andererseits die reformatorischen Kirchen einander näher kommen
können und werden; wir unterschätzen dabei die Gefahr nicht,
dass dadurch der ökumenische Rat der Kirchen künftig schärfer
noch als bis jetzt einen Gegensatz zwischen Katholizismus und
Protestantismus wird aufweisen können. Wo diese Gefahr zuvor
schon anerkannt wird, ist sie nicht mehr derart stark zu befürchten,
dass man schon deshalb mit den im Schritte seienden Annäherungsbestrebungen

innehalten oder sie verzögern sollte. Gerade die
altkatholischen Kirchen betrachten es als eine ihrer Aufgaben, in
jeder Hinsicht der Zuspitzung der Differenzen zwischen den

Kirchen, und insbesondere zwischen den Kirchen der katholischen
Denomination und der Reformation, vorzubeugen. Wir sind auch

überzeugt, dass alle in der ökumenischen Arbeit vertretenen
Kirchen endabsichtlich gleicher Gesinnung sind. „Wir wollen der
Wahrheit treu sein und so in Liebe in allen Stücken in ihn
hineinwachsen, der das Haupt ist, Christus" (Eph. 4, 15). Wir arbeiten
weiter in festem Glauben an das Lausannesche Wort: Gott will
Einheit.

Im März 1940.

Erzbischof Dr. A. Rinkel. Bischof Dr. A. Küry.


	Erklärung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz für Glauben und Verfassung

