Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 2

Artikel: Erklarung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz fur Glauben und
Verfassung

Autor: Kary, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erkldrung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz

fiir Glauben und Verfassung.
(Edinburg, 3.—18. August 1937).

Die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union haben die
Edinburger Konferenz mit grosser I'reude begriisst und gerne an
ihren Beratungen teilgenommen. Sie haben die Mitarbeit an dem
Werk der Wiedervereinigung der getrennten Christenheit immer
als einen Teil ihrer Aufgabe angesehen und sind dankbar, dass
sie diese Meinung mit zahlreichen Schwesterkirchen im Osten und
Westen gemeinsam haben. Sie sind iiberzeugt, dass in diesem
gemeinsamen Streben und in der damit verbundenen gemein-
samen Arbeit das Walten des Heiligen Geistes splirbar ist, und
geben sich der zuversichtlichen Hoffnung hin, dass dieser Geist
Gottes die Christenheit immer tiefer in alle Wahrheit einfiihren
wird. Sie haben das Leben und Walten desselben Geistes, um
 dessen Kraft und Licht sie tdglich beten, in vielen Kirchen wieder-
erkannt, die ihnen noch vor wenigen Jahren nur dem Namen nach
bekannt waren, und sie sind {iberzeugt, dass der Heilice Geist
sie auch durch die Charismen anderer Kirchen belehren und ihnen
dienen will, wie sie auch selberin aller Bescheidenheit ihre Charismen,
welche sie seit den apostolischen Zeiten der katholischen Kirche
zu besitzen glauben, in den Dienst der anderen Kirchen stellen
wollen.

Indem wir Unterzeichnete als Vertreter dieser Kirchen in .
Edinburg sprechen, geben wir vor allem unserer dankbaren
Freude Ausdruck, dass seit der Lausanner Konferenz die Arbeit
der Kirche auf dem Gebiete der kirchlichen Einigung bedeutenden
Fortschritt gemacht hat {Kapitel 1 des Konferenzberichtes), wie
Dr. Paul Douglass in seinem Buch ,,A Decade of Objective Progress
in Church Unity, 1927—1936" in erfreulicher Weise darlegt. Unsere
eigenen Kirchen haben mit den Kirchen der Anglikanigschen
Kirchengemeinschaft eine intercommunio in sacris geschlossen, die
ihre Friichte immer mehr spiiren ldsst und die in der gegenseitigen
Teilnahme an Bischofskonsekrationen wiederholt den bezeichnet-
sten Ausdruck gefunden hat. Die Einigungsarbeit in den letzten

G



— 82

fiinfundzwanzig Jahren hat schon mehrere Kirchen gelehrt, dass
keine Differenzen des Glaubens und der Verfassung sie scheiden,
und hat viele andere jedenfalls in gegenseitig wachsendem Ver-
stdndnis einander niher gebracht.

Die Edinburger Konferenz hat dies von neuem bezeugt;
dort waltete nicht der Geist der Entfremdung, sondern des Wieder-
erkennens, nicht der Trennung, sondern der Briiderschaft, ohne
dass jemals die Wahrheit und Uberzeugung verkiirzt worden war
oder der Wunsch der Wirklichkeit vorgegriffen hatte. Manche
noch bestehende Differenzen sind scharf ausgesprochen und auf-
recht erhalten worden, aber wiederholt kam auch der Glaube zum
Ausdruck, dass der Heilige Geist hierin weiter helfen werde und
dass unter seinem Licht neues Studium und tiefere Ergriindung
auch die grossten Schwierigkeiten und Hindernisse einer end-
giltigen Losung nidherbringen werden; gab es doch keine einzige
Frage, angesichts deren nicht der Wille zur einstigen Kinigung
bestand.

In dieser Hinsicht diirfte es fiir die Zukunft empfehlenswert
sein, dass das der Beratung zum Vorstudium dienende Material
zuvor vollstdndig den Konferenzteilnehmern bekanntgegeben werde.
Wenn die Edinburger Konferenz in vielen Punkten nicht weiter-
gekommen ist, so ist das auch auf Rechnung des ungeniigenden
Studiums vieler Beratungsthemata zuriickzufithren. Damit ist
indessen die Bedeutung der griindlichen Vorarbeit der verschiedenen
Forschungsausschiisse nicht im geringsten geschmilert, diese Arbeit
bleibt auch fiir die weite Zukunft {iberaus wertvoll. Aber wir
mochten den Vorschlag in Erwidgung geben, dass die néchste
Konferenz erst mindestens ein Jahr, nachdem alle Vorarbeit zu-
stande gekommen und den teilnehmenden Kirchen zum Studium
zugestellt worden sei, tagen solle. Es hat sich ebenso gezeigt, dass
das Arbeitsprogramm der Konferenz zu umfangreich oder zu stark
zusammengedriangt war und nur den Kirchen mit vielen Ver-
tretern die Gelegenheit gab, sich an allen Traktanden zu beteiligen.
Der Umstand, dass es jedem Vertreter gestattet war, nur einer
der Untersektionen einer Hauptsektion beizuwohnen, hatte zur
Folge, dass viele erst in den Plenarsitzungen der Konferenz die
endgiiltice Redaktion des durchgearbeiteten Materials zu Gesicht
bekamen und zu keinem Urteil und keiner Kritik herankommen
konnten. Trotz dieser Einschrinkung bleibt jedoch das Ergebnis
der vielumfassenden Arbeit gerade staunenswert. '



83 —

Wenn wir uns zu diesem Ergebnis dussern, so wollen wir uns
so viel wie moglich des ausfithrlichen Zitierens der Sitze, denen
wir zustimmen, enthalten, weil wir es fiir wichtiger erachten, auf
Unklarheiten, Zweideutigkeiten und Liicken hinzuweisen, und, so-
weit es erwiinscht ist, den eigenen kirchlichen Standpunkt formu-
lieren oder andeuten.

II. Kapitel.
Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus.

Die Knappheit und Klarheit dieses Berichtes zeugen von der
grossen Hinstimmigkeit der Konferenz. Anstatt der breiten Aus-
fiithrungen reden hier die tiefgefassten und inhaltsreichen Sitze,
die kaum eine zweideutige Auffassung zulassen und den Pro-
blemen des Themas auf den Grund gehen. Wir stimmen der
hoffnungsvollen Anerkennung bei, ,,dass die Fragen dieses Ver-
handlungsgegenstandes keinen Grund bieten, die Scheidung
zwischen den Kirchen aufrecht zu erhalten®.

Im ersten Abschnitt ,,Die Bedeutung der Gnade® wird richtig
gesagt, die Gnade Gottes tut sich kund, ,,vor allem aber in unserer
Erlosung durch Leben, Sterben und Auferstehung Jesu Christi,
in der Sendung des Heiligen und lebenspendenden Geistes, in der
Gemeinschaft der Kirche und in den Gaben des Wortes und der
Sakramente. Es wird der immer uns zuvorkommende, der immer
unverdiente Charakter der Gnade vorausgesetzt. — Indessen wird
es sich doch kiinftig als dringend erwiinscht erweisen, die Krage
zu erdrtern, inwieweit die Auffassungen der Kirche gerade hin-
sichtlich der Kernausdriicke ,,L.eben, Sterben und Auferstehung
Jesu Christi“ und ,,Sendung des Heiligen Geistes” unzweideutig
dasselbe aussagen. Kreuz, Auferstehung, fleischgewordenes Wort,
Gott und Erloser sind stets wiederkehrende Ausdriicke, von denen
es keineswegs unzweifelhaft feststeht, dass sie von jeder Kirche im
selben theologischen und soteriologischen Sinne verstanden werden.

Im zweiten Abschnitt ,,Rechtfertigung und Heiligung™ stimmen
wir bei, dass der Glaube ,selber ein Geschenk Gottes™ ist, dass
Rechtfertigung und Heiligung ,unteilbar als die beiden Seiten
von Gottes gniddigem Handeln an dem siindigen Menschen® sind,
ebenso, dass die Heiligung als die durch den Heiligen Geist be-
stindig gewirkte Erneuerung ,von Anfang bis zu Ende Gottes
Gabe™ ist.



84 —

Wir unterschreiben im dritten Abschnitt, dass der Glaube
stehen bleibt vor der Anerkennung beider, der ,,Souverdnitét
Gottes und der Verantwortung des Menschen®, obwohl wir fiirchten,
dass zwar ,,mit einheitlicher Stimme™ iiber diesen diirftig um-
schriebenen Gegenstand gesprochen werden kann, aber dass dies
noch nicht ein ,,einstimmiges Denken” dariiber bedeutet; vielleicht
wire es besser gewesen, diesen Abschnitt mit dem sechsten iiber
,sola gratia™ zu verbinden.

In den Abschnitten iiber ,die Kirche und die Gnade™ (4.)
und ,,die Gnade, das Wort und die Sakramente” (5.) konnten
begreiflicherweise die Begriffe , Kirche, Wort und Sakrament™ nicht
geniigend erortert werden. Zu der Aussage, dass die Verschieden-
heit, ob der Nachdruck auf das Wort oder auf die Sakramente
gelegt werde, ,kein Hindernis der HEinigung zu sein braucht®,
mochten wir bemerken, dass wir es nicht verstehen konnen, wenn
damit z. B. gesagt sein sollte, dass die Sakramente nichts geben,
was nicht ,schon” im Worte gegeben ist (wie dies vielfach von
seiten der das Wort iiberbetonenden Kirchen gesagt wird); ein
solcher Standpunkt macht unseres Erachtens die Sakramente iiber-
flissig; abgesehen von der Frage, ob im Worte und in den Sakra-
menten dasselbe ,,g6ttlicherseits”™ uns angeboten werde, méchten
wir betonen, dass Wort und Sakramente ,,menschlicherseits” in
gleicher Weise fir heilsnotwendig zu erachten sind.

Beim letzten sechsten Abschnitt kénnte man fragen, warum
nebst dem ,sola gratia® dem ,,sola fide” keine Erwigung geschah.
Zu dem ,sola gratia® bemerken wir, dass die Gnade kraft ihres
souverinen gottlichen Charakters des ,,sola niemals bedarf. Uber
die Frage ,sola gratia“ und unserer Freiheit mochten wir uns
wie folgt dussern:

LIndem der Glaube Gabe Gottes ist und in diesem Glauben
die vergebende Gnade Gottes unser Higentum wird, ist unser
Heil vom Anfang bis ¥nde, vom Grund bis zur Vervollkommnung,
in Rechtfertigung und in Heiligung, das Werk Gottes, das jedes
Verdienst unsererseits ausschliesst. Indem aber die vergebende
Gnade Gottes gerade hierin sich auswirkt, dass sie unsern durch
die Stinde gebundenen Willen iiberwindet, heilt und freimacht,
erneut Gott unsere Freiheit und Verantwortlichkeit und hilt sie
aufrecht, so dass das Verharren in der Siinde unsere Schuld bleibt,
und die Erwerbung des Heils, eben in der Gnade, auch durch
unseren eigenen freigemachten Willen geschieht.”



I1I. Kapitel.

Die Kurche Christv und das Wort Goltes.

Indem wir gerne zu den strengen inhaltsreichen Sitzen,
welche der Kirche gewidmet sind und welche den leitenden Ge-
danken der Heiligen Schrift entsprechen, zustimmen, sagen wir
nichts Neues, wenn wir auf die ungentigende Behandlung des
Themas der Kirche hinweisen. Diese Unzulinglichkeit, die in
der Behandlung aller Gegensténde immer wieder zutage getreten
ist, hat die Arbeit und die Diskussion der Konferenz sowie die
sorgfiltige Redaktion des ganzen Berichtes fortwithrend gehemmt
und die eindeutige Beantwortung mancher Fragen unmdoglich ge-
macht. So weist z. B. der vierte Abschnitt des vorliegenden
Kapitels eine Menge Fragen und Differenzen iiber die Kirche,
ihre Ausdehnung und Gliedschaft, auf.

Man wird in Zukunft gut tun, theologische Fragen aus-
zuscheiden, die nicht so sehr einen Differenzpunkt zwischen den
verschiedenen Kirchen als vielmehr innerhalb der Theologie im
allgemeinen bilden, wie z. B. das Verhéltnis zwischen Kirche und
Reich Gottes (5. Abschnitt). Obwohl wir iiberzeugt sind, dass die
Antwort auf diese Frage einen wichtigen Akzent auf gewisse
Glaubensgegensténde legen kann, haben wir doch niemals den
Kindruck bekommen, dass es Kirchen gibt, die sich auf einen
bestimmten Standpunkt in der Frage unabidnderlich und ,in
confessione” festgelegt haben. — Dasselbe gilt der im ersten Ab-
schnitt aufgeworfenen KFrage nach dem Wert der ,allgemeinen®
Offenbarung (praeparatio evangelica).

Der siebente Abschnitt tiber ,,die Gabe der Prophetie” hitte
eine tiefere Behandlung verdient. Diese Gabe sowie das Propheten-
amt sind nur angedeutet, keineswegs umschrieben worden; dies -
widre um so wiinschenswerter, weil die Ungebundenheit der
Prophetie sich immer nur schwer in den institutionellen Ko6rper
der Kirche eingliedern lisst und sich ihrer Art gemiss meistens
jedem disziplindren Band, jeder autoritiren Priifung und jeder
reglementéren Beschrinkung zu entziehen versucht. Ks gibt nun
einmal zu jeder Zeit viele ,freie Stimmen®, die sich gerne als
»prophetische” ausgeben mochten. Angesichts des SchluBsatzes
dieses Abschnittes glauben wir, dass manche ,,Prophetie” sich als
ein grosses Wort mit geringem Inhalt herausstellen wird. In An-
betracht dessen wire es unseres Erachtens auch richtiger, wenn



8% —

im ersten Satz nicht von der ,Inspiration des Heiligen Geistes
heutzutage™ gesprochen worden wire, sondern von der ,,Erleuch-
tung® (illuminatio).

Der wichtigste Satz dieses siebenten Abschnittes begegnet
uns am Anfang, wo es heisst, dass ,die Offenbarung, die uns in
Jesus Christus geschenkt ist, sicherlich aus der Welt verschwunden
wére, wenn es nicht geistbegabte Minner gegeben hétte, die sie
aufgeschrieben und zu allen Zeiten verkiindigt héitten”.
Hier liegt das Charakteristikum der Tradition, die sich ganz mit
dem abschliessenden Satz deckt, dass ndmlich die Offenbarung
,hicht nur ein Geschehen in der Vergangenheit”, sondern ,ein
immer gegenwirtiges Wort ist, durch welches Gott unmittelbar
zu der lauschenden Seele spricht”. Wenn dieser Gedanke mit
dem Begriff der Kirche verbunden wird, ist der richtige Ausgangs-
punkt fiir die Bestimmung und Wertschitzung des Traditions-
begriffes gegeben.

Wihrend man der Frage nach dem Verhéltnis von Kirche und
Wort Gottes (Heilige Schrift) zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt
hat, stellen wir dankbar fest, dass der Versuch gemacht wurde,
das Verhiltnis zwischen der Heiligen Schrift und der Tradition
zu bestimmen und festzustellen. Ks war kaum zu erwarten, dass
dieser Versuch gleich zu einem befriedigenden Ergebnis fiihren
wiirde. Wir vermissen bei den reformatorischen Kirchen noch
immer sehr stark das Verstidndnis fiir den katholischen Standpunkt
der Tradition, eine Tatsache, die sich zwar aus dem reformatorischen
Streit mit der romisch-katholischen Kirche erkliren ldsst, aber
dem gegeniiber moéchten wir doch mit Nachdruck darauf hin-
- weisen, dass die Auffassung der Kirche von Rom weder von den
orthodoxen noch von den altkatholischen Kirchen als die richtige
katholische betrachtet wird. Wir mochten hier an die Erklirung
erinnern, welche die Bonner Unionskonferenzen von 1874 unter
Vorsitz des Prof. Dr. J. J. von Déllinger in der Einstimmigkeit
von orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Theologen
itber dieses Thema abfassten:

,»Wihrend die Heilige Schrift anerkanntermassen die primére
Regel des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition,
das ist die ununterbrochene, teils miindliche, teils schriftliche
Uberlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst vor-
getragene Lehre, eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle
fur alle aufeinanderfolgenden Generationen von Christen ist. Diese



87 —

Tradition wird teils erkannt aus dem Konsensus der grossen, in
historischer Kontinuitit mit der urspriinglichen Kirche stehenden
Kirchenkorper, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt
aug den schriftlichen Denkmiilern aller Jahrhunderte.”

Mit der Aussage ,,Unter Tradition ist der lebendige Strom
des kirchlichen Lebens zu verstehen”, erachten wir den Begriff
der Tradition nur ganz allgemein und diirftig umschrieben, obwohl
sehr richtig die . Kirche” in dieser Umschreibung ihren Platz be-
kommen hat. Man soll aber auch bedenken, dass die Tradition
nicht nur ein aktives ,tradere” bedeutet, sondern zugleich als das
Htraditum®™ zu erfassen ist. Hs ist gerade dieses ,traditum®, das
untersucht werden soll; und hier wird sich herausstellen miissen,
dass die Tradition die ,,viva vox“ der Kirche ist, mit der die Kirche
den Inhalt der Offenbarung weitergibt; hier soll sich das Verhéltnis
von Tradition und Kirche und Wort Gottes oder Heilige Schrift
kldren, welches Verhéltnis wir in folgenden Satz fassen mochten:
»Die Tradition ist der fortwidhrend sich iiber die Heilige
Schrift besinnende Glaube der Kirche und der Nieder-
schlag dieser Besinnung.” Es kommt uns wiinschenswert, ja
gerade notwendig vor, dass die Kirchen der Reformation sich einmal
ernsthaft die Frage beantworten sollen, ob und inwiefern sie in
der Praxis, in ihren Konfessionsbildungen, in ihrer Theologie sich
nicht nur von der Heiligen Schrift, sondern auch von der Tradition,
sei es der alten Kirche, sei es der Reformationszeit her, leiten
lassen. Andererseits bleibt es auf orthodoxer Seite, auf der auch
wir stehen, gleich wiinschenswert und notwendig zu untersuchen,
inwiefern man nicht nur von einer , Auslegung und Erkldrung®
der biblischen Lehre durch die Tradition, sondern eben auch von
einer ,,Ergdnzung” dieser Lehre durch die Tradition sprechen darf;
man wird auch die Frage zu beantworten haben, welche ,,Glaubens-
iberzeugungen” es wohl sind, ,,die zwar nicht ausdriicklich in der
Schrift zu finden sind, dieser aber auch nicht widersprechen”, und
ob es tatsichlich Uberzeugungen des ,,Glaubens” sind oder viel-
leicht liturgische oder kirchenrechtliche und disziplinidre Bréuche,
oder freilich Glaubensiiberzeugungen, die man doch immer ihrem
tiefsten Wesen nach als in der Heiligen Schrift gewurzelt erachtet,
wodurch denn der Gedanke der tatsichlichen , Erginzung® hinweg-
fillt. Wir sind iiberzeugt, dass, wenn man sich so einerseits iiber
den Wert und die innere Notwendigkeit der Tradition zu besinnen
bemiiht, und andererseits iiber den faktischen Inhalt der ver-



. 88 —

tretenen Tradition zu einer Klirung zu kommen versucht, man
einander auch in diesem Punkte viel niher kommen wird, als die
jetzigen sich gegeniiberstehenden Krklirungen glauben lassen
wollen.

IV. Kapitel.
Die Gemeinschaft der Heiligen.

In diesem Kapitel sind viele Gedanken ausgesprochen, die,
obgleich sie noch nicht als Sitze der Einstimmigkeit formuliert
worden sind, doch eine weitgehende Ubereinstimmung und eine
tiefere Wertschéatzung, als bisher moglich erachtet wurde, zeigen.
Wir denken z. B. an den Satz: ,,Jede Auffassung von der Gemein-
schaft der Heiligen, die nur die Kirche auf Krden umfasst, ist
mangelhaft.”

Wir betrachten es als ungeniigend, den Gedanken der ,,com-
munio sanctorum® restlos dem der Kirche auf Erden zuzuschrei-
ben und nur als einen Ausdruck fiir die briiderliche Gesinnung,
fiir ein ,,gegenseitiges Teilhabenlassen™ aller lebendigen Christen
,an ihren geistlichen und weltlichen Gilitern® zu verwerten und
dabei auf die dkumenische Bewegung hinzuweisen. Diese ,,com-
munio” muss die Schranken dieses irdischen Lebens im festen
Glauben, in freudiger Hoffnung, in nicht einzuschrinkender Liebe
durchbrechen.

Es muss auch stéirker betont werden, dass diese ,,communio®
nur in Gott durch Jesus Christus bestehen kann. So wie die Kirche
nur als Kirche Christi Kirche sein kann, so ist auch eine ,,Ge-
meinschaft der Heiligen” nur in Thm und durch Thn méglich, dann
aber auch immerdar und tberall wirklich.

Das Gebet fiir die Verstorbenen und die Verehrung der
Heiligen sowie ihre Fiirbitte fiir die hier Lebenden erheischt das
Studium der eschatologischen Fragen. Man soll hier insbesondere
des Satzes ,lex orandi lex credendi eingedenk sein. In dieser
Bezichung sind auch wir iiberzeugt, eine Praxis des Glaubens zu
besitzen, die zwar nicht ,expressis verbis” in der Heiligen Schrift
sich finden lidsst, aber ihrem tiefsten Wesen nach in derselben
wurzelt und sich gleich in den allerfrithsten Zeiten kundgetan hat.
Die Liebe macht keinen Halt vor dem Tod, und das Gedenken
der Liebe ist Beten, gegenseitig, von unten herauf, von oben
herab; ein Beten, das sich in Jesus Christus konzentriert; in



89 —

Ihm begegnen sich alle Fiirbitten, denn eine innigere und reellere
Gemeinschaft als in Thm und durch Thn gibt es nicht.

V. Kapitel.
Die Kwrche Christy: Thr Amt und ihre Sakramente.

In diesem Kapitel sind die grossten Schwierigkeiten ent-
halten, in bezug auf das Amt vielleicht noch mehr als auf die
Sakramentenlehre; die letztere ist denn auch den Erérterungen
iitber das Amt vorgesetzt worden.

Wichtige KErkldrungen sind im ersten Abschnitt iber ,die
autoritative Grundlage der Sakramente” abgegeben worden. Wir
weisen nur auf den funften Satz: , Alle kirchliche Uberlieferung
in bezug auf die Sakramente ist an der Hand der Heiligen Schrift
zu kontrollieren und zu priifen.” Die Zweideutigkeit dieses Satzes
hat die katholischen Kirchen des Ostens und Westens mit Recht
zu Bemerkungen veranlasst; ist es doch immer die feste Uber-
zeugung der katholischen Kirchen gewesen, dass ihre traditionelle
Sakramentologie auf der Grundlage der Heiligen Schrift steht.

Im zweiten Abschnitt iber ,,das Wesen der Sakramente” hat
vor allem der Satz unsere Zustimmung, worin die Sakramente
,nicht blosse Zeichen, sondern Unterpfinder und Siegel der Gnade
und Mittel ihres Empfanges” genannt werden. Der letzte Aus-
druck ,,Mittel ihres KEmpfanges® vertritt den richtigen
katholischen Standpunkt und hebt die immer an den Ausdriicken
,Unterpfand™ und ,,Siegel” haftende Unsicherheit, sei es, dass ein
Sakrament nur die schon verliehene Gnade bestédtigt oder die noch
nicht verliehene Gnade verheisst oder abbildet, endgiiltig auf. Das
Sakrament ist eben Mittel des Gnadenempfanges. — Der dritte
Satz: ,,Gottes Gnadenwirken ist nicht durch seine Sakramente
beschriankt”, bedarf, wie die Bemerkung der orthodoxen Kirchen
aufweist, einer ndhern Prizisierung. Mit vollem Rechte ist im
fiinften Satze der Sakramentsvollzug an den Auftrag des Geist-
lichen ,als Diener der Kirche”, und nicht an ,irgendwelche per-
sonliche Vollmacht™ desselben gebunden.

Hinsichtlich der im dritten Abschnitt besprochenen ,,Zahl der
Sakramente” mochten wir bemerken, dass man in Zukunft
besser nicht immer wieder die Frage stellen soll, ob es zwei oder
sieben Sakramente gebe. Diese Frage setzt eine bestimmte Defi-
nition des Sakramentsbegriffes voraus, und dieser Begriff ist erst



sehr spidt in der Theologie entwickelt worden. Nicht auf das
»Wort®, auf die ,Bezeichnung” ,sacramentum” kommt es an,
sondern es handelt sich um die Frage und um die Priifung, welches
der sakrale Charakter jeder Handlung sei, die in den verschiedenen
Kirchen ,heutzutage™ als ,sacramenta™, sei es als ,die sieben
Sakramente™, sei es in der Unterscheidung von den ,zwei sacra-
menta praecipua” und den ,five commonly called sacraments®,
genannt werden, wobei auf den Kirchen der Reformation gleich-
falls die Pflicht ruht, auch den von ihnen anerkannten sakralen
Wert ihrer gleichartigen Handlungen (wie Konfirmation, Hand-
auflegung, Eheeinsegnung) schirfer herauszustellen. Nicht um die
,Benennung® | sacramentum® handelt es sich, sondern um den
»Wert der als ,sacramentum” bezeichneten Handlung.

Schwieriger wird die Frage zwischen den die Sakramente
feiernden Kirchen und der Gesellschaft der Freunde (Quilker)
und der Heilsarmee, die ,keine Sakramente im iiblichen Sinne des
Wortes™ feiern; wir kénnen nicht einsehen, auf welche Weise hier
jemals Ubereinstimmung moglich wiire.

In betreff der ,,Giiltigkeit”™ (5. Abschnitt) sind wir in dem
Gedanken einig, dass keine Kirche ein Urteil aussprechen soll,
,das die Giiltigkeit der von irgendeiner anderen christlichen Kirche
vollzogenen Sakramente leugnet, wenn diese Kirche liberzeugt ist,
die Anweisungen Christi an seine Kirche dabei zu befolgen®. Man
soll aber bedenken, dass ein Verzicht auf ein Urteil noch keine
Anerkennung einschliesst oder eine Gleichsetzung bedeutet. KEs
kann niemals einer Kirche indifferent sein, ob ihre Mitglieder die
Sakramente in einer anderen Kirchengemeinschaft wie in ihrer
eigenen empfangen. Die altkatholischen Kirchen setzen als Be-
dingung fiir die Giiltigkeit der Sakramentsverwaltung innerhalb
ihrer eigenen Gemeinschaft voraus, dass die Sakramente, mit Aus-
nahme der Taufe im Notfalle, von einem katholisch ordinierten
und kirchengesetzlich eingesetzten Amtstriger verwaltet und nach
der Sakramentsordnung der Kirche volizogen werden; mit dieser
Auffassung pflichten wir im wesentlichen der Erklédrung der ortho-
doxen Kirchen in diesem Punkte bei.

Wihrend wir die Diirftigkeit des fiinften Abschnittes tber
,,die Taufe“ bedauern, mochten wir den Gedanken iiber ,das
Abendmahl® (6. Abschnitt) im allgemeinen beistimmen, obwohl
wir die Aussage: ,,Die Gegenwart Christi, die wir nicht zu defi-
nieren versuchen, ist geistliche Gegenwart”, als ungeniigend



cox O] e

abweisen; der Ausdruck ,geistliche Gegenwart” ist ja eben eine
Art Definition, und zwar derart unbestimmt, dass jedermann dabei
das seinige denken kann; daher hat sie keinen aufklirenden Wert.
Indem wir die deutliche Erklirung der orthodoxen Kirchen unter-
schreiben, méchten wir uns an die Festsetzung aus der Bischofs-
erklirung der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union vom
24. September 1889 halten, welche ausgesprochen hat:

»1n Krwigung, dass die Heilige Kucharistie in der katholischen
Kirche von jeher den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes
bildet, halten wir es fur unsere Pflicht, auch zu erkliren, dass
wir den alten katholischen Glauben von dem heiligen Altar-
sakramente unversehrt in aller Treue festhalten, indem wir glauben,
dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi selbst
unter den Gestalten von Brot und Wein empfangen.

Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fort-
wihrende Wiederholung oder Erneuerung des Siithnopfers, welches
Christus ein fiir allemal am Kreuze dargebracht hat; aber ihr
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedichtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegen-
wiirtigung jener einen Darbringung Christi fiir das Heil der erlosten
Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11 ff., fortwihrend im Himmel
von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart
Gottes fiir uns erscheint (Hebr. 9, 24).

Indem dies der Charakter der Kucharistie beziiglich des
Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in
welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden
Gldubigen Gemeinschaft miteinander haben (1. Kor. 10, 17).

Im siebenten Abschnitt ist ,,Das Amt“ besprochen worden,
worin wegen der ungeniigenden Behandlung zwar vieles gesagt,
aber nur wenig Bestimmtes festgesetzt werden konnte. Angesichts
der Erklirung, welche die altkatholischen Vertreter vor der Kon-
ferenz ablegten, hat es keinen Sinn, ein Urteil iiber die Aussagen
anderer Kirchen auszusprechen. Wir mochten hier unsere eigene
Erklirung wiederholen; sie lautet:

,Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Episkopat
apostolischen Ursprungs ist und zum Wesen der Kirche gehért.
Die Trigerin des Amtes ist die Kirche. Die Amtspersonen handeln
einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empfangen, verwaltet
und weitergegeben in demselben Sinn und auf dieselbe Weise,
wie die Apostel es der Kirche weitergegeben haben. Die Un-



se 0T e

zertrennlichkeit von Kirche und Amt und das nie unterbrochene
Bestehen beider ist die apostolische Sukzession.”

Sie stimmt im wesentlichen mit derjenigen der orthodoxen
Kirchen, welcher wir beistimmen, tiberein. Wir betrachten die
dlteste Tradition als die treueste Verkiindigung und Auswirkung
der Lehre und Anordnungen der Apostel, in deren Schriften wir
die Einsetzung des Amtes und seine Konsolidierung in die epi-
skopalische Form klar erkennen. Wir erkennen aber an, dass
das Amt nur innerhalb der Kirche bestehen kann; niemals kann
es ein Amt oder eine Hierarchie, die fiir sich besteht, geben. Amts-
triger, Priester oder Episcopus kann es nur geben: die von der
Kirche berufen sind, in der Kirche ministerialiter waltend, welches
Amt im Auftrage der Kirche fortgesetzt wird. Die apostolische
Sukzession will und kann nie ein Weitergeben spezieller Charismen
von einer Privatperson an eine andere sein — dies muss eben zur
Magie und zu einem Zerrbild des Amtes, wie in den ,episcopi
vagantes”, fithren —, sondern sie ist die regelmiissige, gottgewollte
Berufung zum Amte von der Kirche, die schrift- und traditions-
méssige Verwaltung des Amtes in der Kirche und die sakrale Weiter-
gabe des Amtes fiir die Kirche und in ihrem Auftrage — dies
alles in demselben Sinn und auf dieselbe Weise, wie es die Kirche
der Apostel, dem Geiste und den Anordnungen der Apostel ge-
miéss, vom Anfang an geiibt hat.

Unter dieser Voraussetzung bleibt es uns schwer vorstellbar,
wie je ,,das Amt der geeinten Kirche in ausreichendem Masse die
charakteristischen Bestandteile des episkopalen, presbyterialen und
kongregationalen Systems umfassen” sollte. Wir hegen jedoch
mit allen Mitgliedern der Konferenz ,,das zuversichtliche Vertrauen,
dass da, wo der Wille zur KEinigung besteht, der Heilige Geist
den Kirchen in den kommenden Jahren die Fahigkeit verleihen
werde, diese ersten tastenden Anregungen zu verbessern und weiter
zu entwickeln®.

VI. Kapitel.
Die Einheit der Kirche in Leben und Gottesdienst.

Dieses umfangreichste aller Kapitel des Konferenzberichtes
verdient genaue Erwigung und tieferes Studium, aber es bietet
zur Diskussion nur wenig Anlass. Wir sind iiberzeugt, dass, wie
im ersten Abschnitt gesagt wird, ,sichtbare Einheit, die Gott und



— 93 —

das Volk Gottes wirklich befriedigt, nur auf dem Grunde der
HEinheit im Glaubensleben erreicht werden kann™; dass indessen
viele Wege und Mittel zur ,praktischen Zusammenarbeit” (co-
operative action) offenstehen und dass einstweilen bedeutende
Schritte zur Anniherung, sei es in der Weise der ,,Abendmahls-
gemeinschaft”™ (intercommunion), oder sogar der ,korperlichen
Vereinigung™ (corporate union), zwischen den Kinzelkirchen ge-
sucht und gemacht werden konnen, wie dies auch tatsdchlich
schon stattgefunden hat. Uberall da, wo die zwei letztgenannten
Kinigungsformen gesucht werden, soll aber in allen Lehren des
Glaubens, des Amtes und der Sakramente alle Zweideutigkeit
und Unbestimmtheit in den iibereinzukommenden KErklirungen
sorgfiltig vermieden und aufrichtig ausgemerzt werden, denn die
Einheit kann nur in der offenen und klar zu erkennenden Wahr-
heit, niemals in der Vagheit und Mehrdeutigkeit erreicht werden.
Es wird in der Eigenart der historischen Entwicklung der Kirchen
liegen, dass auf diesem Wege anfiinglich einerseits die katholischen,
andererseits die reformatorischen Kirchen einander ndher kommen
konnen und werden; wir unterschitzen dabei die Gefahr nicht,
dass dadurch der 6kumenische Rat der Kirchen kiinftig schérfer
noch als bis jetzt einen Gegensatz zwischen Katholizismus und
Protestantismus wird aufweisen koénnen. Wo diese Gefahr zuvor
schon anerkannt wird, ist sie nicht mehr derart stark zu befiirchten,
dass man schon deshalb mit den im Schritte seienden Annédherungs-
bestrebungen innehalten oder sie verzégern sollte. Gerade die alt-
katholischen Kirchen betrachten es als eine ihrer Aufgaben, in
jeder Hinsicht der Zuspitzung der Differenzen zwischen den
Kirchen, und insbesondere zwischen den Kirchen der katholischen
Denomination und der Reformation, vorzubeugen. Wir sind auch
iberzeugt, dass alle in der okumenischen Arbeit vertretenen
Kirchen endabsichtlich gleicher Gesinnung sind. ,,Wir wollen der
Wahrheit treu sein und so in Liebe in allen Stiicken in ihn hinein-
wachsen, der das Haupt ist, Christus” (Eph. 4, 15). Wir arbeiten
weiter in festem Glauben an das Lausannesche Wort: Gott will
Einheit.

Im Miarz 1940.

Erzbischof Dr. A. Rinkel. Bischof Dr. 4. Kury.




	Erklärung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz für Glauben und Verfassung

