Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 2

Artikel: Der einzige Gott der Schrift

Autor: Gaugler, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der einzige Gott der Schrift.

Im ersten Heft der neuen ,,Schweizer Annalen”?1) erzihlt
Walter Robert Corti in seinem Bericht {iber die Eranostagung 1935
den aufwiihlenden Hindruck, den die Worte Martin Bubers iiber
die Wirklichkeit der Hebrider bei den Zuhérern hinterliessen.
Wiihrend sich alle andern Frommigkeitsgestalten, die vertreten
waren, wie etwa die Mystik Wilhelm Hauers, ja Bubers Chassidis-
mus selbst, durchaus psychologisch aufarbeiten liessen, wihrend
deshalb auch alle ,,Gotter” fiir den psychologisierenden Ontologen
nichts Beunruhigendes an sich hatten, stellte der Gott der
Hebrier, von dem Buber wie einer redete, der nicht sich selbst
ausspricht, alles in Frage. Die ,, Gotter” konnte Carl Gustav Jung,
der geistige Leiter jener Tagungen, sehr leicht als Archetypen des
kollektiven Unterbewusstseing erkldren. Nur dieser Gott liess
sich nicht so ,entpuppen”. IEr ist uneinreihbar. Er ist einzig.
ER beunruhigt.

Was ist es um diese Besonderheit JAHWEHS, des Gottes
Israels ?

Martin Buber hat in einer sehr eigentiimlichen Studie zum
messianischen Gedanken in Israel, in seinem Geleitwort zur Ge-
samtausgabe der chassidischen Biicher, es als die grosse Tat
Israels hingestellt, ,nicht, dass es den einen wirklichen Gott
lehrte, der Ursprung und Ziel alles Wesens ist, sondern, dass es
die Anredbarkeit dieses Gottes als Wirklichkeit zeigte,
das Dusagen zu ihm, das Mit-ihm-Angesicht-in-Angesicht-stehen,
den Umgang mit ihm™ 2).

Damit ist wirklich ein wesentliches Strukturelement biblischen
Glaubens erfasst. Der Gott Israels ist nicht ein Gott, der irgendwie
in uns wohnte, den man dadurch erreichte, dass man sich zuriick-
beséinne auf sich selbst oder auf ein verlorenes oder verlassenes

Anmerkung: Der Vortrag wurde an der ,,Berner Christlichen Hochschul-
woche® gehalten. Thm ging voran ein Referat von Professor Dr. Albert
Debrunner iiber ,,Die Einzigartigkeit der Bibel. Der iiberleitende Passus
ist aber hier weggelassen.

1) Schweizer Annalen. Erstes Heft, November 1935, 8. 58—59.

?) Die Chassidischen Bilicher, 8. XI—XTI. Jetzt auch abge-
druckt in Martin Buber, Deutung des Chassidismus. Biicherei des
Schocken-Verlags Nr. 43, 8. 42 und 43.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1940. 5



SENURE < & J——

oder verschlossenes Welt-Selbst. Der Gott Israels steht ,,gegen-
iiber*. Ja dieses ,,Gegeniiber” ist noch radikaler zu nehmen, als
es Bubers Formulierung zum Ausdruck bringt. HEs ist nicht ,die
Tat Israels”, dass diese Wirklichkeit aufgezeigt wurde, sondern
Gottes Tat selbst, dass Er sich so offenbarte. Es ist vorerst ein
absolutes ,,von aussen”, das hier hinzukommt, nicht ein Drinnen,
das sich bloss enthiillte. So stark ist dieses ,,von aussen™ gemeint,
dass alle philosophisch-metaphysischen Formeln davor versagen
miissen, weil sie immer wieder nur bei der blossen Transzendenz-
paradoxie verharren oder, wie im Idealismus, zu einer verhiillten
Weltimmanenz Gottes verfithren. Der schlechthin transzen-
dente Gott, der so philosophisch umschreibbar wire, ist der Gott
Mohammeds, der, nach dem Koran, ,reich ist ohne alle Welt™ 1).
Der immanente Gott der idealistischen Philosophie dagegen ist
der Ausdruck fiir die heidnische Lebendigkeit der ,,Gotter”, die
selbst zur Welt gehéren. Der biblische Mensch aber kann sich
weder zu der letzterdings beziehungslosen Losgelostheit Allahs,
noch zu der lebenstrichtigen Weltzugehorigkeit der Gotter be-
kennen. Zwar sagt auch die Bibel dort, wo sie nicht theologisch
reflektiert, nicht, dass die Gotter ,,nicht seien” 2). Der biblische
Monotheismus ist nicht, wie de Lagarde meinte, die Lehre vom
weinzigen Hxemplar® 3). Aber der Glidubige der Schrift fande
seinen Gott auch nicht wieder in der urheidnischen Definition des
Chrysipp ), der den Kosmos als ,,den Gesamtbestand von Gottern
und Menschen und von den um dieser willen gewordenen Wesen®
umschreibt. Eben dies kann Israel nicht sagen, denn Gott ge-
hort in der Bibel nicht zu der Welt, noch ist er gar, wie der zitierte
Stoiker fortfihrt, ,,die Welt als Ganzes“. Nein, eben dies ist
fiir das biblische Denken bezeichnend: Gott ist von der Welt
geschieden.

Aber sofort ist beizufiigen, dass diese Scheidung nicht abstrakt
gedeutet werden darf. Als einst der grosse jiidische Philosoph
Hermann Cohen einem alten Marburger Juden die Gottesidee seiner

1) Zur Auseinandersetzung mit dem Islam vergleiche die besonders
tiefen Ausfithrungen von Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlosung,
1921, S. 146 ff.

?) Franz Rosenzweig, Sechzig Hymnen und Gedichte der Jehuda
Halevy, S. 131 zum Hymnus ,,Das All“, S. 27 ff.

) Mitteilungen II, 1887, 8. 330. Vergleiche dazu Franz Rosen-
zwelg, Sechzig Hymnen, S. 128/129.

1) v. Arnim, Stoic. vet. fragm. II, 168.



Ethik auseinandersetzte, horte dieser ehrfurchtsvoll zu. Erst als
Cohen geendigt hatte, fragte er: ,,Und wo bleibt da der Baure Aulom
(der Schopfer der Welt) * Da antwortete Cohen nichts und brach
in Trinen aus ). Die Frage des alten Juden war eine urjiidische
Antwort auf die Losung der Philosophie. Aber auch die wortlosen
Trinen des Philosophen waren ein urjidisches Bekenntnis. Wirk-
lich, wo der biblische Mensch sagen will, wie Gott von der Welt
getrennt ist, da sagt er es so, dass er zugleich sagt, was ihn mit ihr
verbindet. Ir spricht von seinem Schopfer. Zwar ist das erste
Blatt der Bibel, das die Erschaffung der Welt beschreibt, nicht eines
der dltesten Zeugnisse israelitischen Glaubens. Es ist sehr wahr-
scheinlich, dass der Schopfungsglaube relativ spidt aus der reli-
giosen Traditionswelt des vordern Orients iibernommen wurde 2).
Aber gerade die Art, wie ihn Israel assimilierte, ist fiir seine Gottes-
vorstellung bezeichnend und zeigt mit einem Schlage, was seinen
Gott von den Gottern unterscheidet. Der heidnische Mythos, der
uns in der Israels Glauben nichstverwandten Form in Babylon
begegnet, ist durch einen Zug gekennzeichnet, der fiir Israel
immer untragbar blieb: aus dem Chaos des babylonischen Mythos
entstehen die Gotter. Sie werden geboren. Das Heidentum kennt
die Vorstellung der Theogonie. Der Gott von Genesis 1 dagegen
steht von Ewigkeit an iiber dem Chaos, er war ihm nie verhaftet.
Er ist nicht ,das Gottliche” der Welt, sondern unverworren mit
ihr, Gott anders als alle ,,Gotter”. Mogen ,,Machte™ und ,, Krifte” —
und das sind die Gotter — zum Weltbestand gehoren, Gott gehort
nicht so zur Welt. Er schafft sie. Sie ist ,,das Werk seiner Hinde",
unerklirlich in sich, erkldarbar nur aus Thm. Mag auch im biblischen
Schopfungsglauben noch etwas nachklingen vom Kampf des
Schopfers mit den Méchten des Urmeeres (Ps. 74; 89; Hiob 38),
das ist nicht ein Ausdruck eines heidnischen Dualismus, sondern
eingeholter Mythos, der im israelitischen Schépfungsglauben etwas
ganz Neues ausdriickt, nimlich eben die Weltiiberlegenheit
Gottes, die ihn von den geborenen Gottern abhebt.

Aber damit ist nicht etwa eine geistigere Gottesanschauung
erreicht. Um solches Messen geht es hier iiberhaupt nicht. Neben

1) Ich entnehme diese Mitteilung dem Buche von Martin Buber,
Kampf um Israel, Reden und Schriften 1921—1932, 8. 178—180.

) Vgl. zum Folgenden den bedeutsamen Aufsatz von Gerhard
von Rad, ,,Das theologische Problem des alttestamentlichen Schépfungs-
glaubens” in: Werden und Wesen des Alten Testaments. Beihefte zur Zeit-
schrift fiir alttestamentliche Wissenschaft 66 (1936), S. 138—147.



— 68 —

der Uberwertung des Bloss-Geistigen wirkt der biblische Cottes-
gedanke eher riickstindig, anstossig, ja qualvoll anthropomorph.
»vergeistigt™ in diesem Sinne ist viel eher der ebenfalls meta-
kosmische Gottesbegriff Epikurs, geistig im sublimen und zugleich
monumentalen Sinne ist etwa der Bildnergott Platons, der aller-
dings nach den entscheidenden Aussagen des Timaios (30) kein
Schopfer, sondern ein blosser Gestalter ist. Der biblische Gott
aber entzieht sich diesen Kategorien. Gerade die ,,Geistigkeit™ des
philosophischen Gottes fehlt dem Gott, der sich nicht bloss als den
Einen — das Absolute der Philosophie —, sondern in #drgerlicher
Absonderlichkeit als den Einzigen anrufen ldsst.

Diese Kontingenz Gottes muss uns aber noch deutlicher werden,
wenn wir uns nun der Mitte alttestamentlicher Gottesanschauung
zuwenden, dem Gottesgedanken, dem sich, wie wir schon an-
gedeutet haben, der Schopferglaube bloss anglich. Dieser Gottes-
glaube kommt zum Ausdruck in den Ereignissen, in denen sich
Gott im spezifischen Sinn des Wortes ,,offenbart™.

Ich kann in der knappen Zeit, die uns zur Verfiigung steht,
nur auf zwei Brennpunkte israelitischer Frommigkeit hinweisen,
die den Gottesgedanken besonders scharf zur Ausprigung bringen:
Die Bundschliessung und die messianische Krwartung.

Was heisst das, dass Gott mit diesem Volke, und nur mit
diesem als Volk, einen Bund schliesst ? Der dédnische Semitologe
Johannes Pedersen hat nachgewiesen, dass dem Bund vom Sinai
die Vorstellung des arabischen Baibundes zugrunde liegt, durch
den ein Hoherstehender sich mit einem Niedrigern so zusammen-
schliesst, dass ,jeder von beiden... sein ganzes Selbst, seinen
Gehorsam und seine eigenste Sache gibt®. Die beiden haben sich
aneinander , verkauft”, der eine als Herrscher, der andere als Be-
herrschter 1). Die beiden Partner sind also durch den Bundes-
schluss mit ihrer ganzen Existenz in eine neue Lage versetzt, beide
sind nun fiir immer geschichtlich aneinander gebunden. Wenn
sich im Leben der westsemitischen Stimme Firsten und Volker so
begegneten, so war das allerdings ein ganz natiirlicher Vorgang
menschlicher Geschichtsgestaltung. Das Unerhorte am Ereignis
vom Sinai ist, dass sich hier Gott so einer besondern Menschen-

1) Johannes Pedersen, Der Eid bel den Semiten in seinem Ver-
hdltnis zu verwandten Erscheinungen, sowie die Stellung des Kides im
Islam. Studien zur Geschichte und Kultur des islamitischen Orients.
Herausgegeben von C. H. Becker. Drittes Heft, 1914, S. 57—63.

L4



— 89 —

gruppe verbindet, dass hier also Gott selbst in die Geschichte
eintritt.

Damit ist aber sofort das Skandalon des israelitischen Gottes-
gedankens gegeben. Wo sich Gott offenbart, erscheint er also ge-
rade nicht als eine allgemeine, der Geschichte {iberlegene Wahrheit,
sondern eben als eine jener, Lessing und seinen Gesinnungsgenossen
so anstossigen, ,zufilligen Geschichtswahrheiten®.

Damit ist tatsiichlich eine entscheidende Seite des biblischen
Gottesgedankens getroffen. Gott hat zwar keinen Anfang, aber
er hat eine Geschichte. Er setzt einen Anfang und — was damit
zusammengehort und gar noch anstossiger ist — er setzt der Ge-
schichte auch ein Ende. Die Offenbarung Gottes ist nicht die Ent-
hiilllung des Weltgrundes oder einer iiber dem All waltenden Idee,
sondern die Offenbarung selbst ist Geschichte.

Sofort ist aber auch hier wieder ein Missverstdndnis abzu-
wenden. Offenbarung ist Geschichte, gewiss, aber dieser richtige Satz
ist nicht umkehrbar. Er heisst nicht, dass die Geschichte, auch nicht,
dass die Geschichte Israels die Offenbarung Gottes sei. Die Ge-
schichte, auch die Geschichte Israels, ist nur allzuoft menschliche
Geschichte, gottlose Geschichte. Offenbarung ist Geschichte, das
heisst gerade nicht, dass nun Gott in die Geschichte verfangen sei.
Dann gehorte er ja doch wieder selbst zur Welt. Offenbarung ist Ge-
schichte, das heisst, dass er je und je in die Menschengeschichte ein-
greift und in ihr Seine Geschichte wirkt. So hat Israel Gottes Offen-
barung richtig verstanden, wenn es sie immer neu als das Handeln
Gottes an bestimmten Geschlechterfolgen (tholedoth) darstellte.
Gott ist der Gott Abrahams, der Gott Isaaks, der Gott Jakobs. Aber
es hat Gott auch in dem Augenblick wieder falsch verstanden, indem
es aus seinem natiirlichen Volksein zuriickschloss auf Gottes Offen-
barung. Nicht das natiirliche Israel ist Sein Volk, sondern nur das
Israel, das ihm gehorcht, das seine Offenbarung bejaht, das heisst:
Ihm glaubt. Die unheimliche Dialektik dieser Vorginge macht das
Geheimnis der prophetischen Deutung der israelitischen Ge-
schichte aus.

Das heisst aber: Gott ist als sich Offenbarender Person. Auch
hier sind sofort wieder Abgrenzungen vorzunehmen. Die grosse
Beliebtheit des Begriffes ,,Persoénlichkeit”, die das 19. Jahrhundert
kennzeichnet, ist eher geeignet, unser Verstindnis dieser Aussage
zu verwirren, als zu erleichtern. Die humanistische Hochschidtzung
des ,,Personlichen” im Menschen als einer Entfaltung des in ihm



— 70 —

angelegten ,,Gottlichen darf hier nicht so verwertet werden, als
bedeutete die Aussage: Gott ist Person, dass auch sein Wesen im
vollkommenen Sein einer ,,Personlichkeit” aufgipfeln wiirde. Es
kann keine Rede davon sein, dass hier etwa ein menschlicher Be-
griff auf Gott lbertragen wire. Vielmehr, umgekehrt liegen die
Dinge. Gott ist primdr Person, das heisst: er geht mit dem Men-
schen, der Welt um. Der Mensch wird Person, weil Gott ihn an-
redet, er kann ,ich” sagen, weil Gott zuvor ,du” zu ihm gesagt.
Ja, der Persongedanke steht, wenigstens in den &ltesten Teilen der
Bibel dem heutigen individualistischen Denken noch so fern, dass
fiir einen Israeliten diese Verzeichnung gar nicht denkbar wire.
Israel kennt nur jenes ganzheitliche Denken, bei dem sich der
Einzelne noch gar nicht ausserhalb von Geschlecht, Stamm und
Volk verstehen kann.

Dass aber auch in Israel die individuelle ,,Anredbarkeit
(Gottes wesentlich mitangelegt war, das zeigt die spitere KEnt-
faltung. Mit diesem Gott kann man nicht nur in ritueller Devotion
verkehren, sondern auch mit der rickhaltlosen Leidenschaft des
Herzens reden, das seine Qual nur noch herausschreien kann, wie
es der zerschmetterte Hiob tut.

Das geschichtsmichtige Wesen des israelitischen Gottes zeigt
sich nun aber ganz besonders in dem messianischen Denken
des Gottesvolks. Mag die Gestalt des Messias selbst von noch so
undurchdringlicher Problematik umlagert sein, an der Tatsache
der messianischen Erwartung éndert die Undeutlichkeit und Man-
nigfaltigkeit der Uberlieferungen nichts. Ja, man kann zugespitzt
sagen, dass die Sache schon da war, ehe die Gestalt des Messias
selbst ins Blickfeld riickte. Das Kernstiick der messianischen Kr-
wartung ist nicht die Gestalt des Gesalbten als solche, sondern
das Kommen der Gottesherrschaft, das ,, Konigtum Gottes”. Mag
der Sinaibund ausdriicklich Kénigsbund sein oder nicht, die In-
tention liegt auch ohne die spezielle Bezeichnung in der Sache.
So bedeutet schon die Bundesschliessung, dass JAHWEH Konig
sein will, Er allein. Da aber dieses Verhiltnis nicht nur von seiten
Gottes Ganzheit der Hingabe, sondern auch von seiten des Men-
schen die Volligkeit der ,,Hingebeugtheit® fordern muss, so ent-
steht an dieser Stelle, genau da, wo die Konigsherrschaft Gottes
zum erstenmal voll aufgerichtet wird, auch zugleich der Wider-
stand gegen sie. Die, welche, wie der spitere, allerdings enger ge-
deutete, rabbinische Ausdruck lautet, ,,das Joch der Himmels-



herrschaft auf sich nehmen®, erfahren im Kampf mit den Wider-
spenstigen, nach Bubers tiefem Ausdruck, ,,die ersten Schauer der
Eschatologie®. Das heisst aber nicht, dass die Erwartung der
Gottesherrschaft ein in unendliche Ferne geriicktes Ideal wird,
oder dass sie sich an der Geschichtsenttduschung entziindet. Selbst,
wenn die extrem-kritische Beurteilung der altisraelitischen Messias-
erwartung einiger Iforscher, die vermuten, dass es messianologische
Aussagen erst nach dem Exil gebe, richtig wire, was alle Wahr-
scheinlichkeit gegen sich hat, so bliebe doch die Tatsache bestehen,
dass es schon im Wesen der Gottesvorstellung der Israeliten be-
griindet liegt, dass Gott die Geschichte lenkt, dass Er iiber das
Versagen der Menschen hinaus sich sein Ziel setzt und seine Herr-
schaft in einem KEnde der Geschichte aufrichtet. In diesem Gegen-
iiber von Abfallsgeschichte und Gottesgeschichte ist der israelitische
Gottesgedanke geradezu verankert.

Aber, was ist das fiir ein Gott, der sich so in seinem Handeln
offenbart, der so gar nicht aus den (Gedanken der Menschen ab-
geleitet werden kann ? Wir wiirden es verstehen, wenn unsere bis-
herige Darstellung eine gewisse Lihmung, eine qualvolle Unsicher-
heit ausgelost hitte. Ist dieser unberechenbare Gott der Geschichte
nicht ein unheimlicher Gott, von dem nicht ohne Grund geschrieben
steht:

Sehet jetzt,

dass ich es bin,

kein Gott neben mir!

Ich tote und mache lebendig,

ich zerschmettere, ich werde heilen.
Keiner entreisst’s meiner Hand!

(Deuteronomium 32, 39 f.)

Die #ngstliche Theologie einer gemiitlicheren Zeit hat sich
grosse Miihe gegeben, zu zeigen, dass der Gottesbegriff der Bibel
harmloserer Natur sein miisse. Wir haben in einer geradezu apo-
kalyptisch anmutenden Zeit vielleicht umgekehrt die Neigung, die
Paradoxie des Gottesgedankens willkiirlich zu iiberspitzen. Beides
ist zerstorererisch fur eine wirkliche Einsicht in das Wesen des
biblischen Gottes. Wenn wir aber mit der Erkenntnis der Unab-
leitbarkeit des biblischen Gottesgedankens Krnst machen — sie
bedeutet mehr als der Ottosche Begriff der Irrationalitit Gottes
umgreift —, dann werden wir nicht darum herumkommen, eine



ey  HE L

eigentiimliche Gegensétzlichkeit der Aussagen, die Gottes Handeln
umschreiben, festzustellen. Gott ist ,,Gottheit gross und furchtbar®
(Deut. 7, 21), ein Gott, der ganze Stdmme verstort, vertilgt. Und
er ist giitig, nicht nur als Partner seines Bundesvolks, sondern bis
in jene Aufgewiihltheit des Herzens hinab, die wir als riickhalt-
loses Ausstromen der Liebe empfinden. Er ist wie ,,der Vater, der
sein Kind géngelt und auf den Arm hebt” (Hosea 11, 1—3). Er
ist ,,wie die Mutter, die ihr Kind auf den Knien liebkost®, ,er
trostet Israel wie einen Mann, den seine Mutter trostet” (Jes. 66,
13). Er ist der Heilige Israels in Entriicktheit und Unzuginglich-
keit, so schauerlich geschieden von allem Bdsen, wie es der Mensch
kaum ertragt (Jes. 1, 4; 5, 19. 24; 6, 1—13; Hosea 11, 9) und zu-
gleich gilt von ihm, dass ,kein Ungliick in der Stadt geschieht,
das nicht Er getan (Amos 3, 6). Rational lisst sich dies Uber-
einander von widersprechenden Aussagen nicht begreifen. HEs geht
auch nicht an, sie einfach verschiedenen Zeiten der israelitischen
Geschichte zuzuteilen und so in eine Entwicklung des israelitischen
Gottesbegriffs aufzulosen, da Eigenschaften, die wir in primitiver
Zeit erwarten, sehr spit erwdhnt werden, und andere, die sehr
spit zu vermuten wéren, sehr frith genannt sind. Das Rétsel lasst
sich nicht durch Reflexion auflésen, es erklirt sich allein aus der
Begegnung der Offenbarung. Der Gott der Geschichte besitzt im
Grunde keine ,,igenschaften — das ist eine Ubertragung aus der
Philosophie —, sondern er handelt. Alle Merkmale, die wie eine
Beschreibung von Higenschaften aussehen, sind in der Bewegung
des Geschehens aufgefangen und nur in ihr wahr. Sie lassen sich
nicht ,systematisieren”. So bedeutet eine solche Aussage nie, dass
Gott eine Tugend besitze, tiiber die der Mensch nun in ihm verfiigen
konnte, sondern immer nur, dass Gott Gott bleibt und der Mensch
sich auf Grund seiner Verheissung auf ihn verlassen kann. So ist
Gott treu — eine zentrale Aussage des Alten Testaments — nicht,
weill dies zum ,,Wesen“ Gottes gehorte, weil dies aus dem Gottes-
gedanken selbst ,ableitbar” wire, sondern, weil er den Bund
schloss, weil er sich Israel ,,verbiirgte”, weil man sich darum auf
ihn verlassen kann. Paradox beruht also alle Heilsgewissheit in
Israel eben darauf, dass dieser unberechenbare Gott sich dem
Menschen im Bund gegeben hat, dass Er Israel wihlte, das heisst
aber: liebte, und zwar mit jener Liebe, die sich nie mehr zuriick-
nimmt. Weil aber hier alles, Treue, Heiligkeit, Liebe, Geschehnis
ist, so kann auch eine , Higenschaft” in ihr scheinbares Gegenteil



— 73

verschoben werden, nicht, weil sie sich entwickelt, vergeistigt, son-
dern eben, weil sie nicht ,,HEigenschaft” ist, sondern ,/Tat®.

Ich will das nur kurz an einem Grundzug des israelitischen
Gottesbildes aufzeigen. Nietzsche hat zweifellos etwas Richtiges
herausgehort, wenn er dort, wo er ,den grossen Stil des Alten
Testamentes” preist, es als ,,das Buch der gittlichen Gerechtigkeit™
kennzeichnet. Aber er hat diese richtige Einsicht sofort wieder ver-
zeichnet, wenn er ihm das Neue Testament als ,,das Buch der
Gnade” entgegensetzt. Zwar ist auch weiter richtig empfunden,
wenn Nietzsche in dieser Gerechtigkeit etwas Herrscherliches er-
kennt. Sie ist wirklich nicht die kleinbiirgerliche Verteilgerechtig-
keit, die nach Verdienst Lohn und Strafe zuteilt, wie es eine arm-
selige, sowohl judische wie christliche, Verdienstlehre gedeutet.
Sie ist vielmehr fordernde, unerbittliche Gerechtigkeit, die ihren
Willen im Gesetz kundgibt und unzweideutigen Gehorsam heischt.
Jedoch, dass JAHWEH gerecht ist, heigst zugleich, dass er Recht
schafft, dass er im Gericht auf die Seite des Schuldlosen tritt,
fiir ihn einsteht, ihm zum Recht verhilft, eine Handlung, die in
der Antike wirklich vornehmlich vom Herrscher erwartet wurde.
Aber eben in diesem gerichtlichen , Eintreten ist das Gnaden-
hafte schon mitgegeben. Dies Rechtschaffen wird im exilischen
Propheten des Trostbuches Jesajae und in manchen Psalmen ge-
radezu zur heimholenden Gerechtigkeit, die auch den Siinder noch
einholt, wenn er sich dem Gerichte beugt und nicht ins Kitle
fliichtet. So wird bei dem Gott, dem das Teil der Leidenden und
Bedriickten eine ,,gerechte Sache” ist, die Gerechtigkeit geradezu
zur Stunderliebe, weshalb der Beter des 51. Psalms, zwar wider alle
Logik, aber aus tiefster Einsicht in die Sache, sogar die Vergebung
in der Gerechtigkeit begriinden kann.

In dieser seltsam herabsteigenden Bewegung der gottlichen
Offenbarung ist es endlich mitgegeben, dass sich der schauer-
erregende Gott wider alle Norm im Paradox der Verhiillung offen-
bart. Wenn die Weltgeschichte die Geschichte der grossen Gemein-
schaftsgestaltungen und der Aufgipfelungen Einzelner ist, so kénnte
man die Gottesgeschichte als ein schier unverstindliches Fort-
schreiten durch ein immer neues Zerbrechen der Gemeinschaft und
Untergehen Einzelner bezeichnen. Von Abraham bis zu Jeremia
werden alle grossen Boten heimatlos. Volk und Fiihrer versagen.
Und, wo Gott sein Ziel wirklich erreicht, da ist es ,, Auferstehung
aus den Toten”. Wir kénnen diesen unterirdischen Gang der gott-



— 74

lichen Geschichte nur noch kurz dort aufzeigen, wo das Alte
Testament iiber sich selbst hinausweist, an der Gestalt des deutero-
jesajanischen Gottesknechts. Wie immer diese Gestalt im beson-
dern gedeutet werden muss — es ist wohl sicher urspriinglich eine
Einzelperson, ein Prophet, in ihr gezeichnet —, sie zeigt in jedem
Fall in unerhérter Abgriindigkeit die Unverstindlichkeit der Wege
Gottes auf:

,HEr hatte keine Gestalt noch Schone.

Wir sahen ihn,

aber da war keine Gestalt, die uns gefallen hitte.

Er war der Allerverachtetste, von Menschen gemieden.
Ein Mensch der Schmerzen,

bekannt mit Krankheit.

Er war so verachtet, dass man das Antlitz vor ihm verbarg.
Wir achteten sein nicht.

Dennoch:

Unsere Krankheiten hat er getragen,

unsere Schmerzen lud er auf sich.

Wir aber,

wir hielten ihn fiir den,

der von Gott geschlagen und gemartert wire.

Er aber,

er ist um unserer Missetaten willen durchbohrt,

um unserer Siinden willen zerschlagen.

Die Strafe liegt auf ihm,

auf dass wir Frieden hitten,

durch seine Wunden sind wir geheilt.” (Jes. 53.)

Mit dieser Lesung schliesst Ludwig Kohler, der neueste Dar-
steller der alttestamentlichen Theologie, mit Recht sein Werk. Es
ist der Ort, wo der ,,gerechte Gott” des Alten Testaments sein Volk
in seiner letzten Ferne, in seiner tiefsten Not, einholt. Es ist die
Stelle, wo sich Gott in seiner ganzen Furchtbarkeit und zugleich
in seiner dussersten Treue mitteilt. Die ,,Anredbarkeit Gottes™ er-
reicht hier selbst noch den, der ohne dieses, Gottes letztes Wort,
von sich aus mit Gott nicht mehr reden konnte.

So ist im Alten Testament die ,,Anredbarkeit Gottes” in ihrem
Gegeniiber und Heriiber bis aufs dusserste ausgesprochen. Es gibt
keine Grosse des Menschen, die nicht von diesem Gericht der



— 75—

Grosse Gottes in Distanz gehalten wiire. Und es gibt zugleich
keine noch so grosse Finsternis des fernsten Menschen, in der ihn
Gott nicht doch noch suchte, um ihn so anzurufen, dass er ihn
anreden konnte.

Aber ist diese ,,Anredbarkeit Gottes” auch im Neuen Testa-
mente festgehalten ? Ist sie hier nicht verwischt? Martin Buber
behauptet in jenem zu Anfang zitierten Aufsatz, dass eben durch
den Christusgedanken wenigstens die unmittelbare Anredbarkeit
Gottes verloren gegangen sei.” Wie steht es um das Recht dieses
Anwurfs ? Er bedeutete, wenn er zutriife, nicht weniger, als dass der
Gottesgedanke im Neuen Testament uberhaupt verdndert wire,
wenn nicht bei Jesus selbst, so doch bei der neuen Gemeinde.

Es gibt allerdings unter den Christen selbst nicht wenige, die
geneigt wiren, in einem andern Sinne einen Gegensatz zwischen
den beiden Testamenten mit einer gewissen Freudigkeit zu be-
jahen. Und zwar ist das nicht nur da der Fall, wo man es alsg eine
grosse Krleichterung empfinden wirde, wenn sich die christliche
Kirche dazu entschliessen koénnte, sich vom Alten Testament tiber-
haupt loszusagen, sondern auch da, wo man etwas weniger schroff,
jedoch nicht weniger geflissentlich, den ,grossen Unterschied"
hervorhebt, der angeblich besteht zwischen dem Richtergott des
Alten Bundes und dem Vatergott des Neuen. Ja, nicht nur dort,
wo man die wirklich vorliegende Spannung nicht ertrdgt und
feige in eine selbsterdachte entspannte ,,Gnade” flieht, spricht man
von einem neuen Gott, sondern selbst in strenger theologischer
Untersuchung ist der Versuch unternommen worden, das Wesen
des Christentums an seinem ,,neuen Gottesbegriff* aufzuzeigen. Vor
etwas mehr als zehn Jahren hat der seither verstorbene Berliner
Kirchenhistoriker Karl Holl in einer viel beachteten Abhandlung
,»,Urchristentum und Religionsgeschichte™ die Frage aufgeworfen,
wodurch denn eigentlich das Christentum iiber die andern 6stlichen
Religionen, die mit ihm den Zug nach dem Westen antraten, ge-
siegt habe. Er kommt zu dem Schluss, dass die Durchschlagskraft,
schon der Predigt Jesu, in ihrem neuen Gottesgedanken begriindet
sel. Was ist dieses Neue ? Holl sieht es in folgendem: ,,Jesus dreht®,
so sagt er, ,,das gewohnte Verhiltnis von Religion und Sittlichkeit
um. Jede andere, wenigstens jede hoher gerichtete Religion stellt
die personliche (ottesbeziehung auf das richtige Verhalten des
Menschen. ...Bei Jesus fingt umgekehrt Gott an; er setzt mit
der Vergebung ein Neues. ...Daraus entsteht erst ein wirkliches, ...



ein warmes Gottesverhiltnis und mit ihm zugleich eine Sittlich-
keit, die es wagen darf, Gott selbst zum Vorbild zu nehmen 1).”

Ist diese Zeichnung richtig? Ist dieser ,,Gottesbegriff* des
Neuen Testaments wirklich ein anderer als der, den wir am Alten
Testamente aufzuzeigen versuchten? Rudolf Bultmann hat in
einer glinzenden Kritik der Untersuchung Holls 2) nachgewiesen,
dass Holl eben das Geheimnis des alttestamentlichen Gottes-
gedankens verzeichnet hat. Mag der spétjiidische Unbekannte,
der das IV. Buch Esra geschrieben hat, das Gesetz wirklich so ge-
sehen haben, wie Holl es hier fiirs Alte Testament selber deutet —
der Verfasser der HEsra-Apokalypse ist an dieser Deutung zer-
brochen —, mag das natiirliche Israel tausendmal dem , Wahn*
verfallen sein, dass es seine ,eigene Gerechtigkeit™ aufrichten miisse
und so vor Gott etwas erreiche, dessen es sich vor ihm ,,rithmen”
koénne (Rom. 10, 3; 3, 27), in dieser ,Higengerechtigkeit” hat es
nicht nur sich selbst, sondern auch seinen Gott verkannt. Der
Gott Israels ist der Bundes-Gott, der Israel seinen Bund und in
ihm sich selbst geschenkt hat. Auf Grund des Bundes fordert
er allein! Israels Tat ist so zuerst seine, Gottes Tat, Israels Antwort
ist so erst moglich als auf Sein Wort entgegnendes Wort, Israels
Liebe ist Kindesliebe, die der Liebe des Vaters ,.entspricht®. Dieses
Gottesverhiltnis wird durch Jesus nicht erst ,entdeckt”, sondern
nur erneuert. Jesus hat den Gottesgedanken nicht verdndert,
sondern nur radikalisiert. Derjenige, der in der Botschaft Jesu
nach neuen Gedanken fahndet, geriit in grosse Verlegenheit. Denn
seine Botschaft ist formal so durchaus jiidisch, dass sich auf diesem
Wege seine ,,Originalitdt” kaum nachweisen lisst. Das Besondere
an Jesus ist nicht seine ,,Theologie®, sondern sein ,,Augenblick®.
Jesus verheisst, dusserlich genommen, die Konigsherrschaft Gottes
genau so wie ein Prophet des Alten Bundes, er ruft zur Umkehr
auf, nicht anders als Johannes, der Letzte der Propheten. Aber
das Unerhorte ist die Dringlichkeit der Botschaft Jesu, die
schon im Geheimnis seiner Person gegeben ist:

Die Zeit ist erfiillt.
Die Gottesherrschaft ist nahegekommen.
Kehrt um! (Mark.-Ev. 1, 15.)

1) Holl, a.a. O. S. 22.

) Rudolf Bultmann, Urchristentum und Religionsgeschichte.
Theologische Rundschau, Neue Folge, 4. Jahrgang, 1932, Heft 1, S. 1—21,
besonders S. 11.



N L S

Aber genau so wird auch schon im Alten Testament der Buss-
ruf begriindet: Wenn Israel abweicht, wird es ,erinnert®. Man
kann in Israel nicht darum wissen, dass JAHWEH das Volk ,,aus
Agypten, aus dem Diensthause, gefithrt hat“ — das Urbild aller
Erlésung — und dann doch weiterleben, als hitte Gott doch nicht
gehandelt, als wire das Volk gnadelos auf sich gestellt. Wer das
weiss, der steht in der Entscheidung. Man kann nicht die Ver-
heissung von ,/Tage JAHWEHS" [ horen” und dann weiterleben,
als wire dies bloss die ,,Ansicht™ des Amos, als hitte die Geschichte
dennoch kein Ende, nicht Gericht, nicht Verheissung. So oder so
hat, wer dies ,,hort”, sich schon entschieden. Und genau so stellt
Jesus durch den Hinweis auf die neue Gottestat, durch , Erinne-
rung” und ,,Versprechung®, in die Entscheidung. Denn das Nahen
des Reichs ist Gottes grosste Tat.

Aber ist nun wirklich sonst nichts verindert im Neuen Testa-
ment ? Ist das Argernis der Juden ein Missverstindnis? Ist das
Kvangelium bloss eine ,,Erneuerungsbewegung®, eine , Reform®,
das Neue Testament also einfach KErgidnzung? Nein, Israel hat
wirklich recht, wenn es in diesem Buch ein Fremdes wittert. Ks
liegt ihm zwar keine Abwandlung des Gottesgedankens zugrunde,
es geht nicht um eine Umkehrung des Gottesverhiltnisses. Aber
es geht wirklich um das Ganze, um die entscheidende Gottestat,
es geht um ein neues Kingehen Gottes in die Geschichte und damit
um die Frage der Gegenwart Gottes in dieser Geschichte, es geht
um die Frage nach der Messianitit Jesu. Ist Gott wirklich in ithm,
ist er der, in dem Gott selbst zu uns redet, wie sonst in keinem —
oder steht er so zwischen Gott und den Menschen, dass er die ,,An-
redbarkeit Gottes™ zerstort ?

Auf diese Frage kann nicht mehr mit Argumenten geantwortet _
werden. Denn hier ruht alles im Geheimnis des Glaubens. Es gibt
hier nur noch jenes sachliche Begegnen, die Verkiindigung, die
,hicht schreit” (Jes. 42, 2). Wir konnen darum nur am entschei-
denden Punkte die Abgrindigkeit dieses (Geheimnisses aufzeigen:
Die Kreuzigung Jesu ist fiir Paulus so lange nichts als ein Skan-
dalon, ein Untragbares, als er in ihr nur das historische Kreignis
sieht: ein Messiasanwirter, gescheitert, endet in den Hénden der
heidnischen Romer. Das Kreuz beweist, dass er ins Leere griff.
Seine Anhinger verfiihren die Gemeinde Israels zum Wahn. Sie
sind deshalb zu verfolgen. Das alles wird fiir ihn in einem Augen-
blicke anders, in der Stunde ndmlich, in der er im Gekreuzigten



— 78 —

den Auferstandenen erkennt. Was geschieht da mit Paulus?
Wirft er jetzt sein Judentum weg ? Nimmt er einen neuen Gottes-
begriff an, etwa so, dass er den gesetzlichen Gott mit dem ver-
gebenden vertauschte ? Nichts von alledem geschieht. Nur eines
hat sich ereignet: Paulus hielt die neue Offenbarung aus. Kr
glaubte Gott. Er weiss jetzt:

Gott war in Christus
und verschnte die Welt mit sich selbst (I1. Kor. 5, 19).

Aber dieser Gott in Christus ist kein ,,anderer Gott”, kein ,,Frem-
der”, auf dessen Stimme man nicht héren diirfte. Dieses Handeln
Gottes ist nur Offenbarung, wenn es derselbe Gott ist, der Kin-
zige, der Gott Israels, der Gott der Viter.

Diese Versohnung ist nur Verséhnung, wenn dieses Handeln
Gottes in Jesus Christus ein neues Sich-Verbiinden, ein neues
Waihlen, ein neues Lieben JAHWEHS, bedeutet, wie es der Pro-
phet Jeremia geweissagt hatte (Jer. 31, 31 ff.).

Nur, weil derselbe Gott sich durch die Auferweckung Jesu
von den Toten zu dem Gekreuzigten bekannte, kann jetzt die
Gemeinde in ihm den Gottesknecht des Trostbuches Jesajae
wiedererkennen. Nur darum gilt von diesem Verworfenen und
Erhoéhten:

Er hat unsere Krankheiten getragen,
unsere Schmerzen lud er auf sich.
Die Strafe liegt auf ihm,

auf dass wir Frieden hétten,

durch seine Wunden sind wir geheilt.

Aber ist es denn wirklich wahr, dass der Riss geschlossen, dass
die Welt erlost ist ? Der nun schon oft zitierte Martin Buber sagt
in seinem neuesten Buche an einer Stelle, wo er das Judentum vom
anerkannten Offenbarungsgeheimnis der Kirche abhebt, ein in
seiner Khrlichkeit bis ins Tiefste erschiitterndes Wort: , Wir
wissen®, sagt er, ,,wie wir wissen, dass Luft ist, die wir mit unsern
Lungen einatmen, dass Raum ist, in dem wir uns bewegen, tiefer,
echter wissen wir, dass die Weltgeschichte nicht bis auf ihren
Grund aufgebrochen, dass die Welt noch nicht erlést ist. Wir
spiiren die Unerlostheit der Welt.”

Gibt ihm die Welt nicht recht ? Schreit sie ihm heute nicht
jede Stunde recht: Wir sind nicht erlost ?



Darauf kann wieder nicht mehr argumentiert, sondern nur
noch verkiindigend gefragt und geantwortet werden: Auch die
Kirche weiss, wo sie nicht in ddmonischer Vorwegnahme sich selbst
mit dem Reiche Gottes verwechselt, um das Noch-Nicht der Er-
losung der Welt. Ja, es muss heute wieder mit reinigender Schirfe
gesagt werden: Jesu erste HErscheinung war noch nicht die volle
Erfilllung der Erwartungen Israels, wollte sie nicht sein, sollte nicht
bedeuten: das Kommen des Reichs in Herrlichkeit. In Jesus
ist der Christus ebenso tief verborgen wie enthillt. Und seine
Kirche wollte, wo sie sich selbst verstanden hat, immer nur Gnomon,
Fingerzeig, zum Reiche sein, nicht selbst das Ende. Auch iiber
Jesus steht noch das Wort des Deuteronomiums (29, 28):

Das Geheimnis ist bei JAHWEH, unserm Gotte.

Ist also ,nichts” geschehen? Gibt es noch keine Erlosung ?
Dieser wahrhaft bedriingenden Frage gegeniiber werden wir nicht
schwichlich auf falsche Sichtbarkeiten rekurrieren, die der un-
geheuerlichen Schuld der christlichen Welt gegeniiber niemandem
etwas beweisen wiirden. Auch wir sehen die Unerléstheit der
Welt. Aber, iiber aller Schuld der Welt und iiber allem unserem
Versagen, bleibt auch die Frage: War Gott in Christus? Und je
nachdem wie wir sie beantworten, ist fir uns wirklich ,nichts®
geschehen oder ,,alles” verdndert.

An jener Stelle, wo der Mittler des Alten Bundes Gott , hinter
der Wiiste”, am Gottesberge Horeb, begegnet, wo ER ihm ,in
der Lohe eines Feuers aus mitten dem Dorn® erscheint (Exod. 3),
da fragt Mose Gott nach seinem Namen. Die Antwort ist lapidar,
geheimnisumlagert :

EHJEH ASCHER EHJEH.
Ich bin der Ich bin.

Die Namensnennung wird also verweigert. Der Gott Israels
gibt sich nicht so in die Hand des Menschen, dass dieser sich seiner
bemichtigen konnte. Aber er gibt Grosseres: KEr verspricht sich
selbst. Buber iibersetzt die Stelle:

Ich werde da sein, als der ich da sein werde. Das Wort ist also
keine philosophische Aussage, auch keine etymologische K-
klirung des unerkldrlichen JAHWEH-Namens. Und doch ist es
die tiefste Deutung des Einzigen Gottes Israels. Es ist die Zusage



— 80 —

Gottes: Ich bin bei euch da. Ich werde je und je bei euch da sein, —
handelnd, liebend. |

Es gibt in der ganzen Bibel kaum ein Wort, das so gesammelt
das Geheimnis des Kinzigen Gottes ausspriche. Nur im Johannes-
evangelium gibt es eine dhnliche lapidare Selbstaussage im Munde
Jesu (Joh. 8, 24. 28; 13, 19):

BEGO EIMI.
Ich bin.

Heisst das, dass Gott hier in Jesus wieder sage:

Ich bin da?

Je nachdem, wie wir diese Irage beantworten, haben wir auch
schon tuiber die andere entschieden, ob in der Christusbotschaft die
»2Anredbarkeit Gottes™ wirklich aufgehoben ist und damit die noch
gewichtigere, letzte, ob die Erlosung angehoben hat oder
nicht. Es liegt nicht in unserer Macht, diese Frage zu entscheiden:
Es ist fur uns Gnade, wenn wir sagen miissen: In ihm ist

ER da.

Bern B. Gaugler.




	Der einzige Gott der Schrift

