
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 2

Artikel: Der einzige Gott der Schrift

Autor: Gaugler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Der einzige Gott der Schrift.

Im ersten Heft der neuen „Schweizer Annalen" 1) erzählt
Walter Robert Corti in seinem Bericht über die Eranostagung 1935
den aufwühlenden Eindruck, den die Worte Martin Bubers über
die Wirklichkeit der Hebräer bei den Zuhörern hinterliessen.
Während sich alle andern Frömmigkeitsgestalten, die vertreten
waren, wie etwa die Mystik Wilhelm Hauers, ja Bubers Chassidis-
mus selbst, durchaus psychologisch aufarbeiten liessen, während
deshalb auch alle „Götter" für den psychologisierenden Ontologen
nichts Beunruhigendes an sich hatten, stellte der Gott der
Hebräer, von dem Buber wie einer redete, der nicht sich selbst
ausspricht, alles in Frage. Die „ Götter" konnte Carl Gustav Jung,
der geistige Leiter jener Tagungen, sehr leicht als Archetypen des

kollektiven Unterbewusstseins erklären. Nur dieser Gott liess
sich nicht so „entpuppen". Er ist uneinreihbar. Er ist einzig.
ER beunruhigt.

Was ist es um diese Besonderheit JAHWEHS, des Gottes
Israels ì

Martin Buber hat in einer sehr eigentümlichen Studie zum
messianischen Gedanken in Israel, in seinem Geleitwort zur
Gesamtausgabe der chassidischen Bücher, es als die grosse Tat
Israels hingestellt, „nicht, dass es den einen wirklichen Gott
lehrte, der Ursprung und Ziel alles Wesens ist, sondern, dass es

die Anredbarkeit dieses Gottes als Wirklichkeit zeigte,
das Dusagen zu ihm, das Mit-ihm-Angesicht-in-Angesicht-stehen,
den Umgang mit ihm"' 2).

Damit ist wirklich ein wesentliches Strukturelement biblischen
Glaubens erfasst. Der Gott Israels ist nicht ein Gott, der irgendwie
in uns wohnte, den man dadurch erreichte, dass man sich
zurückbesänne auf sich selbst oder auf ein verlorenes oder verlassenes

Anmerkung: Der Vortrag wurde an der „Berner Christlichen Hochschulwoche"

gehalten. Ihm ging voran ein Referat von Professor Dr. Albert
Debrunner über „Die Einzigartigkeit der Bibel". Der überleitende Passus
ist aber hier weggelassen.

1) Schweizer Annalen. Erstes Heft, November 1935, S. 58—59.
2) Die Chassidischen Bücher, S. XI—XII. Jetzt auch

abgedruckt in Martin Buber, Deutung des Chassidismus. Bücherei des
Schoeken-Verlags Nr. 43, S. 42 und 43.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1940. 5



— 66 —

oder verschlossenes Welt-Selbst. Der Gott Israels steht „gegenüber".

Ja dieses „Gegenüber" ist noch radikaler zu nehmen, als

es Bubers Formulierung zum Ausdruck bringt. Es ist nicht „die
Tat Israels", dass diese Wirklichkeit aufgezeigt wurde, sondern
Gottes Tat selbst, dass Er sich so offenbarte. Es ist vorerst ein
absolutes „von aussen", das hier hinzukommt, nicht ein Drinnen,
das sich bloss enthüllte. So stark ist dieses „von aussen" gemeint,
dass alle philosophisch-metaphysischen Formeln davor versagen
müssen, weil sie immer wieder nur bei der blossen Transzendenz-
paradoxie verharren oder, wie im Idealismus, zu einer verhüllten
Weltimmanenz Gottes verführen. Der schlechthin transzendente

Gott, der so philosophisch umschreibbar wäre, ist der Gott
Mohammeds, der, nach dem Koran, „reich ist ohne alle Welt" x).

Der immanente Gott der idealistischen Philosophie dagegen ist
der Ausdruck für die heidnische Lebendigkeit der „Götter", die
selbst zur Welt gehören. Der biblische Mensch aber kann sich
weder zu der letzterdings beziehungslosen Losgelöstheit Allahs,
noch zu der lebensträchtigen Weltzugehörigkeit der Götter
bekennen. Zwar sagt auch die Bibel dort, wo sie nicht theologisch
reflektiert, nicht, dass die Götter „nicht seien" 2). Der biblische
Monotheismus ist nicht, wie de Lagarde meinte, die Lehre vom
„einzigen Exemplar"3). Aber der Gläubige der Schrift fände
seinen Gott auch nicht wieder in der urheidnischen Definition des

Chrysipp 4), der den Kosmos als „den Gesamtbestand von Göttern
und Menschen und von den um dieser willen gewordenen Wesen"
umschreibt. Eben dies kann Israel nicht sagen, denn Gott
gehört in der Bibel nicht zu der Welt, noch ist er gar, wie der zitierte
Stoiker fortfährt, „die Welt als Ganzes". Nein, eben dies ist
für das biblische Denken bezeichnend: Gott ist von der Welt
geschieden.

Aber sofort ist beizufügen, dass diese Scheidung nicht abstrakt
gedeutet werden darf. Als einst der grosse jüdische Philosoph
Hermann Cohen einem alten Marburger Juden die Gottesidee seiner

1) Zur Auseinandersetzung mit dem Islam vergleiche die besonders
tiefen Ausführungen von Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlösung,
1921, S. 146 ff.

2) Franz Rosenzweig, Sechzig Hymnen und Gedichte der Jehuda
Halevy, S. 131 zum Hymnus „Das AU", S. 27 ff.

3) Mitteilungen II, 1887, S. 330. Vergleiche dazu Franz Rosenzweig,

Sechzig Hymnen, S. 128/129.
4) v. Arnim, Stoic, vet. fragra. II, 168.



— 67 —

Ethik auseinandersetzte, hörte dieser ehrfurchtsvoll zu. Erst als
Cohen geendigt hatte, fragte er : „Und wo bleibt da der Baure Aulom
(der Schöpfer der Welt) ?" Da antwortete Cohen nichts und brach
in Tränen aus l). Die Frage des alten Juden war eine urjüdische
Antwort auf die Lösung der Philosophie. Aber auch die wortlosen
Tränen des Philosophen waren ein urjüdisches Bekenntnis. Wirklich,

wo der biblische Mensch sagen will, wie Gott von der Welt
getrennt ist, da sagt er es so, dass er zugleich sagt, was ihn mit ihr
verbindet. Er spricht von seinem Schöpfer. Zwar ist das erste
Blatt der Bibel, das die Erschaffung der Welt beschreibt, nicht eines
der ältesten Zeugnisse israelitischen Glaubens. Es ist sehr
wahrscheinlich, dass der Schöpfungsglaube relativ spät aus der
religiösen Traditionswelt des vordem Orients übernommen wurde 2).

Aber gerade die Art, wie ihn Israel assimilierte, ist für seine

Gottesvorstellung bezeichnend und zeigt mit einem Schlage, was seinen

Gott von den Göttern unterscheidet. Der heidnische Mythos, der

uns in der Israels Glauben nächstverwandten Form in Babylon
begegnet, ist durch einen Zug gekennzeichnet, der für Israel
immer untragbar blieb : aus dem Chaos des babylonischen Mythos
entstehen die Götter. Sie werden geboren. Das Heidentum kennt
die Vorstellung der Théogonie. Der Gott von Genesis 1 dagegen
steht von Ewigkeit an über dem Chaos, er war ihm nie verhaftet.
Er ist nicht „das Göttliche" der Welt, sondern unverworren mit
ihr, Gott anders als alle „Götter". Mögen „Mächte" und „Kräfte" —
und das sind die Götter — zum Weltbestand gehören, Gott gehört
nicht so zur Welt. Er schafft sie. Sie ist „das Werk seiner Hände",
unerklärlich in sich, erklärbar nur aus Ihm. Mag auch im bibhschen
Schöpfungsglauben noch etwas nachklingen vom Kampf des

Schöpfers mit den Mächten des Urmeeres (Ps. 74; 89; Hiob 38),
das ist nicht ein Ausdruck eines heidnischen Dualismus, sondern

eingeholter Mythos, der im israelitischen Schöpfungsglauben etwas

ganz Neues ausdrückt, nämlich eben die Weltüberlegenheit
Gottes, die ihn von den geborenen Göttern abhebt.

Aber damit ist nicht etwa eine geistigere Gottesanschauung
erreicht. Um solches Messen geht es hier überhaupt nicht. Neben

x) Ich entnehme diese Mitteilung dem Buche von Martin Buber,
Kampf um Israel, Reden und Schriften 1921—1932, S. 178—180.

2) Vgl. zum Folgenden den bedeutsamen Aufsatz von Gerhard
von Rad, „Das theologische Problem des alttestamentlichen Schöpfungsglaubens"

in: Werden und Wesen des Alten Testaments. Beihefte zur
Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft 66 (1936), S. 138—147.



— 68 —

der Überwertung des Bloss-Geistigen wirkt der biblische
Gottesgedanke eher rückständig, anstössig, ja qualvoll anthropomorph.
„Vergeistigt" in diesem Sinne ist viel eher der ebenfalls
metakosmische Gottesbegriff Epikurs, geistig im sublimen und zugleich
monumentalen Sinne ist etwa der Bildnergott Piatons, der
allerdings nach den entscheidenden Aussagen des Timaios (30) kein
Schöpfer, sondern ein blosser Gestalter ist. Der biblische Gott
aber entzieht sich diesen Kategorien. Gerade die „Geistigkeit" des

philosophischen Gottes fehlt dem Gott, der sich nicht bloss als den
Einen — das Absolute der Philosophie —, sondern in ärgerlicher
Absonderlichkeit als den Einzigen anrufen lässt.

Diese Kontingenz Gottes muss uns aber noch deutlicher werden,
wenn wir uns nun der Mitte alttestamentlicher Gottesanschauung
zuwenden, dem Gottesgedanken, dem sich, wie wir schon
angedeutet haben, der Schöpferglaube bloss anglich. Dieser Gottesglaube

kommt zum Ausdruck in den Ereignissen, in denen sich
Gott im spezifischen Sinn des Wortes „offenbart".

Ich kann in der knappen Zeit, die uns zur Verfügung steht,
nur auf zwei Brennpunkte israelitischer Frömmigkeit hinweisen,
die den Gottesgedanken besonders scharf zur Ausprägung bringen :

Die Bundschliessung und die messianische Erwartung.
Was heisst das, dass Gott mit diesem Volke, und nur mit

diesem als Volk, einen Bund schliesst Der dänische Semitologe
Johannes Pedersen hat nachgewiesen, dass dem Bund vom Sinai
die Vorstellung des arabischen Baibundes zugrunde liegt, durch
den ein Höherstehender sich mit einem Niedrigem so zusammen-
schliesst, dass „jeder von beiden. sein ganzes Selbst, seinen
Gehorsam und seine eigenste Sache gibt". Die beiden haben sich
aneinander „verkauft", der eine als Herrscher, der andere als
Beherrschter x). Die beiden Partner sind also durch den Bundes-
schluss mit ihrer ganzen Existenz in eine neue Lage versetzt, beide
sind nun für immer geschichtlich aneinander gebunden. Wenn
sich im Leben der westsemitischen Stämme Fürsten und Völker so

begegneten, so war das allerdings ein ganz natürlicher Vorgang-
menschlicher Geschichtsgestaltung. Das Unerhörte am Ereignis
vom Sinai ist, dass sich hier Gott so einer besondern Menschen-

a) Johannes Pedersen, Der Eid bei den Semiten in seinem
Verhältnis zu verwandten Erscheinungen, sowie die Stellung des Eides im
Islam. Studien zur Geschichte und Kultur des islamitischen Orients.
Herausgegoben von C. H. Booker. Drittes Heft, 1914, S. 57—63.



— 69 —

gruppe verbindet, dass hier also Gott selbst in die Geschichte

eintritt.
Damit ist aber sofort das Skandalon des israelitischen

Gottesgedankens gegeben. Wo sich Gott offenbart, erscheint er also
gerade nicht als eine allgemeine, der Geschichte überlegene Wahrheit,
sondern eben als eine jener, Lessing und seinen Gesinnungsgenossen
so anstössigen, „zufälligen Geschichtswahrheiten".

Damit ist tatsächlich eine entscheidende Seite des biblischen

Gottesgedankens getroffen. Gott hat zwar keinen Anfang, aber

er hat eine Geschichte. Er setzt einen Anfang und — was damit
zusammengehört und gar noch anstössiger ist — er setzt der
Geschichte auch ein Ende. Die Offenbarung Gottes ist nicht die
Enthüllung des Weltgrundes oder einer über dem All waltenden Idee,
sondern die Offenbarung selbst ist Geschichte.

Sofort ist aber auch hier wieder ein Missverständnis
abzuwenden. Offenbarung ist Geschichte, gewiss, aber dieser richtige Satz

ist nicht umkehrbar. Er heisst nicht, dass die Geschichte, auch nicht,
dass die Geschichte Israels die Offenbarung Gottes sei. Die
Geschichte, auch die Geschichte Israels, ist nur allzuoft menschliche
Geschichte, gottlose Geschichte. Offenbarung ist Geschichte, das

heisst gerade nicht, dass nun Gott in die Geschichte verfangen sei.

Dann gehörte er ja doch wieder selbst zur Welt. Offenbarung ist
Geschichte, das heisst, dass er je und je in die Menschengeschichte
eingreift und in ihr Seine Geschichte wirkt. So hat Israel Gottes
Offenbarung richtig verstanden, wenn es sie immer neu als das Handeln
Gottes an bestimmten Geschlechterfolgen (tholedoth) darstellte.
Gott ist der Gott Abrahams, der Gott Isaaks, der Gott Jakobs. Aber
es hat Gott auch in dem Augenblick wieder falsch verstanden, indem
es aus seinem natürlichen Volksein zurückschloss auf Gottes
Offenbarung. Nicht das natürliche Israel ist Sein Volk, sondern nur das

Israel, das ihm gehorcht, das seine Offenbarung bejaht, das heisst:
Ihm glaubt. Die unheimhche Dialektik dieser Vorgänge macht das

Geheimnis der prophetischen Deutung der israelitischen
Geschichte aus.

Das heisst aber: Gott ist als sich Offenbarender Person. Auch
hier sind sofort wieder Abgrenzungen vorzunehmen. Die grosse
Beliebtheit des Begriffes „Persönlichkeit", die das 19. Jahrhundert
kennzeichnet, ist eher geeignet, unser Verständnis dieser Aussage
zu verwirren, als zu erleichtern. Die humanistische Hochschätzung
des „Persönlichen" im Menschen als einer Entfaltung des in ihm



— 70 —

angelegten „Göttlichen" darf hier nicht so verwertet werden, als
bedeutete die Aussage: Gott ist Person, dass auch sein Wesen im
vollkommenen Sein einer „Persönlichkeit" aufgipfeln würde. Es
kann keine Rede davon sein, dass hier etwa ein menschlicher
Begriff auf Gott übertragen wäre. Vielmehr, umgekehrt liegen die
Dinge. Gott ist primär Person, das heisst: er geht mit dem
Menschen, der Welt um. Der Mensch wird Person, weil Gott ihn
anredet, er kann „ich" sagen, weil Gott zuvor „du" zu ihm gesagt.
Ja, der Persongedanke steht, wenigstens in den ältesten Teilen der
Bibel dem heutigen individualistischen Denken noch so fern, dass

für einen Israeliten diese Verzeichnung gar nicht denkbar wäre.
Israel kennt nur jenes ganzheitliche Denken, bei dem sich der
Einzelne noch gar nicht ausserhalb von Geschlecht, Stamm und
Volk verstehen kann.

Dass aber auch in Israel die individuelle „Anredbarkeit"
Gottes wesentlich mitangelegt war, das zeigt die spätere
Entfaltung. Mit diesem Gott kann man nicht nur in ritueller Devotion
verkehren, sondern auch mit der rückhaltlosen Leidenschaft des

Herzens reden, das seine Qual nur noch herausschreien kann, wie
es der zerschmetterte Hiob tut.

Das geschichtsmächtige Wesen des israelitischen Gottes zeigt
sich nun aber ganz besonders in dem messianischen Denken
des Gottesvolks. Mag die Gestalt des Messias selbst von noch so

undurchdringlicher Problematik umlagert sein, an der Tatsache
der messianischen Erwartung ändert die Undeutlichkeit und
Mannigfaltigkeit der Überlieferungen nichts. Ja, man kann zugespitzt
sagen, dass die Sache schon da war, ehe die Gestalt des Messias
selbst ins Blickfeld rückte. Das Kernstück der messianischen

Erwartung ist nicht die Gestalt des Gesalbten als solche, sondern
das Kommen der Gottesherrschaft, das „Königtum Gottes". Mag
der Sinaibund ausdrücklich Königsbund sein oder nicht, die
Intention hegt auch ohne die spezielle Bezeichnung in der Sache.
So bedeutet schon die Bundesschliessung, dass JAHWEH König
sein will, Er allein. Da aber dieses Verhältnis nicht nur von seiten
Gottes Ganzheit der Hingabe, sondern auch von seiten des
Menschen die Völligkeit der „Hingebeugtheit" fordern muss, so
entsteht an dieser Stelle, genau da, wo die Königsherrschaft Gottes
zum erstenmal voll aufgerichtet wird, auch zugleich der Widerstand

gegen sie. Die, welche, wie der spätere, allerdings enger
gedeutete, rabbinische Ausdruck lautet, „das Joch der Himmels-



— 71 —

herrschaft auf sich nehmen", erfahren im Kampf mit den
Widerspenstigen, nach Bubers tiefem Ausdruck, „die ersten Schauer der
Eschatologie". Das heisst aber nicht, dass die Erwartung der
Gottesherrschaft ein in unendliche Ferne gerücktes Ideal wird,
oder dass sie sich an der Geschichtsenttäuschung entzündet. Selbst,
wenn die extrem-kritische Beurteilung der altisraelitischen
Messiaserwartung einiger Forscher, die vermuten, dass es messianologische
Aussagen erst nach dem Exil gebe, richtig wäre, was alle
Wahrscheinlichkeit gegen sich hat, so bliebe doch die Tatsache bestehen,
dass es schon im Wesen der Gottesvorstellung der Israeliten
begründet liegt, dass Gott die Geschichte lenkt, dass Er über das

Versagen der Menschen hinaus sich sein Ziel setzt und seine
Herrschaft in einem Ende der Geschichte aufrichtet. In diesem Gegenüber

von Abfallsgeschichte und Gottesgeschichte ist der israelitische
Gottesgedanke geradezu verankert.

Aber, was ist das für ein Gott, der sich so in seinem Handeln
offenbart, der so gar nicht aus den Gedanken der Menschen
abgeleitet werden kann Wir würden es verstehen, wenn unsere
bisherige Darstellung eine gewisse Lähmung, eine qualvolle Unsicherheit

ausgelöst hätte. Ist dieser unberechenbare Gott der Geschichte
nicht ein unheimlicher Gott, von dem nicht ohne Grund geschrieben
steht :

Sehet jetzt,
dass ich es bin,
kein Gott neben mir!
Ich töte und mache lebendig,
ich zerschmettere, ich werde heilen.
Keiner entreisst's meiner Hand!

(Deuteronomium 32, 39 f.)

Die ängstliche Theologie einer gemütlicheren Zeit hat sich

grosse Mühe gegeben, zu zeigen, dass der Gottesbegriff der Bibel
harmloserer Natur sein müsse. Wir haben in einer geradezu
apokalyptisch anmutenden Zeit vielleicht umgekehrt die Neigung, die
Paradoxie des Gottesgedankens willkürlich zu überspitzen. Beides
ist zerstörererisch für eine wirkliche Einsicht in das Wesen des

biblischen Gottes. Wenn wir aber mit der Erkenntnis der Unab-
leitbarkeit des biblischen Gottesgedankens Ernst machen — sie

bedeutet mehr als der Ottosche Begriff der Irrationalität Gottes

umgreift —, dann werden wir nicht darum herumkommen, eine



— 72 —

eigentümliche Gegensätzlichkeit der Aussagen, die Gottes Handeln
umschreiben, festzustellen. Gott ist „Gottheit gross und furchtbar"
(Deut. 7, 21), ein Gott, der ganze Stämme verstört, vertilgt. Und
er ist gütig, nicht nur als Partner seines Bunclesvolks, sondern bis
in jene Aufgewühltheit des Herzens hinab, die wir als rückhaltloses

Ausströmen der Liebe empfinden. Er ist wie „der Vater, der
sein Kind gängelt und auf den Arm hebt" (Hosea 11, 1—3). Er
ist „wie die Mutter, die ihr Kind auf den Knien liebkost", „er
tröstet Israel wie einen Mann, den seine Mutter tröstet" (Jes. 66,

13). Er ist der Heilige Israels in Entrücktheit und Unzugänglichkeit,

so schauerlich geschieden von allem Bösen, wie es der Mensch
kaum erträgt (Jes. 1, 4; 5, 19. 24; 6, 1—13; Hosea 11, 9) und
zugleich gilt von ihm, dass „kein Unglück in der Stadt geschieht,
das nicht Er getan" (Arnos 3, 6). Rational lässt sich dies
Übereinander von widersprechenden Aussagen nicht begreifen. Es geht
auch nicht an, sie einfach verschiedenen Zeiten der israelitischen
Geschichte zuzuteilen und so in eine Entwicklung des israelitischen
Gottesbegriffs aufzulösen, da Eigenschaften, die wir in primitiver
Zeit erwarten, sehr spät erwähnt werden, und andere, die sehr

spät zu vermuten wären, sehr früh genannt sind. Das Rätsel lässt
sich nicht durch Reflexion auflösen, es erklärt sich allein aus der

Begegnung der Offenbarung. Der Gott der Geschichte besitzt im
Grunde keine „Eigenschaften" — das ist eine Übertragung aus der
Philosophie —, sondern er handelt. Alle Merkmale, die wie eine

Beschreibung von Eigenschaften aussehen, sind in der Bewegung
des Geschehens aufgefangen und nur in ihr wahr. Sie lassen sich
nicht „systematisieren". So bedeutet eine solche Aussage nie, dass

Gott eine Tugend besitze, über die der Mensch nun in ihm verfügen
könnte, sondern immer nur, dass Gott Gott bleibt und der Mensch
sich auf Grund seiner Verheissung auf ihn verlassen kann. So ist
Gott treu — eine zentrale Aussage des Alten Testaments — nicht,
weil dies zum „Wesen" Gottes gehörte, weil dies aus dem
Gottesgedanken selbst „ableitbar" wäre, sondern, weil er den Bund
schloss, weil er sich Israel „verbürgte", weil man sich darum auf
ihn verlassen kann. Paradox beruht also alle Heilsgewissheit in
Israel eben darauf, dass dieser unberechenbare Gott sich dem
Menschen im Bund gegeben hat, dass Er Israel wählte, das heisst
aber: liebte, und zwar mit jener Liebe, die sich nie mehr zurücknimmt.

Weil aber hier alles, Treue, Heiligkeit, Liebe, Geschehnis
ist, so kann auch eine „Eigenschaft" in ihr scheinbares Gegenteil



— 73 —

verschoben werden, nicht, weil sie sich entwickelt, vergeistigt,
sondern eben, weil sie nicht „Eigenschaft" ist, sondern „Tat".

Ich will das nur kurz an einem Grundzug des israelitischen
Gottesbildes aufzeigen. Nietzsche hat zweifellos etwas Richtiges
herausgehört, wenn er dort, wo er „den grossen Stil des Alten
Testamentes" preist, es als „das Buch der göttlichen Gerechtigkeit"
kennzeichnet. Aber er hat diese richtige Einsicht sofort wieder
verzeichnet, wenn er ihm das Neue Testament als „das Buch der
Gnade*' entgegensetzt. Zwar ist auch weiter richtig empfunden,
wenn Nietzsche in dieser Gerechtigkeit etwas Herrscherliches
erkennt. Sie ist wirklich nicht die kleinbürgerliche Verteilgerechtigkeit,

die nach Verdienst Lohn und Strafe zuteilt, wie es eine
armselige, sowohl jüdische wie christliche, Verdienstlehre gedeutet.
Sie ist vielmehr fordernde, unerbittliche Gerechtigkeit, die ihren
Willen im Gesetz kundgibt und unzweideutigen Gehorsam heischt.
Jedoch, dass JAHWEH gerecht ist, heisst zugleich, dass er Recht
schafft, dass er im Gericht auf die Seite des Schuldlosen tritt,
für ihn einsteht, ihm zum Recht verhilft, eine Handlung, die in
der Antike wirklich vornehmlich vom Herrscher erwartet wurde.
Aber eben in diesem gerichtlichen „Eintreten" ist das Gnadenhafte

schon mitgegeben. Dies Rechtschaffen wird im exilischen
Propheten des Trostbuches Jesajae und in manchen Psalmen
geradezu zur heimholenden Gerechtigkeit, die auch den Sünder noch
einholt, wenn er sich dem Gerichte beugt und nicht ins Eitle
flüchtet. So wird bei dem Gott, dem das Teil der Leidenden und
Bedrückten eine „gerechte Sache" ist, die Gerechtigkeit geradezu
zur Sünderliebe, weshalb der Beter des 51. Psalms, zwar wider alle

Logik, aber aus tiefster Einsicht in die Sache, sogar die Vergebung
in der Gerechtigkeit begründen kann.

In dieser seltsam herabsteigenden Bewegung der göttlichen
Offenbarung ist es endlich mitgegeben, dass sich der
schauererregende Gott wider alle Norm im Paradox der Verhüllung offenbart.

Wenn die Weltgeschichte die Geschichte der grossen
Gemeinschaftsgestaltungen und der Aufgipfelungen Einzelner ist, so könnte
man die Gottesgeschichte als ein schier unverständliches
Fortschreiten durch ein immer neues Zerbrechen der Gemeinschaft und
Untergehen Einzelner bezeichnen. Von Abraham bis zu Jeremia
werden alle grossen Boten heimatlos. Volk und Führer versagen.
Und, wo Gott sein Ziel wirklich erreicht, da ist es „Auferstehung
aus den Toten". Wir können diesen unterirdischen Gang der gött-



— 74 —

hohen Geschichte nur noch kurz dort aufzeigen, wo das Alte
Testament über sich selbst hinausweist, an der Gestalt des deutero-
jesajanischen Gottesknechts. Wie immer diese Gestalt im besondern

gedeutet werden muss — es ist wohl sicher ursprünghch eine

Einzelperson, ein Prophet, in ihr gezeichnet —, sie zeigt in jedem
Fall in unerhörter Abgründigkeit die Unverständlichkeit der Wege
Gottes auf:

„Er hatte keine Gestalt noch Schöne.

Wir sahen ihn,
aber da war keine Gestalt, die uns gefallen hätte.
Er war der Allerverachtetste, von Menschen gemieden.
Ein Mensch der Schmerzen,
bekannt mit Krankheit.
Er war so verachtet, dass man das Antlitz vor ihm verbarg.
Wir achteten sein nicht.
Dennoch :

Unsere Krankheiten hat er getragen,
unsere Schmerzen lud er auf sich.
Wir aber,
wir hielten ihn für den,
der von Gott geschlagen und gemartert wäre.
Er aber,
er ist um unserer Missetaten willen durchbohrt,
um unserer Sünden willen zerschlagen.
Die Strafe liegt auf ihm,
auf dass wir Frieden hätten,
durch seine Wunden sind wir geheilt." (Jes. 53.)

Mit dieser Lesung schhesst Ludwig Köhler, der neueste
Darsteller der alttestamentlichen Theologie, mit Recht sein Werk. Es
ist der Ort, wo der „gerechte Gott" des Alten Testaments sein Volk
in seiner letzten Ferne, in seiner tiefsten Not, einholt. Es ist die
Stelle, wo sich Gott in seiner ganzen Furchtbarkeit und zugleich
in seiner äussersten Treue mitteilt. Die „Anredbarkeit Gottes"
erreicht hier selbst noch den, der ohne dieses, Gottes letztes Wort,
von sich aus mit Gott nicht mehr reden könnte.

So ist im Alten Testament die „Anredbarkeit Gottes" in ihrem
Gegenüber und Herüber bis aufs äusserste ausgesprochen. Es gibt
keine Grösse des Menschen, die nicht von diesem Gericht der



— 75 —

Grösse Gottes in Distanz gehalten wäre. Und es gibt zugleich
keine noch so grosse Finsternis des fernsten Menschen, in der ihn
Gott nicht doch noch suchte, um ihn so anzurufen, dass er ihn
anreden könnte.

Aber ist diese „Anredbarkeit Gottes" auch im Neuen Testamente

festgehalten Ist sie hier nicht verwischt Ì Martin Buber
behauptet in jenem zu Anfang zitierten Aufsatz, dass eben durch
den Christusgedanken wenigstens die unmittelbare Anredbarkeit
Gottes verloren gegangen sei. Wie steht es um das Recht dieses

Anwurfs Er bedeutete, wenn er zuträfe, nicht weniger, als dass der
Gottesgedanke im Neuen Testament überhaupt verändert wäre,
wenn nicht bei Jesus selbst, so doch bei der neuen Gemeinde.

Es gibt allerdings unter den Christen selbst nicht wenige, die

geneigt wären, in einem andern Sinne einen Gegensatz zwischen
den beiden Testamenten mit einer gewissen Freudigkeit zu
bejahen. Und zwar ist das nicht nur da der Fall, wo man es als eine

grosse Erleichterung empfinden würde, wenn sich die christliche
Kirche dazu entschliessen könnte, sich vom Alten Testament
überhaupt loszusagen, sondern auch da, wo man etwas weniger schroff,
jedoch nicht weniger geflissentlich, den „grossen Unterschied"
hervorhebt, der angeblich besteht zwischen dem Richtergott des

Alten Bundes und dem Vatergott des Neuen. Ja, nicht nur dort,
wo man die wirklich vorliegende Spannung nicht erträgt und
feige in eine selbsterdachte entspannte „Gnade" flieht, spricht man
von einem neuen Gott, sondern selbst in strenger theologischer
Untersuchung ist der Versuch unternommen worden, das Wesen
des Christentums an seinem „neuen Gottesbegriff" aufzuzeigen. Vor
etwas mehr als zehn Jahren hat der seither verstorbene Berliner
Kirchenhistoriker Karl Holl in einer viel beachteten Abhandlung
„Urchristentum und Religionsgeschichte" die Frage aufgeworfen,
wodurch denn eigentlich das Christentum über die andern östlichen
Religionen, die mit ihm den Zug nach dem Westen antraten,
gesiegt habe. Er kommt zu dem Schluss, dass die Durchschlagskraft,
schon der Predigt Jesu, in ihrem neuen Gottesgedanken begründet
sei. Was ist dieses Neue Holl sieht es in folgendem : „Jesus dreht",
so sagt er, „das gewohnte Verhältnis von Religion und Sittlichkeit
um. Jede andere, wenigstens jede höher gerichtete Religion stellt
die persönliche Gottesbeziehung auf das richtige Verhalten des
Menschen. .Bei Jesus fängt umgekehrt Gott an; er setzt mit
der Vergebung ein Neues. Daraus entsteht erst ein wirkliches,...



— 76 —

ein warmes Gottesverhältnis und mit ihm zugleich eine Sittlichkeit,

die es wagen darf, Gott selbst zum Vorbild zu nehmen 1)."
Ist diese Zeichnung richtig? Ist dieser „Gottesbegriff" des

Neuen Testaments wirklich ein anderer als der, den wir am Alten
Testamente aufzuzeigen versuchten Rtidolf Bultmann hat in
einer glänzenden Kritik der Untersuchung Holls 2) nachgewiesen,
dass Holl eben das Geheimnis des alttestamentlichen
Gottesgedankens verzeichnet hat. Mag der spätjüdische Unbekannte,
der das IV. Buch Esra geschrieben hat, das Gesetz wirklich so
gesehen haben, wie Holl es hier fürs Alte Testament selber deutet —
der Verfasser der Esra-Apokalypse ist an dieser Deutung
zerbrochen —, mag das natürliche Israel tausendmal dem „Wahn"
verfallen sein, dass es seine „eigene Gerechtigkeit" aufrichten müsse
und so vor Gott etwas erreiche, dessen es sich vor ihm „rühmen"
könne (Röm. 10, 3; 3, 27), in dieser „Eigengerechtigkeit'' hat es

nicht nur sich selbst, sondern auch seinen Gott verkannt. Der
Gott Israels ist der Bundes-Gott, der Israel seinen Bund und in
ihm sich selbst geschenkt hat. Auf Grund des Bundes fordert
er allein Israels Tat ist so zuerst seine, Gottes Tat, Israels Antwort
ist so erst möglich, als auf Sein Wort entgegnendes Wort, Israels
Liebe ist Kindesliebe, die der Liebe des Vaters „entspricht"'. Dieses
Gottesverhältnis wird durch Jesus nicht erst „entdeckt", sondern

nur erneuert. Jesus hat den Gottesgedanken nicht verändert,
sondern nur radikalisiert. Derjenige, der in der Botschaft Jesu
nach neuen Gedanken fahndet, gerät in grosse Verlegenheit. Denn
seine Botschaft ist formal so durchaus jüdisch, dass sich auf diesem

Wege seine „Originalität" kaum nachweisen lässt. Das Besondere

an Jesus ist nicht seine „Theologie", sondern sein „Augenblick".
Jesus verheisst, äusserlich genommen, die Königsherrschaft Gottes

genau so wie ein Prophet des Alten Bundes, er ruft zur Umkehr
auf, nicht anders als Johannes, der Letzte der Propheten. Aber
das Unerhörte ist die Dringlichkeit der Botschaft Jesu, die
schon im Geheimnis seiner Person gegeben ist:

Die Zeit ist erfüllt.
Die Gottesherrschaft ist nahegekommen.
Kehrt um! (Mark.-Ev. 1, 15.)

Holl, a. a. O. S. 22.
2) Rudolf Bultmann, Urchristentum und Religionsgeschichte.

Theologische Rundschau, Neue Folge, 4. Jahrgang, 1932, Heft 1, S. 1—21,
besonders S. 11.



— 77 —

Aber genau so wird auch schon im Alten Testament der Bussruf

begründet: Wenn Israel abweicht, wird es „erinnert". Man
kann in Israel nicht darum wissen, dass JAHWEH das Volk „aus
Ägypten, aus dem Diensthause, geführt hat" — das Urbild aller
Erlösung — und dann doch weiterleben, als hätte Gott doch nicht
gehandelt, als wäre das Volk gnadelos auf sich gestellt. Wer das
weiss, der steht in der Entscheidung. Man kann nicht die
Verheissung von „Tage JAHWEHS" „hören" und dann weiterleben,
als wäre dies bloss die „Ansicht" des Arnos, als hätte die Geschichte
dennoch kein Ende, nicht Gericht, nicht Verheissung. So oder so

hat, wer dies „hört", sich schon entschieden. Und genau so stellt
Jesus durch den Hinweis auf die neue Gottestat, durch „Erinnerung"

und „Versprechung", in die Entscheidung. Denn das Nahen
des Reichs ist Gottes grösste Tat.

Aber ist nun wirklich sonst nichts verändert im Neuen Testament

Ist das Ärgernis der Juden ein Missverständnis Ist das

Evangelium bloss eine „Erneuerungsbewegung", eine „Reform",
das Neue Testament also einfach Ergänzung Nein, Israel hat
wirklich recht, wenn es in diesem Buch ein Fremdes wittert. Es

liegt ihm zwar keine Abwandlung des Gottesgedankens zugrunde,
es geht nicht um eine Umkehrung des Gottesverhältnisses. Aber
es geht wirklich um das Ganze, um die entscheidende Gottestat,
es geht um ein neues Eingehen Gottes in die Geschichte und damit
um die Frage der Gegenwart Gottes in dieser Geschichte, es geht
um die Frage nach der Messianität Jesu. Ist Gott wirklich in ihm,
ist er der, in dem Gott selbst zu uns redet, wie sonst in keinem —
oder steht er so zwischen Gott und den Menschen, dass er die
„Anredbarkeit Gottes" zerstört

Auf diese Frage kann nicht mehr mit Argumenten geantwortet.
werden. Denn hier ruht alles im Geheimnis des Glaubens. Es gibt
hier nur noch jenes sachliche Begegnen, die Verkündigung, die

„nicht schreit" (Jes. 42, 2). Wir können darum nur am entscheidenden

Punkte die Abgründigkeit dieses Geheimnisses aufzeigen:
Die Kreuzigung Jesu ist für Paulus so lange nichts als ein Skan-
dalon, ein Untragbares, als er in ihr nur das historische Ereignis
sieht: ein Messiasanwärter, gescheitert, endet in den Händen der
heidnischen Römer. Das Kreuz beweist, dass er ins Leere griff.
Seine Anhänger verführen die Gemeinde Israels zum Wahn. Sie

sind deshalb zu verfolgen. Das alles wird für ihn in einem Augenblicke

anders, in der Stunde nämlich, in der er im Gekreuzigten



— 78 —

den Auferstandenen erkennt. Was geschieht da mit Paulus
Wirft er jetzt sein Judentum weg Nimmt er einen neuen Gottesbegriff

an, etwa so, dass er den gesetzlichen Gott mit dem
vergebenden vertauschte Nichts von alledem geschieht. Nur eines

hat sich ereignet: Paulus hielt die neue Offenbarung aus. Er
glaubte Gott. Er weiss jetzt:

Gott war in Christus
und versöhnte die Welt mit sich selbst (IL Kor. 5, 19).

Aber dieser Gott in Christus ist kein „anderer Gott", kein „Fremder",

auf dessen Stimme man nicht hören dürfte. Dieses Handeln
Gottes ist nur Offenbarung, wenn es derselbe Gott ist, der
Einzige, der Gott Israels, der Gott der Väter.

Diese Versöhnung ist nur Versöhnung, wenn dieses Handeln
Gottes in Jesus Christus ein neues Sich-Verbünden, ein neues
Wählen, ein neues Lieben JAHWEHS, bedeutet, wie es der
Prophet Jeremia geweissagt hatte (Jer. 31, 31 ff.).

Nur, weil derselbe Gott sich durch die Auferweckung Jesu

von den Toten zu dem Gekreuzigten bekannte, kann jetzt die
Gemeinde in ihm den Gottesknecht des Trostbuches Jesajae
wiedererkennen. Nur darum gilt von diesem Verworfenen und
Erhöhten :

Er hat unsere Krankheiten getragen,
unsere Schmerzen lud er auf sich.
Die Strafe liegt auf ihm,
auf dass wir Frieden hätten,
durch seine Wunden sind wir geheilt.

Aber ist es denn wirklich wahr, dass der Riss geschlossen, dass
die Welt erlöst ist Der nun schon oft zitierte Martin Buber sagt
in seinem neuesten Buche an einer Stelle, wo er das Judentum vom
anerkannten Offenbarungsgeheimnis der Kirche abhebt, ein in
seiner Ehrlichkeit bis ins Tiefste erschütterndes Wort: „Wir
wissen", sagt er, „wie wir wissen, dass Luft ist, die wir mit unsern
Lungen einatmen, dass Raum ist, in dem wir uns bewegen, tiefer,
echter wissen wir, dass die Weltgeschichte nicht bis auf ihren
Grund aufgebrochen, dass die Welt noch nicht erlöst ist. Wir
spüren die Unerlöstheit der Welt."

Gibt ihm die Welt nicht recht Schreit sie ihm heute nicht
jede Stunde recht : Wir sind nicht erlöst



— 79 —

Darauf kann wieder nicht mehr argumentiert, sondern nur
noch verkündigend gefragt und geantwortet werden: Auch die
Kirche weiss, wo sie nicht in dämonischer Vorwegnahme sich selbst
mit dem Reiche Gottes verwechselt, um das Noch-Nicht der
Erlösung der Welt. Ja, es muss heute wieder mit reinigender Schärfe

gesagt werden: Jesu erste Erscheinung war noch nicht die volle
Erfüllung der Erwartungen Israels, wollte sie nicht sein, sollte nicht
bedeuten: das Kommen des Reichs in Herrlichkeit. In Jesus

ist der Christus ebenso tief verborgen wie enthüllt. Und seine

Kirche wollte, wo sie sich selbst verstanden hat, immer nur Gnomon,
Fingerzeig, zum Reiche sein, nicht selbst das Ende. Auch über
Jesus steht noch das Wort des Deuteronomiums (29, 28):

Das Geheimnis ist bei JAHWEH, unserm Gotte.
Ist also „nichts" geschehen Gibt es noch keine Erlösung

Dieser wahrhaft bedrängenden Frage gegenüber werden wir nicht
schwächlich auf falsche Sichtbarkeiten rekurrieren, die der
ungeheuerlichen Schuld der christlichen Welt gegenüber niemandem
etwas beweisen würden. Auch wir sehen die Unerlöstheit der
Welt. Aber, über aller Schuld der Welt und über allem unserem
Versagen, bleibt auch die Frage: War Gott in Christus? Und je
nachdem wie wir sie beantworten, ist für uns wirklich „nichts"
geschehen oder „alles" verändert.

An jener Stelle, wo der Mittler des Alten Bundes Gott „hinter
der Wüste", am Gottesberge Horeb, begegnet, wo ER ihm „in
der Lohe eines Feuers aus mitten dem Dorn" erscheint (Exod. 3),
da fragt Mose Gott nach seinem Namen. Die Antwort ist lapidar,
geheimnisumlagert :

EHJEH ASCHER EHJEH.

Ich bin der Ich bin.

Die Namensnennung wird also verweigert. Der Gott Israels
gibt sich nicht so in die Hand des Menschen, dass dieser sich seiner

bemächtigen könnte. Aber er gibt Grösseres: Er verspricht sich
selbst. Buber übersetzt die Stelle:

Ich werde da sein, als der ich da sein werde. Das Wort ist also
keine philosophische Aussage, auch keine etymologische
Erklärung des unerklärlichen JAHWEH-Namens. Und doch ist es

die tiefste Deutung des Einzigen Gottes Israels. Es ist die Zusage



— 80 —

Gottes : Ich bin bei euch da. Ich werde je und je bei euch da sein, —
handelnd, liebend.

Es gibt in der ganzen Bibel kaum ein Wort, das so gesammelt
das Geheimnis des Einzigen Gottes ausspräche. Nur im
Johannesevangelium gibt es eine ähnliche lapidare Selbstaussage im Munde
Jesu (Job. 8, 24. 28; 13, 19):

EGO ELMI.

Ich bin.

Heisst das, dass Gott hier in Jesus wieder sage:

Ich bin da

Je nachdem, wie wir diese Frage beantworten, haben wir auch
schon über die andere entschieden, ob in der Christusbotschaft die

„Anredbarkeit Gottes" wirklich aufgehoben ist und damit die noch
gewichtigere, letzte, ob die Erlösung angehoben hat oder
nicht. Es liegt nicht in unserer Macht, diese Frage zu entscheiden:
Es ist für uns Gnade, wenn wir sagen müssen: In ihm ist
ER da.

Bern E. Gaugier.


	Der einzige Gott der Schrift

