Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: L'histoire des congrégations des auxiliis par Cornelis Gerardus van Riel
Autor: Hegelbach, Marcel-Léon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’histoire des Congrégations de auxiliis
par Cornelis Gerardus van Riel.

Dans sa troisiéme livraison de I'an dernier, la , Revue inter-
nationale de théologie” consacrait un article nécrologique & son
collaborateur van Riel, prétre de 'archidioceése d’Utrecht et pro-
fesseur d’histoire ecclésiastique au séminaire d’Amersfoort, décédé
le 7 septembre 1939. (’est au cours d’un pelerinage & Port-Royal-
des-Champs que j’avais fait sa connaigsance, il y a quelques années,
et ses vastes notions m’avaient enchanté. Nous nous entretinmes
longuement du jansénisme, et bien que nos conceptions fussent
opposées (il considérait Port-Royal surtout en érudit), je garde
de ce colloque un souvenir ému. Nous eimes, dans la suite, 'occa-
sion de correspondre, et je le vis pour la derniére fois au congrés
de Zurich. Voici done le vieux-catholicisme privé de ce savant,
de ce prétre ardent, de cette ame d’élite. En feuilletant le registre
général de la ,,Revue” nous avons constaté avec regret qu’il n’a
jamais été fait mention de 'ouvrage que van Riel consacra en
1921 aux Congrégations de auxiliis. Nous nous empressons de
remplir cette lacune pour honorer la mémoire du défunt et faire
mieux connaitre cet écrit de valeur. Nous en donnerons un ré-
sumé au cours duquel on nous permettra d’introduire des jugements
personnels et des renseignements tirés d’autres sources.

La lutte entre la théologie traditionnelle, 'augustinisme et le
thomisme d’une part, le molinisme de 'autre, débute au XVIe¢ siecle,
se continue durant le XVIIe et le XVIIIe, pour aboutir, au cours
du siécle dernier, & une franche victoire des jésuites. Rien ne sert
de gémir sur ce fait, ce n’est qu'un épisode, un triomphe passager
dang cette dispute vieille comme 1’Eglise, entre l'orthodoxie in-
trangigeante et 'accommodation & l'esprit du monde. Ce que nous
jugeons étre la vérité aura sa revanche, sinon, il sera permis de
douter que ce soit la Vérité. Et cette polémique ne porte pas sur
des détails; quand on parle de prédestination, de grice et de libre
arbitre, il s’agit de dogmes centraux, de I'essence méme du chris-
tianisme: ,,Divinae gratiae virtus et efficacia catholicae fidei basis
ac fundamentum est.”

Van Riel traite de I’épisode qui oppose au XVIe siecle les
dominicains au Gesu et qui se termine en apparence par un ,,match

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Teft 1, 1940, 4



— 50 —

nul”, plutét par un armistice imposé qui fut en réalité une premiére
victoire de la ,société”. Cette phase a pour centre les fameuses
Congrégations de auxiliis. L’auteur commence par justifier ses
sources: elles sont indiscutables pour tout esprit non prévenu.
On connait surtout les actes de Coronel, un Portugais que Clé-
ment VIII nomma premier secrétaire des Congrégations; en cette
qualité il a noté scrupuleusement ce qui se débattait dans les
assemblées, de méme qu’il donne copie de toutes les résolutions
prises. D’autres assistants ont tenu un journal, rédigé des comptes
rendus, des récits: il existe une importante littérature. Inutile de
préciser que la plupart de ces rapports déplaisent & la Compagnie,
parce qu’elle n’est pas dépeinte sous les couleurs les plus riantes;
il parait qu’on ne rend justice aux jésuites que lorsqu’on les chante
comme des phénix de la religion.

La plupart des hérésies qui se succedent depuis quinze siecles
n'ont été au fond que les formes diverses du méme assaut contre
saint Augustin: ,,Pater Patrum, Doctor Doctorum, Os Kcclesiae®“,
comme proclamaient les conciles et les papes d’autrefois. Van
Riel donne & la page 29 un résumé de la doctrine de ce Pére sur
la prédestination, la grace et le péché ... c’est la tradition catho-
lique dans toute sa pureté, c’est le parfait enseignement évangé-
lique, trop haut évidemment pour satisfaire I'esprit de la créature.
Voila pourquoi la compagnie de Jésus a tenté d’écarter saint Au-
gustin. En théologie ils auront toujours les foules pour eux, le
pélagianisme est si naturel & I'homme déchu que chacun le porte
quasiment inné en lui. Dans ses Constitutions, Ignace de Loyola
exige que son ordre s’attache au thomisme. Mais deés sa mort ses
fils trouverent ce joug trop pesant, et dans les nouveaux statuts,
Lainez s’en libére avec une désinvolture magnifique. Au concile
de Trente, ce général et quelques confreres affichérent, & propos
du libre arbitre, des opinions singulierement éloignées du thomisme,
et méme pas trés catholiques. On les accusa de pélagianisme (déja!).
Bien que les jésuites feignissent encore de s’abriter derriere les
gros in-folio de la Somme, le bout de loreille dépasse dans la
,ratio studiorum®, le réglement d’études adopté au congrés de
1584, qui est une charge & fond contre la grace efficace par elle-
méme. Van Riel remarque justement: ,,C’est ici qu’on découvre
ces sources dont l'onde empoisonnée va bientot pénétrer dans
I'Eglise. ..” La ,ratio” fut condamnée par I'inquisition, ce dont les
P. P. jésuites se souciérent fort peu, car ils basérent sur ce regle-



ment leur nouvelle théologie que Molina exposera avec le plus
de brio.

Ces théories gagnerent aussi les Pays-Bag, ou brillait alors
 P'université de Louvain, la plus célebre au monde depuis que la
Sorbonne avait perdu son prestige dans la Ligue. Le jésuite Palla-
vicini faisait & Louvain le compliment d’étre: ,la place d’armes
et I’'arsenal de I'Eglise contre les hérétiques™ (il ne croyait pas si
bien dire!). Le théologien Baius n’en était pas une des moindres
lumieres. Ce disciple du docteur africain dénoncait vivement les
nouveautés molinistes. Ses ennemis, voulant le faire taire, recou-
rurent au systeme classique qui congiste a tirer d’'un quelconque
ouvrage des théses ambigués, fragmentées, et si possible peu exactes.
Pie V condamna ces propositions, mais comme 'affaire lui paraissait
louche il usa d'un subterfuge. Sa bulle tient de I’énigme: Baius
n’y est pas nommé, elle ne posséde pas de ponctuation et comme
elle déclare que quelques-uns des theses ne sont pas fausses, on
est libre de le penser de n’importe laquelle. Ce texte papal n’a
jamais été publié officiellement et ne saurait donc passer pour regle
de foi, tout au plus comme une mesure d’ordre en vue d’éteindre
une controverse indésirable. A Louvain c¢’étaient surtout Lessius
et Hamelius, professeurs au collége du Gesu, qui propageaient les
nouveaux enseignements. Tous deux furent censurés par la faculté
de théologie en 1587, celle de Douai les condamna ’année suivante.
Alors Rome intervint soudainement et imposa silence aux deux
camps; toutefois la papauté n’a jamais condamné ces censures, que
les dites universités ont publiées & nouveau dans la suite, en les
renforcant. Une députation de la faculté de Louvain fut méme
couverte d’honneurs par Innocent XI. Dans la suite d’autres pon-
tifes ont pleinement justifié les docteurs de Louvain. . . or la censure
porte sur des propositions qui ressemblent aux dogmes de Molina
comme un hibou & une chouette.

Dans la premiére partie de sa ,,Contribution” notre confrere
défunt examinait la naissance de la controverse, dans la partie
suivante il analyse les tendances de Molina. Ce jésuite était pour-
suivi par I'idée fixe de faire concorder le libre arbitre avec la grace
et la prédestination, c’est-a-dire de combler un fossé & jamais incom-
préhensible pour nous. En 1588 il publiait & Lisbonne sa fameuse
,,Concorde” dont vous trouverez un bon résumé a la page 90. L’ou-
vrage réunit dans un systéeme cohérent les pensées que d’autres
jésuites développérent auparavant. D’aprés Molina, si les uns



croient et se convertissent, et non les autres, ce n’est pas que Dieu
prévienne les premiers par sa grdce, mais c’est plus ou moins
la conséquence de la volonté humaine. On apprend que les hommes
peuvent produire le repentir et 'amour de Dieu sans le secours
de la grace, et celle-ci est rendue efficace ou non, suivant que la
volonté de ’homme y concourt ou résiste. C’est le trop célebre
concursus generalis. 1l n’est pas besoin de pousser beaucoup ces
raisonnements pour leur faire dire que le résultat de I'aide divine
dépend de la coopération de 'homme, qui finit quasiment par tenir
son salut dans ses propres mains. Quant a la prédestination en-
seignée par les Peéres, notre Espagnol en détourne completement
la signification. Selon lui, les événements n’arrivent pas parce que
Dieu les a prévus, mais il les prévoit parce qu’il devine d’avance
l'usage que 'homme fera de sa liberté: praedestinatio ex praevisis
meritis. A part la manie de tout vouloir expliquer logiquement
(autrement dit de tout rabaisser et étriquer & petitesse de vues
humaines), on a dit que ces élucubrations avaient pour but de
réfuter Luther et Calvin; mais il n’est pas indiqué — pour parler
incongriiment de la sainte Iiglise — de vouloir guérir un corps
intoxiqué, par une quadruple dose de contre-poison. Molina eut
du reste la vaniteuse naiveté d’avouer qu’il suit des voies nouvelles
en ne g’ingpirant d’aucun prédécesseur (on le croit sans peine!).
11 a Pambition de combler en théologie une lacune que saint Au-
gustin et saint Thomas n’étaient pas de taille & remplir. Quelques-
uns de ses coreligionnaires se sont efforcés de prouver que seule
la forme de la ,,concordia® était neuve, mais comme Molina prétend
exactement le contraire, on se permet de déduire qu’il y a forcé-
ment un parti de menteurs dans cette maison-la.

Les dominicains, gardiens fideles du thomisme, partirent les
premiers en guerre. Avant méme l'introcduction de la ,,Concorde”
en Hspagne, ils en firent condamner treize propositions par I'in-
quisition. Sans se troubler outre mesure, Molina se rend au Portugal,
ou il a le front de dédier son livre au grand-inquisiteur, un jeune
archiduc d’Autriche que se famille avait casé comme elle avait pu,
et qui fut trés flatté de se voir prendre au sérieux dans son role
de théologien. Fort de cette protection, Molina sut ensuite se con-
cilier les bonnes graces des deux cours de son pays natal, et le
volume finit ainsi quand méme par entrer en Arragon et Castiile.
Aucune des formes juridiques de rigueur n’avait été appliquée par
Pinquisition portugaise, comme 'avoue un écrivain jésuite, appro-



bation avait la valeur d'un geste d’amitié; ce qui n’empéche pas
d’autres jésuites de prétendre qu’il y eut proceés régulier et contra-
dictoire. Done, malgré ses efforts, 'ordre de saint Dominique ne
put empécher la ,,Concorde”, cette fameuse pomme de discorde,
de pénétrer en Espagne et d’y soulever un beau tollé. Le 4 mars
1594 se tint a Valladolid une dispute publique, ou le défenseur de
la Compagnie: Antoine de Padilla, fut obligé de reconnaitre les
erreurs de Molina. Le soir de cette mémorable défaite, les jésuites
se rendaient aupres des inquisiteurs pour dénoncer le livre de leur
confrére comme suspect d’hérésie. Par cette apparente soumission
ils voulaient se rendre les juges favorables, afin d’obtenir que 'exa-
men de Pouvrage ne soit pas confié aux théologiens du parti adverse.
Les hostilités entre les deux ordres gagnant en violence, I'arche-
véque de Tolede, grand-inquisiteur, commenca & craindre une rup-
ture ouverte et prévint Clément VIII. Pour se faire une idée de
la controverse, ce dernier s’enquit de ’opinion de nombreuses au-
torités ecclésiales d’Espagne, dont le professeur van Riel donne une
liste & la page 121. La grande majorité de ces censures se pro-
noncait en faveur des théologiens anti-molinistes. (Qu’on nous per-
mette de citer, & ce sujet, un exemple de la ,rigueur scientifique”
dont fait preuve la compagnie de Jésus: son membre Livinus de
Meyer, examinant une des dites censures, celle de I'université de
Salamanque, en modifie la septiéme proposition. En la reprodui-
sant, il change ,non stat™ en ,,non constat®, ,;il n’est pas certain®
pour ,,il est impossible”, ¢’est-a-dire que sous sa plume une négation
devient un simple doute. On ne saurait croire & une simple erreur:
ce n’est pas sur l'intelligence et 1'érudition des jésuites que portent
nos soupcons.) L’une de ces condamnations provient méme du
P. jésuite Henriquez, qui n’y va pas avec le manche; parlant de
Penfant de son confrére Molina, il lui décoche cette gracieuseté:
»parat viam Antichristo”! La lutte, allant crescendo, entre les deux
armées monastiques, Philippe I1 g’efforce d’obtenir un armistice —
en vain. Comme pour l'affaire de Louvain, la curie impose un
silence général. Cette méthode serait excellente pour des contro-
verses de détail, mais dans une affaire si capitale c’est bien dange-
reux. Sil’ancienne Eglise avait procédé de cette maniere, la vérité
ne serait pas sortie éclatante des vieilles luttes. S’imagine-t-on
I'évéque de Rome imposant silence dans I'affaire d’Arius ? (’aurait
été fortifier les hérétiques dans l'orgueil et lerreur. Au XVIe
siecle on s’accoutume ainsi peu & peu aux nouveautés théologiques,



— 54 —

et une fatale confusion s’établit dans les dmes. Les dominicains
ne manquaient pas de bon sens en disant: ou bien la doctrine de
saint Thomas sur la grace est bonne, alors qu’on puisse la proclamer;
ou bien que Rome ose déclarer qu’elle est fausse!

Au cours de la troisieme et quatrieme partie de son ,,Beitrag®,
Cornelius van Riel va nous montrer comment, dix ans apres 'appa-
rition de la ,,concordia®, les aboiements des dominicanes réussissent
enfin & tirer la ville éternelle de son assoupissement. Mais durant
ce laps de temps le chiendent s’est fortement enraciné dans le
champ de I'Eglise. En novembre 1597, Clément VIII institue une
congrégation pour examiner le livre de Molina, comme la composi-
tion de cette commission sera modifiée au cours du proces, 'histoire
a fixé le terme de ,,Congrégations de Auxiliis“ (des secours, pourrait-
on traduire approximativement) puisqu’elles traitent principale-
ment de 'assistance divine accordée a I’homme par la griace. Vous
trouverez chez van Riel, aux pages 144 et 145, la liste des douze
consulteurs de la premiére heure. Ce sont tous d’éminents théo-
logiens, dont plusieurs — au début du moins — passaient pour
amis des jésuites, entre autres les deux cardinaux-présidents. On
dit qu'un condamné a 48 heures pour maudire ses juges, la rancune
de la societas Jesu n’est pas d'une commune mesure, car ils trainent
encore dans la boue ces arbitres. (Faut-il que la blessure soit
cuisante!) Le respect d & des princes de 'Eglise n’a pu empécher
des accusations d’injustice et de partialité, d’aveuglement et de
faiblesse de caractére. Quant au pape lui-méme, il aurait bassement
succombé & une inimitié personnelle contre le général Acquaviva,
coupable d’avoir retardé son ascension aux dignités. Sans compter
mille accusations sur la fagon de procéder des juges qui auraient
fait preuve d’'une insigne légereté (apres dix ans d’études!). Hst-il
besoin d’ajouter qu’il n’y a rien de vrai la-dessous ? Clément VIII
est une personnalité remarquable, un esprit profond qui se rendait
compte de l'extréme importance du sujet; les cardinaux, arche-
véques, évéques, professeurs et docteurs qu’il désigna furent choisis
parmi les plus instruits. Lui et son successeur assistérent souvent
aux séances avec un grand nombre de cardinaux. Du reste, avant
quon connut le résultat de l'examen, les membres étaient aux
yeux des jésuites: ,clarissimos, doctissimos viros, probitate, officiis,
experientia, doctrina commendatissimos®, ce n’est qu’apres le ver-
dict qu’ils perdirent instantanément toute science, piété, sagesse
et honnéteté. Les séances de la commission se répartissent sur



neuf ans et huit mois, a certaines époques on en tiendra deux par
semaine. Les discussions porterent sur deux groupes de questions.
Premiérement on examine si, oui ou non, la grice est efficace par
elle-méme, en d’autres termes: si la griace détermine I’assentiment
de 'homme au bien, ou alors, §’il est libre d’en user ou de la re-
pousser. Sur la prédestination, liée au premier point, on rechercha
8’1l faut la croire gratuite, c¢’est-a-dire, si Dieu a déterminé par
avance le nombre des élus; dans l'autre cas: s’Il attend, pour
décider du sort des hommes, de voir quel usage ils feront des secours
de sa grace. Ce n'est qu’a un cerveau obtus que ces questions
pourraient paraitre byzantines, en réalité — nous l'avons déja
dit — il y va de la Religion, de la Rédemption méme. Ceux qui
ont lu Molina ne s’étonneront pas de la difficulté de 'enquéte: c’est
un auteur retors, qui nie sur une page ce qu’il avangait dans la
précédente. Il use volontiers d'un langage flottant et vague qui
ne rappelle en rien la précision augustinienne. Au sujet de la
grace, les consulteurs y virent assez rapidement jour: il nie la
gratia ex sese efficax. Sur la prédestination, les orateurs de la Com-
pagnie n’étaient pas si explicites dans leurs discours: ils admettent
et repoussent alternativement sa gratuité, mais il est du moins
patent qu’ils ne 'admettent jamais au sens de saint Augustin. Les
Congrégations aboutirent plusieurs fois & la conclusion que sur
I'un ou lautre point, ou encore sur le péché originel, Molina re-
nouvelle les égarement des pélagiens et semi-pélagiens.

Van Riel subdivise l'activité des Congrégations de auxiliis
divinae gratiae en sept périodes, ce qui est peut-étre un peu arti-
ficiel. Nous ne saurions entrer, méme par un grossier résumé, dans
ces tractations fort complexes, et nous nous bornons a quelques
notations. Dans la onziéme et derniére séance de la premiere
série, les juges déclarerent les conceptions de Molina, sur la pré-
destination, en contradiction avec saint Augustin, saint Thomas et
les autres Péres, opposées a 1'Ecriture sainte et aux décisions des
conciles. Par conséquent, on fut d’avis que la ,,Concorde” devait
étre interdite.

Pendant huit mois ils approfondirent ensuite les actes envoyés
par les facultés et les théologiens espagnols. La tactique que la
»societas Jesu® poursuivra avec acharnement commence a se des-
siner: ils font trainer les débats en longueur par cent moyens
ingénieux, persécutant le saint Pére de leurs suppliques et de leurs
clameurs, envoyant des dissertations et des défenses par ballot.



— 56 —

De partout leurs cohortes arrivent & Rome pour investir les lieux,
mais rien n’y fait: a la réunion du 12 mars 1599 est portée une
premiere censure, approuvée et signée par tous les membres sauf
un. Ce que la Compagnie n’a pu obtenir par des moyens juridiques,
elle va le tenter par une voie moins réguliere: au Vatican ne cessent
d’affluer des lettres et suppliques princiéres; le ban et I'arriere-
ban des protecteurs furent mis a contribution. Le pape ne dut pas
étre enchanté outre mesure de recevoir des lecons dogmatiques du
roi d’Espagne et de I'impératrice d’Autriche!

Le résultat escompté ne survenant pas, les jésuites eurent
recours & un autre subterfuge, un peu plus adroit. Apprenant
que la censure allait étre publiée, ils réclamerent — soi-disant
pour éclairer le débat — une série de disputes entre délégués
des deux ordres. Clément acquiesca et nomma trois cardinaux-
arbitres, dont le jésuite Bellarmin. (C’était toujours une année de
gagnée!) Ce qui frappe surtout dans cette guérilla, c’est que la
societas évite soigneusement d’assumer une position claire, ses dé-
clarations demeurent d’une prudente obscurité. Ces sessions se
terminerent au printemps 1600, sans avoir amené la réconciliation
escomptée.

Pour contrebalancer la pénible impression suscitée & Rome par
les rapports des universités espagnoles, les religieux de la Compagnie
imaginerent un intermede qui tient de la comédie. (Notez qu’une
ordonnance du Saint-Siege interdisait a tous les docteurs et pro-
fesseurs de traiter ce sujet!) Ils se mirent & dix pour résumer dans
une brochure la position des deux ordres, et il eut été sensationnel
qu’ils ne profitassent pas de 'occasion pour rendre acceptable leur
these et pour défigurer celle des adversaires. L’écrit fut présenté
a huit universités, dont cinquante docteurs acquiescérent... ce
qui se congoit aisément lorsqu’on sait que ces établissements étaient
presque tous aux mains de la ,société” et que presque tous les
approbateurs étaient des confréres... qui prirent soin d’omettre
I'indication de cette qualité dans la signature. J’aurai tout dit
en nommant parmi ces hauts lieux de la science religieuse: 1'uni-
versité (sic) de Pont-a-Mousson (!!).

Clément, VIII écarta sans autre ces élucubrations et convoqua
ses experts pour continuer les séances. Le nouvel examen dura
cinq mois. Les censeurs réduisirent a vingt les propositions tirées
de Molina, et elles furent jugées: ,haereticae, erroneae, temerariae,
periculosae™.



ST < A —

On aurait pu croire le proces clog, c’elit été trop beau. A
I'annonce de la sentence, les bons Peres remplirent I'univers de
leurs jérémiades: leur doctrine si merveilleusement subtile n’avait
pas ¢été comprise par les juges, ou alors la jalousie les inspirait
devant I’éclat de la gloire du Gesu. En fin de compte ils préten-
dirent froidement que treize de ces theéses n’étaient pas authen-
tiques. Le pape (& coté de belles qualités un peu pusillanime)
fut intimidé par ces pleurs bruyants, et il ordonna une nouvelle
enquéte avec augmentation des participants. Il y eut, cette fois,
trente-sept assemblées, ol les deux partis eurent loisir de venir
plaider leur cause. Le cardinal Bellarmin se fit malheureusement
remarquer par sa partialité. (Il ne joue pas toujours un role tres
correct et essayera a plusieurs reprises de jeter un baton dans les
roues. Entre autres il tenta d’influencer deux des arbitres, docteurs
de Sorbonne. Le cardinal Passionei a dit qu’il eut bien plus de
zele pour son parti que pour la vérité. Dans ses ouvrages précé-
dents Bellarmin était augustinien, mais son général obtint que dans
les nouvelles éditions il changeéat les passages contredisant Molina.)
Apres le nouvel épluchement des theses, une nouvelle censure fut
remise au pape, seuls Plombinus et Bovius avaient refusé de souscrire.

Une fois de plus le gaint Peére est décidé a mettre un terme
a cette fastidieuse affaire, et une fois de plus les menacés obtiennent
un répit. Entre temps ils avaient préché partout leurs innovations
avec une merveilleuse ardeur, répandant le bruit quune condamna-
tion amenerait une rupture dans I'Iiglise. Apres les grands per-
sonnages, c’est le ciel lui-méme qui doit intervenir en leur faveur
par les révélations de leurs dévotes. Voyant que décidément Clé-
ment ne céde pas, et leur imagination arrivant au bout, il ne restait
qu’une ultime solution: écarter le pape. C’est ce qu’ils vont tenter.
La Compagnie commence a proclamer que, le travail d’une con-
grégation n’étant décidément pas assez sérieux, seul un concile
peut décider en la matiere. (Objection fausse: une nouvelle hérésie
nécessite un concile, mais celle de Pélage était classée depuis des
siecles.) L’interméde le plus raide eut pour théatre l'université
d’Alcala. Des jésuites eurent le front d’y soutenir en 1601 la these:
»INon est de fide... Clementem VIII esse verum Papam.” C’était
nier d’avance toute valeur & ses décisions. Les auteurs finirent
du reste dans les cachots de I'inquisition.

1l y a une fin & tout, méme & lesprit inventif d’un jésuite,
aussi, voyant leurs intrigues rester sans fruit, ils recoururent &



— 58 —

lancienne méthode, réclamant une revision de 'examen. Sile pape
cede encore, c¢’est parce que dans une question si grave il voudrait
rendre impossible toute critique ultérieure. Pour détruire 1’ob-
jection de la Compagnie sur le petit nombre des censeurs, il en
ajoute encore quelques-uns. Dans son discours de réouverture, le
20 mars 1602, il s’adresse aux porte-paroles des jésuites en ces
termes. ,,Par votre nouvelle doctrine, ou plutét, par ces anciennes
doctrines qui depuis 12 siecles déja ont été condamnées et relé-
guées par ’Eglise, vous avez tellement agité les esprits des catho-
liques, que vous détruisez la paix et déchirez la robe sans couture
du Seigneur, pour réintroduire dans 1'Eglise I’hérésie pélagienne.*
Il prononca 1’éloge de saint Augustin, docteur par excellence de
la grace, et exalta la mémoire des pontifes Zosime, Boniface, Cé-
lestin, Léon et Hormisdas qui 'ont approuvé entiérement. Puis
s’agenouillant, le saint Pere prononca avec larmes une émouvante
priere. Cette série de réunions dura plusieurs années. Clément VIII,
excellent théologien et travailleur acharné, examinait lui-méme
les sujets traités; dans ce soin pour scruter les doctrines de Molina
sur toutes ses faces, on découvrirait plutét un exceés de scrupule.
Cette congrégation fut d’avis que les erreurs de Molina concernant
le libre arbitre, rétablissant '’homme presque dans ’état dont il
jouissait avant la chute, étaient identiques a celles de Cassien. L’une
des séances, celle du 30 septembre 1602, fut agrémentée dun
épisode tragi-comique. Grégoire de Valence, le principal défenseur
de Molina, avait la parole; citant un passage de saint Augustin,
il le falsifiait, lisant: ,,et” pour ,scilicet”, ce qui changeait évidem-
ment le sens. Un domincain doué d’une remarquable mémoire eut
des doutes et demanda qu’on lui passat la livre que Valentia tenait
a la main. La supercherie ainsi révélée, le pape ne put retenir un
,Ho!* d’indignation et lanca au jésuite un regard si foudroyant que
le pauvre théologien tomba par terre, & demi évanoui de frayeur
(et peut-étre de honte, qui sait ?). Second coup pour les jésuites:
Pautre de leurs avocats, Bastida, renia la doctrine qu’il défendait
et entra dans ’ordre de saint Dominique. Enfin on voyait ce vaste
proces toucher & sa fin, et Clément peut donner ses derniers ordres. ..
hélas! il tombe subitement malade et trépasse aprés deux semaines
de maladie, le 3 mars 1605. Il avait confié aux cardinaux son
intention de rendre publique la bulle, & la prochaine vigile de
Pentecdte, aprés vépres. ...



— 59 —

Avant de procéder a I'élection d’un nouveau pontife, les car-
dinaux s’engagérent par serment & terminer cette controverse dans
un délai d'un an. Ils nommeérent ensuite Alexandre de Médici,
Léon XI, qui mourut t6t aprés. Son successeur fut Camille Borghése,
sous le nom de Paul V. A nouveau les jésuites rééditent leurs
trouvailles et objections singulieres; ils prétendirent subitement
qu’il ne s’agissait pas d'une question de foi, mais d'une simple
interprétation (!). Puis ils appliquérent aux propositions de Molina
la distinction du fait et du droit... qu’ils condamnérent plus tard
chez les jansénistes. (Le sinistre ignorant de Sainte-Beuve en attribue
I'invention & ces derniers). Ils surent aussi gagner comme protec-
teur le roi de France, recrue gagnée chez les huguenots. Lors de
Iattentat de Jean Chatel, les jésuites avaient été expulsés du pays,
mais Henri IV les rappela dans la suite. Sur leur demande il
envoya a Rome le cardinal Du Perron, qui passait pour avoir
l'oreille de Paul V. Le cardinal était thomiste, mais il faisait le
voyage comme ambassadeur et non comme théologien. Henri IV
essaya méme du chantage en faisant dire au pape que 8’il ne convo-
quait pas un concile général, il fallait craindre que I’Eglise gallicane
ne se soumette pas. Comme ce pape n’avait été mélé qu’incidem-
ment aux tractations précédentes, il tint & présider de nouvelles
réunions contradictoires. On fouilla tous les actes du concile de
Trente, déposés au chiteau Saint-Ange, pour vérifier si les théories
des jésuites avaient bien été condamnées alors. Une fois de plus
Molina fut censuré par tous les juges & l'exception de Bovius.
On approche de la solution, aprés avoir été, quant aux exigences
de la ,société”, jusqu'aux extrémes limites des concessions. Paul
ordonne aux cardinaux et consulteurs le dresser la bulle, ce qui est
fait au cours de neuf sessions. On précise et polit encore méticuleuse-
ment les théses durant sept mois. Et maintenant survient la fa-
meuse, la mystérieuse (et fatale) journée du 28 aott 1607. La bulle
Gregis dominici est toute préte, il ne manque plus que la procla-
mation officielle et les sceaux pour qu’elle obtienne valeur juridique.
Le pape a convoqué 'ultime assemblée pour la féte de saint Augus-
tin: assemblée secréte dont on sait seulement qu’on y discuta si,
,»vu les circonstances présentes, il convenait de procéder & ce juge-
ment apostolique ?“. Quelques écrivains jésuites ont prétendu qu’on
examina s’il fallait condamner Molina. .. insinuation grotesque,
il y a longtemps que cela était décidé et couché par écrit. Trois
jours aprés, le pape convoque les généraux rivaux et leur remet



a chacun une lettre de sa main, ou il déclare que les parties peuvent
rentrer chez elles et que le Saint-Siege publiera sa décision en temps
opportun. Il interdit aux deux ordres de se combattre dorénavant.
C’est ce qu’on appelle, en bon francais, une fin en queue de poisson.
Siéger pendant une décennie pour en arriver la! Dans toute I’ Europe
les jésuites exultérent et illuminérent comme pour une victoire; il
y avait de quoi jubiler en effet: la condamnation était ajournée
sine die, et en attendant, toute licence était accordée pour moliniser
& outrance. I.’on comprend aussi le désappointement des précheurs:
combattre si longtemps, tenir déja la victoire. . . et la voir s’évanouir
comme par enchantement. En attendant une publication problé-
matique, 'erreur sera tolérée au méme titre que la vérité. Pélage
mis sur le méme pied que 'évéque d’Hippone!! La grande question
reste évidemment de savoir pourquoi la promulgation fut diffé-
rée, pourquoi la bulle Gregis dominici fut reléguée dans les archives
vaticanes ? On ne saurait pourtant admettre qu’apres tant de
recherches le pape et les cardinaux se fussent subitement persuadés
que Molina était catholique! Les motifs doivent étre cherchés hors
de la controverse, cela ne laisse aucun doute. D’aprés l'aveu de
quelques participants (nous l'avons déja indiqué), 'on surseoit a
une décision par suite des ,circonstances”. Que signifie cela ?
Toutes les suppositions sont permises. Van Riel s’en tient a ['opi-
nion la plus courante. (Personnellement nous n’excluons pas la
possibilité d’un coup de théatre, juste avant la séance: soit menace
précise des jésuites, soit intimidation transmise par Du Perron ou
Bellarmin.) A la page 253 du ,,Beitrag” est donc évoqué le conflit
de Venise, qui serait ,la circonstance” ayant, & la derniére heure,
rendu inopportune la promulgation. Il s’agit d’une lutte politico-
religieuse entre le sénat de Venise et la curie. En 1603 un décret
vénitien interdisait la fondation de nouveaux couvents sans I'assen-
timent des autorités civiles, et en 1605 il est défendu au clergé
d’acquérir des biens immeubles. (Sans compter d’autres conflits
de compétences.) Le 15 avril 1606 le pape excommunia le doge,
le sénat, et lanca l'interdit sur la ville. Mais les deux clergés de
la cité continuérent de fonctionner comme si de rien n’était, sauf
les jésuites qui s’exilérent. Le sénat porta alors un décret leur
mterdisant & tout jamais le retour. Au bout d’une année les deux
partis finirent par s’entendre et se réconcilier, mais sur le dos du
Gesu: puisque linterdit fut levé tandis que les jésuites restaient
bannis. (Le 28 aofit 1607 on pouvait encore espérer un arrange-



—_— Bl —

ment.) Du Perron, dans une missive & son roi, semble compter
sur cet événement pour influencer le pape, puisqu’il écrit: ,,Je crois
que la chose reprendra son cours, s’il n’arrive quelque incident
sur le fait des Venetiens, qui 'interrompe.” En effet cela pouvait
servir d’argument: était-il bon d’infliger 'amertume d’une con-
damnation aux jésuites, qui avaient pati par suite de leur soumission
au Saint-Siege ? La papauté avait-elle de plus fervents défenseurs ?
Evidemment que 'argument est de taille. .. au point de vue diplo-
matique, sans étre péremptoire pour autant. (Paul V pouvait a la
rigueur omettre une désignation personnelle dans la bulle et biffer
toute allusion blessante, supprimer entre autres l'introduction.)
Quoiqu’il en soit, la position était dramatique: il ’agissait de choisir
entre la paix de 1'Eglise et le maintien de la doctrine. (L’histoire
connait un précédent a cette facon d’agir, mais sur une question
de minime importance. Sous le pontificat de Pie II, Dominicains
et Franciscains n’étaient pas d’accord sur un point d’interprétation
concernant le sang de Jésus-Christ. Le pape avec la majorité
des cardinaux ¢était de 'avis des précheurs, mais on renonca a
rendre publique la décision prise, pour ne pas froisser les fréres
mineurs dont on avait besoin pour lancer la croisade contre les
Tures.)

Si l'on se reporte & 'ouvrage de van Riel et & ses nombreuses
références, on constatera qu’il n’y eut pas, dans histoire religieuse,
de procés mené avec plus de soin et dont on puisse mieux suivre
pas & pas les tractations. Néanmoins il se trouve encore des jésuites
pour prétendre ne rien savoir de cette bulle Gregis dominici, et
nier méme son existence aupres d’auditeurs peu versés. Et pourtant
on sait trés exactement ou elle est déposée puisque 'archevéque
de Malines, Jacques Boonen, I’a vue, touchée et lue dans les archives
secretes du Vatican.

Le jansénisme est une conséquence directe de I'échec des Con-
grégations, une nouvelle réaction. La bulle de Paul V était un
premier Augustinus. (Gazier en donne le texte & la fin du second
tome de son , Histoire générale du Mouvement Janséniste®.) Si
cette condamnation de Molina avait vu le jour, elle aurait pacifié
I'Hglise et fait triompher la vérité; l'intervention de Monsieur
d’Ypres aurait été superflue, Arnauld, Nicole, Pascal n’auraient
pas eu a s’élever contre les novateurs audacieux, et le monastére
de Port-Royal, complétement oublié du sidcle, coulerait peut-étre
encore en silence des jours heureux.



s B e

Mais par suite de I'incompréhensible neutralité du Saint-Siege,
la théologie du Gesu a prospéré sans relache, produisant cette nuée
de casuistes qui ont découvert le secret d’excuser toutes les trans-
gressions. L’audace premiére s’est peut-étre légérement émoussée
apres les Congrégations et Port-Royal, mais ce n’était que pour
mieux envahir 1'Eglise. Comme en religion tout se tient, il faut
attribuer & cet affaiblissement des dogmes de la grace et de pré-
destination, l'affaiblissement de la discipline dans les sacrements
et dans la vie. Kt par contre-coup l'augustinisme a été de plus
en plus écarté dang 1’Eglise romaine. Qui oserait y parler ouverte-
ment des censures de Louvain et des Congrégations ? C’est 1’,,Uni-
genitus qui ’emporte sur ,,Gregis dominici pour le grand dam
de la pure doctrine. Méme les dominicains se sont laissés glisser:
le néo-thomisme n’est quun délayage de la doctrine antique, une
sorte d’abondance ol entre plus d’eau que de vin. Cependant il
ne faudrait pag rabaisser la portée des Congrégations de auxiliig
divinae gratiae, elles ont formellement condamné le molinisme
comme hérétique, et c’est & la naissance des erreurs, quand personne
n’y est encore accoutumé, que 'orthodoxie s’exprime avec le maxi-
mum de clarté. Le jansénisme a mis définitivement le doigt sur
la plaie.

Sous les pontifes suivants, I'ordre de saint Dominique a souvent
demandé si les circonstances n’étaient pas enfin opportunes pour
une publication de la fameuse bulle ? (La papauté s’est engagée,
a cette condition, en la personne de Paul V.) Sans résultat, hélas!
Mais pour autant nous ne perdons pas 'espoir. 1l plaira sans doute
un jour & Dieu de ramener son Hglise aux sources de la foi, et par
la & l'union de ses enfants.

Marcel-Léon Hegelbach.




	L'histoire des congrégations des auxiliis par Cornelis Gerardus van Riel

