
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: L'histoire des congrégations des auxiliis par Cornelis Gerardus van Riel

Autor: Hegelbach, Marcel-Léon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 49 —

L'histoire des Congrégations de auxiliis
par Cornelis Gerardus van Riel.

Dans sa troisième livraison de l'an dernier, la „Revue
internationale de théologie" consacrait un article nécrologique à son
collaborateur van Riel, prêtre de l'archidiocèse d'Utrecht et
professeur d'histoire ecclésiastique au séminaire d'Amersfoort, décédé
le 7 septembre 1939. C'est au cours d'un pèlerinage à Port-Royal-
des-Champs que j'avais fait sa connaissance, il y a quelques années,
et ses vastes notions m'avaient enchanté. Nous nous entretînmes
longuement du jansénisme, et bien que nos conceptions fussent
opposées (il considérait Port-Royal surtout en érudit), je garde
de ce colloque un souvenir ému. Nous eûmes, dans la suite, l'occasion

de correspondre, et je le vis pour la dernière fois au congrès
de Zurich. Voici donc le vieux-catholicisme privé de ce savant,
de ce prêtre ardent, de cette âme d'élite. En feuilletant le registre
général de la „Revue" nous avons constaté avec regret qu'il n'a
jamais été fait mention de l'ouvrage que van Riel consacra en
1921 aux Congrégations de auxiliis. Nous nous empressons de

remplir cette lacune pour honorer la mémoire du défunt et faire
mieux connaître cet écrit de valeur. Nous en donnerons un
résumé au cours duquel on nous permettra d'introduire des jugements
personnels et des renseignements tirés d'autres sources.

La lutte entre la théologie traditionnelle, l'augustinisme et le

thomisme d'une part, le molinisme de l'autre, débute au XVIe siècle,
se continue durant le XVIIe et le XVIIIe, pour aboutir, au cours
du siècle dernier, à une franche victoire des jésuites. Rien ne sert
de gémir sur ce fait, ce n'est qu'un épisode, un triomphe passager
dans cette dispute vieille comme l'Eglise, entre l'orthodoxie
intransigeante et l'accommodation à l'esprit du monde. Ce que nous
jugeons être la vérité aura sa revanche, sinon, il sera permis de
douter que ce soit la Vérité. Et cette polémique ne porte pas sur
des détails ; quand on parle de prédestination, de grâce et de libre
arbitre, il s'agit de dogmes centraux, de l'essence même du
christianisme : „Divinae gratiae virtus et efficacia catholicae fidei basis
ac fundamentum est."

Van Riel traite de l'épisode qui oppose au XVIe siècle les
dominicains au Gesù et qui se termine en apparence par un „match

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940. 4



— 50 —

nul", plutôt par un armistice imposé qui fut en réalité une première
victoire de la „société". Cette phase a pour centre les fameuses

Congrégations de auxiliis. L'auteur commence par justifier ses

sources: elles sont indiscutables pour tout esprit non prévenu.
On connaît surtout les actes de Coronel, un Portugais que
Clément VIII nomma premier secrétaire des Congrégations; en cette
qualité il a noté scrupuleusement ce qui se débattait dans les

assemblées, de même qu'il donne copie de toutes les résolutions
prises. D'autres assistants ont tenu un journal, rédigé des comptes
rendus, des récits: il existe une importante littérature. Inutile de

préciser que la plupart de ces rapports déplaisent à la Compagnie,
parce qu'elle n'est pas dépeinte sous les couleurs les plus riantes;
il paraît qu'on ne rend justice aux jésuites que lorsqu'on les chante
comme des phénix de la religion.

La plupart des hérésies qui se succèdent depuis quinze siècles

n'ont été au fond que les formes diverses du même assaut contre
saint Augustin: „Pater Patrum, Doctor Doctorum, Os Ecclesiae",
comme proclamaient les conciles et les papes d'autrefois. Van
Riel donne à la page 29 un résumé de la doctrine de ce Père sur
la prédestination, la grâce et le péché c'est la tradition catholique

dans toute sa pureté, c'est le parfait enseignement évangélique,

trop haut évidemment pour satisfaire l'esprit de la créature.
Voilà pourquoi la compagnie de Jésus a tenté d'écarter saint
Augustin. En théologie ils auront toujours les foules pour eux, le

pélagianisme est si naturel à l'homme déchu que chacun le porte
quasiment inné en lui. Dans ses Constitutions, Ignace de Loyola
exige que son ordre s'attache au thomisme. Mais dès sa mort ses

fils trouvèrent ce joug trop pesant, et dans les nouveaux statuts,
Lainez s'en libère avec une désinvolture magnifique. Au concile
de Trente, ce général et quelques confrères affichèrent, à propos
du libre arbitre, des opinions singulièrement éloignées du thomisme,
et même pas très catholiques. On les accusa de pélagianisme (déjà
Bien que les jésuites feignissent encore de s'abriter derrière les

gros in-folio de la Somme, le bout de l'oreille dépasse dans la
„ratio studiorum", le règlement d'études adopté au congrès de

1584, qui est une charge à fond contre la grâce efficace par elle-
même. Van Riel remarque justement: „C'est ici qu'on découvre
ces sources dont l'onde empoisonnée va bientôt pénétrer dans

l'Eglise..." La „ratio" fut condamnée par l'inquisition, ce dont les

P. P. jésuites se soucièrent fort peu, car ils basèrent sur ce règle-



— 51 —

ment leur nouvelle théologie que Molina exposera avec le plus
de brio.

Ces théories gagnèrent aussi les Pays-Bas, où brillait alors
l'université de Louvain, la plus célèbre au monde depuis que la
Sorbonne avait perdu son prestige dans la Ligue. Le jésuite Pallavicini

faisait à Louvain le compliment d'être: „la place d'armes
et l'arsenal de l'Eglise contre les hérétiques" (il ne croyait pas si
bien dire!). Le théologien Baïus n'en était pas une des moindres
lumières. Ce disciple du docteur africain dénonçait vivement les
nouveautés molinistes. Ses ennemis, voulant le faire taire,
recoururent au système classique qui consiste à tirer d'un quelconque
ouvrage des thèses ambiguës, fragmentées, et si possible peu exactes.
Pie V condamna ces propositions, mais comme l'affaire lui paraissait
louche il usa d'un subterfuge. Sa bulle tient de l'énigme: Baïus

n'y est pas nommé, elle ne possède pas de ponctuation et comme
elle déclare que quelques-uns des thèses ne sont pas fausses, on
est libre de le penser de n'importe laquelle. Ce texte papal n'a
jamais été publié officiellement et ne saurait donc passer pour règle
de foi, tout au plus comme une mesure d'ordre en vue d'éteindre
une controverse indésirable. A Louvain c'étaient surtout Lessius
et Hamelius, professeurs au collège du Gesù, qui propageaient les

nouveaux enseignements. Tous deux furent censurés par la faculté
de théologie en 1587, celle de Douai les condamna l'année suivante.
Alors Rome intervint soudainement et imposa silence aux deux

camps; toutefois la papauté n'a jamais condamné ces censures, que
les dites universités ont publiées à nouveau dans la suite, en les

renforçant. Une deputation de la faculté de Louvain fut même
couverte d'honneurs par Innocent XL Dans la suite d'autres pontifes

ont pleinement justifié les docteurs de Louvain... or la censure

porte sur des propositions qui ressemblent aux dogmes de Molina
comme un hibou à une chouette.

Dans la première partie de sa „Contribution" notre confrère
défunt examinait la naissance de la controverse, dans la partie
suivante il analyse les tendances de Molina. Ce jésuite était poursuivi

par l'idée fixe de faire concorder le libre arbitre avec la grâce
et la prédestination, c'est-à-dire de combler un fossé à jamais
incompréhensible pour nous. En 1588 il publiait à Lisbonne sa fameuse
„Concorde" dont vous trouverez un bon résumé à la page 90.

L'ouvrage réunit dans un système cohérent les pensées que d'autres
jésuites développèrent auparavant. D'après Molina, si les uns



— 52 —

croient et se convertissent, et non les autres, ce n'est pas que Dieu
prévienne les premiers par sa grâce, mais c'est plus ou moins
la conséquence de la volonté humaine. On apprend que les hommes

peuvent produire le repentir et l'amour de Dieu sans le secours
de la grâce, et celle-ci est rendue efficace ou non, suivant que la
volonté de l'homme y concourt ou résiste. C'est le trop célèbre

concursus generalis. Il n'est pas besoin de pousser beaucoup ces

raisonnements pour leur faire dire que le résultat de l'aide divine
dépend de la coopération de l'homme, qui finit quasiment par tenir
son salut dans ses propres mains. Quant à la prédestination
enseignée par les Pères, notre Espagnol en détourne complètement
la signification. Selon lui, les événements n'arrivent pas parce que
Dieu les a prévus, mais il les prévoit parce qu'il devine d'avance
l'usage que l'homme fera de sa liberté: praedestinatio ex praevisis
meritis. A part la manie de tout vouloir expliquer logiquement
(autrement dit de tout rabaisser et étriquer à petitesse de vues
humaines), on a dit que ces élucubrations avaient pour but de

réfuter Luther et Calvin; mais il n'est pas indiqué — pour parler
incongrûment de la sainte Eglise — de vouloir guérir un corps
intoxiqué, par une quadruple dose de contre-poison. Molina eut
du reste la vaniteuse naïveté d'avouer qu'il suit des voies nouvelles
en ne s'inspirant d'aucun prédécesseur (on le croit sans peine!).
Il a l'ambition de combler en théologie une lacune que saint
Augustin et saint Thomas n'étaient pas de taille à remplir. Quelques-
uns de ses coreligionnaires se sont efforcés de prouver que seule
la forme de la „concordia" était neuve, mais comme Molina prétend
exactement le contraire, on se permet de déduire qu'il y a forcément

un parti de menteurs dans cette maison-là.
Les dominicains, gardiens fidèles du thomisme, partirent les

premiers en guerre. Avant même l'introduction de la „Concorde"
en Espagne, ils en firent condamner treize propositions par
l'inquisition. Sans se troubler outre mesure, Molina se rend au Portugal,
où il a le front de dédier son livre au grand-inquisiteur, un jeune
archiduc d'Autriche que se famille avait casé comme elle avait pu,
et qui fut très flatté de se voir prendre au sérieux dans son rôle
de théologien. Fort de cette protection, Molina sut ensuite se
concilier les bonnes grâces des deux cours de son pays natal, et le
volume finit ainsi quand même par entrer en Arragon et Castille.
Aucune des formes juridiques de rigueur n'avait été appliquée par
l'inquisition portugaise, comme l'avoue un écrivain jésuite, l'appro-



bation avait la valeur d'un geste d'amitié; ce qui n'empêche pas
d'autres jésuites de prétendre qu'il y eut procès régulier et
contradictoire. Donc, malgré ses efforts, l'ordre de saint Dominique ne

put empêcher la „Concorde", cette fameuse pomme de discorde,
de pénétrer en Espagne et d'y soulever un beau tollé. Le 4 mars
1594 se tint à Valladolid une dispute publique, où le défenseur de

la Compagnie: Antoine de Padilla, fut obligé de reconnaître les

erreurs de Molina. Le soir de cette mémorable défaite, les jésuites
se rendaient auprès des inquisiteurs pour dénoncer le livre de leur
confrère comme suspect d'hérésie. Par cette apparente soumission
ils voulaient se rendre les juges favorables, afin d'obtenir que l'examen

de l'ouvrage ne soit pas confié aux théologiens du parti adverse.
Les hostilités entre les deux ordres gagnant en violence, l'archevêque

de Tolède, grand-inquisiteur, commença à craindre une rupture

ouverte et prévint Clément VIII. Pour se faire une idée de

la controverse, ce dernier s'enquit de l'opinion de nombreuses
autorités ecclésiales d'Espagne, dont le professeur van Riel donne une
liste à la page 121. La grande majorité de ces censures se

prononçait en faveur des théologiens anti-molinistes. (Qu'on nous
permette de citer, à ce sujet, un exemple de la „rigueur scientifique"
dont fait preuve la compagnie de Jésus: son membre Livinus de

Meyer, examinant une des dites censures, celle de l'université de

Salamanque, en modifie la septième proposition. En la reproduisant,

il change „non stat" en „non constat", „il n'est pas certain"
pour „il est impossible", c'est-à-dire que sous sa plume une négation
devient un simple doute. On ne saurait croire à une simple erreur:
ce n'est pas sur l'intelligence et l'érudition des jésuites que portent
nos soupçons.) L'une de ces condamnations provient même du
P. jésuite Henriquez, qui n'y va pas avec le manche; parlant de

l'enfant de son confrère Molina, il lui décoche cette gracieuseté:
„parât viam Antichristo" La lutte, allant crescendo, entre les deux
armées monastiques, Philippe II s'efforce d'obtenir un armistice —
en vain. Comme pour l'affaire de Louvain, la curie impose un
silence général. Cette méthode serait excellente pour des controverses

de détail, mais dans une affaire si capitale c'est bien dangereux.

Si l'ancienne Eglise avait procédé de cette manière, la vérité
ne serait pas sortie éclatante des vieilles luttes. S'imagine-t-on
l'évêque de Rome imposant silence dans l'affaire d'Arius C'aurait
été fortifier les hérétiques dans l'orgueil et l'erreur. Au XVIe
siècle on s'accoutume ainsi peu à peu aux nouveautés théologiques,



— 54 —

et une fatale confusion s'établit dans les âmes. Les dominicains
ne manquaient pas de bon sens en disant: ou bien la doctrine de

saint Thomas sur la grâce est bonne, alors qu'on puisse la proclamer;
ou bien que Rome ose déclarer qu'elle est fausse

Au cours de la troisième et quatrième partie de son „Beitrag",
Cornelius van Riel va nous montrer comment, dix ans après l'apparition

de la „concordia", les aboiements des dominicanes réussissent
enfin à tirer la ville éternelle de son assoupissement. Mais durant
ce laps de temps le chiendent s'est fortement enraciné dans le
champ de l'Eglise. En novembre 1597, Clément VIII institue une
congrégation pour examiner le livre de Molina, comme la composition

de cette commission sera modifiée au cours du procès, l'histoire
a fixé le terme de „Congrégations de Auxiliis" (des secours, pourrait-
on traduire approximativement) puisqu'elles traitent principalement

de l'assistance divine accordée à l'homme par la grâce. Vous
trouverez chez van Riel, aux pages 144 et 145, la liste des douze
consulteurs de la première heure. Ce sont tous d'éminents
théologiens, dont plusieurs — au début du moins — passaient pour
amis des jésuites, entre autres les deux cardinaux-présidents. On

dit qu'un condamné a 48 heures pour maudire ses juges, la rancune
de la societas Jesu n'est pas d'une commune mesure, car ils traînent
encore dans la boue ces arbitres. (Faut-il que la blessure soit
cuisante!) Le respect dû à des princes de l'Eglise n'a pu empêcher
des accusations d'injustice et de partialité, d'aveuglement et de
faiblesse de caractère. Quant au pape lui-même, il aurait bassement
succombé à une inimitié personnelle contre le général Acquaviva,
coupable d'avoir retardé son ascension aux dignités. Sans compter
mille accusations sur la façon de procéder des juges qui auraient
fait preuve d'une insigne légèreté (après dix ans d'études!). Est-il
besoin d'ajouter qu'il n'y a rien de vrai là-dessous Clément VIII
est une personnalité remarquable, un esprit profond qui se rendait
compte de l'extrême importance du sujet; les cardinaux,
archevêques, évêques, professeurs et docteurs qu'il désigna furent choisis

parmi les plus instruits. Lui et son successeur assistèrent souvent
aux séances avec un grand nombre de cardinaux. Du reste, avant
qu'on connut le résultat de l'examen, les membres étaient aux
yeux des jésuites: „clarissimos, doctissimos viros, probitate, officiis,
experientia, doctrina commendatissimos", ce n'est qu'après le verdict

qu'ils perdirent instantanément toute science, piété, sagesse
et honnêteté. Les séances de la commission se répartissent sur



neuf ans et huit mois, a certaines époques on en tiendra deux par
semaine. Les discussions portèrent sur deux groupes de questions.
Premièrement on examine si, oui ou non, la grâce est efficace par
elle-même, en d'autres termes : si la grâce détermine l'assentiment
de l'homme au bien, ou alors, s'il est libre d'en user ou de la
repousser. Sur la prédestination, liée au premier point, on rechercha
s'il faut la croire gratuite, c'est-à-dire, si Dieu a déterminé par
avance le nombre des élus; dans l'autre cas: s'il attend, pour
décider du sort des hommes, de voir quel usage ils feront des secours
de sa grâce. Ce n'est qu'à un cerveau obtus que ces questions
pourraient paraître byzantines, en réalité — nous l'avons déjà
dit — il y va de la Religion, de la Rédemption même. Ceux qui
ont lu Molina ne s'étonneront pas de la difficulté de l'enquête : c'est

un auteur retors, qui nie sur une page ce qu'il avançait dans la
précédente. Il use volontiers d'un langage flottant et vague qui
ne rappelle en rien la précision augustinienne. Au sujet de la
grâce, les consulteurs y virent assez rapidement jour: il nie la

gratia ex sese efficax. Sur la prédestination, les orateurs de la
Compagnie n'étaient pas si explicites dans leurs discours : ils admettent
et repoussent alternativement sa gratuité, mais il est du moins

patent qu'ils ne l'admettent jamais au sens de saint Augustin. Les

Congrégations aboutirent plusieurs fois à la conclusion que sur
l'un ou l'autre point, ou encore sur le péché originel, Molina
renouvelle les égarement des pelagiens et semi-pelagiens.

Van Riel subdivise l'activité des Congrégations de auxiliis
divinae gratiae en sept périodes, ce qui est peut-être un peu
artificiel. Nous ne saurions entrer, même par un grossier résumé, dans

ces tractations fort complexes, et nous nous bornons à quelques
notations. Dans la onzième et dernière séance de la première
série, les juges déclarèrent les conceptions de Molina, sur la
prédestination, en contradiction avec saint Augustin, saint Thomas et
les autres Pères, opposées à l'Ecriture sainte et aux décisions des

conciles. Par conséquent, on fut d'avis que la „Concorde" devait
être interdite.

Pendant huit mois ils approfondirent ensuite les actes envoyés
par les facultés et les théologiens espagnols. La tactique que la
„societas Jesu" poursuivra avec acharnement commence à se
dessiner: ils font traîner les débats en longueur par cent moyens
ingénieux, persécutant le saint Père de leurs suppliques et de leurs
clameurs, envoyant des dissertations et des défenses par ballot.



— 56 —

De partout leurs cohortes arrivent à Rome pour investir les lieux,
mais rien n'y fait: à la réunion du 12 mars 1599 est portée une
première censure, approuvée et signée par tous les membres sauf
un. Ce que la Compagnie n'a pu obtenir par des moyens juridiques,
elle va le tenter par une voie moins régulière : au Vatican ne cessent
d'affluer des lettres et suppliques princières; le ban et l'arrière-
ban des protecteurs furent mis à contribution. Le pape ne dut pas
être enchanté outre mesure de recevoir des leçons dogmatiques du
roi d'Espagne et de l'impératrice d'Autriche!

Le résultat escompté ne survenant pas, les jésuites eurent
recours à un autre subterfuge, un peu plus adroit. Apprenant
que la censure allait être publiée, ils réclamèrent — soi-disant

pour éclairer le débat — une série de disputes entre délégués
des deux ordres. Clément acquiesça et nomma trois cardinaux-
arbitres, dont le jésuite Bellarmin. (C'était toujours une année de

gagnée!) Ce qui frappe surtout dans cette guérilla, c'est que la
societas évite soigneusement d'assumer une position claire, ses
déclarations demeurent d'une prudente obscurité. Ces sessions se

terminèrent au printemps 1600, sans avoir amené la réconciliation
escomptée.

Pour contrebalancer la pénible impression suscitée à Rome par
les rapports des universités espagnoles, les religieux de la Compagnie
imaginèrent un intermède qui tient de la comédie. (Notez qu'une
ordonnance du Saint-Siège interdisait à tous les docteurs et
professeurs de traiter ce sujet!) Ils se mirent à dix pour résumer dans

une brochure la position des deux ordres, et il eut été sensationnel
qu'ils ne profitassent pas de l'occasion pour rendre acceptable leur
thèse et pour défigurer celle des adversaires. L'écrit fut présenté
à huit universités, dont cinquante docteurs acquiescèrent.. ce

qui se conçoit aisément lorsqu'on sait que ces établissements étaient

presque tous aux mains de la „société" et que presque tous les

approbateurs étaient des confrères. qui prirent soin d'omettre
l'indication de cette qualité dans la signature. J'aurai tout dit
en nommant parmi ces hauts lieux de la science religieuse:
l'université (sic) de Pont-à-Mousson

Clément VIII écarta sans autre ces élucubrations et convoqua
ses experts pour continuer les séances. Le nouvel examen dura
cinq mois. Les censeurs réduisirent à vingt les propositions tirées
de Molina, et elles furent jugées : „haereticae, erroneae, temerariae,
periculosae".



— 57 —

On aurait pu croire le procès clos, c'eût été trop beau. A
l'annonce de la sentence, les bons Pères remplirent l'univers de
leurs jérémiades: leur doctrine si merveilleusement subtile n'avait
pas été comprise par les juges, ou alors la jalousie les inspirait
devant l'éclat de la gloire du Gesù. En fin de compte ils prétendirent

froidement que treize de ces thèses n'étaient pas authentiques.

Le pape (à côté de belles qualités un peu pusillanime)
fut intimidé par ces pleurs bruyants, et il ordonna une nouvelle
enquête avec augmentation des participants. Il y eut, cette fois,
trente-sept assemblées, où les deux partis eurent loisir de venir
plaider leur cause. Le cardinal Bellarmin se fit malheureusement

remarquer par sa partialité. (Il ne joue pas toujours un rôle très
correct et essayera à plusieurs reprises de jeter un bâton dans les

roues. Entre autres il tenta d'influencer deux des arbitres, docteurs
de Sorbonne. Le cardinal Passionei a dit qu'il eut bien plus de

zèle pour son parti que pour la vérité. Dans ses ouvrages précédents

Bellarmin était augustinien, mais son général obtint que dans
les nouvelles éditions il changeât les passages contredisant Molina.)
Après le nouvel épluchement des thèses, une nouvelle censure fut
remise au pape, seulsPlombinuset Bovius avaient refusé de souscrire.

Une fois de plus le saint Père est décidé à mettre un terme
à cette fastidieuse affaire, et une fois de plus les menacés obtiennent
un répit. Entre temps ils avaient prêché partout leurs innovations
avec une merveilleuse ardeur, répandant le bruit qu'une condamnation

amènerait itne rupture dans l'Eglise. Après les grands
personnages, c'est le ciel lui-même qui doit intervenir en leur faveur

par les révélations de leurs dévotes. Voyant que décidément
Clément ne cède pas, et leur imagination arrivant au bout, il ne restait
qu'une ultime solution: écarter le pape. C'est ce qu'ils vont tenter.-
La Compagnie commence à proclamer que, le travail d'une
congrégation n'étant décidément pas assez sérieux, seul un concile

peut décider en la matière. (Objection fausse: une nouvelle hérésie
nécessite un concile, mais celle de Pelage était classée depuis des

siècles.) L'intermède le plus raide eut pour théâtre l'université
d'Alcala. Des jésuites eurent le front d'y soutenir en 1601 la thèse :

„Non est de fide. dementem VIII esse verum Papam." C'était
nier d'avance toute valeur à ses décisions. Les auteurs finirent
du reste dans les cachots de l'inquisition.

Il y a une fin à tout, même à l'esprit inventif d'un jésuite,
aussi, voyant leurs intrigues rester sans fruit, ils recoururent à



— 58 —

l'ancienne méthode, réclamant une revision de l'examen. Si le pape
cède encore, c'est parce que dans une question si grave il voudrait
rendre impossible toute critique ultérieure. Pour détruire
l'objection de la Compagnie sur le petit nombre des censeurs, il en
ajoute encore quelques-uns. Dans son discours de réouverture, le
20 mars 1602, il s'adresse aux porte-paroles des jésuites en ces

termes. „Par votre nouvelle doctrine, ou plutôt, par ces anciennes
doctrines qui depuis 12 siècles déjà ont été condamnées et
reléguées par l'Eglise, vous avez tellement agité les esprits des
catholiques, que vous détruisez la paix et déchirez la robe sans couture
du Seigneur, pour réintroduire dans l'Eglise l'hérésie pélagienne."
Il prononça l'éloge de saint Augustin, docteur par excellence de

la grâce, et exalta la mémoire des pontifes Zosime, Boniface,
Célestin, Léon et Hormisdas qui l'ont approuvé entièrement. Puis
s'agenouillant, le saint Père prononça avec larmes une émouvante
prière. Cette série de réunions dura plusieurs années. Clément VIII,
excellent théologien et travailleur acharné, examinait lui-même
les sujets traités ; dans ce soin pour scruter les doctrines de Molina
sur toutes ses faces, on découvrirait plutôt un excès de scrupule.
Cette congrégation fut d'avis que les erreurs de Molina concernant
le libre arbitre, rétablissant l'homme presque dans l'état dont il
jouissait avant la chute, étaient identiques à celles de Cassien. L'une
des séances, celle du 30 septembre 1602, fut agrémentée d'un
épisode tragi-comique. Grégoire de Valence, le principal défenseur
de Molina, avait la parole; citant un passage de saint Augustin,
il le falsifiait, lisant: „et" pour „scilicet", ce qui changeait évidemment

le sens. Un domincain doué d'une remarquable mémoire eut
des doutes et demanda qu'on lui passât la livre que Valentia tenait
à la main. La supercherie ainsi révélée, le pape ne put retenir un
„Ho!" d'indignation et lança au jésuite un regard si foudroyant que
le pauvre théologien tomba par terre, à demi évanoui de frayeur
(et peut-être de honte, qui sait?). Second coup pour les jésuites:
l'autre de leurs avocats, Bastida, renia la doctrine qu'il défendait
et entra dans l'ordre de saint Dominique. Enfin on voyait ce vaste
procès toucher à sa fin, et Clément peut donner ses derniers ordres...
hélas il tombe subitement malade et trépasse après deux semaines
de maladie, le 3 mars 1605. Il avait confié aux cardinaux son
intention de rendre publique la bulle, à la prochaine vigile de

Pentecôte, après vêpres....



— 59 -—

Avant de procéder à l'élection d'un nouveau pontife, les
cardinaux s'engagèrent par serment à terminer cette controverse dans

un délai d'un an. Us nommèrent ensuite Alexandre de Mèdici,
Léon XI, qui mourut tôt après. Son successeur fut Camille Borghése,
sous le nom de Paul V. A nouveau les jésuites rééditent leurs
trouvailles et objections singulières; ils prétendirent subitement
qu'il ne s'agissait pas d'une question de foi, mais d'une simple
interprétation Puis ils appliquèrent aux propositions de Molina
la distinction du fait et du droit. qu'ils condamnèrent plus tard
chez les jansénistes. (Le sinistre ignorant de Sainte-Beuve en attribue
l'invention à ces derniers). Us surent aussi gagner comme protecteur

le roi de France, recrue gagnée chez les huguenots. Lors de

l'attentat de Jean Châtel, les jésuites avaient été expulsés du pays,
mais Henri IV les rappela dans la suite. Sur leur demande il
envoya à Rome le cardinal Du Perron, qui passait pour avoir
l'oreille de Paul V. Le cardinal était thomiste, mais il faisait le

voyage comme ambassadeur et non comme théologien. Henri IV
essaya même du chantage en faisant dire au pape que s'il ne convoquait

pas un concile général, il fallait craindre que l'Eglise gallicane
ne se soumette pas. Comme ce pape n'avait été mêlé qu'incidemment

aux tractations précédentes, il tint à présider de nouvelles
réunions contradictoires. On fouilla tous les actes du concile de

Trente, déposés au château Saint-Ange, pour vérifier si les théories
des jésuites avaient bien été condamnées alors. Une fois de plus
Molina fut censuré par tous les juges à l'exception de Bovius.
On approche de la solution, après avoir été, quant aux exigences
de la „société", jusqu'aux extrêmes limites des concessions. Paul
ordonne aux cardinaux et consulteurs le dresser la bulle, ce qui est

fait au cours de neuf sessions. On précise et polit encore méticuleuse-
ment les thèses durant sept mois. Et maintenant survient la
fameuse, la mystérieuse (et fatale) journée du 28 août 1607. La bulle
Gregis dominici est toute prête, il ne manque plus que la
proclamation officielle et les sceaux pour qu'elle obtienne valeur juridique.
Le pape a convoqué l'ultime assemblée pour la fête de saint Augustin:

assemblée secrète dont on sait seulement qu'on y discuta si,

„vu les circonstances présentes, il convenait de procéder à ce
jugement apostolique ?". Quelques écrivains jésuites ont prétendu qu'on
examina s'il fallait condamner Molina. insinuation grotesque,
il y a longtemps que cela était décidé et couché par écrit. Trois
jours après, le pape convoque les généraux rivaux et leur remet



— 60 —

à chacun une lettre de sa main, où il déclare que les parties peuvent
rentrer chez elles et que le Saint-Siège publiera sa décision en temps
opportun. Il interdit aux deux ordres de se combattre dorénavant.
C'est ce qu'on appelle, en bon français, une fin en queue de poisson.
Siéger pendant une décennie pour en arriver là Dans toute l'Europe
les jésuites exultèrent et illuminèrent comme pour une victoire; il
y avait de quoi jubiler en effet: la condamnation était ajournée
sine die, et en attendant, toute licence était accordée pour moliniser
à outrance. L'on comprend aussi le désappointement des prêcheurs :

combattre si longtemps, tenir déjà la victoire... et la voir s'évanouir
comme par enchantement. En attendant une publication
problématique, l'erreur sera tolérée au même titre que la vérité. Pelage
mis sur le même pied que l'évêque d'Hippone La grande question
reste évidemment de savoir pourquoi la promulgation fut différée,

pourquoi la bulle Gregis dominici fut reléguée dans les archives
vaticanes On ne saurait pourtant admettre qu'après tant de
recherches le pape et les cardinaux se fussent subitement persuadés

que Molina était catholique Les motifs doivent être cherchés hors
de la controverse, cela ne laisse aucun doute. D'après l'aveu de

quelques participants (nous l'avons déjà indiqué), l'on surseoit à

une décision par suite des „circonstances". Que signifie cela
Toutes les suppositions sont permises. Van Riel s'en tient à l'opinion

la plus courante. (Personnellement nous n'excluons pas la
possibilité d'un coup de théâtre, juste avant la séance : soit menace
précise des jésuites, soit intimidation transmise par Du Perron ou
Bellarmin.) A la page 253 du „Beitrag" est donc évoqué le conflit
de Venise, qui serait „la circonstance" ayant, à la dernière heure,
rendu inopportune la promulgation. Il s'agit d'une lutte politico-
religieuse entre le sénat de Venise et la curie. En 1603 un décret
vénitien interdisait la fondation de nouveaux couvents sans l'assentiment

des autorités civiles, et en 1605 il est défendu au clergé
d'acquérir des biens immeubles. (Sans compter d'autres conflits
de compétences.) Le 15 avril 1606 le pape excommunia le doge,
le sénat, et lança l'interdit sur la ville. Mais les deux clergés de
la cité continuèrent de fonctionner comme si de rien n'était, sauf
les jésuites qui s'exilèrent. Le sénat porta alors un décret leur
interdisant à tout jamais le retour. Au bout d'une année les deux
partis finirent par s'entendre et se réconcilier, mais sur le dos du
Gesù: puisque l'interdit fut levé tandis que les jésuites restaient
bannis. (Le 28 août 1607 on pouvait encore espérer un arrange-



— 61 —

ment.) Du Perron, dans une missive à son roi, semble compter
sur cet événement pour influencer le pape, puisqu'il écrit: „Je crois

que la chose reprendra son cours, s'il n'arrive quelque incident
sur le fait des Venetiens, qui l'interrompe." En effet cela pouvait
servir d'argument: était-il bon d'infliger l'amertume d'une
condamnation aux jésuites, qui avaient pâti par suite de leur soumission
au Saint-Siège La papauté avait-elle de plus fervents défenseurs
Evidemment que l'argument est de taille... au point de vue
diplomatique, sans être péremptoire pour autant. (Paul V pouvait à la
rigueur omettre une désignation personnelle dans la bulle et biffer
toute allusion blessante, supprimer entre autres l'introduction.)
Quoiqu'il en soit, la position était dramatique : il s'agissait de choisir
entre la paix de l'Eglise et le maintien de la doctrine. (L'histoire
connaît un précédent à cette façon d'agir, mais sur une question
de minime importance. Sous le pontificat de Pie II, Dominicains
et Franciscains n'étaient pas d'accord sur un point d'interprétation
concernant le sang de Jésus-Christ. Le pape avec la majorité
des cardinaux était de l'avis des prêcheurs, mais on renonça à

rendre publique la décision prise, pour ne pas froisser les frères
mineurs dont on avait besoin pour lancer la croisade contre les

Turcs.)
Si l'on se reporte à l'ouvrage de van Riel et à ses nombreuses

références, on constatera qu'il n'y eut pas, dans l'histoire religieuse,
de procès mené avec plus de soin et dont on puisse mieux suivre

pas à pas les tractations. Néanmoins il se trouve encore des jésuites

pour prétendre ne rien savoir de cette bulle Gregis dominici, et
nier même son existence auprès d'auditeurs peu versés. Et pourtant
on sait très exactement où elle est déposée puisque l'archevêque
de Malines, Jacques Boonen, l'a vue, touchée et lue dans les archives
secrètes du Vatican.

Le jansénisme est une conséquence directe de l'échec des

Congrégations, une nouvelle réaction. La bulle de Paul V était un
premier Augustinus. (Gazier en donne le texte à la fin du second
tome de son „Histoire générale du Mouvement Janséniste".) Si

cette condamnation de Molina avait vu le jour, elle aurait pacifié
l'Eglise et fait triompher la vérité; l'intervention de Monsieur
d'Ypres aurait été superflue, Arnauld, Nicole, Pascal n'auraient
pas eu à s'élever contre les novateurs audacieux, et le monastère
de Port-Royal, complètement oublié du siècle, coulerait peut-être
encore en silence des jours heureux.



— 62 —

Mais par suite de l'incompréhensible neutralité du Saint-Siège,
la théologie du Gesù a prospéré sans relâche, produisant cette nuée
de casuistes qui ont découvert le secret d'excuser toutes les

transgressions. L'audace première s'est peut-être légèrement émoussée

après les Congrégations et Port-Royal, mais ce n'était que pour
mieux envahir l'Eglise. Comme en religion tout se tient, il faut
attribuer à cet affaiblissement des dogmes de la grâce et de

prédestination, l'affaiblissement de la discipline dans les sacrements
et dans la vie. Et par contre-coup l'augustinisme a été de plus
en plus écarté dans l'Eglise romaine. Qui oserait y parler ouvertement

des censures de Louvain et des Congrégations C'est F

„Unigenitus" qui l'emporte sur „Gregis dominici" pour le grand dam
de la pure doctrine. Même les dominicains se sont laissés glisser:
le néo-thomisme n'est qu'un délayage de la doctrine antique, une
sorte d'abondance où entre plus d'eau que de vin. Cependant il
ne faudrait pas rabaisser la portée des Congrégations de auxiliis
divinae gratiae, elles ont formellement condamné le molinisme
comme hérétique, et c'est à la naissance des erreurs, quand personne
n'y est encore accoutumé, que l'orthodoxie s'exprime avec le maximum

de clarté. Le jansénisme a mis définitivement le doigt sur
la plaie.

Sous les pontifes suivants, l'ordre de saint Dominique a souvent
demandé si les circonstances n'étaient pas enfin opportunes pour
une publication de la fameuse bulle (La papauté s'est engagée,
à cette condition, en la personne de Paul V.) Sans résultat, hélas!
Mais pour autant nous ne perdons pas l'espoir. Il plaira sans doute
un jour à Dieu de ramener son Eglise aux sources de la foi, et par
là à l'union de ses enfants.

Marcel-Léon Hegelbach.


	L'histoire des congrégations des auxiliis par Cornelis Gerardus van Riel

