
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: Zur Kenntnis der orthodoxen Kirche des Ostens

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21

Zur Kenntnis der orthodoxen KirGhe des Ostens.

Zwei Publikationen über die orthodoxe Kirche des Ostens

sind kurz nacheinander erschienen, die deshalb von besonderer

Bedeutung sind, weil sie von Vertretern dieser Kirche stammen, also

authentischen Charakter besitzen. Die eine ist der offizielle Bericht
über den ersten Kongress orthodoxer Theologen in Athen vom
29. November bis 6. Dezember 1936 *). Der Kongress hat seinerzeit
in unserer Zeitschrift eine eingehende Würdigung aus der Feder

von Prof. Zankow erhalten, die ein gutes Bild von seiner Wichtigkeit

gibt2). Welche Fülle von Arbeit geleistet worden ist, ist
aus dem vorliegenden sorgfältig verfassten Bericht ersichtlich, der
in grossem Format 540 Seiten umfasst. Im Abendland wird der
Bericht deshalb besonders willkommen sein, weil alle wissenschaftlichen

Referate in abendländischer Sprache, die meisten in
deutscher, andere in französischer und enghscher Sprache gedruckt
sind. Ausser der griechischen scheinen diese Sprachen Kongresssprache

gewesen zu sein, weil Griechen, Slawen, Rumänen sie im
Verkehr miteinander benützen, um sich verständigen zu können.
Die zweite ebenso willkommene Publikation ist das erste Heft des

X.Bandes der „Ekklesia": Die orthodoxe Kirche auf dem Balkan
und in Vorderasien. Es behandelt Geschichte, Lehre und
Verfassung der orthodoxen Kirchen 3). Fast alle Verfasser waren am
Theologenkongress mit wissenschaftlichen Referaten beteiligt. Das
Buch kann in mancher Beziehung als Ergänzung zum erwähnten
Bericht zu Rate gezogen werden.

Beide Publikationen bestätigen, wie anregend die ökumenische
Bewegung auf das Leben der Orthodoxie gewirkt hat. Die orthodoxen

Teilnehmer, Bischöfe und Theologen, die einander vorher
gar nicht gekannt hatten, schlössen sich auf den abendländischen
Konferenzen zu einer Gruppe zusammen — nicht nur um
geschlossen zu den Zielen der ökumenischen Bewegung Stellung zu

*) Procès-Verbaux du Premier Congrès de Théologie orthodoxe à
Athènes 29 novembre—6 décembre 1936. Publiés par les soins du Président
Prof. H. Alivisatos. Athènes, Impr. „Pyrsos" S.A. 1939.

2) I. K. Z. 1937, S. 129 ff.
3) „Ekklesia" : Eine Sammlung von Selbstdarstellungen der christlichen

Kirchen, herausgegeben von F. Siegmund-Schultze. 45. Lieferung des
Werkes: Geschichte, Lehre und Verfassung der orthodoxen Kirche. Preis
7 Schw. Fr. Verlag Leopold Klotz, Leipzig C. 1, 1939.



— 22 —

nehmen, sondern um auch gemeinsame Angelegenheiten der eigenen
Kirche zu beraten. So regte Prof. Dr. Alivisatos auf einer solchen
besondern Zusammenkunft dieser Gruppe im Jahre 1922 in Kopenhagen

an, einen orthodoxen Kongress ins Auge zu fassen. Die
Anregung fand einmütig gute Aufnahme, wurde 1930 in Athen, 1932

in Cambridge und 1935 in Chamby weiter erörtert, bis sie, dank
der Energie ihres Urhebers, des Prof.'s Dr. Ahvisatos, in Athen im
Jahre 1936 verwirklicht werden konnte. Darüber ist im Vorwort
und in der Eröffnungsrede des Präsidenten des Kongresses, des

Prof.'s Dr. Alivisatos, das Nähere nachzulesen.
In dieser bemerkenswerten Eröffnungsrede ergeht sich Prof.

Alivisatos über die Bedeutung und den Zweck des Kongresses 1).

Die orthodoxe Kirche bildet in ihrem innern Bestand und in
ihrem inneren Wesen einen überaus wichtigen Ausdruck der
christlichen Weltanschauung, eine Fortsetzung der alten und
ungeteilten Kirche und eine wunderbare Verbindung der fundamentalen
Grundsätze der christlichen Religion mit dem altgriechischen
Denken. Trotz des griechischen Charakters ist ihr eine anpassungsfähige

Glaubenskraft eigen, als Beweis wird das Wunder der
slawischen und der andern orthodoxen Völker angeführt. Sie wurde
zu einem grossen Verbindungsfaktor zwischen den Völkern. Sie
betrachtet ein Zusammenarbeiten mit der übrigen christlichen Welt
in der ökumenischen Bewegung als kostbar — aus vielen wichtigen
Gründen, besonders aber auf Grund des Reichtums und der
Bedeutung der Heiligen Tradition, die sie besitzt. Die Bedeutung der
Tradition werde jetzt auch von Kirchen anerkannt, die sie seinerzeit
abgelehnt haben 2). Diese Bedeutung der Orthodoxie bedinge eine
volle Erkenntnis ihrer Verpflichtungen gegen sich selbst und die
andern, sowie die Schaffung eines einheitlichen Bewusstseins der
Kraft, die die Orthodoxie nach innen und nach aussen hin darstellt.
Das sei die Bedeutung und der Sinn des Kongresses. Die orthodoxe
Kirche hat nach positiven Richtlinien und auf Grund einer
eingehenden Prüfung selbst ihres Wesens und ihrer Natur, ihrer
Tendenzen, Ziele und Verpflichtungen sowie ihrer näheren und ferneren
Umgebung zu handeln. Die Erkenntnis aller dieser Existenzpunkte

lag stets und liegt immer noch in der theologischen Wissenschaft.

In der Sklavereiperiode — schon vorher und auch nachher

— geriet die Theologie in Abhängigkeit des Westens. Ein

') S. 72 ff.
2) S. 74.



— 23 —

Beispiel sind die orthodoxen Bekenntnisse 1). Über sie sagt der
Redner: „Ich bin sicher, dass heute kein orthodoxer Theologe mit
wirklich unbeeinträchtigtem orthodoxem Gewissen je zugeben
könnte, dass jene Bekenntnisse, so wie sie verfasst sind, die echte
orthodoxe Anschauung und Lehre wiedergeben, denn es ist offenbar,

dass sie alle, das eine mehr, das andere weniger, ungeachtet
der in ihnen enthaltenen durchaus orthodoxen Lehren, deutliche
Spuren ihrer päpstlichen oder protestantischen Herkunft
aufweisen und an manchen Stellen schier päpstliche oder protestantische

Lehren enthalten." Bis vor kurzem lautete das Urteil über
diese Bekenntnisse anders. Man erkannte aber mit der
fortschreitenden wissenschaftlichen Forschung die Notwendigkeit
eines reinen orthodoxen Bewusstseins und dass die orthodoxe
Theologie wegen ihres eigenen Reichtums, besonders des

patristischen, vollkommen selbstgenügsam ist, ja dass sie sich auf
ihrer eigenen Basis und ihren ursprünglichen Richtungslinien ohne

jegliche fremde Leitung und äusseren Einfluss weiter entwickeln
kann. Das herauszuarbeiten, ist eine schwere Aufgabe. Das

Programm des Kongresses zeigt es. Alle die Themen können jetzt
nicht gelöst werden. Sie zeigen nur die Fragen, die das heutige
theologische Denken beschäftigen. Ihre Prüfung wird während der

folgenden Kongresse erfolgen müssen. Durch all das sucht die

theologische Wissenschaft der Kirche zu dienen. — Diese bedeutsame

Rede ist im Bericht im griechischen Text und in deutscher
und französischer Sprache abgedruckt.

In den Vorträgen, sie sind unter drei Haupttitel zusammengefasst,

— die theologische Wissenschaft in der orthodoxen Kirche,
kirchliche Fragen und Desiderata — suchen die Referenten das

Wesen der Orthodoxie hauptsächlich auch im Gegensatz zum
Westen zu umschreiben und abzugrenzen. Es werden aber auch
Themen behandelt, die die Orthodoxie allein angehen, die aber
ebenfalls dazu angetan sind, ihre Grundsätze kennen zu lernen.
Im Vortrag des ersten Teils spricht Prof. P. Bratsiotis von der
theologischen Fakultät in Athen über die Grundprinzipien und
Hauptmerkmale der orthodoxen Kirche 2). Zunächst führt er aus,
das Problem sei nicht von der orthodoxen, sondern von
römischkatholischen und protestantischen Theologen gestellt worden.
Er geht von den ungünstigen Urteilen der liberalen protestantischen

*) S. 76.
2) S. 115 ff.



— 24 —

Theologie unter Führung Harnacks aus, bis dann infolge des

Martyriums der russischen Kirche und der ökumenischen
Bewegung eine vertiefte Erkenntnis erfolgte. Er erwähnt, dass
einzelne gerechtere Stimmen gehört worden seien. Angeführt werden
sie ausser der Symbolik von Gass nicht. In der Kirche von England

und in der der Altkatholiken waren sie nicht vereinzelt, was
wohl hätte angeführt werden können. Eine gewisse Ergänzung
bietet das Heft der „Ekklesia", in welchem Erzbischof Dr. theol.
Germanos, Metropolit von Thyatira und Exarch des ökumenischen
Patriarchen im Westen (London), die Beziehungen der orthodoxen
Kirche zu den andern Kirchen behandelt1). Nach einer kurzen
Skizzierung der Entstehung und der Geschichte der Trennung
zwischen Ost und West werden die neueren Versuche einer Einigung
besprochen, ausführlich die mit den Anglikanern und Altkatholiken.
Als hauptsächlichstes Grundprinzip und als wesentliches
Kennzeichen der orthodoxen Kirche bezeichnet Prof. Bratsiotsis ihr
Verharren bei der aus der alten katholischen Kirche geerbten
Heihgen Tradition. Die Treue zu ihr, sie wird nicht als eine statische,
sondern als eine dynamische Grösse aufgefasst, bedeutet nicht
einfach Treue gegenüber vergangenen Zeiten und äusserer Autorität;
sie stellt vielmehr eine lebendige Verbindung mit der Fülle der
kirchlichen Erfahrung dar. Die Tradition ist in der orthodoxen
Kirche ebenso wie die Heihge Schrift Wort Gottes. Der Referent
versucht den Nachweis, dass das Verharren bei der Tradition ein
Grundprinzip und Hauptmerkmal der Kirche Christi seit der
ersten Stunde ihrer Gründung sei. Zur Tradition äussert sich ebenfalls

Prof. Balanos in dem Vortrag „ Die neuere orthodoxe Theologie
in ihrem Verhältnis zur patristischen Theologie und zu den neueren
theologischen Auffassungen und Methoden"2). Wir haben von dieser
Arbeit schon im zweiten Heft 1939 Notiz genommen und die
Ausführungen über die Tradition besprochen 3). Auf das Verhältnis
von Schrift und Tradition kommt ferner Prof. Dyobouniotes in
Athen in dem Aufsatz der „Ekklesia" „Die Lehre der Griechisch -

Orthodox-Anatolischen Kirche" zu sprechen. Er sagt: Die ganze
durch Jesus Christus und die Apostel geschehene göttliche
Offenbarung ist also sowohl im Neuen Testament wie in der apostolischen
Überlieferung, welche so zwei gleichwertige Quellen des Glaubens

„Ekklesia", a. a. O. S. 114 ff.
2) A. a. O. S. 232 ff.
3) Vgl. 1939 Heft 2, S. 67 u. S. 80 ff.



— 25 —

bilden, enthalten1). Ausdrücklich wird hervorgehoben, die apostolische

Überlieferung hat nicht nur den Charakter einer Auslegung
der im Neuen Testament enthaltenen göttlichen Offenbarung,
sondern auch den Charakter eines Zusatzes. Betrachtet man die
verschiedenen orthodoxen Äusserungen über die Tradition, kommt
man zum Schluss, dass eine gründliche Untersuchung dieses
Gegenstandes eine nächste Aufgabe der orthodoxen Theologie bilden
muss.

Als weitere Grundprinzipien der orthodoxen Kirche nennt
Prof. Bratsiotis in formaler Hinsicht die ausgeglichene
Verbindung von Autorität und Freiheit, in materieller Hinsicht die
starke Betonung der Menschwerdung des Logos und besonders der
Gottheit Christi, der die Theosis des Menschen entspricht. Ein
anderer Hauptzug ist das starke Betonen der Vergänglichkeit
der Güter dieser Welt im Hinblick auf die Ewigkeit und das
Jenseits und die damit zusammenhängende lebendige Bewahrung
des urchristlichen eschatologischen Gedankens. Dieser Zug, vereint

mit der Betonung der Theosis des Menschen in Christo,
verschafft der Frömmigkeit eine asketisch-mystische Farbe. Ein
anderes Grundprinzip ist in materieller Hinsicht die Anerkennung
der den Laien zugehörigen Rechte im ganzen kirchlichen Leben
ohne Verkennung der Stellung des Klerus und des hierarchischen
Charakters der Kirche. Das ganze Volk bildet den Leib der Kirche,
ihre Stimme und Organ ist die Hierarchie. Höchste Autorität
haben die ökumenischen Konzile, deren Ökumenizität vom
Bewusstsein der ganzen Kirche anerkannt und bezeugt werden soll.
Das äussere Kriterium des ökumenischen Konzils ist also die

Anerkennung seiner Entscheidungen von der ganzen Kirche, die
im Grunde die einzige unfehlbare Autorität bildet. Verstehen wir
diese Ausführungen richtig, wird damit die mechanische Unfehlbarkeit

der Konzilien abgelehnt. Als Grundprinzip ist das Synodalsystem

in der Verwaltung der verschiedenen Teile und der ganzen
Kirche als Gesamtheit anzusehen. Endlich ist zu den Hauptmerkmalen

der Verzicht der Kirche auf politische Macht zu rechnen.
Im folgenden Vortrag stellt Prof. S. Bulgakoff vom russischen

theologischen Institut in Paris eine Reihe von Thesen über die
Kirche auf. Einleitend wird gesagt, die Lehre von der Kirche
existiert in der Orthodoxie tatsächlich mehr in der Gestalt der

„Ekklesia", a. a. O. S. 55 ff.



— 26 —

Tatsache als einer Doktrin. Aber sie muss jetzt auch in den
dogmatischen Grundsätzen dargelegt werden. Die Entwicklung der
Thesen findet sich in den Veröffentlichungen des Referenten, vor
allem in seinem Buch „L'Orthodoxie".

Im zweiten Abschnitt des ersten Teils der Beratungen, die
die freie wissenschaftliche Forschung in der Theologie und die
kirchliche Autorität zum Gegenstand der Untersuchungen hat,
steht ebenfalls das Bestreben im Vordergrund, die orthodoxen
Anschauungen gegen die der Andersgläubigen abzugrenzen. Im
ersten Vortrag „Bibelkritik und kirchliche Autorität" stellt der
Alttestamentier der Fakultät in Athen, Prof. Vellas, fest, dass die
orthodoxe Theologie kritische Arbeiten nicht ausser acht lassen

darf, wenn sie wirklich eine Bibelwissenschaft begründen will.
Er sieht in der Kritik keine Gefahr für die Kirche, denn die Frage
nach dem Schriftsteller muss von der Kanonizität des Buches

z. B. gesondert werden. Die Offenbarung kann nur dort gelten,
wo es sich um dogmatische und ethische Wahrheiten handelt.
Wenn ferner diese oder jene Lehre in der Heiligen Schrift als Wort
Gottes angesehen wird und göttliche Autorität erhielt, ist es völlig
gleichgütig, woher sie genommen ist. Im Vortrag des
neutestamentlichen Exegeten aus Athen, des Prof. E. Antoniadis: „Die
orthodoxen hermeneutischen Grundprinzipien und Methoden der

Auslegung des Neuen Testaments und ihre theologischen
Voraussetzungen" steht als erste These : Die den Kanon des Neuen
Testamentes bildenden 27 Schriften enthalten nicht die ganze, in der
Person Christi geschehene göttliche Offenbarung, sondern nur einen
Teil davon, und bilden darum nur die eine Quelle der christlichen
Wahrheit, deren andere die kirchliche Tradition istx). Die Tradition

ist das Ursprüngliche, das Neue Testament stellt eine authentische

Tradition dar. Auch nach der Vollendung des Kanons
behielt die mündliche Überlieferung ihre Bedeutung, insofern man
sie der Bibel, die allerdings als höchste Glaubensnorm verehrt
wurde, erklärend und ergänzend zur Seite stellte. Sie ist als zweite
Quelle der neutestamentlichen Offenbarung zu betrachten. Die
orthodoxe Kirche lässt die Tradition bis ins 8. Jahrhundert (7.
ökumenisches Konzil) reichen und bestimmt ihren Inhalt durch zwei
Merkmale, nur diejenigen Lehren der Tradition sind wahr, die dem
Zeugnis des neutestamentlichen Kanons nicht widersprechen, und

') S. 146.



— 27 —

nur die Lehren sind als apostolisch verpflichtend, die bis auf die
apostolische Zeit zurückreichen und die überall und alle Zeit und
allerseits geglaubt worden sind (Vincentius von Lerinum). Die
Kirche ist vermöge des in ihr wohnenden Heiligen Geistes nicht
nur der unfehlbare Bewahrer, sondern auch der authentische Lehrer,
Richter und Ausleger der in der Tradition und im Kanon
enthaltenen göttlichen Offenbarung. Ohne die Kirche keine Offen-
berung, wenigstens keine authentische, sichere und zuverlässige.
Der einzigartige Charakter der Heiligen Schrift wird festgehalten,
aber nicht eine allgemeine und absolute Auffassung der Inspiration,

sondern nur eine relative und partielle vertreten. Eine
pneumatische Exegese der Bibel ist notwendig. Sie ist aber nur möglich

durch die geisterfüllte Kirche oder das Lehramt der Kirche,
durch die wir allein erfahren, was Gott als seine Offenbarung
niedergelegt wissen wollte. Ausserhalb der Kirche ist der wahre
Sinn der offenbarten Wahrheiten nicht zu finden. Nur in der
Kirche redet der Heilige Geistx). Die Berücksichtigung der
Tradition empfiehlt sich bei der Exegese des Neuen Testamentes, weil
dieses nicht die grosse Offenbarung enthält. Auch diese
Darlegungen bestätigen, von welcher Bedeutung die Tradition für
die orthodoxe Kirche ist.

Wichtige Probleme bespricht der russische Prof. Kartaschoff
aus Paris in seinem Vortrag „Die Freiheit der theologisch-wissenschaftlichen

Forschung und die kirchliche Autorität". Eine richtige
Grenze zwischen dem göttlichen und menschlichen Prinzip in
der Kirche vermeidet Konflikte. Die orthodoxe Kirche behauptet
ihre Autorität und gnadenvolle Unfehlbarkeit nicht auf heidnische
und sozusagen magische Weise. Die Kirche betrachtet die
Stimme ihrer Konzilien und Lehrer nicht anders als eine inspirierte
Stimme, der sie nicht absolute Vollkommenheit und Unfehlbarkeit
zuschreibt. Ein Konsens der Väter besteht bloss in der Hauptsache,

nicht in sekundären Dingen. Ein Beispiel für die freie
Beziehung zur Autorität der Traditionen stellt die Geschichte der
Kanones dar. Nicht vieles wird, und auch dieses nicht buchstäblich,
sondern nur im Prinzip für bedingungslos, obligatorisch anerkannt.
Die Kirche bindet sich nicht durch Unveränderlichkeit und
Unwiderruflichkeit ihrer Beschlüsse. Durch die alten griechischen
Väter ist das antike kulturhistorische Element mit seiner Rela-

J) S. 168.



— 28 —

tivität organisch und innerlich in den Schoss der Kirche
eingedrungen, ist zur lebendigen Hülle der absoluten Wahrheiten der
christlichen Offenbarung geworden. Dadurch ist die intellektuelle
und wissenschaftliche Schöpferarbeit innerhalb der Kirche gerechtfertigt.

Die Kirche ist mit dem Verlöschen antiker Kulturen nicht
erstarrt, sie hat die Gabe des Heihgen Geistes, die Kraft und das
Recht nicht eingebüsst, bei sämtlichen Erneuerungen des geistigen
Lebens neue Formulierungen früherer Dogmen unfehlbar festzusetzen

und hinsichtlich der sprachlichen und philosophischen Form
neue Dogmenauslegungen anzunehmen. Abzulehnen ist, was im
Wesen und innerer Dialektio den überlieferten Dogmen
widerspricht. Die Christen der neuen Jahrhunderte sind keineswegs
zur Rolle von Archiv- und Museenbewahrern antiker Dogmatik -

formen verurteilt. Wir sind, wie die Alten, ebensolche lebendige
Träger der wesentlichen Inhalte der apostolischen Glaubensüberlieferung,

die sich ewig erneut, in dem sie sich im katholischen
Bewusstsein aller Zeit der kirchlichen Geschichte entsprechend
widerspiegelt und in den Rassen, Sprach- und Kulturverschiedenheiten

variiert.
Der dritte Abschnitt des ersten Teils der Beratungen enthält

überaus aufschlussreiche Beiträge über die äusseren Einflüsse
auf die orthodoxe Theologie nach dem Fall Konstantinopels.
Der seither verstorbene Metropolit Chrysostomus von Athen
behandelt die Einflüsse im 16. und 17. Jahrhundert1), Prof.
Dyobouniotes die Einflüsse seit der Eroberung Konstantinopels,
Prof. Florovsky „Patristics and Modern Theology" die
westlichen Einflüsse in der russischen Theologie 2), Prof. Balanos das

oben angeführte Thema. Leitender Gedanke, die westlichen
Einflüsse müssen überwunden werden, Prof. Florovsky glaubt durch
geistige Rückkehr der Theologie zu den väterlichen Quellen. Der
orthodoxe Gedanke muss dem Westen schöpferisch und geistig
begegnen 3). Den Schluss des ersten Teiles bildet der Vortrag des

Belgrader Prof. Dr. M. Dimitrievitch : La mission de la Science

Théologique pour l'éclaircissement de la conscience ecclésiastique.
Als Einführung und Ergänzung zum dritten Abschnitt können

die Aufsätze aus dem Heft der „Ekklesia" beigezogen werden:
Grundzüge der Geschichte der orthodoxen Kirche vom Metropoliten

S. 193 ff.
2) S. 212 ff.
3) S. 231.



— 29 —

Chrysostomus 1) und die Geschichte der griechischen kirchlichen
Literatur 2).

In den Bekenntnissen und Synodeverhandlungen des 17.
Jahrhunderts fand der Ausdruck „jusxovolcooig" transsubstantiatio
Eingang. Metropolit Chrysostomus bemerkt in seinem Vortrag dazu,
durch die Übernahme dieses Ausdruckes „ist ihrer dogmatischen
Lehre nichts wesentlich Neues hinzugefügt worden; denn für die
orthodoxe Kirche hat dieser Ausdruck dieselbe Bedeutung wie
die alten dogmatischen Termini „iuEragQv-&/uioig", „pexaßoXg",
,,/biexanoigoig". Die Lehre von der Eucharistie ist immer dieselbe

geblieben, wie sie ursprünglich war und wie sie überliefert und
gelehrt wurde". Die Behauptung moderner römischkatholischer
Theologen, die orthodoxe Kirche habe ein römischkatholisches
Dogma akzeptiert, wird als irrig bezeichnet3). Übereinstimmend
damit schreibt Prof. Dyobouniotes in der „Ekklesia" : „ Die
orientalische Kirche gebraucht nur selten den Ausdruck Substanzveränderung

(tAsxovoio)oig), dann aber als gleichbedeutend mit dem
Ausdruck Verwandlung, indem sie die durch diesen Ausdruck
bezeichnete Theorie zur Erklärung der Art der Verwandlung im
Abendmahl nicht annimmt4)."

Der zweite umfangreiche Verhandlungsgegenstand des

Kongresses bildet die Behandlung kirchlicher Fragen. Als erste figuriert

die Einberufung einer ökumenischen Synode, die von
verschiedenen Gesichtspunkten aus von fünf Referenten besprochen
wird. Übereinstimmung herrscht, dass das gegenwärtig verfrüht,
unmöglich, aber auch unnötig sei, schon aus dem Grund, weil keine
dogmatischen Fragen zum Entscheid vorliegen und die kirchlichen
Zustände in einzelnen Ländern nicht normal sind. Die grundsätzlichen

Probleme eines ökumenischen Konzils sind der Gegenstand
eines Vortrages von Prof. Zankow. Über die Autorität eines solchen
äussert er sich wie folgt. Wir können sagen, dass das ökumenische
Konzil die höchste äussere und sogar unfehlbare Autorität in der
Kirche ist, jedoch nicht das Konzil an und für sich, sondern nur
dasjenige, das die grosse Kirche als wirkliches wahres ökumenisches
Konzil erkannte und anerkannte. Die Beschlüsse der Synoden
sind unfehlbar, insofern ihr Zeugnis über den Glauben der Kirche

*) „Ekklesia", a. a. O. S. 19.
2) A. a. O. S. 36.
3) Bericht, S. 206.
4) „Ekklesia", a. a. O. S. 70.



— 30 —

unfehlbar war. Das bezeugt letzten Endes die Kirche selbst, die

ganze Kirche, und allein sie ist unfehlbar l). Prof. Zankow bringt
eine panorthodoxe Synode in Vorschlag. M. Valerian Sesan,

Professor des kanonischen Rechtes in Cernauti, erörtert die
Einberufung einer ökumenischen Synode und deren Mitgliedschaft2).
Seit der Anerkennung der römischkatholischen und protestantischen

Taufe seitens der orthodoxen Kirche ist die Mitgliedschaft
der römischkatholischen und protestantischen Christen an der
ökumenischen Kirche gegeben. Die Teilnahme an der Synode ist
von der Gültigkeit der Cheirotonie abhängig. Die römischkatholische

steht prinzipiell fest. Die Bischöfe hätten einfach vier
grössere und einige kleinere Verirrungen abzuschwören. Ganz
anders steht es nach Prof. Sesan mit den Anglikanern. „Diese
mussten nicht nur alle ihre Irrlehren, und deren gibt es recht viele
und grosse, abschwören, sondern sie mussten gleichzeitig alle
Glaubenslehren der orthodoxen Kirche, denen sie widersprechen
oder selbe missachten, feierlich beeidigen; des weiteren mussten
sie die heihge Firmung annehmen, und erst dann können sie, um
auch Mitglieder der ökumenischen Synode zu werden, die heilige
Cheirotonie erhalten, weil ihre (anglikanische) Cheirotonie gar
keine Cheirotonie vom Standpunkt der orthodoxen Kirche ist
noch sein kann." Nur auf diese Weise würden die römischkatholischen

und anglikanischen Bischöfe wahre orthodoxe und
vollgültige Mitglieder der ökumenischen Synode. Die Anerkennung
der anglikanischen Weihen durch einige autokephale orthodoxe
Kirchen, darunter befindet sich auch die rumänische, wird als ein

grosser dogmatischer Fehltritt bezeichnet 3), denn sie zieht
folgerichtig die Communio in sacris nach sich. Vorläufig ist nicht an
eine ökumenische, sondern nur an eine panorthodoxe Synode zu
denken. Als Verhandlungsgegenstände werden genannt:
Festlegung allgemeiner anwendbarer Bekämpfungsmittel der Sekten,
Verbesserung des Julianischen Kalenders, Verminderung der Festtage,

Vereinfachung des Gottesdienstes, Revision des Fastenwesens,
Schaffung von einheitlichen Propaganda-Institutionen,
Wiederverheiratung der verwitweten Priester, zeitgemässe Vereinfachung
der Verwandtschaftsarten und deren Grade. Aufraffung des
Mönchsstandes zu neuer Entfaltung, Kodifizierung der Kanones.

1) S. 280 f.
2) S. 288.
3) S. 291.



— 31 —

Prof. Alivisatos macht die Anregung, wichtige Fragen, die eine

baldige Lösung verlangen, durch brieflichen Verkehr zwischen den
einzelnen Kirchen oder durch Gesandte zu erledigen und die
Beschlüsse unter der Voraussetzung nachträglicher Genehmigung
durch die künftige Synode zu fassen x). In besondern Referaten
werden Wege zur Durchführung der Kalenderreform, zur
Kodifizierung des kanonischen Rechts und der Revision der liturgischen
Texte besprochen2). Prof. Sesan tritt für eine Revision der
Kanones ein 3). In manchen autokephalen Kirchen geht das
Überhandnehmen der Laien an der Bischofswahl und noch mehr am
ganzen Kirchenregiment vielleicht doch zu weit und muss deshalb

eingedämmt werden, um wenigstens halbwegs eine einheitliche
Verfassungsform in den orthodoxen Kirchen herzustellen. Die
Kanones sind nicht unabänderliche Bestimmungen wie die Dogmen.
Sie regeln das äussere Zusammenleben in der Kirche, das lebendig
und in immerwährender Fortbildung begriffen ist.

Eine Gruppe von Vorträgen erstreckt sich auf die äussere und
innere Mission der orthodoxen Kirche, auf das Verhältnis der
Kirche zur Kultur, zu Staat und Volk und zu den sozialen Fragen.
Alle diese Vorträge zeugen von einem regen geistigen und
kirchlichen Leben in der orthodoxen Kirche und von einer
vielversprechenden Aufgeschlossenheit gegen all das, was die Völker
bewegt. Wir möchten uns darauf beschränken, einige Gedanken
hervorzuheben, die besonders für die Kirchen des Ostens im Gegensatz

zu denen des Westens charakteristisch sind. Zu erwähnen
ist vor allen der Vortrag von Prof. Alivisatos „Kirche, Staat und
Volk vom orthodoxen Standpunkt aus" 4). Die römischkatholische
Denkweise, ebenso die der ihr folgenden theologischen (protestantischen)

Richtungen über den Staat wird abgelehnt, weil sie sich
meistens auf Augustins theokratische Ansichten stützt. Direkt oder
indirekt wird der Staat an sich in der Tatsache der Sünde begründet,
und in seiner sündhaften Tätigkeit wird die Teufelsenergie am
Werke gegen die gottbegründete Kirche gesehen, die allein die

Trägerin des Gottes-Wortes und des Gottes-Willens ist und die
demgemäss auch die ganze Welt selbst in ihrer staatlichen Form
regieren soll und muss 5). Die Anschauung der orthodoxen Kirche

1) S. 300.
2) S. 300 und 308.
3) S. 312.
4) S. 370 ff.
6) S. 372.



— 32 —

beruht auf der Lehre des Neuen Testamentes und der Kirchenväter.
Der Staat ist nicht widergöttlich, sondern eine gottgewollte
Ordnung. Diese These gründet der Referent auf die Heilige Schrift
und weist nach, wie die orthodoxe Kirche sie stets vertreten hat.
Interessant ist die Würdigung des Cäsaropapismus Justinians.
Er bezeichnet ihn als das ideale System des Verhältnisses zwischen
Staat und Kirche, das die enge, gleichmässige, aufrichtige
Zusammenarbeit von Staat und Kirche zur Stützung und Wohlfahrt
der Kirche und zum Wohl des Staates zum Ziel hat. Gegen den
Missbrauch des Systems hat sich die alte Kirche zu verteidigen
gewusst. Die Theokratie der Kirche sollte als sündhaft bezeichnet
werden, denn sie hat viel zu sehr das weltliche Element in den

geistigen Bereich der Kirche eingeführt. Vom richtigen Standpunkt
der orthodoxen Kirche aus ist die aufrichtige, treue Zusammenarbeit

der Kirche mit dem Staat das einzig richtige System der
Beziehungen zwischen diesen beiden von Gott gestifteten Organisationen.

Die Führer der Kirche legen heute grossen Wert auf
dogmatische Lehren, vernachlässigen das sittliche Dogma der
Liebe. „Wenn sie Persönlichkeiten wie Paulus, Ambrosius, Chrysostomus

etc. besitzt, dann braucht sie den Staat als Werk der Sünde
nicht zu fürchten, und selbst, wenn er es ist, wird sie sicherlich durch
die Macht des in ihr wohnenden und wirkenden Heiligen Geistes

erreichen, den sündhaften Staat zu einem Staat des Segens, der
Liebe und des Wohlwollens zu verwandeln. Darum fürchten wir
nicht, dass der heutige Totalitätsstaat, selbst in seiner härtesten
Diktaturform, dem so geführten Christentum im ganzen oder im
einzelnen eine feindselige Weltanschauung aufzwingen wird."
Prof. Zankow spricht über dasselbe Thema 2). Auch er bezeichnet
das Prinzip der „guten Symphonie" zwischen Staat und Kirche
theoretisch als das beste, was in allen Zeiten als das Richtige von
dem kirchlichen Bewusstsein anerkannt worden. Es ist aber schon
theoretisch nicht immer klar und richtig näher ausgeführt und
noch weniger befolgt worden, schon von Justinian selbst
angefangen. Die orthodoxe Kirche hat den Staat immer als eine von
Gott gewollte Ordnung im Prinzip anerkannt. Der Staat entstand
als Mittel der Gegenwirkung gegen die Sünde — er ist nicht Sünde,
sondern ein Notbehelf infolge der Sünde. Er ist Gottesdiener,
um das Gute zu schirmen und das Böse zu bekämpfen. Seine

*) S. 380.
2) S. 389.



— 33 —

Aufgabe ist, in der sündigen Welt des Menschen die äussere

Ordnung des Gemeinschaftswesens zu erhalten und die gerechte
Ordnung zu fördern. Staatsordnung ist nur eine Gottesordnung,
wenn der Staat in Wahrheit und Tat ein „Diener Gottes" ist. Die
Kirche ist vom Staat grundverschieden, sie beansprucht
Selbständigkeit auf ihrem Gebiet und ist zu einer mitarbeitenden
Verbindung mit dem Staat bereit. Sie ist apolitisch, verwahrt sich

gegen Einmischungen des Staates; die gute Symphonie ist erst
gegeben, wenn der Staat seine Grenze kennt und hält, der Kirche
zur Erfüllung ihrer Mission hilft und wenn die Kirche dem Staate
moralische Unterstützung verleiht.

Der unermüdliche Professor Alivisatos formuliert am Schluss
seines Vortrages: „Die biblische und historisch-dogmatische
Begründung der sozialethischen Aufgabe der Kirche vom orthodoxen
Standpunkt"x) die Grundsätze der orthodoxen Sozialethik in
Thesen: Die Kirche hat keine besondere soziale Lehre, sondern

nur das einfache Gebot der Liebe als Fundament für das Leben des

Einzelnen wie der Gesamtheit; sie beweist ihre ununterbrochene
Tradition mit der Lehre, dass die Regeln des Lebens keine andern
sind als die in der Heiligen Schrift gepredigten Wahrheiten von
der Vaterschaft Gottes und der Bruderschaft der Menschen. Sie

hat nicht die Aufgabe, eine sozialethische Reform politischen
Charakters herbeizuführen. Sie soll vielmehr die sozialethischen
Lehren ihren Gläubigen ans Herz legen und die Neugeburt der
Menschheit als Resultat ihrer geistigen Arbeit erwarten. Sie
erkennt eine absolute Gleichheit der Menschen an. Sie kennt keinen
Dogmenglauben, der nicht im Einklang mit der sozialethischen
Forderung der christlichen Liebe steht. Sie sucht in jedem
Individuum ein neues Gewissen zu wecken, das nur dann neu ist,
wenn es von christlicher Nächstenliebe erfüllt ist. Sie versucht,
die menschliche Gesellschaft aus solchen Individuen aufzubauen,
und erblickt darin die Erfüllung des göttlichen Willens auf Erden.
Sie erstrebt damit nichts Weltliches, sondern führt ihre Gläubigen
zur mystischen Vereinigung mit Gott und zum Reiche Gottes,
dessen Anfänge in der sichtbaren Kirche zu erkennen sind; daher
ihr beständiges Verlangen und Beten um Einigung und den Frieden
der ganzen Welt. Sie unterstützt den Staat in seinem Bemühen,
die Bürger zu bessern. Aber sie verwirft jede Gleichschaltung

x) S. 427 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940.



— 34 —

durch den Staat, die ihr geistiges Leben und ihre höhere
Auffassung von der Liebe bedrohtl).

Unter den Desiderata des Kongresses figuriert die Notwendigkeit

einer orthodoxen theologischen Zeitschrift2), Zusammenschluss
der theologischen Fakultäten zu gemeinsamer Arbeit: Geschichte
der theologischen Fakultäten und Lehranstalten, Geschichte der
modernen orthodoxen theologischen Literatur, Veröffentlichung
der laufenden orthodoxen theologischen Literatur, Austausch von
Studenten, Professorenaustausch an den Fakultäten.

Der Kongress hat zum Schluss folgende Beschlüsse

angenommen, die wir wörtlich wiedergeben 3) :

1. Der Kongress stellt mit Befriedigung fest, dass die wichtigsten

Fragen der Orthodoxie zur Verhandlung gekommen sind, und
spricht seine Hoffnung aus, dass die hier geleistete Arbeit als Grundlage

für die weitere Behandlung dieser Probleme auf den künftigen
theologischen Kongressen dienen wird.

2. Der Kongress sieht die Notwendigkeit der Kodifizierung
der Kanones ein und äussert den heiligen orthodoxen Kirchen
gegenüber den Wunsch, eine Kommission von Kanonisten der
theologischen Fakultäten durch das ökumenische Patriarchat
einzusetzen, die diese Arbeit übernehmen soll, um sie dann den heiligen
Kirchen zur Sanktionierung vorzulegen.

3. Der Kongress erkennt die Zweckmässigkeit einer einheitlichen

Redaktion der liturgischen Bücher an und spricht den

heiligen orthodoxen Kirchen gegenüber den Wunsch aus, eine
Kommission von Professoren der theologischen Fakultäten durch
das ökumenische Patriarchat einzusetzen, die sich mit der Bearbeitung

der liturgischen Bücher beschäftigt. Ihr Ergebnis soll dann
ebenfalls den heiligen Kirchen zur Sanktionierung vorgelegt werden.

4. Der Kongress hält es für dringend nötig, dass eine orthodoxe

theologische Zeitschrift erscheint, und bittet auf Grund der
für diesen Zweck angebotenen Gabe S. E. des Metropoliten von
Cernauti die heihgen orthodoxen Kirchen, die hiefür notwendigen
finanziellen Mittel zur Verfügung zu stellen zur Verwirklichung
dieses für Kirche und Theologie gleich wichtigen Unternehmens.

5. Zuletzt spricht der Kongress seinen Wunsch aus, dass unter
den orthodoxen theologischen Fakultäten ein enger Kontakt ent-

S. 434 f.
2) S.451.
3) S. 466 f.



— 35 —

stehen möge, der auch in Gastvorträgen ihrer Professoren und
eventuell im Austausch von Studenten seinen Ausdruck finden soll.

6. Zur Erhaltung und zum Aufbau der brüderlichen Gemeinschaft

bestimmt der Kongress den Tag der drei grossen
ökumenischen Lehrer: Basilius des Grossen, Gregorius des Theologen
und Johannes Chrystostomus als den Tag des gemeinsamen Gebets

und Dankes aller theologischen Fakultäten.
7. Indem der Kongress in der ökumenischen Arbeit für die

Einheit der Kirche und für praktisches Christentum einen erfreulichen

Ausdruck sieht für das Erwachen eines neuen Interesses

an Kirche und Theologie, begrüsst er diese Bewegung und
versichert, dass er bereit ist, an diesem Werk im orthodoxen Geist
mitzuarbeiten.

8. Der Kongress spricht der verfolgten russischen Märtyrerkirche

seine herzliche Teilnahme aus, ferner allen denen, die für den
christlichen Glauben in neuerer Zeit Zeugnis ablegen müssen. Er
ist der festen Überzeugung, dass die Kirche aus diesem Kampfe
siegreich hervorgehen wird.

9. Der Kongress bestimmt, dass der IL Kongress für orthodoxe

Theologie im Jahre 1939 in Bukarest stattfinden soll. Er
stellt für den IL Kongress folgende Themen auf:

1. Die Quellen des orthodoxen Glaubens: a) Die Heilige
Schrift; b) die Heilige Tradition.

2. Die soziale Aufgabe der Kirche.

Von den Aufsätzen der „Ekklesia" möchten wir besonders den
von Prof. Dyobouniotes über die Lehre der orthodoxen Kirche
erwähnen und einiges daraus hervorheben. Über die Kirche
vernehmen wir, dass sie als Ganzes unfehlbar sei. Die Meinung der
Kirche als Ganzes tut sich besonders in den ökumenischen Synoden
kund, die unfehlbar sind, so weit sie die Meinungen der Kirche als
Ganzes vertreten. Die Kirche kann eine Synode, die als
ökumenische zusammengetreten ist, ablehnen oder anerkennen. Dogmen
der Kirche sind nicht nur die von ökumenischen Synoden
aufgestellten, sondern auch solche, die vom Gewissen der Kirche als ein
Ganzes anerkannt sind. Für die letzteren muss der Beweis, dass
sie Lehren der Kirche und nicht private Anschauungen sind,
gebracht werden. Der Verfall der Kirche unter der Herrschaft der
Türken war der dogmatischen Entfaltung im Osten nicht günstig.
Sie geriet vielfach auch unter westlichen theologischen Einfluss,



— 36 —

so dass die Feststellung ihrer durch allgemeine Synoden nicht
formulierten Lehre erschwert wird. Nach der Lehre über die
Erbsünde glaubt die Kirche, dass das Bild im Menschen durch die Sünde

zwar verdunkelt und abgeschwächt, aber doch so erhalten blieb,
dass er das Gute tun und mit Hilfe der Gnade Gottes gerettet werden
kann. Bemerkt wird, dass die Gottesmutter von der Erbsünde
nicht ausgeschlossen sei. Da der Mensch die Freiheit nicht verloren
hat, kann er die Gnade ablehnen. Sich selbst kann er nicht retten,
sich selbst der Belohnung der Gnade nicht würdig machen, nicht
selbst den Anfang seiner Rettung erwirken, die erste Triebkraft ist
die Gnade. Der Glaube, der nicht nur aus Gnade, sondern auch aus
der menschlichen Freiheit hervorgeht, schliesst nicht nur
Erkenntnis, sondern auch Gefühl und Willen in sich. Deshalb sind
mit ihm die guten Werke verbunden. Bei der Rettung werden
verschiedene Grade unterschieden: Wiedergeburt, Rechtfertigung
und Heiligung. Die Wege Gottes sind unergründlich. Man kann
nicht bestimmen, wo der eine Grad aufhört und wo der andere
anfängt, auch geschieht nicht bei allen dasselbe, im Gegenteil,
diese Wirkungen sind miteinander verbunden, so dass sie zuweilen
eine Einheit und verschiedene Seiten derselben Sache zu bilden
scheinen. Der Hauptgrund für die Verschiedenheit der Lehre von
der Rechtfertigung zwischen der orthodoxen und der protestantischen

Kirche bildet die Lehre von der Erbsünde. Im Gegensatz
zum Protestantismus wird die stufenweise Entwicklung zur
Rechtfertigung angenommen, und es wird damit die Heiligung verbunden,
welche Entwicklung und Fortschritt der Rechtfertigung ist. Heiligung

geht ebenfalls aus göttlicher und menschlicher Wirkung hervor.
In der Rechtfertigung herrscht die göttliche Tätigkeit vor, in der

Heiligung ist die menschliche überwiegend. Über die Abendmahlslehre

wurde oben schon referiert. Nachzutragen ist noch die Lehre
über den Opfercharakter des Abendmahles. Durch dieses Opfer
tritt kein Zusatz zum Opfer Christi am Kreuz ein und wird auch
nicht wirklich der Tod Christi, der einmal gekreuzigt ist, wiederholt,
sondern es dient geheimnisvoll und unblutig zur Mitteilung
besonders der Früchte des am Kreuz stattgefundenen Opfers.

Das kanonische Recht und der Kultus werden in knappen
Darlegungen von Prof. Alivisatos dargelegt. Im Aufsatz über das

Mönchtum in Geschichte und Gegenwart von Prof. Dr. B. Stephanides

kommt die Gegenwart zu kurz. Umfangreich ist die schon
erwähnte Arbeit von Erzbischof Dr. Germanos über die Beziehungen



— 37 —

der orthodoxen Kirche zu den andern Kirchen. Man spürt, dass

ein kirchlicher Führer hier das Wort ergriffen hat, der mitten
in der ökumenischen Bewegung steht und über die nötige
Sachkenntnis verfügt. Den Abschnitt über die Verhandlungen mit der
altkatholischen Kirche schliesst er: „Der allgemeine Eindruck
dieser Beratungen (der Orthodoxen mit den Altkatholiken in
Lausanne 1927 und in Bonn 1931) war auf seiten der orthodoxen
Vertreter der, dass zwischen den beiden Kirchen eine volle
Übereinstimmung in den wesentlichen Punkten herrscht. Aber die
Verzögerung der orthodoxen Prosynode hat notwendigerweise auch
den Aufschub des Beschlusses einer endgültigen Einigung und
sakramentalen Gemeinschaft zwischen der orthodoxen und der
altkatholischen Kirche zur Folge1)." Wir möchten nicht
versäumen, noch das Vorwort des Herausgebers der „Ekklesia", des

Prof.'s Siegmund-Schultze, besonders hervorzuheben als Beispiel
eines feinen Verständnisses eines abendländischen Theologen für
das Wesen und die Eigenart der orthodoxen Kirche des Ostens.

Bern. Adolf Küry.

J) „Ekklesia", a. a. O. S. 149.


	Zur Kenntnis der orthodoxen Kirche des Ostens

