Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: Zur Kenntnis der orthodoxen Kirche des Ostens
Autor: Kary, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lur Kenntnis der orthodoxen Kirche des Ostens.

Zwei Publikationen iiber die orthodoxe Kirche des Ostens
sind kurz nacheinander erschienen, die deshalb von besonderer Be-
deutung sind, weil sie von Vertretern dieser Kirche stammen, also
authentischen Charakter besitzen. Die eine ist der offizielle Bericht
iiber den ersten Kongress orthodoxer Theologen in Athen vom
29. November bis 6. Dezember 1936 1). Der Kongress hat seinerzeit
in unserer Zeitschrift eine eingehende Wiirdigung aus der Feder
von Prof. Zankow erhalten, die ein gutes Bild von seiner Wichtig-
keit gibt 2). Welche Fiille von Arbeit geleistet worden ist, ist
aus dem vorliegenden sorgfiltig verfassten Bericht ersichtlich, der
in grossem Format 540 Seiten umfasst. Im Abendland wird der
Bericht deshalb besonders willkommen sein, weil alle wissenschaft-
lichen Referate in abendlindischer Sprache, die meisten in
deutscher, andere in franzésischer und englischer Sprache gedruckt
sind. Ausser der griechischen scheinen diese Sprachen Kongress-
sprache gewesen zu sein, weil Griechen, Slawen, Ruménen sie im
Verkehr miteinander bentitzen, um sich verstdndigen zu konnen.
Die zweite ebenso willkommene Publikation ist das erste Heft des
X.Bandes der , Ekklesia“: Die orthodoxe Kirche auf dem Balkan
und in Vorderasien. Hs behandelt Geschichte, Lehre und Ver-
fassung der orthodoxen Kirchen 3). Fast alle Verfasser waren am
Theologenkongress mit wissenschaftlichen Referaten beteiligt. Das
Buch kann in mancher Beziehung als Ergédnzung zum erwihnten
Bericht zu Rate gezogen werden.

Beide Publikationen bestétigen, wie anregend die 6kumenische
Bewegung auf das Leben der Orthodoxie gewirkt hat. Die ortho-
doxen Teilnehmer, Bischéfe und Theologen, die einander vorher
gar nicht gekannt hatten, schlossen sich auf den abendlidndischen
Konferenzen zu einer Gruppe zusammen —— nicht nur um ge-
schlossen zu den Zielen der 6kumenischen Bewegung Stellung zu

') Proces-Verbaux du Premier Congrés de Théologie orthodoxe &
Athenes 29 novembre—6 décembre 1936. Publiés par les soins du Président
Prof. H. Alivisatos. Athénes, Impr. ,,Pyrsos® S. A. 1939.

) I.K. Z. 1937, S.129 ff.

%) ,,Ekklesia‘“: Eine Sammlung von Selbstdarstellungen der christlichen
Kirchen, herausgegeben von F. Siegmund-Schultze. 45. Lieferung des
Werkes: Geschichte, Lehre und Verfassung der orthodoxen Kirche. Preis
7 Schw. Fr. Verlag Leopold Klotz, Leipzig C. 1, 1939.



— 99

nehmen, sondern um auch gemeinsame Angelegenheiten der eigenen
Kirche zu beraten. So regte Prof. Dr. Alivisatos auf einer solchen
besondern Zusammenkunft dieser Gruppe im Jahre 1922 in Kopen-
hagen an, einen orthodoxen Kongress ins Auge zu fassen. Die An-
regung fand einmiitig gute Aufnahme, wurde 1930 in Athen, 1932
in Cambridge und 1935 in Chamby weiter erdrtert, bis sie, dank
der Energie ihres Urhebers, des Prof.’s Dr. Alivisatos, in Athen im
Jahre 1936 verwirklicht werden konnte. Dariiber ist im Vorwort
und in der Eréffnungsrede des Prisidenten des Kongresses, des
Prof.’s Dr. Alivisatos, das Néhere nachzulesen.

In dieser bemerkenswerten Eroffnungsrede ergeht sich Prof.
Alivisatos iiber die Bedeutung und den Zweck des Kongresses !).
Die orthodoxe Kirche bildet in ihrem innern Bestand und in
ihrem inneren Wesen einen iiberaus wichtigen Ausdruck der
christlichen Weltanschauung, eine Fortsetzung der alten und unge-
teilten Kirche und eine wunderbare Verbindung der fundamentalen
Grundsitze der christlichen Religion mit dem altgriechischen
Denken. Trotz des griechischen Charakters ist ihr eine anpassungs-
fahige Glaubenskraft eigen, als Beweis wird das Wunder der
slawischen und der andern orthodoxen Volker angefithrt. Sie wurde
zu einem grossen Verbindungsfaktor zwischen den Volkern. Sie be-
trachtet ein Zusammenarbeiten mit der tibrigen christlichen Welt
in der 6kumenischen Bewegung als kostbar — aus vielen wichtigen
Griinden, besonders aber auf Grund des Reichtums und der Be-
deutung der Heiligen Tradition, die sie besitzt. Die Bedeutung der
Tradition werde jetzt auch von Kirchen anerkannt, die sie seinerzeit
abgelehnt haben 2). Diese Bedeutung der Orthodoxie bedinge eine
volle Erkenntnis ihrer Verpflichtungen gegen sich selbst und die
andern, sowie die Schaffung eines einheitlichen Bewusstseins der
Kraft, die die Orthodoxie nach innen und nach aussen hin darstellt.
Das sei die Bedeutung und der Sinn des Kongresses. Die orthodoxe
Kirche hat nach positiven Richtlinien und auf Grund einer ein-
gehenden Priifung selbst ihres Wesens und ihrer Natur, ihrer Ten-
denzen, Ziele und Verpflichtungen sowie ihrer ndheren und ferneren
Umgebung zu handeln. Die Erkenntnis aller dieser Existenz-
punkte lag stets und liegt immer noch in der theologischen Wissen-
schaft. In der Sklavereiperiode — schon vorher und auch nach-
her — geriet die Theologie in Abhingigkeit des Westens. Ein

1) S.72 ff.
2) S, 74.



— 93 —

Beispiel sind die orthodoxen Bekenntnisse 1). Uber sie sagt der
Redner: ,, Ich bin sicher, dass heute kein orthodoxer Theologe mit
wirklich unbeeintrichtigtem orthodoxem Gewissen je zugeben
konnte, dass jene Bekenntnisse, so wie sie verfasst sind, die echte
orthodoxe Anschauung und Lehre wiedergeben, denn es ist offen-
bar, dass sie alle, das eine mehr, das andere weniger, ungeachtet
der in ihnen enthaltenen durchaus orthodoxen Lehren, deutliche
Spuren ihrer pépstlichen oder protestantischen Herkunft auf-
weisen und an manchen Stellen schier pipstliche oder protestan-
tische Lehren enthalten.” Bis vor kurzem lautete das Urteil tiber
diese Bekenntnisse anders. Man erkannte aber mit der fort-
schreitenden wissenschaftlichen Forschung die Notwendigkeit
eines reinen orthodoxen Bewusstseins und dass die orthodoxe
Theologie wegen ihres eigenen Reichtums, besonders des patri-
stischen, vollkommen selbstgentigsam ist, ja dass sie sich auf
ihrer eigenen Basis und ihren urspriinglichen Richtungslinien ohne
jegliche fremde Leitung und #usseren Einfluss weiter entwickeln
kann. Das herauszuarbeiten, ist eine schwere Aufgabe. Das Pro-
gramm des Kongresses zeigt es. Alle die Themen koénnen jetzt
nicht gelést werden. Sie zeigen nur die Fragen, die das heutige
theologische Denken beschiftigen. Thre Priiffung wird wéhrend der
folgenden Kongresse erfolgen miissen. Durch all das sucht die
theologische Wissenschaft der Kirche zu dienen. — Diese bedeut-
same Rede ist im Bericht im griechischen Text und in deutscher
und franzosischer Sprache abgedruckt.

In den Vortrigen, sie sind unter drei Haupttitel zusammen-
gefasst, — die theologische Wissenschaft in der orthodoxen Kirche,
kirchliche Fragen und Desiderata — suchen die Referenten das
Wesen der Orthodoxie hauptsichlich auch im Gegensatz zum
Westen zu umschreiben und abzugrenzen. Es werden aber auch
Themen behandelt, die die Orthodoxie allein angehen, die aber
ebenfalls dazu angetan sind, ihre Grundsidtze kennen zu lernen.
Im Vortrag des ersten Teils spricht Prof. P. Bratsiotis von der
theologischen Fakultit in Athen iiber die Grundprinzipien und
Hauptmerkmale der orthodoxen Kirche 2). Zunichst fiihrt er aus,
das Problem sei nicht von der orthodoxen, sondern von rémisch-
katholischen und protestantischen Theologen gestellt worden.
Er geht von den ungiinstigen Urteilen der liberalen protestantischen

1) 8. 76.
%) S. 115 ff.



— 924

Theologie unter Fiihrung Harnacks aus, bis dann infolge des
Martyriums der russischen Kirche und der 6kumenischen Be-
wegung eine vertiefte Erkenntnis erfolgte. Er erwidhnt, dass ein-
zelne gerechtere Stimmen gehort worden seien. Angefiithrt werden
sie ausser der Symbolik von Gass nicht. In der Kirche von Eng-
land und in der der Altkatholiken waren sie nicht vereinzelt, was
wohl hitte angefiihrt werden kénnen. KEine gewisse Erginzung
bietet das Heft der ,, Ekklesia®, in welchem Krzbischof Dr. theol.
Germanos, Metropolit von Thyatira und Exarch des 6kumenischen
Patriarchen im Westen (London), die Beziehungen der orthodoxen
Kirche zu den andern Kirchen behandelt ). Nach einer kurzen
Skizzierung der Entstehung und der Geschichte der Trennung
zwischen Ost und West werden die neueren Versuche einer Einigung
besprochen, ausfithrlich die mit den Anglikanern und Altkatholiken.
Als hauptsichlichstes Grundprinzip und als wesentliches Kenn-
zeichen der orthodoxen Kirche bezeichnet Prof. Bratsiotsis ihr
Verharren bei der aus der alten katholischen Kirche geerbten
Heiligen Tradition. Die Treue zu ihr, sie wird nicht als eine statische,
sondern als eine dynamische Grosse aufgefasst, bedeutet nicht ein-
fach Treue gegeniiber vergangenen. Zeiten und &dusserer Autoritit;
sie stellt vielmehr eine lebendige Verbindung mit der Fiille der
kirchlichen Erfahrung dar. Die Tradition ist in der orthodoxen
Kirche ebenso wie die Heilige Schrift Wort Gottes. Der Referent
versucht den Nachweis, dass das Verharren bei der Tradition ein
Grundprinzip und Hauptmerkmal der Kirche Christi seit der
ersten Stunde ihrer Griindung sei. Zur Tradition dussert sich eben-
falls Prof. Balanos in dem Vortrag ,, Die neuere orthodoxe Theologie
in ihrem Verhéltnis zur patristischen Theologie und zu den neueren
theologischen Auffassungen und Methoden®2). Wir haben von dieser
Arbeit schon im zweiten Heft 1939 Notiz genommen und die Aus-
fithrungen iiber die Tradition besprochen ?). Auf das Verhiltnis
von Schrift und Tradition kommt ferner Prof. Dyobouniotes in
Athen in dem Aufsatz der , Ekklesia® ,,Die Lehre der Griechisch-
Orthodox-Anatolischen Kirche” zu sprechen. Er sagt: Die ganze
durch Jesus Christus und die Apostel geschehene géttliche Offen-
barung ist also sowohl im Neuen Testament wie in der apostolischen
Uberlieferung, welche so zwei gleichwertige Quellen des Glaubens

1 ,,Ekklesia‘, a.a. 0. S. 114 ff,
2) A.a. Q. S.232 ff.
8) Vgl. 1939 Heft 2, S. 67 u. S. 80 ff.



- 95

bilden, enthalten ). Ausdriicklich wird hervorgehoben, die aposto-
lische Uberlieferung hat nicht nur den Charakter einer Auslegung
der im Neuen Testament enthaltenen géttlichen Offenbarung,
sondern auch den Charakter eines Zusatzes. Betrachtet man die
verschiedenen orthodoxen Ausserungen iiber die Tradition, kommt
man zum Schluss, dass eine griindliche Untersuchung dieses Gegen-
standes eine nichste Aufgabe der orthodoxen Theologie bilden
muss.

Als weitere Grundprinzipien der orthodoxen Kirche nennt
Prof. Bratsiotis in formaler Hinsicht die ausgeglichene Ver-
bindung von Autoritdt und Freiheit, in materieller Hinsicht die
starke Betonung der Menschwerdung des Logos und besonders der
Gottheit Christi, der die Theosis des Menschen entspricht. Kin
anderer Hauptzug ist das starke Betonen der Verginglichkeit
der Giiter dieser Welt im Hinblick auf die Ewigkeit und das
Jenseits und die damit zusammenhingende lebendige Bewahrung
des urchristlichen eschatologischen Gedankens. Dieser Zug, ver-
eint mit der Betonung der Theosis des Menschen in Christo, ver-
schafft der Frommigkeit eine asketisch-mystische Farbe. Kin
anderes Grundprinzip ist in materieller Hinsicht die Anerkennung
der den Laien zugehorigen Rechte im ganzen kirchlichen Leben
ohne Verkennung der Stellung des Klerus und des hierarchischen
Charakters der Kirche. Das ganze Volk bildet den Leib der Kirche,
ihre Stimme und Organ ist die Hierarchie. Hochste Autoritat
haben die 6kumenischen Konzile, deren Okumenizitit vom Be-
wusstsein der ganzen Kirche anerkannt und bezeugt werden soll.
Das &dussere Kriterium des Okumenischen Konzils ist also die
Anerkennung seiner Entscheidungen von der ganzen Kirche, die
im Grunde die einzige unfehlbare Autoritédt bildet. Verstehen wir
diese Ausfithrungen richtig, wird damit die mechanische Unfehl-
barkeit der Konzilien abgelehnt. Als Grundprinzip ist das Synodal-
system in der Verwaltung der verschiedenen Teile und der ganzen
Kirche als Gesamtheit anzusehen. Endlich ist zu den Hauptmerk-
malen der Verzicht der Kirche auf politische Macht zu rechnen.

Im folgenden Vortrag stellt Prof. S. Bulgakoff vom russischen
theologischen Institut in Paris eine Reihe von Thesen tiber die
Kirche auf. Einleitend wird gesagt, die Lehre von der Kirche
existiert in der Orthodoxie tatsichlich mehr in der Gestalt der

1) ,,Ekklesia‘*’, a.a. Q. S. 55 {f.



— 926 —

Tatsache als einer Doktrin. Aber sie muss jetzt auch in den dog-
matischen Grundsitzen dargelegt werden. Die Entwicklung der
Thesen findet sich in den Veréffentlichungen des Referenten, vor
allem in seinem Buch ,,1.’Orthodoxie®.

Im zweiten Abschnitt des ersten Teils der Beratungen, die
die freie wissenschaftliche Forschung in der Theologie und die
kirchliche Autoritét zum Gegenstand der Untersuchungen hat,
steht ebenfalls das Bestreben im Vordergrund, die orthodoxen
Anschauungen gegen die der Andersgldubigen abzugrenzen. Im
ersten Vortrag ,,Bibelkritik und kirchliche Autoritat” stellt der
Alttestamentler der Fakultdt in Athen, Prof. Vellas, fest, dass die
orthodoxe Theologie kritische Arbeiten nicht ausser acht lassen
darf, wenn sie wirklich eine Bibelwissenschaft begriinden will.
Er sieht in der Kritik keine Gefahr fiir die Kirche, denn die Frage
nach dem Schriftsteller muss von der Kanonizitit des Buches
z. B. gesondert werden. Die Offenbarung kann nur dort gelten,
wo es sich um dogmatische und ethische Wahrheiten handelt.
Wenn ferner diese oder jene Lehre in der Heiligen Schrift als Wort
Gottes angesehen wird und gottliche Autoritédt erhielt, ist es vollig
gleichgiitig, woher sie genommen ist. Im Vortrag des neutesta-
mentlichen Exegeten aus Athen, des Prof. E. Antoniadis: ,Die
orthodoxen hermeneutischen Grundprinzipien und Methoden der
Auslegung des Neuen Testaments und ihre theologischen Voraus-
setzungen® steht als erste These: Die den Kanon des Neuen Testa-
mentes bildenden 27 Schriften enthalten nicht die ganze, in der
Person Christi geschehene gottliche Offenbarung, sondern nur einen
Teil davon, und bilden darum nur die eine Quelle der christlichen
Wahrheit, deren andere die kirchliche Tradition ist !). Die Tradi-
tion ist das Urspriingliche, das Neue Testament stellt eine authen-
tische Tradition dar. Auch nach der Vollendung des Kanons be-
hielt die miindliche Uberlieferung ihre Bedeutung, insofern man
sie der Bibel, die allerdings als hochste Glaubensnorm verehrt
wurde, erkldrend und erginzend zur Seite stellte. Sie ist als zweite
Quelle der neutestamentlichen Offenbarung zu betrachten. Die
orthodoxe Kirche liasst die Tradition bis ins 8. Jahrhundert (7. 6ku-
menisches Konzil) reichen und bestimmt ihren Inhalt durch zwei
Merkmale, nur diejenigen Lehren der Tradition sind wahr, die dem
Zeugnis des neutestamentlichen Kanons nicht widersprechen, und

1) 8. 146.



97 __

nur die Lehren sind als apostolisch verpflichtend, die bis auf die
apostolische Zeit zuriickreichen und die tiberall und alle Zeit und
allerseits geglaubt worden sind (Vincentius von Lerinum). Die
Kirche ist vermége des in ihr wohnenden Heiligen Geistes nicht
nur der unfehlbare Bewahrer, sondern auch der authentische Lehrer,
Richter und Ausleger der in der Tradition und im Kanon ent-
“haltenen gottlichen Offenbarung. Ohne die Kirche keine Offen-
berung, wenigstens keine authentische, sichere und zuverldssige.
Der einzigartige Charakter der Heiligen Schrift wird festgehalten,
aber nicht eine allgemeine und absolute Auffassung der Inspira-
tion, sondern nur eine relative und partielle vertreten. Eine pneu-
matische Exegese der Bibel ist notwendig. Sie ist aber nur mog-
lich durch die geisterfiilite Kirche oder das Lehramt der Kirche,
durch die wir allein erfahren, was Gott als seine Offenbarung
niedergelegt wissen wollte. Ausserhalb der Kirche ist der wahre
Sinn der offenbarten Wahrheiten nicht zu finden. Nur in der
Kirche redet der Heilige Geist !). Die Beriicksichtigung der Tra-
dition empfiehlt sich bei der Exegese des Neuen Testamentes, weil
dieses nicht die grosse Offenbarung enthélt. Auch diese Dar-
legungen bestétigen, von welcher Bedeutung die Tradition fiir
die orthodoxe Kirche ist.

Wichtige Probleme bespricht der russische Prof. Kartaschoff
aus Paris in seinem Vortrag ,, Die Freiheit der theologisch-wissen-
schaftlichen Forschung und die kirchliche Autoritdt®. Kine richtige
Grenze zwischen dem géttlichen und menschlichen Prinzip in
der Kirche vermeidet Konflikte. Die orthodoxe Kirche behauptet
ihre Autoritdt und gnadenvolle Unfehlbarkeit nicht auf heidnische
und sozusagen magische Weise. Die Kirche betrachtet die
Stimme ihrer Konzilien und Lehrer nicht anders als eine inspirierte
Stimme, der sie nicht absolute Vollkommenheit und Unfehlbarkeit
zuschreibt. Ein Konsens der Viter besteht bloss in der Haupt-
sache, nicht in sekundédren Dingen. Ein Beispiel fiir die freie Be-
ziehung zur Autoritit der Traditionen stellt die Geschichte der
Kanones dar. Nicht vieles wird, und auch dieses nicht buchstéblich,
sondern nur im Prinzip fiir bedingungslos, obligatorisch anerkannt.
Die Kirche bindet sich nicht durch Unverinderlichkeit und Un-
widerruflichkeit ihrer Beschliisse. Durch die alten griechischen
Viiter ist das antike kulturhistorische Element mit seiner Rela-

1) S. 168.



tivitdt organisch und innerlich in den Schoss der Kirche ein-
gedrungen, ist zur lebendigen Hiille der absoluten Wahrheiten der
christlichen Offenbarung geworden. Dadurch ist die intellektuelle
und wissenschaftliche Schopferarbeit innerhalb der Kirche gerecht-
fertigt. Die Kirche ist mit dem Verléschen antiker Kulturen nicht
erstarrt, sie hat die Gabe des Heiligen Geistes, die Kraft und das
Recht nicht eingebiisst, bei simtlichen Erneuerungen des geistigen
Lebens neue Formulierungen fritherer Dogmen unfehlbar festzu-
setzen und hinsichtlich der sprachlichen und philosophischen Form
neue Dogmenauslegungen anzunehmen. Abzulehnen ist, was im
Wesen und innerer Dialektio den iiberlieferten Dogmen wider-
spricht. Die Christen der neuen Jahrhunderte sind keineswegs
zur Rolle von Archiv- und Museenbewahrern antiker Dogmatik-
formen verurteilt. Wir sind, wie die Alten, ebensolche lebendige
Triger der wesentlichen Inhalte der apostolischen Glaubensiiber-
lieferung, die sich ewig erneut, in dem sie sich im katholischen
Bewusstsein aller Zeit der kirchlichen Geschichte entsprechend
widerspiegelt und in den Rassen, Sprach- und Kulturverschieden-
heiten variiert.

Der dritte Abschnitt des ersten Teils der Beratungen enthalt
tiberaus aufschlussreiche Beitrige tiiber die dusseren Einfliisse
auf die orthodoxe Theologie nach dem Fall Konstantinopels.
Der seither verstorbene Metropolit Chrysostomus von Athen
behandelt die KEinflisse im 16. und 17. Jahrhundert!), Prof.
Dyobouniotes die Hinfliisse seit der Eroberung Konstantinopels,
Prof. Florovsky , Patristics and Modern Theology*“ die west-
lichen Einfliisse in der russischen Theologie ?), Prof. Balanos das
oben angefithrte Thema. Leitender Gedanke, die westlichen Kin-
fliisse miissen iiberwunden werden, Prof. Florovsky glaubt durch
geistige Riickkehr der Theologie zu den viterlichen Quellen. Der
orthodoxe Gedanke muss dem Westen schopferisch und geistig
begegnen 3). Den Schluss des ersten Teiles bildet der Vortrag des
Belgrader Prof. Dr. M. Dimitrievitch: La mission de la Science
Théologique pour I’éclaircissement de la conscience écclesiastique.

Als Einfithrung und Ergénzung zum dritten Abschnitt kénnen
die Aufsdtze aus dem Heft der , Ekklesia® beigezogen werden:
Grundziige der Geschichte der orthodoxen Kirche vom Metropoliten

1) S.193 ff.
?) 8.212 ff.
5) 8. 231.



— 929 —

Chrysostomus 1) und die Geschichte der griechischen kirchlichen
Literatur 2).

In den Bekenntnissen und Synodeverhandlungen des 17. Jahr-
hunderts fand der Ausdruck ,,usrovsiwois™ transsubstantiatio Ein-
gang. Metropolit Chrysostomus bemerkt in seinem Vortrag dazu,
durch die Ubernahme dieses Ausdruckes ,,ist ihrer dogmatischen
Lehre nichts wesentlich Neues hinzugefiigt worden; denn fiir die
orthodoxe Kirche hat dieser Ausdruck dieselbe Bedeutung wie
die alten dogmatischen Termini ,ueraoovPuwos®, uerafoln”,
suetamoimos”. Die Lehre von der Kucharistie ist immer dieselbe
geblieben, wie sie urspriinglich war und wie sie iiberliefert und ge-
lehrt wurde”. Die Behauptung moderner rémischkatholischer
Theologen, die orthodoxe Kirche habe ein rémischkatholisches
Dogma akzeptiert, wird als irrig bezeichnet 3). Ubereinstimmend
damit schreibt Prof. Dyobouniotes in der ,,Ekklesia“: ,,Die orien-
talische Kirche gebraucht nur selten den Ausdruck Substanzver-
dnderung (ueroveiwois), dann aber als gleichbedeutend mit dem
Ausdruck Verwandlung, indem sie die durch diesen Ausdruck be-
zeichnete Theorie zur HErklirung der Art der Verwandlung im
Abendmahl nicht annimmt #).«

Der zweite umfangreiche Verhandlungsgegenstand des Kon-
gresses bildet die Behandlung kirchlicher Fragen. Als erste figu-
riert die Kinberufung einer dkumenischen Synode, die von ver-
schiedenen Gesichtspunkten aus von fiinf Referenten besprochen
wird. Ubereinstimmung herrscht, dass das gegenwiirtig verfriiht,
unmoglich, aber auch unnétig sei, schon aus dem Grund, weil keine
dogmatischen Fragen zum Entscheid vorliegen und die kirchlichen
Zustinde in einzelnen Lindern nicht normal sind. Die grundsétz-
lichen Probleme eines ckumenischen Konzils sind der Gegenstand
eines Vortrages von Prof. Zankow. Uber die Autoritit eines solchen
dussert er sich wie folgt. Wir kénnen sagen, dass das 6kumenische
Konzil die hochste dussere und sogar unfehlbare Autoritdt in der
Kirche ist, jedoch nicht das Konzil an und fiir sich, sondern nur
dasjenige, das die grosse Kirche als wirkliches wahres ckumenisches
Konzil erkannte und anerkannte. Die Beschliisse der Synoden
sind unfehlbar, insofern ihr Zeugnis iiber den Glauben der Kirche

1

,Bkklesia‘‘, a.a. Q. S.19.
A.a.O. S. 36.

Bericht, S. 206.

», Ekklesia*t, a.a. 0. 8. 70.

5]

)
)
Y
)

4



— 30 —

unfehlbar war. Das bezeugt letzten Endes die Kirche selbst, die
ganze Kirche, und allein sie ist unfehlbar ). Prof. Zankow bringt
eine panorthodoxe Synode in Vorschlag. M. Valerian Sesan,
Professor des kanonischen Rechtes in Cernauti, erdrtert die Ein-
berufung einer ckumenischen Synode und deren Mitgliedschaft 2).
Seit der Anerkennung der romischkatholischen und protestan-
tischen Taufe seitens der orthodoxen Kirche ist die Mitgliedschaft
der rémischkatholischen und protestantischen Christen an der
okumenischen Kirche gegeben. Die Teilnahme an der Synode ist
von der Giltigkeit der Cheirotonie abhingig. Die rémischkatho-
lische steht prinzipiell fest. Die Bischofe hétten einfach vier
grossere und einige Kkleinere Verirrungen abzuschwéren. Ganz
anders steht es nach Prof. Sesan mit den Anglikanern. ,Diese
miissten nicht nur alle ihre Irrlehren, und deren gibt es recht viele
und grosse, abschworen, sondern sie miissten gleichzeitig alle
Glaubenslehren der orthodoxen Kirche, denen sie widersprechen
oder selbe missachten, feierlich beeidigen; des weiteren miissten
sie die heilige Firmung annehmen, und erst dann koénnen sie, um
auch Mitglieder der ékumenischen Synode zu werden, die heilige
Cheirotonie erhalten, weil ihre (anglikanische) Cheirotonie gar
keine Cheirotonie vom Standpunkt der orthodoxen Kirche ist
noch sein kann.” Nur auf diese Weise wiirden die réomischkatho-
lischen und anglikanischen Bischiéfe wahre orthodoxe und voll-
giiltige Mitglieder der ékumenischen Synode. Die Anerkennung
der anglikanischen Weihen durch einige autokephale orthodoxe
Kirchen, darunter befindet sich auch die ruméinische, wird als ein
grosser dogmatischer Fehltritt bezeichnet ), denn sie zieht folge-
richtig die Communio in sacris nach sich. Vorldufig ist nicht an
eine 0Okumenische, sondern nur an eine panorthodoxe Synode zu
denken. Als Verhandlungsgegenstinde werden genannt: Fest-
legung allgemeiner anwendbarer Bekimpfungsmittel der Sekten,
Verbesserung des Julianischen Kalenders, Verminderung der Fest-
tage, Vereinfachung des Gottesdienstes, Revision des Fastenwesens,
Schaffung von einheitlichen Propaganda-Institutionen, Wieder-
verheiratung der verwitweten Priester, zeitgeméisse Vereinfachung
der Verwandtschaftsarten und deren Grade. Aufraffung des
Monchsstandes zu neuer Entfaltung, Kodifizierung der Kanones.

1) S.280 f.
?) 8. 288.
3) 8. 291.



Prof. Alivisatos macht die Anregung, wichtige Fragen, die eine
baldige Losung verlangen, durch brieflichen Verkehr zwischen den
einzelnen Kirchen oder durch Gesandte zu erledigen und die Be-
schliisse unter der Voraussetzung nachtriglicher Genehmigung
durch die kiinftige Synode zu fassen!). In besondern Referaten
werden Wege zur Durchfithrung der Kalenderreform, zur Kodi-
fizierung des kanonischen Rechts und der Revision der liturgischen
Texte besprochen 2). Prof. Sesan tritt fiir eine Revision der
Kanones ein 3). In manchen autokephalen Kirchen geht das Uber-
handnehmen der Laien an der Bischofswahl und noch mehr am
ganzen Kirchenregiment vielleicht doch zu weit und muss deshalb
eingedimmt werden, um wenigstens halbwegs eine einheitliche
Verfassungsform in den orthodoxen Kirchen herzustellen. Die
Kanones sind nicht unabénderliche Bestimmungen wie die Dogmen.
Sie regeln das dussere Zusammenleben in der Kirche, das lebendig
und in immerwihrender Fortbildung begriffen ist.

Kine Gruppe von Vortriagen erstreckt sich auf die dussere und
innere Mission der orthodoxen Kirche, auf das Verhéltnis der
Kirche zur Kultur, zu Staat und Volk und zu den sozialen Fragen.
Alle diese Vortrige zeugen von einem regen geistigen und kirch-
lichen Leben in der orthodoxen Kirche und von einer vielver-
sprechenden Aufgeschlossenheit gegen all das, was die Volker be-
wegt. Wir mochten uns darauf beschrinken, einige Gedanken
hervorzuheben, die besonders fiir die Kirchen des Ostens im Gegen-
satz zu denen des Westens charakteristisch sind. Zu erwihnen
ist vor allen der Vortrag von Prof. Alivisatos ., Kirche, Staat und
Volk vom orthodoxen Standpunkt aus® #). Die rémischkatholische
Denkweise, ebenso die der ihr folgenden theologischen (protestan-
tischen) Richtungen iiber den Staat wird abgelehnt, weil sie sich
meistens auf Augusting theokratische Ansichten stiitzt. Direkt oder
indirekt wird der Staat an sich in der Tatsache der Siinde begriindet, -
und in seiner slindhaften Titigkeit wird die Teufelsenergie am
Werke gegen die gottbegriindete Kirche gesehen, die allein die
Triagerin des Gottes-Wortes und des Gottes-Willens ist und die
demgemiss auch die ganze Welt selbst in ihrer staatlichen Form
regieren soll und muss ). Die Anschauung der orthodoxen Kirche

1
2

) 8. 300.

) S.300 und 308.
3) 8. 312.

1) 8. 370 ff.

5) 8. 372.



— 32 _—

beruht auf der Lehre des Neuen Testamentes und der Kirchenvéter.
Der Staat ist nicht widergottlich, sondern eine gottgewollte Ord-
nung. Diese These griindet der Referent auf die Heilige Schrift
und weist nach, wie die orthodoxe Kirche sie stets vertreten hat.
Interessant ist die Wiirdigung des Césaropapismus Justinians.
Er bezeichnet ihn als das ideale System des Verhéltnisses zwischen
Staat und Kirche, das die enge, gleichmissige, aufrichtige Zu-
sammenarbeit von Staat und Kirche zur Stiitzung und Wohlfahrt
der Kirche und zum Wohl des Staates zum Ziel hat. (iegen den
Missbrauch des Systems hat sich die alte Kirche zu verteidigen
gewusst. Die Theokratie der Kirche sollte als sindhaft bezeichnet
werden, denn sie hat viel zu sehr das weltliche Element in den
geistigen Bereich der Kirche eingefiihrt. Vom richtigen Standpunkt
der orthodoxen Kirche aus ist die aufrichtige, treue Zusammen-
arbeit der Kirche mit dem Staat das einzig richtige System der
Beziehungen zwischen diesen beiden von Gott gestifteten Organisa-
tionen. Die Fiithrer der Kirche legen heute grossen Wert auf
dogmatische Lehren, vernachlissigen das sittliche Dogma der
Liebe. ,,Wenn sie Personlichkeiten wie Paulus, Ambrosius, Chryso-
stomus ete. besitzt, dann braucht sie den Staat als Werk der Siinde
nicht zu fiirchten, und selbst, wenn er es ist, wird sie sicherlich durch
die Macht des in ihr wohnenden und wirkenden Heiligen Geistes
erreichen, den siindhaften Staat zu einem Staat des Segens, der
Liebe und des Wohlwollens zu verwandeln. Darum fiirchten wir
nicht, dass der heutige Totalititsstaat, selbst in seiner hértesten
Diktaturform, dem so gefiithrten Christentum im ganzen oder im
einzelnen eine feindselige Weltanschauung aufzwingen wird.«
Prof. Zankow spricht tiber dasselbe Thema 2). Auch er bezeichnet
das Prinzip der ,guten Symphonie” zwischen Staat und Kirche
theoretisch als das beste, was in allen Zeiten als das Richtige von
dem kirchlichen Bewusstsein anerkannt worden. Es ist aber schon
theoretisch nicht immer klar und richtig nidher ausgefithrt und
noch weniger befolgt worden, schon von Justinian selbst ange-
fangen. Die orthodoxe Kirche hat den Staat immer als eine von
Gott gewollte Ordnung im Prinzip anerkannt. Der Staat entstand
als Mittel der Gegenwirkung gegen die Siinde — er ist nicht Siinde,
sondern ein Notbehelf infolge der Siinde. Er ist Gottesdiener,
um das Gute zu schirmen und das Bose zu bekdmpfen. Seine

1) 8. 380.
2) 8. 389.



— 83

Aufgabe ist, in der siindigen Welt des Menschen die dussere Ord-
nung des Gemeinschaftswesens zu erhalten und die gerechte Ord-
nung zu fordern. Staatsordnung ist nur eine Gottesordnung,
wenn der Staat in Wahrheit und Tat ein ,,Diener Gottes® ist. Die
Kirche ist vom Staat grundverschieden, sie beansprucht Selb-
stindigkeit auf ihrem Gebiet und ist zu einer mitarbeitenden
Verbindung mit dem Staat bereit. Sie ist apolitisch, verwahrt sich
gegen Einmischungen des Staates; die gute Symphonie ist erst
gegeben, wenn der Staat seine Grenze kennt und héilt, der Kirche
zur Erfilllung threr Mission hilft und wenn die Kirche dem Staate
moralische Unterstiittzung verleiht.

Der unermiidliche Professor Alivisatos formuliert am Schluss
seines Vortrages: ,,Die biblische und historisch-dogmatische Be-
griindung der sozialethischen Aufgabe der Kirche vom orthodoxen
Standpunkt« 1) die Grundsiitze der orthodoxen Sozialethik in
Thesen: Die Kirche hat keine besondere soziale Lehre, sondern
nur das einfache Gebot der Liebe als Fundament fiir das Leben des
Einzelnen wie der Gesamtheit; sie beweist ihre ununterbrochene
Tradition mit der Lehre, dass die Regeln des Lebens keine andern -
sind als die in der Heiligen Schrift gepredigten Wahrheiten von
der Vaterschaft Gottes und der Bruderschaft der Menschen. Sie
hat nicht die Aufgabe, eine sozialethische Reform politischen
Charakters herbeizufithren. Sie soll vielmehr die sozialethischen
Lehren ihren Gliubigen ans Herz legen und die Neugeburt der
Menschheit als Resultat ihrer geistigen Arbeit erwarten. Sie er-
kennt eine absolute Gleichheit der Menschen an. Sie kennt keinen
Dogmenglauben, der nicht im Einklang mit der sozialethischen
Forderung der christlichen Liebe steht. Sie sucht in jedem In-
dividuum ein neues Gewissen zu wecken, das nur dann neu ist,
wenn es von christlicher Néchstenliebe erfiillt ist. Sie versucht,
die menschliche Gesellschaft aus solchen Individuen aufzubauen,
und erblickt darin die Erfilllung des géttlichen Willens auf Erden.
Sie erstrebt damit nichts Weltliches, sondern fithrt ihre Glaubigen
zur mystischen Vereinigung mit Gott und zum Reiche Gottes,
dessen Anfinge in der sichtbaren Kirche zu erkennen sind; daher
ihr bestindiges Verlangen und Beten um Einigung und den Frieden
der ganzen Welt. Sie unterstiitzt den Staat in seinem Bemiihen,
die Biirger zu bessern. Aber sie verwirft jede Gleichschaltung

1) S. 427 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940, 3



N VI

durch den Staat, die ihr geistiges Leben und ihre hohere Auf-
fassung von der Liebe bedroht 1).

Unter den Desiderata des Kongresses figuriert die Notwendig-
keit einer orthodoxen theologischen Zeitschrift 2), Zusammenschluss
der theologischen Fakultéiten zu gemeinsamer Arbeit: Geschichte
der theologischen Fakultiten und Lehranstalten, Geschichte der
modernen orthodoxen theologischen Literatur, Veroffentlichung
der laufenden orthodoxen theologischen Literatur, Austausch von
Studenten, Professorenaustausch an den Fakultéten.

Der Kongress hat zum Schluss folgende Beschliisse ange-
nommen, die wir wortlich wiedergeben 3):

1. Der Kongress stellt mit Befriedigung fest, dass die wichtig-
sten Fragen der Orthodoxie zur Verhandlung gekommen sind, und
spricht seine Hoffnung aus, dass die hier geleistete Arbeit als Grund-
lage fiir die weitere Behandlung dieser Probleme auf den kiinftigen
theologischen Kongressen dienen wird.

2. Der Kongress sieht die Notwendigkeit der Kodifizierung
der Kanones ein und é#dussert den heiligen orthodoxen Kirchen
gegeniiber den Wunsch, eine Kommission von Kanonisten der theo-
logischen Fakultiten durch das ¢kumenische Patriarchat einzu-
setzen, die diese Arbeit ibernehmen soll, um sie dann den heiligen
Kirchen zur Sanktionierung vorzulegen.

3. Der Kongress erkennt die Zweckmiissigkeit einer einheit-
lichen Redaktion der liturgischen Biicher an und spricht den
heiligen orthodoxen Kirchen gegeniiber den Wunsch aus, eine
Kommission von Professoren der theologischen Fakultdten durch
das 6kumenische Patriarchat einzusetzen, die sich mit der Bearbei-
tung der liturgischen Biicher beschiftigt. Ihr Ergebnis soll dann
ebenfalls den heiligen Kirchen zur Sanktionierung vorgelegt werden.

4. Der Kongress hélt es fiir dringend ndétig, dass eine ortho-
doxe theologische Zeitschrift erscheint, und bittet auf Grund der
fir diesen Zweck angebotenen Gabe S.I. des Metropoliten von
Cernauti die heiligen orthodoxen Kirchen, die hiefiir notwendigen
finanziellen Mittel zur Verfiigung zu stellen zur Verwirklichung
dieses fiir Kirche und Theologie gleich wichtigen Unternehmens.

5. Zuletzt spricht der Kongress seinen Wunsch aus, dass unter
den orthodoxen theologischen Fakultiten ein enger Kontakt ent-

1) S.434 f.
2) S.451.
3) 8. 466 f.



— 35 —

stehen moge, der auch in Gastvortridgen ihrer Professoren und
eventuell im Austausch von Studenten seinen Ausdruck finden soll.

6. Zur Erhaltung und zum Aufbau der briiderlichen Gemein-
schaft bestimmt der Kongress den Tag der drei grossen oku-
menischen Lehrer: Basilius des Grossen, Gregorius des Theologen
und Johannes Chrystostomus als den Tag des gemeinsamen Gebets
und Dankes aller theologischen Fakultiten.

7. Indem der Kongress in der dkumenischen Arbeit fiir die
Einheit der Kirche und fir praktisches Christentum einen erfreu-
lichen Ausdruck sieht fiir das Erwachen eines neuen Interesses
an Kirche und Theologie, begriisst er diese Bewegung und ver-
sichert, dass er bereit ist, an diesem Werk im orthodoxen Geist
mitzuarbeiten.

8. Der Kongress spricht der verfolgten russischen Mirtyrer-
kirche seine herzliche Teilnahme aus, ferner allen denen, die fiir den
christlichen Glauben in neuerer Zeit Zeugnis ablegen miissen. Kr
ist der festen Uberzeugung, dass die Kirche aus diesem Kampfe
siegreich hervorgehen wird.

9. Der Kongress bestimmt, dass der II. Kongress fiir ortho-
doxe Theologie im Jahre 1939 in Bukarest stattfinden soll. Kr
stellt fiir den II. Kongress folgende Themen auf:

1. Die Quellen des orthodoxen Glaubens: a) Die Heilige
Schrift; b) die Heilige Tradition.

2. Die soziale Aufgabe der Kirche.

Von den Aufsitzen der , Ekklesia® méchten wir besonders den
von Prof. Dyobouniotes iiber die Lehre der orthodoxen Kirche er-
wihnen und einiges daraus hervorheben. Uber die Kirche ver-
nehmen wir, dass sie als Ganzes unfehlbar sei. Die Meinung der
Kirche als Granzes tut sich besonders in den ékumenischen Synoden
kund, die unfehlbar sind, so weit sie die Meinungen der Kirche als
Ganzes vertreten. Die Kirche kann eine Synode, die als 6ku-
menische zusammengetreten ist, ablehnen oder anerkennen. Dogmen
der Kirche sind nicht nur die von ¢kumenischen Synoden aufge-
stellten, sondern auch solche, die vom Gewissen der Kirche als ein
Ganzes anerkannt sind. Fiir die letzteren muss der Beweis, dass
sie Lehren der Kirche und nicht private Anschauungen sind, ge-
bracht werden. Der Verfall der Kirche unter der Herrschaft der
Tirken war der dogmatischen Entfaltung im Osten nicht giinstig.
Sie geriet vielfach auch unter westlichen theologischen Einfluss,



— 36 —

so dass die Feststellung ihrer durch allgemeine Synoden nicht
formulierten Lehre erschwert wird. Nach der Lehre iiber die Erb-
siinde glaubt die Kirche, dass das Bild im Menschen durch die Siinde
zwar verdunkelt und abgeschwicht, aber doch so erhalten blieb,
~dass er das Gute tun und mit Hilfe der Gnade Gottes gerettet werden
kann. Bemerkt wird, dass die Gottesmutter von der KErbsiinde
nicht ausgeschlossen sei. Da der Mensch die Freiheit nicht verloren
hat, kann er die Gnade ablehnen. Sich selbst kann er nicht retten,
sich selbst der Belohnung der Gnade nicht wiirdig machen, nicht
selbst den Anfang seiner Rettung erwirken, die erste Triebkraft ist
die Gnade. Der Glaube, der nicht nur aus Gnade, sondern auch aus
der menschlichen Freiheit hervorgeht, schliesst nicht nur Er-
kenntnis, sondern auch Gefiithl und Willen in sich. Deshalb sind
mit ihm die guten Werke verbunden. Bei der Rettung werden
verschiedene Grade unterschieden: Wiedergeburt, Rechtfertigung
und Heiligung. Die Wege Gottes sind unergriindlich. Man kann
nicht bestimmen, wo der eine Grad aufhért und wo der andere an-
fingt, auch geschieht nicht bei allen dasselbe, im Gegenteil,
diese Wirkungen sind miteinander verbunden, so dass sie zuweilen
eine Einheit und verschiedene Seiten derselben Sache zu bilden
scheinen. Der Hauptgrund fiir die Verschiedenheit der Lehre von
der Rechtferticung zwischen der orthodoxen und der protestan-
tischen Kirche bildet die Lehre von der Erbsiinde. Im Gegensatz
zum Protestantismus wird die stufenweise Entwicklung zur Recht-
fertigung angenommen, und es wird damit die Heiligung verbunden,
welche Entwicklung und Fortschritt der Rechtfertigung ist. Heili-
gung geht ebenfalls aus gottlicher und menschlicher Wirkung hervor.
In der Rechtfertigung herrscht die géttliche Tétigkeit vor, in der
Heiligung ist die menschliche iiberwiegend. Uber die Abendmahls-
lehre wurde oben schon referiert. Nachzutragen ist noch die Lehre
titber den Opfercharakter des Abendmahles. Durch dieses Opfer
tritt kein Zusatz zum Opfer Christi am Kreuz ein und wird auch
nicht wirklich der Tod Christi, der einmal gekreuzigt ist, wiederholt,
sondern es dient geheimnisvoll und unblutig zur Mitteilung be-
sonders der Friichte des am Kreuz stattgefundenen Opfers.

Das kanonische Recht und der Kultus werden in knappen
Darlegungen von Prof. Alivisatos dargelegt. Im Aufsatz iiber das
Ménchtum in Geschichte und Gegenwart von Prof. Dr. B. Stepha-
nides kommt die Gegenwart zu kurz. Umfangreich ist die schon er-
wihnte Arbeit von Erzbischof Dr. Germanos iiber die Beziehungen



der orthodoxen Kirche zu den andern Kirchen. Man spiirt, dass
ein kirchlicher Fiihrer hier das Wort ergriffen hat, der mitten
in der 6kumenischen Bewegung steht und tiber die nétige Sach-
kenntnis verfiigt. Den Abschnitt iiber die Verhandlungen mit der
altkatholischen Kirche schliesst er: ,,Der allgemeine Eindruck
dieser Beratungen (der Orthodoxen mit den Altkatholiken in
Lausanne 1927 und in Bonn 1931) war auf seiten der orthodoxen
Vertreter der, dass zwischen den beiden Kirchen eine volle Uberein-
stimmung in den wesentlichen Punkten herrscht. Aber die Ver-
zogerung der orthodoxen Prosynode hat notwendigerweise auch
den Aufschub des Beschlusses einer endgiiltigen Einigung und
sakramentalen Gemeinschaft zwischen der orthodoxen und der
altkatholischen Kirche zur Folge ). Wir mochten nicht ver-
siumen, noch das Vorwort des Herausgebers der ,,Ekklesia®, des
Prof.’s Siegmund-Schultze, besonders hervorzuheben als Beispiel
eines feinen Verstdndnisses eines abendldndischen Theologen fiir
das Wesen und die Eigenart der orthodoxen Kirche des Ostens.

Bern. Adolf Kiiry.

1) ,,Ekklesia®, a.a. 0. 8. 149,




	Zur Kenntnis der orthodoxen Kirche des Ostens

