
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: Orthodoxe Stimmen zur Frage der Gültigkeit der anglikanischen
Weihen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 13

Orthodoxe Stimmen zur Frage der Gültigkeit

der anglikanischen Weihen.

In Durchführung ihrer besonders seit dem Weltkriege
aufgenommenen Bemühungen, mit den orthodoxen Kirchen des

Ostens in engere Beziehungen zu kommen, hat die anglikanische
Kirche Englands auch im vergangenen Jahre 1939 Verhandlungen
gepflogen, die diesem Ziele dienten. Die bulgarische, serbische und
griechische Kirche wurden gebeten, zur Frage der Gültigkeit der
anglikanischen Weihen von orthodoxem Standpunkte aus Stellung
zu nehmen x) und durch deren Anerkennung die Voraussetzung für
den Abschluss einer Sakraments-Gemeinschaft zu schaffen.
Vermutlich hat der Erzbischof von Canterbury, D. Cosmo Lang, bei
seinem Besuche in Athen und Konstantinopel im April 1939 2)

auch diese Frage angeschnitten, obgleich die offiziellen Ansprachen
und die veröffentlichten Berichte 3) davon nichts enthalten.

Für Bulgarien war die Entsendung einer anglikanischen
Abordnung geplant, die unter Führung des Bischofs von
Gloucester, Arthur Cayley Headlam, und des Bischofs von Gibraltar,
Herold, stehen und die Verhandlungen (im Mai 1939) ebenso

durchführen sollte, wie die im Jahre 1935/36 in Bukarest
stattgehabten 4). Zur Vorbereitung der Besprechungen liess B. Smoi-
lenov einen Aufsatz erscheinen 5): Predstojasta anglo-pravoslavna
sresta v Sofija (Das bevorstehende anglikanisch-orthodoxe
Zusammentreffen in Sofia). Der Verfasser stellte die bisherigen
Bemühungen in dieser Angelegenheit dar, ohne zur Frage der
Anerkennung selbst Stellung zu nehmen. Die Grundhaltung der
Ausführungen war, dem Verhältnis der beiden Kirchen entsprechend,
betont freundschaftlich. Die Tagung ist wegen der Zeitläufte erst
verschoben und dann für die Zeit des Krieges überhaupt zurückgestellt

worden 6).

Vgl. dazu auch IKZ XXIX (1939), S. 232 f.
2) Vgl. IKZ XXIX (1939), S. 232.
3) Für Athen: Ekklesia 22. IV. 1939, S. 115—117; Pantainos 6. VII.

1939, S. 443, nach „Church Times" vom 5. V. 1939. — Für Konstantinopel:
Orthodoxia April 1939, S. 102; Pantainos 20. IV. 1939, S. 262; Pantainos
4. V. 1939, S. 295 nach „Church Times1' vom 23. IV. 1939.

*) Pantainos 8. VI. 1939, S. 375, nach „Oecumeniea" vom April 1939.
5) In „Duchovna Kultura" (Geistliche Kultur), Jg.XX (1939), S.74—79.
6) Glasnik 5. X. 1939, S. 510; Cürkoven Vestnik 27. X. 1939, S. 474 f.



— 14 —

Dasselbe Schicksal haben die Verhandlungen mit der serbischen
orthodoxen Kirche gehabt 7) (20. September 1939); auch sie konnten
nicht stattfinden. Dagegen liegt von serbischer Seite eine
ausführliche Stellungnahme zur Frage der Gültigkeit der anglikanischen

Weihen vor in der Untersuchung Feodor Rajevskis:
Simvoliöke knjige engleske episkopalne crkve sa pravoslavnog dog-
matskog gledista (Die symbolischen Bücher der englischen bischöflichen

Kirche von orthodoxem dogmatischem Standpunkte aus)8).
Der Verfasser führt etwa folgendes aus: Zwar waren die

Bischöfe, die den ersten anglikanischen Erzbischof von Canterbury,
Matthew Parker, weihten, dazu (mit einer Ausnahme) nach
dem kanonischen Gesetze der alten ökumenischen Kirche nicht
befugt, „und die anglikanische Hierarchie ist, insofern sie sich von
dieser Weihe ableitet, entgegen der Ansicht A. Bulgakovs9)
nicht rechtmässig, aber die ausserordentlichen kirchlichen
Zustände Englands im 16. Jahrhundert erlauben, über die kanonische
Geltung der anglikanischen Weihen ein milderes Urteil zu fällen;
das hängt freilich von der ganzen (orth.) Kirche ab bzw. von ihrer
konziliaren Entscheidung. Die Frage ist auch danach zu
beurteilen, wie die anglikanische Kirche — unter Vergleich der dogmatischen

Lehrentscheidungen der alten ökumenischen Kirche — die
Hierarchie auffasst. Mit andern Worten, es ergibt sich für uns
(Orthodoxe) die Frage, ob in der anglikanischen Kirche das geistliche

Amt de iure divino oder de iure humano besteht. Davon
hängt die Entscheidung darüber ab, ob die anglikanische
Hierarchie im eigentlichen Sinne heiliges Amt (îegâxevlua, îegcoovvg,

iegaxeia — sacerdotium) ist oder nur eine Form des öffentlichen

Amtes (Xeixovgyia, ôiaxovia — ministerium)" 10).

Bei einer Untersuchung der anglikanischen dogmatischen
Angaben über den Charakter der Weihen ergibt sich für Rajevski,
dass die englische Kirche ihnen ein geistliches Gepräge zuerkennt11).
Dementsprechend ist das Problem der anglikanischen Weihen
schon von verschiedenen orthodoxen Kirchen im positiven Sinne

') Glasnik und Cürkoven Vestnik a. a. O.
8) In: „Bogoslovlje" (Theologie), Organ der orthodoxen theologischen

Fakultät in Belgrad, Jg. XIII (1938), S. 33—41, 144—161, 307—326;
Jg. XIV (1939), S. 63--76, 120—150. Der Anfang (Jg. XIII, S. 33—41)
ist mir leider unzugänglich.

9) In seiner Arbeit: Zakonnost' i dëjstvitel'nost' Anglikanskoj ierarchii
s tocki zrënija Pravoslavnoj cerkvi (Rechtmässigkeit und Wirklichkeit der
anglikanischen Hierarchie von orthodoxem Blickpunkte aus; russisch), in:
Trudy K. D. A. 1900, August, S. 528.

") Rajevski, Jg. XIII, S. 321 f. ») Ebd. Jg. XIV, S. 39, 67.



— 15 —

beantwortet worden. „Aber diese Anerkennung kann nicht als

der Entscheid der ganzen orthodoxen Kirche betrachtet werden.
Die antiochenische und seinerzeit (vor der Anerkennung durch
den Patriarchen Meletios IL 1926—1935) auch die alexandrinische
sowie die russische Kirche haben sich dagegen ausgesprochen 12).

Ebenso hat die griechische, die bulgarische und die serbische Kirche
die Frage der apostolischen Nachfolge verneint 13)." Unter den
orthodoxen Theologen selbst sind die Meinungen geteilt 14). Die
Erklärung der anglikanischen Kirche auf der Lambeth-Konferenz
von 1930 lautet: „Die anglikanischen Bischöfe erklären, dass in
der anglikanischen Kirche die Weihe nicht nur die Einsetzung
einer bestimmten Person in ein bestimmtes Amt bedeutet, dass

vielmehr der geweihten Person ein besonderes Charisma zuteil
wird, das dem bischöflichen Rang eigen ist, und dass die
Weihe in diesem Sinne ein Sakrament {fivoxfjQiov) ist 18)."

Hinsichtlich der Lehre vom Heiligen Abendmahl und der

apostolischen Nachfolge ist sich die anglikanische Kirche aber
selbst nicht einig 16). „Die Zwiespältigkeit, die sich im anglikanischen

Episkopat (zwischen der anglo-katholischen und der pro-
testantisierenden Richtung) geltend macht, steht unserer Meinung
nach im Gegensatz zur Lehre der Heihgen Väter von einem
einheitlichen Episkopat, dessen Einigkeit die Einheit im Glauben
und die Einheit in der Lehre verkörpert. Bei einer Zwiespältigkeit
der Gedanken, die in der anglikanischen Kirche bis zu Antagonismen

und gegenseitigem Widerspruch geht, kann der Episkopat
seine wichtigste Aufgabe, Hüter der christlichen Wahrheit zu sein,
nicht erfüllen 17)." „Die Einheit im Glauben und die Einheit
hinsichtlich der grundlegenden Glaubenswahrheiten ist die
unumgängliche Bedingung, conditio sine qua non für das Bestehen der
Kirche und ihres Organs, des Episkopats. Wo eine solche Einheit
nicht vorhanden ist, da ist kein Glauben und kein Vertrauen im
Episkopat und in der Kirche. Das ist der Fall bei der anglikanischen

Hierarchie 18)."

Professor V. Sokolov (früher an der geistlichen Akademie
in Moskau) hält trotzdem die Anerkennung der anglikanischen
Weihen seitens der Orthodoxen nicht für ausgeschlossen. Doch

verlangt er die Bereinigung der Unklarheiten, in erster Linie über

12) Der russische Metropolit (Eulogius hat später eine private
Anerkennung der anglikanischen Weihen vorgenommen, vgl. Glasnik 1932,
S. 203 f.

«) Rajevski, Jg. XIV, S. 69 f. 14) Ebd. S. 70 f. 15) Ebd. S. 76.
1S) Ebd. S. 120 f., 126. 17) Ebd. S. 127 f. 18) Ebd. S. 129.



— 16 —

das Heilige Abendmahl. Solange das nicht der Fall ist, kann die
orthodoxe Kirche die anglikanische Hierarchie nicht als
rechtmässig anerkennen. Die endgültige Entscheidung muss von der
gesamten orthodoxen Kirche gefällt werden.

„Nach unserer (Rajevskis) Meinung muss in der anglikanischen
Kirche der wahre Glaube, d. h. der Glaube der ökumenischen
Kirche, wiederhergestellt werden. Dabei handelt es sich (auch) um
den Begriff der Kirche, die nach orthodoxer Auffassung eine
Gemeinschaft von Personen ist, die von unserm Herrn Jesus Christus
gestiftet worden ist, an ihn glaubt und untereinander durch die
Einheit im Glauben, die Einheit in der Hierarchie und die Einheit
der Sakramente verbunden ist. Nur durch die Wiederherstellung
der Einheit im Glauben und den Sakramenten kann ein Entscheid
über die Hierarchie herbeigeführt werden 19)."

Also kann die anglikanische Kirche für Rajevski nicht als
eine Einheit angesehen werden. "Wir nehmen uns auf Grund der
oben dargelegten Erscheinungen die Freiheit heraus, zu betonen,
dass für eine Vereinigung (der Anglikaner) mit der orthodoxen
Kirche nicht nur die dogmatische Übereinstimmung sowie der
Verzicht auf Unionsverhandlungen und Sakraments-Gemeinschaft
mit den Bekenntnissen notwendig ist, die die Lehre der
ökumenischen Kirche nicht annehmen können. Mit andern Worten: Die
anglikanische Kirche muss sich von den falschen Vorstellungen
über die Grenzen der Kirche freimachen. Wir wünschen in
der anglikanischen Kirche eine Einheit zu sehen. Durch diese

Einheit wird sich auch die Vereinigung zwischen der Orthodoxie
und dem Anglikanertum verwirklichen lassen. 20)."

Zu einer im letzten Ergebnis ähnlichen Entscheidung ist auch
die griechische orthodoxe Kirche gekommen. Ein ganz wesentlicher

Unterschied besteht aber darin, dass es sich bei Rajevskis
Ausführungen zwar gewiss um eine offiziöse Auslassung, aber
doch nicht um einen offiziellen Bescheid handelt. Die griechische
Kirche hingegen hat der Leitung der anglikanischen Kirche einen

am 21. September 1939 gefällten Entschluss der Heiligen Synode
zugestellt, der amtliches Gepräge trägt und das Ergebnis der seit
Oktober 1938 stattgefundenen Untersuchungen darstellt.

Die griechische Stellungnahme lautet (mit geringfügigen
Kürzungen) 21) : "Die Heilige Synode hat beschlossen, dass sie,

1B) Rajevski, Jg. XIV, S. 131 f. 20) Ebd. S. 149.
2l) Ekklesia 14. X. 1939, S. 315; Pantainos 14. XII. 1939, S. 804 f.;

Cürkoven Vestnik 10. XL 1939, S. 491 f. (in bulgarischer Übersetzung).



— 17 —

wie bisher, in jedem einzelnen vorkommenden Falle des Übertritts
eines anglikanischen Geistlichen zur Orthodoxie die Praxis der
Kirche und den einmütigen Beschluss der theologischen Fakultät
der Universität Athen zu befolgen gedenkt, dass die orthodoxe
Kirche ohne Voraussetzungen nur diejenigen Sakramente als

gültig anerkennt, die sie selbst gespendet hat, dass jedoch die
Kirche, soweit sie dies als passend und zweckmässig ansieht, in
besonderen Fällen nach vorhergehender Prüfung der jeweiligen
Umstände aus Nachsicht (xat olxcrvojxiav 22) die Weihe von
solchen anerkennt, die zur Orthodoxie übertreten'.

Die Heilige Synode würdigt die von Seiner Gnaden, dem
Erzbischof von Canterbury, ausgesprochene Absicht, eineAbordnung
von anglikanischen Theologen unter dem Vorsitze des Hochwürdigsten

Bischofs von Gloucester zur gemeinsamen Beratung der
betreffenden Fragen zu entsenden. Sie hat dabei auch die Bande
der Liebe im Auge, die beide Kirchen seit alters vereinen, und
weiss, dass jede Gelegenheit der Stärkung dieser Verbindungen
begrüsst werden muss und dass jede Berührung und gemeinsame
Bemühung der beiden Kirchen auch den Zusammenhalt und die

Annäherung steigert. Die Heilige Synode freut sich deshalb, nach
Ablauf der jetzigen Kriegswirren der Ankunft dieser Abordnung
entgegen sehen zu dürfen, und wird auch seitens unserer (der griechischen

orthodoxen) Kirche eine entsprechende Abordnung ernennen.
Schliesslich hat die Heilige Synode auch den Theologen für

ihre Gutachten ihren warmen Dank ausgesprochen. ."
Diese Stellungnahme der Heiligen Synode stützt sich in ihren

wesentlichen Punkten wörtlich auf das Gutachten der Athener
theologischen Fakultät vom 30. Juni 1939, das sich seinerseits auf
die Denkschriften der Professoren Konstantin Dyovuniotis,
Amilkar Alivisatos, Demetrios Balanos und Panajotis Bratsiotis

beruft 23). Auch diese Denkschriften sind (ohne diejenige von
Dyovuniotis, in der nachstehend eingehaltenen Reihenfolge)
veröffentlicht worden 24).

22) Im Original hervorgehoben. — In der bulgarischen Übersetzung:
„Po snizchozdenie". 23) Ekklesia 5. VIII. 1939, S. 232.

21) Diese Gutachten sind auch zusammengefasst als Sonderdruck
aus der Zeitschrift „Ekklesia" erschienen: Ekklesia 25. XI. 1939, S. 344;
Pantainos 12. X. 1939, S. 666. — Der Sonderdruck, der mir durch die
Liebenswürdigkeit des HH. Bischofs der Schweizerischen Christkatholiken,
Univ.-Prof. Dr. A. Küry zugänglich ist, trägt den Titel: TÒ xvQOg xwv
AyyXixavixarv xeigorovi&vAvâxvnov êx xijç iExxXgoiaçi>, xójuog IZ', 1939,
Athen 1939. (Fortab als „Kyros" angeführt.)

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940. 2



— 18 —

Das ausführlichste Gutachten stammt von A. Alivisatos25):
Tò xvQog xmv ayyXixavixmv %eiqoxovi&v (Die Gültigkeit der
anglikanischen Weihen). Nach einem Rückblick auf die bisherige
Stellungnahme der übrigen Kirchen zu den anglikanischen Weihen

26), der sich inhaltlich weitgehend mit den Ausführungen des

Exarchen Germanos (Strinopulos) von Thyatira in dem Sammelwerke

„Ekklesia" 27) deckt, auf die hier verwiesen werden darf,
bespricht der Verfasser die Selbstzeugnisse der anglikanischen
Kirche, darunter den grundlegenden, oben angeführten Bescheid
der Lambeth-Konferenz von 1930 28). „Aus dem Studium dieser

(anglikanischen) Zeugnisse und dem Vergleiche mit den Lehren
unserer (orthodoxen) Kirche ergibt sich deutlich und unbestreitbar,
dass die anglikanische Kirche die Weihe als ein Sakrament
betrachtet, das alle jene Voraussetzungen hat, die die orthodoxe
Kirche zur Anerkennung des sakramentalen Charakters fordert29).''
Auch von andern griechischen Kirchenrechtslehrern wird dieser

Standpunkt geteilt 30).

Die anglikanischen Weihen sind in kirchenrechtlicher Hinsicht
jedenfalls gültig. „Eine andere Frage ist die, ob die Anerkennung
der anglikanischen Weihen seitens der Orthodoxie sofort eine

vollständige Sakraments-Gemeinschaft zur Folge haben muss.
Das kann m. E. aus der Gültigkeit der anglikanischen Weihen
nicht gefolgert werden 31).'*

„Auf Grund aller dieser Erwägungen wird meiner Ansicht
nach die griechische Kirche die englischen Weihen für gültig zu
erachten haben. Dadurch würde die Hierarchie der
anglikanischen Kirche bei den Orthodoxen auf die gleiche Stufe gestellt
werden wie die der römisch-katholischen, altkatholischen und
morgenländischen (schismatischen) Kirchen, vor allem diejenige
der Armenier. Die orthodoxe Kirche sollte darauf verzichten, eine
Neuweihe der Anglikaner vorzunehmen, die nicht nurVerwunderung
erregen und eine Entfremdung unter den christlichen Kirchen
herbeiführen, sondern vor allem auch gegen dogmatische und

25) In „Kyros" S. 5—78, in Ekklesia 5. VIII. 1939, S. 237—246;
19. VIII. 1939, S. 250—263; 2. IX. 1939, S. 265—270.

26) Die Haltung der altkatholischen Kirche wird S. 17 —20 des „Kyros"
besprochen.

27) Ekklesia, eine Sammlung von Selbstdarstellungen der christlichen
Kirchen, hrsg. von Friedrich Siegmund- Schultze, Bd. X: Die orthodoxe
Kirche auf dem Balkan und in Vordorasien. Geschichte, Lehre und
Verfassung der orthodoxen Kirche (45. Lieferung des GesamtWerkes), Leipzig
1939, S. 114—160.

2S) „Kyros" 44—55. 29) Ebd. 56. 3») Ebd. 59 ff. sl) Ebd. 68.



— 19 —

kanonische Satzungen und Einrichtungen Verstössen würde
Durch eine solche Anerkennung, zu der die orthodoxe Kirche
bereit ist, würde die Annäherung und die spätere vollkommene
Vereinigung wesentlich erleichtert werden. Würde dieses Ziel
erreicht werden, so wäre es ein Schritt auf dem Wege, in noch
fernerer Zukunft alle christlichen Kirchen und die ganze christliche
Welt zu vereinigen, zum Ruhme Jesu Christi32)."

Zu wesentlich andern Ergebnissen kommen die zwei übrigen
Gutachter. Ihr Urteil hat bei der Schluss-Entscheidung der
theologischen Fakultät und schliesslich der Heiligen Synode den

Ausschlag gegeben.
Demetrios Balanos prüft zuerst den Inhalt der 39 Artikel

und führt drei Beispiele der Wiederweihe übertretender Anglikaner

in den Jahren 1862, 1869 und 1870 an 33). Danach bespricht
er den unterschiedlichen Standpunkt der orthodoxen Theologie
in dieser Angelegenheit und stellt folgende fünf Sätze auf:

1. "Die orthodoxe Kirche, die sich als die eine, heilige, katholische

und apostolische Kirche betrachtet, als einzige Bewahrerin
der göttlichen Gnade, kann allein rechtmässig und gültig die
Sakramente spenden. Dementsprechend kann auch nicht gesagt
werden, dass es nützlich' sei, irgend welche Weihen anderer
Kirchen als gültig anzusehen."

2. Aus Nachsicht (olxovo/uta) kann sie, nach ihrer freien
Entscheidung, die Taufe oder die Weihe eines Individuums
anerkennen, das aus irgendeiner andern Kirche zur Orthodoxie
übertritt.

3. „Die Befreiung von der Verpflichtung der Wiederweihe kann
nicht als Privileg oder ipso-iure-Berechtigung irgendeiner Kirche
angesehen werden. Es ist nicht genau, zu sagen, dass die Weihen -

der römisch-katholischen, altkatholischen oder armenischen Kirche
ipso iure anerkannt werden oder dass die Gültigkeit der Weihen
der römischen Kirchen niemals in Zweifel gezogen worden sei. ."

4. „Die Nachsicht (olxovofda) kann nicht von vornherein einer
einzigen Kirche unter allen andern zugestanden werden. .."

5. Die griechische Kirche sollte der anglikanischen die
Gutachten der griechischen Theologen zugänglich machen und sie darauf
hinweisen, dass der Entscheid nicht bei einer einzelnen orthodoxen
Kirche liegt und dass diese Frage, wie der Jerusalemer Patriarch

32) „Kyros" 71.
33) Ebd. 78. — Die Ausführungen von Prof. Balanos stehen „Kyros"

73—83; Ekklesia 2. IX. 1939, S. 270—274.



— 20 —

Damian 1907 betonte, gültig nur von der Gesamt-Orthodoxie
entschieden werden kann 34).

Panajotis I. Bratsiotis untersucht die dogmatischen Grundlagen

der anglikanischen Kirche und unterstreicht den weitgehenden
Einfluss des Calvinismus. „Angesichts dieser („grossen dogmatischen")

Unterschiede kann die Orthodoxie niemals Weihen, die
ausserhalb ihrer Gemeinschaft vorgenommen wurden, weder

grundsätzlich noch von Fall zu Fall anerkennen. Jede Abweichung
von dieser Haltung würde bedeuten, dass die orthodoxe Kirche
aufhört, sich als die allein wahre Kirche und die alleinige Hüterin
der göttlichen Gnade zu betrachten." Aller dieser Erwägungen
wegen muss gemäss den Weisungen des Johannes von Damaskus
die Anerkennung fremder Weihen und die Sakraments-Gemeinschaft

unterbleiben 35). Auch Bratsiotis weist auf die Notwendigkeit
eines Entscheides der gesamten Orthodoxie hin.
P. Trebelas hebt schliesslich erneut die Verhandlungen der

anglikanischen Kirche auch mit andern Kirchen hervor, „die die
katholischen Grundlagen des Glaubens nicht festhalten" 36).

Durch die von ihr getroffene Entscheidung hat die griechische
Kirche eine Haltung eingenommen, die von der anderer orthodoxer

Kirchen — auch was die Frage einer Anerkennung durch
eine einzelne Kirche, nicht durch ein orthodoxes Konzil angeht —
abweicht. Neben der rumänischen haben gerade andere griechische
oder griechisch geführte Kirchen (Konstantinopel, Alexandrien,
Kypern) die Gültigkeit der anglikanischen Weihen anerkannt.
Über die in Aussicht gestellten neuen Verhandlungen und ihr
Ergebnis lässt sich zurzeit natürlich noch nichts sagen. Auch
von orthodoxer Seite hegen hierzu noch keine Stimmen vor.

Göttingen, Januar 1940. Bertold Spuler.

") „Kyros" 81 f. 35) Ebd. 124 f. — Die Ausführungen von Prof.
Bratsiotis stehen in „Kyros" S. 84—127 und in Ekklesia 2. TX. 1939,
S. 274—290. 3°) „Kyros" 131 f.; Ekklesia 2. IX. 1939, S. 291.


	Orthodoxe Stimmen zur Frage der Gültigkeit der anglikanischen Weihen

