Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: Die Lehre des Neuen Testaments von der Kirche
Autor: Cassian, Archimandrit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des Neuen Testaments von der Kirche.

Eine Studiel).

1. Definition des Themas.

Ein Uberblick iiber die Lehre des Neuen Testamentes von
der Kirche, der von einem Theologen der orthodoxen Kirche fiir
eine 6kumenische Konferenz verfasst ist, muss den Zusammenhang
zeigen, der zwischen der biblischen Lehre und dem Dogma, dem
Bekenntnis der Orthodoxie besteht. Vom rein theoretischen Stand-
punkt aus gibt es zwei Wege, die zu diesem Ziel fithren. Der erste
wiirde vom Bekenntnis der orthodoxen Kirche ausgehen und von
da aus zur Lehre des Neuen Testamentes zuriickfithren. Der zweite
ginge von der Lehre des Neuen Testamentes aus und fithrte von
da zu einer Analyse des orthodoxen Dogmas im Licht der bibli-
schen Lehre. Von diesen zwei Wegen scheint uns der erste aus
den folgenden Griinden ausgeschlossen zu sein: Die orthodoxe
Kirche hat keine symbolischen Biicher im strengen Sinn dieses
Wortes. Die Urkunden der dogmatischen Theologie, die von ortho-
doxen Theologen verfasst sind, zeugen von einem mehr oder minder
ausgesprochenen Einfluss des religiosen Gedankengutes des Westens,
und zwar ebensosehr des rémisch-katholischen wie des protestan-
tischen. Die Lehre der Orthodoxie von der Kirche griindet sich auf
die alten Bekenntnisse, die Beschliisse der Konzilien und die Schrif-
ten der Kirchenviter, aber diese sind kein ausschliessliches Gut
der Ostkirche, das wir unseren nicht-orthodoxen Briidern entgegen-
stellen konnen. Indem wir also den zweiten Weg wihlen, beschrin-
ken wir unsere Aufmerksamkeit auf die biblische Lehre, die wir
reinobjektiv wiedergeben mdchten, ohne auf die Auslegungen der
Tradition der Kirche Zuflucht zu nehmen. Zum Schluss werden
wir uns fragen, ob die wesentlichen Punkte dieser rein biblischen
Lehre von der Orthodoxie angenommen worden sind 2).

1) Die Studie ist dem Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz fur
Glauben und Verfassung in Clarens im August 1939 vorgelegt worden.

2) Die Frage der Einheit der neutestamentlichen Lehre tber die
Kirche wird hier nicht gestellt, insofern alle kirchliche Dogmatik von dieser
Einheit immer ausging. Der Referent ist personlich von dieser Einheit iiber-
zeugt, in dem Sinne, dass die jingsten neutestamentlichen Schriftsteller
uns weiter die Kirchenlehre entwickeln, die schon in den &ltesten Schriften
erhalten wird.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940. 1



II. Die Lehre des Neuen Testamentes.

1. Das Reich Gottes. Um sich von der Lehre des Neuen
Testamentes von der Kirche eine Vorstellung zu machen, muss
man von der unbestrittenen Tatsache ausgehen, dass das Ziel des
gottlichen Handelns an der Welt die Aufrichtung des Reiches
Gottes ist und dass von jedem Gldubigen die héchste Anstrengung
gefordert wird, um an diesem Reich Gottes Anteil zu haben. Aber
der Begriff ,Reich Gottes” wird im Neuen Testament im zwei-
fachen Sinn gebraucht. In seinem eschatologischen Sinn ist das
Reich Gottes das Reich der Herrlichkeit, das dem Leben der
Neuen Welt zugehoren wird (siehe die Gleichnisse in Matth. 25,
Luk. 14, 15—24; 19, 11-—27, und Offb. 11, 15 u. a.). Aber es ist
sehr oft die Rede vom Reich Gottes als einer bereits gegenwirtigen
Tatsache. Diese Auslegung kann nicht nur beschrinkt werden
auf Bibelstellen, wie Rom. 14, 17, oder auf die Antwort, die der
Herr den Phariséiern gegeben hat in Luk. 17, 21, wie auch immer
 der genaue Sinn von &ros du@r sein mag. Ks ist ganz klar, dass
in den (Gleichnissen vom Reich Gottes, wie etwa dem vom Unkraut
im Acker (Matth. 13, 24—30, 36-—43) oder dem vom Netz (ebendort,
47-—50), das Reich bereits vor der letzten Scheidung gegenwirtig
ist. Das Reich Gottes, das ist das Ackerfeld und das Netz, mit
allem, was darin enthalten ist. Das Gleichnis von den Arbeitern
im Weinberg (Matth. 20, 1-—16) muss man im selben Sinn auslegen.
Kbenso ist in der Bergpredigt, deren Thema das Reich Gottes ist,
nicht die Rede von dem Wesen des Reiches, sondern nur von den
Bedingungen, die von den Gldubigen gefordert werden, damit sie
zu dem Reich Gottes zugelassen werden konnen (cf. Matth. 4, 23;
5, 3, 10, 20 u. a.).

Man kann mit Sicherheit feststellen, dass es diese immanente
Ausprigung des Reiches Gottes ist, auf die Matthdus den Begriff
»Kirche” anwendet. In Matth. 18, 17, 18 ist die Kirche eine Tat-
sache dieser Welt. Aber es geht aus Matth. 16, 17—19 hervor, dass
zwischen der Kirche und dem Reich Gottes ein ganz enger Zu-
sammenhang besteht und dass man durch die Kirche in das Reich
Gottes eingeht. Es ist also ganz deutlich, dass in den synoptischen
Evangelien, ganz besonders im Matthius-Evangelium, die Kirche
das Reich Gottes ist, in seinem immanenten Sinn, oder mit andern
Worten, dass die Kirche der Weg ist, der in das Reich Gottes
fithrt, soweit dieses begriffen wird als eine eschatologische Tatsache.



— 3

2. Die einzelnen Kirchen und die Allgemeine Kirche.

Wir ersehen aus der Apostelgeschichte und aus den Episteln,
dass der Ausdruck ,Kirche” gebraucht wird, um die einzelnen
Kirchen zu bezeichnen (Apg. 14, 23, 27; 15, 41 u.a., vgl. 1. Kor. 1, 2,
Gal. 1, 2u.a., Offb. 1,4, 11; 2, 1, 7, 8 u. a.). Eine dieser Kirchen,
die von Jerusalem, nahm eine einzigartige Stellung ein. Sie war
der hierarchische Mittelpunkt der christlichen Welt (vgl. Apg. 8,
1, 14, 25; 11, 1—18; 15, 2 u. a.). Die Geldsammlung, die Paulus
zugunsten der Kirche von Jerusalem vorgenommen hat, beweist
das zur Geniige (I. Kor. 16, 1—4, II. Kor. 8—9, vgl. Rom. 15,
26—32, Apg. 24, 17). Wenn wir den Brief des Jakobus als authen-
tische Schrift annehmen, der in den sechziger Jahren geschrieben
und an die in der heidnischen Welt zerstreuten christlichen Kirchen
gerichtet ist (Jak. 1, 1), beweist er, dass die Kirche von Jerusalem
ihre hierarchische Stelle bis in die letzten Jahre ihrer geschicht-
lichen Existenz bewahrt hat. Nach dem Mértyrertod des Jakobus
und dem Auszug der Gldubigen iiber den Jordan wurde diese
hierarchische Stellung von Jerusalem von keiner andern Kirche
als Erbschaft iibernommen, weder von Rom noch von KEphesus.
Aber der Begriff , Kirche” wurde nicht nur den értlichen Gemeinden
zugelegt, sondern ebensosehr auf die Gldaubigen als (Ganzes an-
gewendet, die den Leib Christi bilden, der nur einer sein kann
(s. I. Kor. 12, 27 ff., Eph. 1, 21-—23 u. a.}). Bibelstellen wie Eph. 1,
21—23 erlauben die Feststellung, dass sich der Begriff der Kirche
auch auf nichtkérperliche Miéchte erstreckt: auch die Engel sind
ein Teil der Kirche. Wenn nicht bezweifelt werden kann, dass bei
Matth. 28, 18—20 die letzten Worte des Herrn auf die Kirche
angewendet werden miissen, dann wird diese in einem allumfas-
senden, ja sogar kosmischen Sinn begriffen. Die einzelnen Kirchen
gehoren zur Fiille der Kirche. Der Heilige Geist, der auf die
damals einzige christliche Kirche von Jerusalem ausgegossen
wurde, bezeugte fortan seine Gegenwart im Leben der einzelnen
Kirchen (s. Apg. 4, 31; 13, 2—4; 20, 23; 21, 4, 11 u. a.). Diese
Manifestationen des Heiligen Geistes, die unvermeidlicherweise in
den Grenzen von Raum und Zeit stattfinden, zeugen von seinem
Innewohnen in der einen und allgemeinen Kirche. Diese Kirche
ist es, soweit sie die immanente Seite des , Reich Gottes® ist, die
auf dem Wege zur eschatologischen Fiille ist.

3. Die hierarchische Kirchenordnung. Die biblischen
Texte sprechen mit vollkommener Eindeutigkeit von der Macht



— A e

der Kirche und von den Triégern dieser Macht. Die Vorstellung
von der Macht der Kirche, die absolut und unbegrenzt ist, soweit
es sich um das Reich Gottes handelt, ist ausgedriickt in den Worten
des Herrn, die in Matth. 16, 19 und 18, 17—18, iiberliefert sind.
Aber die weitaus grosste Mehrzahl der Bibelstellen spricht nicht
nur von der Macht der Kirche in abstracto, sondern von den
Tridgern, durch deren Vermittlung sie diese Macht ausiibt. Die
hochste Vollmacht ist die der Apostel, genauer die der ,,Zwolf*.
Die letzte Gelegenheit, bei der von der Vollmacht der Zwdlf in
diesem Sinn gesprochen wird, ist die Erzdhlung von der Versamm-
lung in Jerusalem (s. Apg. 15, 2, 4, 6, 22, 23; 16, 4). Aber noch ein
halbes Jahrhundert spiter verteidigt Johannes seine apostolische
Vollmacht gegen Diotrephes (ILI. Joh. 9—10). Die Vollmacht des
Paulus ist der der Apostel gleichwertig. Auf diesem Punkt besteht
er ausdriicklich in dem Brief an die Galater (1, 2). Er hat sein
Apostelamt ohne menschliche Vermittlung direkt vom Himmel
erhalten. Der Anfang seiner ersten Missionsreise ist durch eine
neuerliche Offenbarung des Heiligen Geistes gekennzeichnet
(Apg. 13, 2—4). Auch Jakobus, der keiner der Zwdélfe war, wurde
ebenfalls fiir eine Sdule der Kirche angesehen. In der Aufzédhlung
in Gal. 2, 9 wird er sogar vor Kephas und Johannes genannt.
Uber den Ursprung seiner Vollmacht haben wir keine Kenntnis.
Was die Zwolf anbetrifft, so ist es unzweifelhaft, dass ihre aposto-
lische Vollmacht auf die Ausgiessung des Heiligen Geistes am
Pfingsttag zuriickgeht. Die Wiederherstellung der Gemeinschaft
der Zwolf (Apg. 1) vor Pfingsten ist ein Beweis, dass die Ansicht,
die wir eben ausgesprochen haben, die von Lukas war. Das Herab-
steigen des Heiligen Geistes hat mit der Vollmacht die Apostel
ausgeriistet, die schon von Jesus erwéhlt waren. Das ist nicht nur
durch die Auserwdhlung der Zwolf bewiesen, sondern mehr noch
durch Bibelstellen wie: Matth. 19, 28 (vgl. Luk. 22, 30). Jesus
wusste, dass es in seinem Haus Diener geben wird, die iiber andere
Diener gestellt sind (Matth. 24, 45-—51, Luk. 12, 41 ff.). Die Voll-
macht der zwolf Apostel ist die letzte Vollmacht, die der Kirche
gegeben wurde. Wir ersehen aus der Apostelgeschichte (15), dass
sich die Apostel fiir Angelegenheiten von allgemeiner Wichtigkeit
zu einer Versammlung vereinigt haben, jedenfalls mindestens ein-
mal (vgl. noch 11, 1—18). Interessant ist es auch, festzustellen,
dass die gefassten Beschliisse ebenfalls auf das Wirken des Heiligen
Geistes zuriickgefithrt wurden (15, 28).



— 5

Vom Standpunkt der hierarchischen Ordnung aus gibt es
keinen Rangunterschied zwischen den Aposteln. Wenn man von
einem Primat des Petrus (vgl. Matth. 10, 2) vor seinem Weggehen
von Jerusalem (Apg. 12, 17) und von einem Primat des Jakobus,
der ihm nachfolgte (Apg. 15, 21), sprechen kann, so erlauben unsere
Texte nicht, diesen Primat im Sinn einer amtlichen Rangordnung
auszulegen. Es ist die von Petrus und von Jakobus geleitete
Kirche von Jerusalem, die der hierarchische Mittelpunkt der christ-
lichen Welt war, aber weder Petrus noch Jakobus besassen per-
sonlich eine Vollmacht, die sie iiber die andern Apostel erhoben
hétte. Petrus selber anerkannte die Vollmacht der Kirche von
Jerusalem (Apg. 11, 1—18), und Jakobus fiithrte die Leitung mit
Hilfe der Altesten (Apg. 21, 18). Aus den vorerwiihnten Bibelstellen
geht hervor, dass diese Altesten schon am Rat der zwolf Apostel
teilgenommen haben. Noch wichtigeraber ist, sich daran zu erinnern,
dass die hierarchische Vorzugsstellung von Jerusalem von keiner
andern ortlichen Kirche geerbt wurde.

Wenn wir von den historischen Tatsachen iibergehen zu den
dogmatischen Bibelstellen, so erkennen wir, dass die Antwort Jesu
auf das Bekenntnis Petri (Matth. 16, 17—19) es nicht gestattet,
eine hierarchische Vorzugsstellung dem Apostel Petrus personlich
zuzuerkennen. Auf eine Frage, die an alle gerichtet war, antwortet
Petrus im Namen aller (Verse 13—16), und der Herr wendet sich
wieder allen Aposteln zu (Verse 20—21), nachdem er die Bedeutung
der Antwort und ihrer dogmatischen Folgerungen gewiirdigt hatte
(Verse 17—19). Der Unterschied der Ausdriicke @érpos (Vers 18a),
und méroa (Vers 18b) erlaubt nicht mit Sicherheit, anzunehmen,
dass die Kirche auf Petrus auferbaut ist. Ks ist sehr wahrscheinlich,
dass dieser Unterschied im Ausdruck beabsichtigt war und dass es
unbedacht wire, anzunehmen, dass die Form mérpos unvermeid-
lich war, insofern es sich darum handelte, einen ménnlichen Eigen-
namen zu erfinden. Petrus selber ist voller Schwichen. Als er,
einige Augenblicke nach seinem Bekenntnis, ganz aus eigenen
handelt, wird er verdientermassen wie ,Satan® zuriickgewiesen
(Verse 22—23). Der Herr betont wohlweislich, dass die Wahrheit,
die er im Namen der Apostel bekennt, ihm vom himmlischen;Vater
geoffenbart worden ist (Vers 17). Er selber hétte sie aus:zeigener
Kraft niemals gefunden. Von grosster Wichtigkeit ist, da,ss;die
potestas clavium kein personliches Vorrecht des Petrus ist.
Die Macht, zu binden und zu losen, die bei Matth. 16, 19 Petrus



8

verheissen wird, wird bei Matth. 18, 18 allen Aposteln verheissen
und wird ihnen bei Joh. 20, 23 libergeben. In diesem Punkt, wie
in den andern, stimmt das Johannesevangelium ganz mit den
synoptischen iiberein. Im KEpilog Joh. 21 erhebt das Hirtenamt,
mit dem Petrus betraut wird, ihn nicht iiber seine Mitbriider.
Das Zwiegesprach mit dem Herrn (Verse 15—17) ist nu eine
feierliche Bestitigung der Tatsache, dass Petrus sein Apostelamt
wieder besitzt, das er durch die Verleugnung verloren hatte. Die
symbolische Handlung des wunderbaren Fischzuges (Verse 3—11)
soll beweisen, dass er bereits sein Amt ausiibte, ebensogut wie die
andern. Die Ausnahme bildet der Jiinger, den der Herr lieb hatte,
aber nicht Petrus. Aber die Ausnahmestellung des Lieblings-
jlingers ist nicht im hierarchischen Sinn zu verstehen.

Nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes gehen alle kirch-
lichen Amter auf die Vollmacht der Apostel zuriick. Es wird
hiufig von der Ernennung von Amtstréagern gesprochen (Apg. 14, 23,
Tit. 1, 5 ff., I. Tim. 3). Thre Weihe wird vollzogen durch Hand-
auflegung (s. II. Tim. 1, 6, I. Tim. 4, 14, Apg. 14, 23; I. Tim. 5, 22).
Der Ausdruck ydpiwoua, der gebraucht wird, um die Gabe zu be-
zeichnen, die durch diesen Akt mitgeteilt wird (s. I. Tim. 4, 14,
I1. Tim. 1, 6), ist derselbe, der gebraucht wird, wenn es sich um
die Gaben des Heiligen Geistes handelt. (1. Kor. 12, 4 ff. u. a.)
In Apg. 20, erklirt Paulus den Altesten (moeofBireoor, Vers 17) von
Ephesus, dass sie durch den Heiligen Geist zu Bischofen ernannt
worden seien (Vers 28).

Das 20. Kapitel der Apostelgeschichte ist ebenfalls ein Beweis
(neben Tit. 1, 5 ff. und wahrscheinlich auch I. Tim. 3 und Phil. 1, 1),
dass die Terminologie der Kirchenordnung zur Zeit der Apostel
noch keine feststehende war. Trotzdem ist es sicher, wenn wir
die Echtheit der Pastoralbriefe annehmen, dass die drei kirchlichen
Amter schon vor dem Tod des Paulus bestanden haben (A. D. 64).
Bei Phil. 1, 1 und I. Tim. 3, 8—13 ist die Rede von Diakonen,
sehr wahrscheinlich im historischen Sinn dieses Ausdrucks. Die
Ausdriicke mpeofirepos (Tit. 1, 5, I. Tim. 5, 17 ff. u. a. a. 0.) und
énioxomos (Phil. 1, 1, I.Tim. 3, 1 ff. u. a. a. 0.), die ohne Unter-
scheidung gebraucht werden, bezeichnen die Priesterwiirde. Was
das bischofliche Amt in unserm heutigen Sinn des Ausdrucks be-
trifft, so waren es Titus und Timotheus, die damit betraut waren.
Durch Paulus geweiht (s. II.Tim. 1, 6), hatte Timotheus selber das
Recht der Handauflegung (I. Tim. 5, 22). Der Fall von Titus



e 0 me

diirfte ebenso liegen (1, 5). Indem sie dieses Amt ausiibten, waren
sie die Stellvertreter der Apostel (s.I.Tim. 3, 14—15; 4, 13,
Tit. 1, 5; 3, 12) und ihre Nachfolger (s. II. Tim. 2, 2; 4, 1—S8).
Dass Timotheus und Titus als die Nachfolger der Apostel betrachtet
werden im Sinne der heutigen Bischofe, das ist die Vorstellung,
die die Pastoralbriefe geben.

4. Das Wesen der Kirche. Um uns eine Vorstellung vom
Wesen der Kirche zu machen, soweit dieses in den Schriften des
Neuen Testamentes offenbart ist, miissen wir uns an die Formu-
lierung von Paulus halten, die die Kirche als Leib Christi definiert.
(Eph. 1, 21 —-23; 3, 5—6; 4, 11-—16, Kol. 1, 18, 24; 2, 17—19,
I. Kor. 12, 27-—28, Rém. 12, 4—5, Gal. 3, 28 u. a.) Das biblische
Bild (vgl. Hosea 1 ff.) von der ehelichen Gemeinschaft wvon
Christus und der Kirche ist in der paulinischen Theologie (Eph. 5,
23--33) nur eine Weiterentwicklung dieser Vorstellung vom Leibe
Christi. Die Vorstellung des Leibes ist die Vorstellung der Einheit
eines lebendigen Organismus. Der Universalismus der Kirche, der
die ganze Schopfung umgreift, leitet sich aus der Einheit des Leibes
her. Wenn die Kirche die immanente Seite des Reiches Gottes
ist, ist es nur natiirlich, dass sie die Grenzen dieser Welt tiber-
schreitet. Soweit die Kirche Leib Christi ist, ist sie heilig (Eph. 5,
27). Schliesslich muss man feststellen, dass in Eph. 1, 21-—23 die
Kirche der Leib des verkldrten Christus ist. Da sie dieser Welt
angehort, ist sie auf dem Wege des Wachsens und der Entwicklung
(Eph. 4, 11—16). Die Kirche wird geheiligt durch Christus (Eph. 5,
26—27, vgl. Hebr. 9, 23). Aus eben diesem Grund zihlt die
Kirche neben denen, die wirklich Heilige sind, auch Unwiirdige
zu ihren Gliedern, wie das Unkraut mitten im Weizen steht
(Matth. 13, 24—30). Insofern sie aber der Leib des verklérten
Christus ist, darf man nicht vergessen, dass die Herrlichkeit Christi
eine Herrlichkeit ist, zu der er auf dem Weg der Erniedrigung
(Kenosis) gelangt (Phil. 2, 6—11). Die niedrigste Stufe der Kenose
ist der Tod am Kreuze (8). Da die Kirche der Leib Christi ist, ist
es natiirlich, dass ihr Dasein mit der Passion Christi aufs innigste
verbunden ist (vgl. wieder Kol. 1, 24, Apg. 20, 28). Die neutesta-
mentlichen Texte geben uns das Recht, von der Kenose der Kirche
zu sprechen. Diese Vorstellung hat ihren Ausdruck in den litur-
gischen Symbolen des Hebriderbriefes gefunden. Es geniigt, die
nahe Verbindung festzustellen, die im Hebrierbrief zwischen dem
Leib Christi und dem Tempel besteht (Hebr. 9, 11). In dem Opfer



— 8 —

des Leibes (Hebr. 10, 10) wird der Weg ,,durch das Fleisch®“ be-
zeichnet wie ein Weg durch den Vorhang (Hebr. 10, 20), der zum
himmlischen Heiligtum fiihrt, zu welchem Jesus unser Vorldufer
ist (6, 19—20). Aber die Vorstellung des Tempels, sowohl des
irdischen wie des himmlischen, ldasst uns an die Gemeinde denken,
die darin versammelt ist.

Nach dem, was eben gesagt ist, ist es nicht verwunderlich,
dass das Band, das die Finheit der Kirche (diese begriffen als
Leib Christi) bewirkt, das Abendmahl ist, das den Gldaubigen an
seinem Tod Anteil gewinnen ldsst (I. Kor. 11, 26). In der johan-
neischen Theologie ist der gottliche Handelnde im Mysterium der
Eucharistie der Heilige Geist (Joh. 6, 63). Die Vorstellung, dass
der Heilige Geist im Abendmahl den Leib Christi ,auferbaut*
(fiir den Ausdruck vgl. Eph. 4, 12), diirfte auch Paulus vertraut
gewesen sein. Jedenfalls ist es sicher, dass er die Rolle des Heiligen
Geistes als des gottlichen Handelnden in der ,,Auferbauung® des
Leibes Christi anerkannt hat. Im 1. Korintherbrief beriihrt er die
Frage des Leibes Christi (12, 27—28), indem er von den Gaben
des Heiligen Geistes spricht, mannigfaltig in ihren Auswirkungen,
die aber aus einer einzigen Quelle hervorgehen. Diese Einheit der
Quelle ist es, die die Einheit des Leibes bewirkt. Und diese einzige
Quelle ist der Heilige Geist (I. Kor. 12, 13). In dieser ebengenannten
Bibelstelle ist die Rede von der Taufe im Heiligen Geist wie von
einem Prinzip der Einheit. Ob es sich um die Taufe oder um die
FEucharistie handelt, die #usseren Zeichen der Cegenwart des
Heiligen Geistes sind mit den Gaben des Heiligen Geistes verbunden.

Wir finden die paulinischen Vorstellungen vom Leib Christi
wieder in der johanneischen Theologie, die deren logische Fort-
fithrung ist. Im zweiten Kapitel des Johannesevangeliums wird in
der symbolischen Auslegung der Reinigung des Tempels, genau
wie im Hebrierbrief, der Tempel von Jerusalem mit dem Leibe
Christi und der Kirche gleichgesetzt. Bei Joh. 15 wird im Gleichnis
von dem Weinstock ein anderes ,,organisches™ Bild fiir die Kirche
verwendet. In dem Gleichnis vom guten Hirten (Joh. 10, 1 ff.)
wird der Universalismus der Kirche nicht nur fiir den Raum,
sondern auch fiir die Zeit angenommen. Jesus ist gleichzeitig der
Hirte (11) und die Tiir (9), das heisst, es wird die Kirche in ihren
Anfingen auf die Zeit des alten Bundes zuriickgefithrt. Mehr
noch, in der besten Form des Textes Joh. 10, 29, wird die Kirche
als der hochste Schatz, den der Vater dem Sohn gegeben



s B pe

hat'), begriffen. Die Kirche hat Anteil an dem Band, das denVater
und den Sohn vereinigt und das in den Begriffen ,,erkennen® (14—15)
und ,lieben® (Vers 17) ausgedriickt ist. Der Gipfelpunkt der gott-
lichen Liebe ist das Opfer des Sohnes fiir die Kirche (Vers 17).

Diese Vorstellung ist weiterentwickelt in den Abschiedsreden,
wo die Kirche als eine vollkommene Liebesgemeinschaft erscheint
(15). Diesem Liebesbund verspricht der Herr das Kommen des
Trosters (14, 15 ff., 26; 15, 26—27; 16, 7 ff.), das die Wiederkehr
Christi bedeutet (vgl. 14, 18—25 und 16, 16—28, im Zusammen-
hang der Abschiedsreden). Die Liebe ~— aydnn fithrt zur Liebe —
@ilia, in der grossen Familie Gottes (vgl. 15, 13—16 und Eph.
2, 19). Die Liebe, die die Vorbedingung fiir das Kommen des Hei-
ligen Geistes ist und die andererseits durch seine Gegenwart ver-
vollkommnet wird, ist das Band, das die Einheit der Kirche zu-
sammenhélt (vgl. noch das johanneische Bild des Ehebundes
in Offb. 19, 7—9; 21, 2; 22, 17). Wenn das Kommen des Heiligen
Geistes die Wiederkehr Christi bedeutet, der von da an in der
Kirche innewohnt, dann kann man annehmen, dass fiir Johannes
ebenso wie fiir Paulus die Einheit der Kirche, soweit sie Leib
Christi ist, durch den Heiligen Geist bewirkt wird. Die Jiinger
sind in der Kraft des Heiligen Geistes berufen, fiir Christus vor
der Welt Zeugnis abzulegen (15, 26—27; 16, 8—11). Die Vorstellung,
dass die Welt in der Totalitédt seiner Glieder gerettet wird, scheint,
obwohl gie niemals betont wird, der johanneischen Theologie
nicht fremd gewesen zu sein (Joh. 12, 32, Joh. 14, 31; 17, 21, 23
u. a.)?).

Die einzigartige Stellung, die im Johannesevangelium der
Jiinger, den der Herr lieb hatte, einnimmt, gestattet, ihn als ein
Symbol fiir die Kirche selber zu deuten. Auf der Grenze, die diese
Welt von der andern trennt, ist er berufen, wie die Kirche in allen
ihren Gliedern, der Zeuge Christi zu sein (21, 20—24). Wenn diese
Auslegung gerechtfertigt ist, miisste die Adoption des Jiingers
durch die Mutter Jesu ausgelegt werden als die Adoption der
Kirche durch die Jungfrau Maria. Gewisse symbolische Kinzel-
heiten der Kreuzigungsszene lassen diese Auslegung als wahr-
scheinlich erscheinen.

1) 0 marp pov & dédwsxéy por mdvrwy ueilléy éotw.
%) Fur das Ganze vergleiche: Archimandrite Cassien. La PentecoOte
Johannique (Jo. 20, 19—23). Valence 1939.



In der johanneischen Theologie schliesst das Vorhandensein
der Kirche nicht das Reich Gottes aus (Joh.3, 3—5) als das
Endziel des gottlichen Handelns an der Welt. Es ist interessant,
festzustellen, dass die eschatologische Fiille des Reiches Gottes
ebenfalls durch das Wirken des Heiligen Geistes erreicht wird
(Joh. 16, 13). Aber die Kirche ist es, das heisst die immanente
Seite des Reiches und nicht seine eschatologische Seite, die
die Aufmerksamkeit des Verfassers in Anspruch nimmt. Soweit
sie ein gottlicher Organismus ist, hat sie in der Liebe an der
Fiille des Lebens der Heiligen Dreieinigkeit Anteil. Wenn man
die Ausdrucksweise des Apostels Paulus gebraucht, hat man wohl
das Recht, zu sagen, dass dieses Anteilhaben sich auswirkt in den
Gaben des Heiligen Geistes, die oft begleitet werden von &usser-
lichen Manifestationen.

I1Il. Die Lehre der orthodoxen Kairche.

Da die orthodoxe Kirche keine symbolischen Biicher besitzt,
muss man ihre Lehre von der Kirche aus allen Quellen schépfen,
die in Frage kommen. Dabei handelt es sich in erster Linie um die
Akten der Konzilien, um die Denkmiler des Kultus, um die reli-
gitse Kunst, um die geistliche Erfahrung der Heiligen, um die
literarischen Dokumente, die von Gliedern der Kirche verfasst
sind u. a. Die Erforschung dieser Quellen wiirde uns zeigen, dass
die Lehre der Orthodoxie in vollkommener Ubereinstimmung mit
der Lehre des Neuen Testamentes von der Kirche ist, so wie wir
diese Lehre eben dargestellt haben. Ohne uns mit Einzelheiten
zu beschéftigen, wenden wir uns den vier Punkten zu, die unsere
Aufmerksamkeit auf sich gezogen hatten.

1. Die Erwartung der Fiille des Reiches Gottes nimmt im
Leben der orthodoxen Kirche einen bedeutenden Platz ein. Die
Vergottlichung ist das letzte Ziel der Gldubigen. Es wird im Kultus
vorweggenommen, in erster Linie in den Sakramenten, und da
ganz besonders in der Kucharistie, in der &sterlichen Freude, in
der ITkonographie, in der mystischen Erfahrung der Heiligen. (Ein
neueres Beispiel ist die Manifestation des Heiligen Geistes, die
wihrend der Unterhaltung des heiligen Seraphim von Sarov mit
einem seiner Jiinger stattgefunden hat). In der patristischen
Literatur wird die Vorstellung der Vergottlichung mit grosser
Kraft in den Schriften des heiligen Athanasius dargestellt.



— 11 —

2. In der Orthodoxie schliesst die Vorstellung von der ,all-
gemeinen Kirche nicht das Bestehen einer grossen Anzahl ein-
zelner Kirchen aus, die vollkommen unabhéingig (autokephal) sind.
Unter ihnen allen besteht die Einheit der Lehre, des Kultus und
der Interkommunion, was aber die hierarchische Kirchenordnung
anbetrifft, so findet sich in der orthodoxen Welt, ebenso wenig
wie in der apostolischen Kirche nach dem Fall von Jerusalem,
eine besondere Kirche, die von den iibrigen orthodoxen Kirchen
als ein hierarchischer Mittelpunkt angesehen wiirde.

3. Wie in der apostolischen Kirche, umfasst die orthodoxe
Kirchenordnung drei Amter: das der Bischofe, das der Priester
- und das der Diakonen. Die Bischofe gelten in der orthodoxen
Kirche als die Nachfolger der Apostel. Es sind die Bischéfe, die
— im Sakrament der Weihe — die Gnade des Heiligen Geistes
denen mitteilen, die zur Wiirde eines Kirchenamtes erhoben werden.
Die Vollmacht der Konzilien geht auch im Bewusstsein der ortho-
doxen Kirche auf das Wirken des Heiligen Geistes zuriick. In der
Geschichte der Beziehungen der orthodoxen Kirche zur rémisch-
katholischen Kirche war die Frage des Primats des Petrus immer
ein Gegenstand des Streites. Indem sie sich dem romisch-katho-
lischen Dogma widersetzten, haben die orthodoxen Polemisten
immer auf dem Unterschied zwischen nérpoc und nérpa bestanden
und darauf aufmerksam gemacht, dass dieses letztere Wort niemals
auf einen Mann angewendet wird. Sie legten die Stellung des
Petrus in Beziehung zu den andern Aposteln immer aus als die
Stellung eines primus inter pares.

4. Obwohl sich in den orthodoxen Dokumenten die Definition
der Kirche als Leib Christi hiufig findet, ist dieses biblische Dogma
vor allem auf eine indirekte Weise in der Lehre der Ostkirche
enthalten. In erster Linie muss man feststellen, dass die Sakramente
der Kirche als sichtbare Zeichen der unsichtbaren Gnade des
Heiligen Geistes verstanden werden. Die Vorstellung vom Leib
Christi hat ihren Ausdruck auch in dem Aufbau des Credo gefunden,
wo ein sehr ausgesprochener Parallelismus besteht zwischen der
Lehre von dem Sohn Gottes (Art. 2—6) und der von der Kirche,
die ihren Ausgangspunkt in dem Glauben an den Heiligen Geist
hat (Art. 8—12). Was aber von besonderer Wichtigkeit ist, ist
die Auffassung der Kirche als einer Liebegemeinschaft, die auf die
johanneische Auslegung vom Leibe Christi zuriickgreift. Diese
Liebesgemeinschaft ist es, die als ,,Katholizitit” bezeichnet wird.



— 12 —

Das russische Wort ,,sobornost®, das als Aquivalent von ,,Katho-
Lizitdt“ das Recht erworben zu haben scheint, in der internatio-
nalen Terminologie der Kirchenlehre gebraucht zu werden, ldsst
uns an ,,sobor” (Konzil) denken, aber mehr noch an das Bewusstsein
des einzelnen Christen, der sich mit der Kirche vereinigt weiss
wie ein Glied, das Teil eines Leibes ist. In diesem Sinn des Leibes
Christi ist sich die orthodoxe Kirche ihrer Einheit und Heiligkeit
bewusst. Der vollkommene Universalismus der Kirche umfasst,
neben den lebenden Gliedern, auch die Verstorbenen, ebenso wie
die iiberirdischen Michte. Die Kirche des alten Bundes hat darin
ihren Platz neben der Kirche des neuen Bundes. Unter den Hei-
ligen, die zur Kirche gehéren, als Glieder des Leibes Christi, und
die in ihr verehrt werden, wird eine ganz besondere Verehrung
der Mutter Gottes dargebracht. Die Zeugnisse dieser Verehrung in
den Dokumenten des Kultus sind zahllos. Ebenso bedeutend ist
der Platz, den die Verehrung der Jungfrau Maria in der privaten
Fréommigkeit einnimmt. Als Koénigin des Himmels ist sie die Mutter
der Gliaubigen, die sie trostet und denen sie in allen Lebenslagen
zu Hilfe eilt. In der Lehre des Neuen Testamentes hat die Ver-
ehrung der Jungfrau Maria ihren Ausgangspunkt in der johan-
neischen Theologie.

Paris. Archimandrit Cassian.




	Die Lehre des Neuen Testaments von der Kirche

