
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 30 (1940)

Heft: 1

Artikel: Die Lehre des Neuen Testaments von der Kirche

Autor: Cassian, Archimandrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des Neuen Testaments von der Kirche.
Eine Studie x).

/. Definition des Themas.

Ein Überblick über die Lehre des Neuen Testamentes von
der Kirche, der von einem Theologen der orthodoxen Kirche für
eine ökumenische Konferenz verfasst ist, muss den Zusammenhang
zeigen, der zwischen der biblischen Lehre und dem Dogma, dem
Bekenntnis der Orthodoxie besteht. Vom rein theoretischen Standpunkt

aus gibt es zwei Wege, die zu diesem Ziel führen. Der erste
würde vom Bekenntnis der orthodoxen Kirche ausgehen und von
da aus zur Lehre des Neuen Testamentes zurückführen. Der zweite
ginge von der Lehre des Neuen Testamentes aus und führte von
da zu einer Analyse des orthodoxen Dogmas im Licht der
biblischen Lehre. Von diesen zwei Wegen scheint uns der erste aus
den folgenden Gründen ausgeschlossen zu sein: Die orthodoxe
Kirche hat keine symbolischen Bücher im strengen Sinn dieses

Wortes. Die Urkunden der dogmatischen Theologie, die von orthodoxen

Theologen verfasst sind, zeugen von einem mehr oder minder
ausgesprochenen Einfluss des religiösen Gedankengutes des Westens,
und zwar ebensosehr des römisch-katholischen wie des protestantischen.

Die Lehre der Orthodoxie von der Kirche gründet sich auf
die alten Bekenntnisse, die Beschlüsse der Konzilien und die Schriften

der Kirchenväter, aber diese sind kein ausschliessliches Gut
der Ostkirche, das wir unseren nicht-orthodoxen Brüdern entgegenstellen

können. Indem wir also den zweiten Weg wählen, beschränken

wir unsere Aufmerksamkeit auf die biblische Lehre, die wir
reinobjektiv wiedergeben möchten, ohne auf die Auslegungen der
Tradition der Kirche Zuflucht zu nehmen. Zum Schluss werden
wir uns fragen, ob die wesentlichen Punkte dieser rein biblischen
Lehre von der Orthodoxie angenommen worden sind 2).

J) Die Studio ist dem Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung in Ciarens im August 1939 vorgelegt worden.

2) Die Frage der Einheit der neutestamentlichen Lehre über die
Kirche wird hier nicht gestellt, insofern alle kirchliche Dogmatik von dieser
Einheit immer ausging. Der Referent ist persönlich von dieser Einheit
überzeugt, in dem Sinne, dass die jüngsten neutestamentlichen Schriftsteller
uns weiter die Kirchenlehre entwickeln, die schon in den ältesten Schriften
erhalten wird.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940. 1



77. Die Lehre des Neuen Testamentes.

1. Das Reich Gottes. Um sich von der Lehre des Neuen
Testamentes von der Kirche eine Vorstellung zu machen, muss
man von der unbestrittenen Tatsache ausgehen, dass das Ziel des

göttlichen Handelns an der Welt die Aufrichtung des Reiches
Gottes ist und dass von jedem Gläubigen die höchste Anstrengung
gefordert wird, um an diesem Reich Gottes Anteil zu haben. Aber
der Begriff „Reich Gottes" wird im Neuen Testament im
zweifachen Sinn gebraucht. In seinem eschatologischen Sinn ist das

Reich Gottes das Reich der Herrlichkeit, das dem Leben der
Neuen Welt zugehören wird (siehe die Gleichnisse in Matth. 25,

Luk. 14, 15—24; 19, 11—27, und Offb. 11, 15 u.a.). Aber es ist
sehr oft die Rede vom Reich Gottes als einer bereits gegenwärtigen
Tatsache. Diese Auslegung kann nicht nur beschränkt werden
auf Bibelstellen, wie Röm. 14, 17, oder auf die Antwort, die der
Herr den Pharisäern gegeben hat in Luk. 17, 21, wie auch immer
der genaue Sinn von èvxòg v/uœv sein mag. Es ist ganz klar, dass

in den Gleichnissen vom Reich Gottes, wie etwa dem vom Unkraut
im Acker (Matth. 13, 24—30, 36—43) oder dem vom Netz (ebendort
47—50), das Reich bereits vor der letzten Scheidung gegenwärtig
ist. Das Reich Gottes, das ist das Ackerfeld und das Netz, mit
allem, was darin enthalten ist. Das Gleichnis von den Arbeitern
im Weinberg (Matth. 20, 1—16) muss man im selben Sinn auslegen.
Ebenso ist in der Bergpredigt, deren Thema das Reich Gottes ist,
nicht die Rede von dem Wesen des Reiches, sondern nur von den

Bedingungen, die von den Gläubigen gefordert werden, damit sie

zu dem Reich Gottes zugelassen werden können (cf. Matth. 4, 23 ;

5, 3, 10, 20 u. a.).
Man kann mit Sicherheit feststellen, dass es diese immanente

Ausprägung des Reiches Gottes ist, auf die Matthäus den Begriff
„Kirche" anwendet. In Matth. 18, 17, 18 ist die Kirche eine
Tatsache dieser Welt. Aber es geht aus Matth. 16, 17—19 hervor, dass

zwischen der Kirche und dem Reich Gottes ein ganz enger
Zusammenhang besteht und dass man durch die Kirche in das Reich
Gottes eingeht. Es ist also ganz deutlich, dass in den synoptischen
Evangelien, ganz besonders im Matthäus-Evangelium, die Kirche
das Reich Gottes ist, in seinem immanenten Sinn, oder mit andern
Worten, dass die Kirche der Weg ist, der in das Reich Gottes
führt, soweit dieses begriffen wird als eine eschatologische Tatsache.



2. Die einzelnen Kirchen und die Allgemeine Kirche.
Wir ersehen aus der Apostelgeschichte und aus den Episteln,

dass der Ausdruck „Kirche" gebraucht wird, um die einzelnen
Kirchen zu bezeichnen (Apg. 14, 23, 27; 15, 41 u.a., vgl. I. Kor. 1, 2,

Gal. 1, 2 u. a., Offb. 1, 4, 11 ; 2, 1, 7, 8 u. a.). Eine dieser Kirchen,
die von Jerusalem, nahm eine einzigartige Stellung ein. Sie war
der hierarchische Mittelpunkt der christlichen Welt (vgl. Apg. 8,

1, 14, 25; 11, 1—18; 15, 2 u.a.). Die Geldsammlung, die Paulus

zugunsten der Kirche von Jerusalem vorgenommen hat, beweist
das zur Genüge (I. Kor. 16, 1—4, IL Kor. 8—9, vgl. Röm. 15,

25—32, Apg. 24, 17). Wenn wir den Brief des Jakobus als authentische

Schrift annehmen, der in den sechziger Jahren geschrieben
und an die in der heidnischen Welt zerstreuten christlichen Kirchen
gerichtet ist (Jak. 1,1), beweist er, dass die Kirche von Jerusalem
ihre hierarchische Stelle bis in die letzten Jahre ihrer geschichtlichen

Existenz bewahrt hat. Nach dem Märtyrertod des Jakobus
und dem Auszug der Gläubigen über den Jordan wurde diese

hierarchische Stellung von Jerusalem von keiner andern Kirche
als Erbschaft übernommen, weder von Rom noch von Ephesus.
Aber der Begriff „Kirche" wurde nicht nur den örtlichen Gemeinden

zugelegt, sondern ebensosehr auf die Gläubigen als Ganzes

angewendet, die den Leib Christi bilden, der nur einer sein kann
(s. I. Kor. 12, 27 ff., Eph. 1, 21—23 u. a.). Bibelstellen wie Eph. 1,

21—23 erlauben die Feststellung, dass sich der Begriff der Kirche
auch auf nichtkörperliche Mächte erstreckt: auch die Engel sind
ein Teil der Kirche. Wenn nicht bezweifelt werden kann, dass bei
Matth. 28, 18—20 die letzten Worte des Herrn auf die Kirche
angewendet werden müssen, dann wird diese in einem allumfassenden,

ja sogar kosmischen Sinn begriffen. Die einzelnen Kirchen
gehören zur Fülle der Kirche. Der Heilige Geist, der auf die
damals einzige christliche Kirche von Jerusalem ausgegossen
wurde, bezeugte fortan seine Gegenwart im Leben der einzelnen
Kirchen (s. Apg. 4, 31; 13, 2—4; 20, 23; 21, 4, 11 u.a.). Diese
Manifestationen des Heiligen Geistes, die unvermeidlicherweise in
den Grenzen von Raum und Zeit stattfinden, zeugen von seinem
Innewohnen in der einen und allgemeinen Kirche. Diese Kirche
ist es, soweit sie die immanente Seite des „Reich Gottes" ist, die
auf dem Wege zur eschatologischen Fülle ist.

3. Die hierarchische Kirchenordnung. Die biblischen
Texte sprechen mit vollkommener Eindeutigkeit von der Macht



— 4 —

der Kirche und von den Trägern dieser Macht. Die Vorstellung
von der Macht der Kirche, die absolut und unbegrenzt ist, soweit
es sich um das Reich Gottes handelt, ist ausgedrückt in den Worten
des Herrn, die in Matth. 16, 19 und 18, 17—18, überliefert sind.
Aber die weitaus grösste Mehrzahl der Bibelstellen spricht nicht
nur von der Macht der Kirche in abstracto, sondern von den

Trägern, durch deren Vermittlung sie diese Macht ausübt. Die
höchste Vollmacht ist die der Apostel, genauer die der „Zwölf".
Die letzte Gelegenheit, bei der von der Vollmacht der Zwölf in
diesem Sinn gesprochen wird, ist die Erzählung von der Versammlung

in Jerusalem (s. Apg. 15, 2, 4, 6, 22, 23; 16, 4). Aber noch ein
halbes Jahrhundert später verteidigt Johannes seine apostolische
Vollmacht gegen Diotrephes (III. Joh. 9—10). Die Vollmacht des

Paulus ist der der Apostel gleichwertig. Auf diesem Punkt besteht
er ausdrücklich in dem Brief an die Galater (1, 2). Er hat sein

Apostelamt ohne menschliche Vermittlung direkt vom Himmel
erhalten. Der Anfang seiner ersten Missionsreise ist durch eine
neuerliche Offenbarung des Heiligen Geistes gekennzeichnet
(Apg. 13, 2—4). Auch Jakobus, der keiner der Zwölfe war, wurde
ebenfalls für eine Säule der Kirche angesehen. In der Aufzählung
in Gal. 2, 9 wird er sogar vor Kephas und Johannes genannt.
Über den Ursprung seiner Vollmacht haben wir keine Kenntnis.
Was die Zwölf anbetrifft, so ist es unzweifelhaft, dass ihre apostolische

Vollmacht auf die Ausgiessung des Heiligen Geistes am
Pfingsttag zurückgeht. Die Wiederherstellung der Gemeinschaft
der Zwölf (Apg. 1) vor Pfingsten ist ein Beweis, dass die Ansicht,
die wir eben ausgesprochen haben, die von Lukas war. Das
Herabsteigen des Heiligen Geistes hat mit der Vollmacht die Apostel
ausgerüstet, die schon von Jesus erwählt waren. Das ist nicht nur
durch die Auserwählung der Zwölf bewiesen, sondern mehr noch
durch Bibelstellen wie: Matth. 19, 28 (vgl. Luk. 22, 30). Jesus

wusste, dass es in seinem Haus Diener geben wird, die über andere
Diener gestellt sind (Matth. 24, 45—51, Luk. 12, 41 ff.). Die
Vollmacht der zwölf Apostel ist die letzte Vollmacht, die der Kirche
gegeben wurde. Wir ersehen aus der Apostelgeschichte (15), dass

sich die Apostel für Angelegenheiten von allgemeiner Wichtigkeit
zu einer Versammlung vereinigt haben, jedenfalls mindestens
einmal (vgl. noch 11, 1—18). Interessant ist es auch, festzustellen,
dass die gefassten Beschlüsse ebenfalls auf das Wirken des Heiligen
Geistes zurückgeführt wurden (15, 28).



Vom Standpunkt der hierarchischen Ordnung aus gibt es

keinen Rangunterschied zwischen den Aposteln. Wenn man von
einem Primat des Petrus (vgl. Matth. 10, 2) vor seinem Weggehen
von Jerusalem (Apg. 12, 17) und von einem Primat des Jakobus,
der ihm nachfolgte (Apg. 15, 21), sprechen kann, so erlauben unsere
Texte nicht, diesen Primat im Sinn einer amtlichen Rangordnung
auszulegen. Es ist die von Petrus und von Jakobus geleitete
Kirche von Jerusalem, die der hierarchische Mittelpunkt der christlichen

Welt war, aber weder Petrus noch Jakobus besässen
persönlich eine Vollmacht, die sie über die andern Apostel erhoben
hätte. Petrus selber anerkannte die Vollmacht der Kirche von
Jerusalem (Apg. 11, 1—18), und Jakobus führte die Leitung mit
Hilfe der Ältesten (Apg. 21, 18). Aus den vorerwähnten Bibelstellen
geht hervor, dass diese Altesten schon am Rat der zwölf Apostel
teilgenommen haben. Noch wichtiger aber ist, sich daran zu erinnern,
dass die hierarchische Vorzugsstellung von Jerusalem von keiner
andern örtlichen Kirche geerbt wurde.

Wenn wir von den historischen Tatsachen übergehen zu den

dogmatischen Bibelstellen, so erkennen wir, dass die Antwort Jesu
auf das Bekenntnis Petri (Matth. 16, 17—19) es nicht gestattet,
eine hierarchische Vorzugsstellung dem Apostel Petrus persönlich
zuzuerkennen. Auf eine Frage, die an alle gerichtet war, antwortet
Petrus im Namen aller (Verse 13—16), und der Herr wendet sich
wieder allen Aposteln zu (Verse 20—21), nachdem er die Bedeutung
der Antwort und ihrer dogmatischen Folgerungen gewürdigt hatte
(Verse 17—19). Der Unterschied der Ausdrücke nérgog (Vers 18a),
und nhoa (Vers 18b) erlaubt nicht mit Sicherheit, anzunehmen,
dass die Kirche auf Petrus auferbaut ist. Es ist sehr wahrscheinlich,
dass dieser Unterschied im Ausdruck beabsichtigt war und dass es

unbedacht wäre, anzunehmen, dass die Form néxgog unvermeidlich

war, insofern es sich darum handelte, einen männlichen
Eigennamen zu erfinden. Petrus selber ist voller Schwächen. Als er,
einige Augenblicke nach seinem Bekenntnis, ganz aus eigenen
handelt, wird er Verdientermassen wie „Satan" zurückgewiesen
(Verse 22—23). Der Herr betont wohlweislich, dass die Wahrheit,
die er im Namen der Apostel bekennt, ihm vom himmlischen^Vater
geoffenbart worden ist (Vers 17). Er selber hätte sie aus^'eigener
Kraft niemals gefunden. Von grösster Wichtigkeit ist, dass^die
potestas clavium kein persönliches Vorrecht des Petrus ist.
Die Macht, zu binden und zu lösen, die bei Matth. 16, 19 Petrus



verheissen wird, wird bei Matth. 18, 18 allen Aposteln verheissen
und wird ihnen bei Joh. 20, 23 übergeben. In diesem Punkt, wie
in den andern, stimmt das Johannesevangelium ganz mit den

synoptischen überein. Im Epilog Joh. 21 erhebt das Hirtenamt,
mit dem Petrus betraut wird, ihn nicht über seine Mitbrüder.
Das Zwiegespräch mit dem Herrn (Verse 15—17) ist nui eine
feierliche Bestätigung der Tatsache, dass Petrus sein Apostelamt
wieder besitzt, das er durch die Verleugnung verloren hatte. Die
symbolische Handlung des wunderbaren Fischzuges (Verse 3—11)
soll beweisen, dass er bereits sein Amt ausübte, ebensogut wie die
andern. Die Ausnahme bildet der Jünger, den der Herr lieb hatte,
aber nicht Petrus. Aber die Ausnahmestellung des Lieblingsjüngers

ist nicht im hierarchischen Sinn zu verstehen.
Nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes gehen alle

kirchlichen Ämter auf die Vollmacht der Apostel zurück. Es wird
häufig von der Ernennung von Amtsträgern gesprochen (Apg. 14, 23,

Tit. 1, 5 ff., I. Tim. 3). Ihre Weihe wird vollzogen durch
Handauflegung (s. IL Tim. 1, 6, I. Tim. 4, 14, Apg. 14, 23; I. Tim. 5, 22).
Der Ausdruck yâgiojxa, der gebraucht wird, um die Gabe zu
bezeichnen, die durch diesen Akt mitgeteilt wird (s. I. Tim. 4, 14,

IL Tim. 1,6), ist derselbe, der gebraucht wird, wenn es sich um
die Gaben des Heiligen Geistes handelt. (I. Kor. 12, 4 ff. u. a.)
In Apg. 20, erklärt Paulus den Ältesten (ngeoßvregoi, Vers 17) von
Ephesus, dass sie durch den Heiligen Geist zu Bischöfen ernannt
worden seien (Vers 28).

Das 20. Kapitel der Apostelgeschichte ist ebenfalls ein Beweis
(neben Tit. 1, 5 ff. und wahrscheinlich auch I. Tim. 3 und Phil. 1, 1),
dass die Terminologie der Kirchenordnung zur Zeit der Apostel
noch keine feststehende war. Trotzdem ist es sicher, wenn wir
die Echtheit der Pastoralbriefe annehmen, dass die drei kirchlichen
Ämter schon vor dem Tod des Paulus bestanden haben (A. D. 64).
Bei Phil. 1, 1 und I. Tim. 3, 8—13 ist die Rede von Diakonen,
sehr wahrscheinlich im historischen Sinn dieses Ausdrucks. Die
Ausdrücke ngsoßvcegog (Tit. 1, 5, I. Tim. 5, 17 ff. u. a. a. 0.) und
èniaxonog (Phil. 1, 1, I. Tim. 3, 1 ff. u. a. a. 0.), die ohne
Unterscheidung gebraucht werden, bezeichnen die Priesterwürde. Was
das bischöfliche Amt in unserm heutigen Sinn des Ausdrucks
betrifft, so waren es Titus und Timotheus, die damit betraut waren.
Durch Paulus geweiht (s. IL Tim. 1, 6), hatte Timotheus selber das

Recht der Handauflegung (I. Tim. 5, 22). Der Fall von Titus



dürfte ebenso liegen (1, 5). Indem sie dieses Amt ausübten, waren
sie die Stellvertreter der Apostel (s. I. Tim. 3, 14—15; 4, 13,

Tit. 1, 5; 3, 12) und ihre Nachfolger (s. IL Tim. 2, 2; 4, 1—8).
Dass Timotheus und Titus als die Nachfolger der Apostel betrachtet
werden im Sinne der heutigen Bischöfe, das ist die Vorstellung,
die die Pastoralbriefe geben.

4. Das Wesen der Kirche. Um uns eine Vorstellung vom
Wesen der Kirche zu machen, soweit dieses in den Schriften des

Neuen Testamentes offenbart ist, müssen wir uns an die Formulierung

von Paulus halten, die die Kirche als Leib Christi definiert.
(Eph. 1, 21—23; 3, 5—6; 4, 11—16, Kol. 1, 18, 24; 2, 17—19,
I. Kor. 12, 27—28, Röm. 12, 4—5, Gal. 3, 28 u. a.) Das biblische
Bild (vgl. Hosea 1 ff.) von der ehelichen Gemeinschaft von
Christus und der Kirche ist in der paulinischen Theologie (Eph. 5,

23—33) nur eine Weiterentwicklung dieser Vorstellung vom Leibe
Christi. Die Vorstellung des Leibes ist die Vorstellung der Einheit
eines lebendigen Organismus. Der Universalismus der Kirche, der
die ganze Schöpfung umgreift, leitet sich aus der Einheit des Leibes
her. Wenn die Kirche die immanente Seite des Reiches Gottes
ist, ist es nur natürlich, dass sie die Grenzen dieser Welt
überschreitet. Soweit die Kirche Leib Christi ist, ist sie heilig (Eph. 5,

27). Schliesslich muss man feststellen, dass in Eph. 1, 21—23 die
Kirche der Leib des verklärten Christus ist. Da sie dieser Welt
angehört, ist sie auf dem Wege des Wachsens und der Entwicklung
(Eph. 4, 11—16). Die Kirche wird geheiligt durch Christus (Eph. 5,

26—27, vgl. Hebr. 9, 23). Aus eben diesem Grund zählt die
Kirche neben denen, die wirklich Heilige sind, auch Unwürdige
zu ihren Gliedern, wie das Unkraut mitten im Weizen steht
(Matth. 13, 24—30). Insofern sie aber der Leib des verklärten
Christus ist, darf man nicht vergessen, dass die Herrlichkeit Christi
eine Herrlichkeit ist, zu der er auf dem Weg der Erniedrigung
(Kenosis) gelangt (Phil. 2, 6—11). Die niedrigste Stufe der Kenose
ist der Tod am Kreuze (8). Da die Kirche der Leib Christi ist, ist
es natürlich, dass ihr Dasein mit der Passion Christi aufs innigste
verbunden ist (vgl. wieder Kol. 1, 24, Apg. 20, 28). Die
neutestamentlichen Texte geben uns das Recht, von der Kenose der Kirche
zu sprechen. Diese Vorstellung hat ihren Ausdruck in den
liturgischen Symbolen des Hebräerbriefes gefunden. Es genügt, die
nahe Verbindung festzustellen, die im Hebräerbrief zwischen dem
Leib Christi und dem Tempel besteht (Hebr. 9, 11). In dem Opfer



des Leibes (Hebr. 10, 10) wird der Weg „durch das Fleisch"
bezeichnet wie ein Weg durch den Vorhang (Hebr. 10, 20), der zum
himmlischen Heiligtum führt, zu welchem Jesus unser Vorläufer
ist (6, 19—20). Aber die Vorstellung des Tempels, sowohl des

irdischen wie des himmlischen, lässt uns an die Gemeinde denken,
die darin versammelt ist.

Nach dem, was eben gesagt ist, ist es nicht verwunderlich,
dass das Band, das die Einheit der Kirche (diese begriffen als
Leib Christi) bewirkt, das Abendmahl ist, das den Gläubigen an
seinem Tod Anteil gewinnen lässt (I. Kor. 11, 26). In der
johanneischen Theologie ist der göttliche Handelnde im Mysterium der
Eucharistie der Heilige Geist (Joh. 6, 63). Die Vorstellung, dass

der Heilige Geist im Abendmahl den Leib Christi „auferbaut"
(für den Ausdruck vgl. Eph. 4, 12), dürfte auch Paulus vertraut
gewesen sein. Jedenfalls ist es sicher, dass er die Rolle des Heiligen
Geistes als des göttlichen Handelnden in der „Auferbauung" des

Leibes Christi anerkannt hat. Im I. Korintherbrief berührt er die

Frage des Leibes Christi (12, 27—28), indem er von den Gaben
des Heiligen Geistes spricht, mannigfaltig in ihren Auswirkungen,
die aber aus einer einzigen Quelle hervorgehen. Diese Einheit der
Quelle ist es, die die Einheit des Leibes bewirkt. Und diese einzige
Quelle ist der Heilige Geist (I. Kor. 12, 13). In dieser ebengenannten
Bibelstelle ist die Rede von der Taufe im Heiligen Geist wie von
einem Prinzip der Einheit. Ob es sich um die Taufe oder um die
Eucharistie handelt, die äusseren Zeichen der Gegenwart des

Heiligen Geistes sind mit den Gaben des Heiligen Geistes verbunden.
Wir finden die paulinischen Vorstellungen vom Leib Christi

wieder in der johanneischen Theologie, die deren logische
Fortführung ist. Im zweiten Kapitel des Johannesevangeliums wird in
der symbolischen Auslegung der Reinigung des Tempels, genau
wie im Hebräerbrief, der Tempel von Jerusalem mit dem Leibe
Christi und der Kirche gleichgesetzt. Bei Joh. 15 wird im Gleichnis
von dem Weinstock ein anderes „organisches" Bild für die Kirche
verwendet. In dem Gleichnis vom guten Hirten (Joh. 10, 1 ff.)
wird der Universalismus der Kirche nicht nur für den Raum,
sondern auch für die Zeit angenommen. Jesus ist gleichzeitig der
Hirte (11) und die Tür (9), das heisst, es wird die Kirche in ihren
Anfängen auf die Zeit des alten Bundes zurückgeführt. Mehr
noch, in der besten Form des Textes Joh. 10, 29, wird die Kirche
als der höchste Schatz, den der Vater dem Sohn gegeben



hat1), begriffen. Die Kirche hat Anteil an dem Band, das denVater
und den Sohn vereinigt und das in den Begriffen „erkennen" (14—15)
und „lieben" (Vers 17) ausgedrückt ist. Der Gipfelpunkt der
göttlichen Liebe ist das Opfer des Sohnes für die Kirche (Vers 17).

Diese Vorstellung ist weiterentwickelt in den Abschiedsreden,
wo die Kirche als eine vollkommene Liebesgemeinschaft erscheint
(15). Diesem Liebesbund verspricht der Herr das Kommen des

Trösters (14, 15 ff., 26; 15, 26—27; 16, 7 ff.), das die Wiederkehr
Christi bedeutet (vgl. 14, 18—25 und 16, 16—28, im Zusammenhang

der Abschiedsreden). Die Liebe — ayüng führt zur Liebe —
cpilia, in der grossen Familie Gottes (vgl. 15, 13—16 und Eph.
2, 19). Die Liebe, die die Vorbedingung für das Kommen des

Heiligen Geistes ist und die andererseits durch seine Gegenwart
vervollkommnet wird, ist das Band, das die Einheit der Kirche
zusammenhält (vgl. noch das johanneische Bild des Ehebundes
in Offb. 19, 7—9; 21, 2; 22, 17). Wenn das Kommen des Heihgen
Geistes die Wiederkehr Christi bedeutet, der von da an in der
Kirche innewohnt, dann kann man annehmen, dass für Johannes
ebenso wie für Paulus die Einheit der Kirche, soweit sie Leib
Christi ist, durch den Heiligen Geist bewirkt wird. Die Jünger
sind in der Kraft des Heiligen Geistes berufen, für Christus vor
der Welt Zeugnis abzulegen (15, 26—27 ; 16, 8—11). Die Vorstellung,
dass die Welt in der Totalität seiner Glieder gerettet wird, scheint,
obwohl sie niemals betont wird, der johanneischen Theologie
nicht fremd gewesen zu sein (Joh. 12, 32, Joh. 14, 31; 17, 21, 23

u.a.)2).
Die einzigartige Stellung, die im Johannesevangelium der

Jünger, den der Herr lieb hatte, einnimmt, gestattet, ihn als ein

Symbol für die Kirche selber zu deuten. Auf der Grenze, die diese

Welt von der andern trennt, ist er berufen, wie die Kirche in allen
ihren Gliedern, der Zeuge Christi zu sein (21, 20—24). Wenn diese

Auslegung gerechtfertigt ist, musste die Adoption des Jüngers
durch die Mutter Jesu ausgelegt werden als die Adoption der
Kirche durch die Jungfrau Maria. Gewisse symbolische Einzelheiten

der Kreuzigungsszene lassen diese Auslegung als
wahrscheinlich erscheinen.

1) ó naxijQ juov o ôéôœxév fxoi nâvxœv p,Éiì2.óv èoxiv.

2) Für das Ganze vergleiche: Archimandrite Cassien. La Pentecôte
Johannique (Jo. 20, 19—23). Valence 1939.



— lO-
In der johanneischen Theologie schliesst das Vorhandensein

der Kirche nicht das Reich Gottes aus (Joh. 3, 3—5) als das

Endziel des göttlichen Handelns an der Welt. Es ist interessant,
festzustellen, dass die eschatologische Fülle des Reiches Gottes
ebenfalls durch das Wirken des Heiligen Geistes erreicht wird
(Joh. 16, 13). Aber die Kirche ist es, das heisst die immanente
Seite des Reiches und nicht seine eschatologische Seite, die
die Aufmerksamkeit des Verfassers in Anspruch nimmt. Soweit
sie ein göttlicher Organismus ist, hat sie in der Liebe an der
Fülle des Lebens der Heiligen Dreieinigkeit Anteil. Wenn man
die Ausdrucksweise des Apostels Paulus gebraucht, hat man wohl
das Recht, zu sagen, dass dieses Anteilhaben sich auswirkt in den
Gaben des Heiligen Geistes, die oft begleitet werden von äusserlichen

Manifestationen.

III. Die Lehre der orthodoxen Kirche.

Da die orthodoxe Kirche keine symbolischen Bücher besitzt,
muss man ihre Lehre von der Kirche aus allen Quellen schöpfen,
die in Frage kommen. Dabei handelt es sich in erster Linie um die
Akten der Konzilien, um die Denkmäler des Kultus, um die
religiöse Kunst, um die geistliche Erfahrung der Heiligen, um die
literarischen Dokumente, die von Gliedern der Kirche verfasst
sind u. a. Die Erforschung dieser Quellen würde uns zeigen, dass

die Lehre der Orthodoxie in vollkommener Übereinstimmung mit
der Lehre des Neuen Testamentes von der Kirche ist, so wie wir
diese Lehre eben dargestellt haben. Ohne uns mit Einzelheiten
zu beschäftigen, wenden wir uns den vier Punkten zu, die unsere
Aufmerksamkeit auf sich gezogen hatten.

1. Die Erwartung der Fülle des Reiches Gottes nimmt im
Leben der orthodoxen Kirche einen bedeutenden Platz ein. Die
Vergöttlichung ist das letzte Ziel der Gläubigen. Es wird im Kultus
vorweggenommen, in erster Linie in den Sakramenten, und da

ganz besonders in der Eucharistie, in der österlichen Freude, in
der Ikonographie, in der mystischen Erfahrung der Heiligen. (Ein
neueres Beispiel ist die Manifestation des Heiligen Geistes, die
während der Unterhaltung des heiligen Seraphim von Sarov mit
einem seiner Jünger stattgefunden hat). In der patristischen
Literatur wird die Vorstellung der Vergöttlichung mit grosser
Kraft in den Schriften des heihgen Athanasius dargestellt.



— 11 —

2. In der Orthodoxie schliesst die Vorstellung von der
„allgemeinen" Kirche nicht das Bestehen einer grossen Anzahl
einzelner Kirchen aus, die vollkommen unabhängig (autokephal) sind.
Unter ihnen allen besteht die Einheit der Lehre, des Kultus und
der Interkommunion, was aber die hierarchische Kirchenordnung
anbetrifft, so findet sich in der orthodoxen Welt, ebenso wenig
wie in der apostolischen Kirche nach dem Fall von Jerusalem,
eine besondere Kirche, die von den übrigen orthodoxen Kirchen
als ein hierarchischer Mittelpunkt angesehen würde.

3. Wie in der apostolischen Kirche, umfasst die orthodoxe
Kirchenordnung drei Ämter: das der Bischöfe, das der Priester
und das der Diakonen. Die Bischöfe gelten in der orthodoxen
Kirche als die Nachfolger der Apostel. Es sind die Bischöfe, die

im Sakrament der Weihe — die Gnade des Heiligen Geistes
denen mitteilen, die zur Würde eines Kirchenamtes erhoben werden.
Die Vollmacht der Konzilien geht auch im Bewusstsein der
orthodoxen Kirche auf das Wirken des Heiligen Geistes zurück. In der
Geschichte der Beziehungen der orthodoxen Kirche zur
römischkatholischen Kirche war die Frage des Primats des Petrus immer
ein Gegenstand des Streites. Indem sie sich dem römisch-katholischen

Dogma widersetzten, haben die orthodoxen Polemisten
immer auf dem Unterschied zwischen ntxgog und néxga bestanden
und darauf aufmerksam gemacht, dass dieses letztere Wort niemals
auf einen Mann angewendet wird. Sie legten die Stellung des

Petrus in Beziehung zu den andern Aposteln immer aus als die
Stellung eines primus inter pares.

4. Obwohl sich in den orthodoxen Dokumenten die Definition
der Kirche als Leib Christi häufig findet, ist dieses biblische Dogma
vor allem auf eine indirekte Weise in der Lehre der Ostkirche
enthalten. In erster Linie muss man feststellen, dass die Sakramente
der Kirche als sichtbare Zeichen der unsichtbaren Gnade des

Heiligen Geistes verstanden werden. Die Vorstellung vom Leib
Christi hat ihren Ausdruck auch in dem Aufbau des Credo gefunden,
wo ein sehr ausgesprochener Parallelismus besteht zwischen der
Lehre von dem Sohn Gottes (Art. 2—6) und der von der Kirche,
die ihren Ausgangspunkt in dem Glauben an den Heiligen Geist
hat (Art. 8—12). Was aber von besonderer Wichtigkeit ist, ist
die Auffassung der Kirche als einer Liebegemeinschaft, die auf die

johanneische Auslegung vom Leibe Christi zurückgreift. Diese

Liebesgemeinschaft ist es, die als „Katholizität" bezeichnet wird.



— 12 —

Das russische Wort „sobornost", das als Äquivalent von „Katholizität"

das Recht erworben zu haben scheint, in der internationalen

Terminologie der Kirchenlehre gebraucht zu werden, lässt
uns an „sobor" (Konzil) denken, aber mehr noch an das Bewusstsein
des einzelnen Christen, der sich mit der Kirche vereinigt weiss
wie ein Glied, das Teil eines Leibes ist. In diesem Sinn des Leibes
Christi ist sich die orthodoxe Kirche ihrer Einheit und Heiligkeit
bewusst. Der vollkommene Universalismus der Kirche umfasst,
neben den lebenden Gliedern, auch die Verstorbenen, ebenso wie
die überirdischen Mächte. Die Kirche des alten Bundes hat darin
ihren Platz neben der Kirche des neuen Bundes. Unter den
Heiligen, die zur Kirche gehören, als Glieder des Leibes Christi, und
die in ihr verehrt werden, wird eine ganz besondere Verehrung
der Mutter Gottes dargebracht. Die Zeugnisse dieser Verehrung in
den Dokumenten des Kultus sind zahllos. Ebenso bedeutend ist
der Platz, den die Verehrung der Jungfrau Maria in der privaten
Frömmigkeit einnimmt. Als Kömgin des Himmels ist sie die Mutter
der Gläubigen, die sie tröstet und denen sie in allen Lebenslagen
zu Hilfe eilt. In der Lehre des Neuen Testamentes hat die
Verehrung der Jungfrau Maria ihren Ausgangspunkt in der
johanneischen Theologie.

Paris. Archimandrit Cassian.


	Die Lehre des Neuen Testaments von der Kirche

