
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 232

Kirchliche Chronik.

Die orthodoxen Kirchen*). Immer lebhafter wird in den letzten
Jahren das Streben der orthodoxen Kirchen, mit den andern christlichen
Gemeinschaften in eine engere Verbindung zu treten. In dieser Absicht
haben die orthodoxen Kirchen schon immer an den grossen christlichen
Tagungen teilgenommen, und in Verfolg dieser Bestrebungen waren z. B.
die orthodoxen Kirchen auf dem internationalen Kongress der christlichen
Jugend in Amsterdam vom 24. Juli bis 2. August 1939 durch 21 Vertreter
beteiligt 1). Umgekehrt hat die anglikanische Kirche dieses Streben
anerkannt, indem sie am 21. April in Alexandrien für den verstorbenen
Patriarchen Nikolaus V. — und zugleich für den entschlafenen armenisch-
gregorianischen Patriarchen von Jerusalem — einen Gedenkgottesdienst
abhielt 2).

Die Osterwoche dieses Jahres (April) brachte aber nun ein Ereignis,
das über die bisherige Zusammenarbeit hinausging: den Besuch des
anglikanischen Erzbischofs von Canterbury, D. Cosmo Lang, beim Athener 3)

und beim ökumenischen Patriarchen in Konstantinopel 4). Die Begrüssung
und die Aussprache waren sehr herzlich 5). Zum ersten Male hat damit ein
Erzbischof von Canterbury die unmittelbare Fühlung mit den genannten
Kirchenfürsten aufgenommen 6). Die Aussprache sollte auch der
Unterstützung der anglikanisch-orthodoxen Verhandlungen dienen, die das Ziel
einer Anerkennung der anglikanischen Weihen durch die orthodoxen
Kirchen verfolgen. Die diesbezügliche Besprechung mit der bulgarischen
Kirche, die für Mai 1939 angesetzt war '), konnte freilich nicht stattfinden 8).

Doch sind inzwischen zwei anglikanische Bischöfe nach Sofia gereist, um
ein anderes Zusammentreffen vorzubereiten9). Die Verhandlungen mit
der griechischen Kirche haben keinen vollen Erfolg gezeitigt. Das grie-

*) Benützt wurden die gleichen Zeitschriften wie bei der letzten Chronik,
vgl. IKZ, Jahrg. XXIX (1939), S. 94. — Zu den arabischen Zeitungen vgl. im
gleichen Jahrg., S. 161. — Alle Daten im gregorianischen Stil. Bei der Nennung
von Zeitschriften ist nur das Monatsdatum genannt; es ist stets die Jahreszahl
1939 zu ergänzen.

*) Cürkoven Vestnik 30. VI., S. 318 f.; vgl. auch Glasnik 22. IV., S. 208;
Pantainos 10. VIII., S. 519.

2) Pantainos 4. V., S. 294.
3) Ekklesia 22. IV., S. 116 f.; Pantainos 20. IV., S. 261 f.
4) Orthodoxia April, S. 100—103; Pantainos 20. IV., S. 262, 4. V„ S. 295;

Ekklesia 22. IV., S. 125 f.; Cürkoven Vestnik 26. V., S. 263.
5) Cürkoven Vestnik 26. V., S. 263.
6) Ebd., 28. VIL, S. 371 nach einem Aufsatze des Erzbischofs in «Church

Times».
') Duchovna kultura März/April, S. 78. 8) Cürkoven Vestnik 12.V., S. 238.
9) Pantainos 8. VI., S. 375.



— 233 —

chische Patriarchat legte die Frage der Gültigkeit der theologischen Fakultät
in Athen vor, die zu folgendem Beschlüsse kam: «Die orthodoxe Kirche
erkennt nur ihre eigenen Weihen als gültig an. Sie ist jedoch zu dem
Entgegenkommen bereit, anglikanische Weihen dann anzuerkennen, wenn
der Geweihte zur orthodoxen Kirche übertritt10).» In diesem praktisch
wohl sehr selten vorkommenden Falle soll also auf eine neue Weihe
verzichtet werden. Mit dieser Entscheidung stellt sich die griechische Kirche
in einen gewissen Gegensatz zu den orthodoxen Patriarchaten in Konstantinopel,

Alexandrien und Bukarest, sowie zur kypriotischen Kirche, die
die anglikanischen Weihen als gültig ansehen -11). Auch die serbische Kirche
zögert noch mit der Anerkennung 12); die Lambeth-Konferenz 1940 soll
diese Frage erneut behandeln.

Ebenso bemerkenswert wie die planmässige Zusammenarbeit mit der
anglikanischen Kirche ist der Versuch der römisch-katholischen,
in eine engere Fühlung mit den Orthodoxen zu kommen. Patriarch
Benjamin von Konstantinopel hat an der Seelenmesse für Papst Pius XI.
teilgenommen und dem päpstlichen Vertreter in der Türkei, Roneali, anlässlich

der Neuwahl seine Glückwünsche ausgesprochen 13). Papst Pius XII.
sah sich daraufhin veranlasst, dem ökumenischen Patriarchen Mitteilung
von seiner Wahl zu machen 14) und ihm seinen Dank für die Anteilnahme
aussprechen zu lassen (27. April) 15). Auch dem neuen Alexandriner
Patriarchen Christof II. liess Pius XII. durch seinen Vertreter Nutti am

24. Juni gratulieren 16). Der Patriarch machte daraufhin am 6. Juli bei
Nutti einen Gegenbesuch und gab bei sämtlichen unierten Kirchenleitungen
in Kairo seine Besuchskarte ab 17).

Die Beziehungen der orthodoxen Kirchen untereinander sind
nach wie vor herzlich. Anlässlich des Osterfestes 18) und im Zusammenhang

mit den Patriarchenwahlen in Rumänien 19) und Alexandrien fand
ein Austausch von Glückwunschtelegrammen statt 20), die jeweils die

freudige Anteilnahme am Leben der Schwesterkirchen zum Ausdruck
brachten. Der neue Alexandriner Patriarch erhielt auch von König Georg II.
von Griechenland eine Begrüssungsadresse 21). Der serbische Patriarch

10) Ebd. 27. VIL, S. 489 f. ") Ekklesia 5. VIII., S. 237.
12) Vgl. die Ausführungen F. Rajevskis in «Bogoslovlje», bes. S. 131, 149 f.
*3) Orthodoxia März, S. 89.
14) «Hieros Syndesmos» in Athen vom 17. III., danach: Cürkoven Vestnik

21. IV., S. 203. — Orthodoxia bringt diese Meldung allerdings nicht.
15) Orthodoxia Mai, S. 158; Pantainos 8. VI., S. 375; vgl. IKZ, Jg. XXIX

(1939), S. 94.
16) Pantainos 29. VI., S. 427. 17) Ebd., 13. VIL, S. 457, 20. VIL, S. 474.
ls) Cürkoven Vestnik 21. IV., S. 202; Pantainos 13. IV., S. 245 f.; Ekklesia

22. IV, S. 113—us, 29. IV., S. 129 f-, 13-V, S. 145.
19) Pantainos 17. VIII., S. 525—528, 24. VIII., S. 541 f.
2°) Ebd. 29- VI., S. 425, 6. VIL, S. 436 f., 27. VIL, S. 477~479-
21) Ebd. 6. VIL, S. 441.



— 234 —

Gabriel (Dosic) hatte Gelegenheit, am 15. April bei einem Empfang orthodoxer

Theologiestudierender aus Bulgarien in Belgrad auf die Verbundenheit

der orthodoxen Kirchen hinzuweisen 22).

Im Lande mit der grössten Zahl von Orthodoxen, in Russland, ist
die Lage gleich geblieben. Die Regierung hat den Gottlosen-Verbänden
einen Kredit von 100 Millionen Rubel auf 65 Jahre gewährt, um den Bau

neuer Gottlosenmuseen zu ermöglichen 23). Die vorhandenen Einrichtungen

dieser Art müssen von den Schulkindern unter Leitung der Lehrer
mindestens alle drei Monate besucht werden. Der Verkauf des Klosterbesitzes

von 1918/19 bis heute soll dagegen nur 4,300,000 Rubel
eingebracht haben 24), also noch nicht 1/20 der gewährten Anleihe.

Der Leiter der russischen Politik, Iosif Vissarionoviö Stalin (eigentlich
Dzughasvili), hat der religionsfeindlichen Einstellung des Staates

entsprechend vor der G. P. U. alle Kirchen als schädlich und ihre Diener als

Handlanger der Späherei bezeichnet 25). Unter dieser Anschuldigung wurde
denn auch der Metropolit von Rostov eingekerkert und der Bischof Sergius
Druzinnikov verhaftet. Dem Metropoliten Sergius von Tomsk (Sibirien)
wurde Beteiligung an der Angelegenheit des am 12. Juni 1937 erschossenen
Marschalls Michail Nikolaeviö TuchaCevskij vorgeworfen; er wurde
hingerichtet 26). Der neue Volksbeauftragte für Inneres, Filaretov, hat eine

Registrierung sämtlicher Geistlicher angeordnet, um sie besser
überwachen zu können 27). Der Bau neuer Kirchen in industriellen
Mittelpunkten wurde verboten und den Geistlichen das Reisen untersagt 28).

Trotzdem versehen die Priester ihre schwere Aufgabe mit grossem
Mute. Das Blatt «Bezboznik» (Der Gottlose) teilt mit, dass viele Geistliche

(offenbar trotz des Verbotes) im Lande umherreisten und die für die
Feier der heiligen Messe notwendigen Gegenstände in einem Koffer mit
sich führten. Das Blatt bezeichnet sie deshalb als «Koffer-Priester» 29).

Bei dieser Einstellung des Staates sollen sich Gruppen gebildet haben, die

in der Sowjetmacht den Antichristen sehen und die baldige Strafe Gottes

voraussagen 30).

Die Tätigkeit der Geistlichen unter der Bevölkerung ist von grossem
Segen begleitet. An dem Ostergottesdienst haben nach Nachrichten aus
Moskau im ganzen über 300,000 Menschen teilgenommen 31). Man
rechnet in dieser Stadt mit etwa 400,000 aktiv mitarbeitenden Christen 32).

22) Glasnik 22. IV.; Cürkoven Vestnik 5. V., S. 227.
23) Cürkoven Vestnik 23. VI., S. 312.
2*) Misionarul März, S. 186; Glasnik 22. IV., S. 208.
25) Glasnik 22. IV., S. 208. 26) Misionarul April, S. 245 f.
27) Ebd. März, S. 185 f. 28) Ekklesia 13. V., S. 150.
29) Ebd. ao. V, S. 159; Cürkoven Vestnik 21. VIL, S. 358; Glasnik 16. IX.,

S. 466.
30) Glasnik 16. IX., S. 466. 31) Cürkoven Vestnik 7. VIL, S. 335-
32) Ebd. 2. VI., S. 276, 16. VI., S. 299.



— 235 —

Es handelt sich dabei nicht nur um Parteilose, sondern auch um Mitglieder
des Komsomol (Jugendverbandes), um «Pioniere» und andere Kommunisten.

Auch unter der Schuljugend 33) und unter den Studenten des

Pädagogischen Technikums macht sich der Einfluss der christlichen
Erziehung des Elternhauses immer wieder bemerkbar 34). Nach den
Feststellungen Emel'jan Jaroslavskijs, des Leiters der Gottlosenverbände, arbeiten
auch viele Kolchoze (landwirtschaftliche Kollektive) unmittelbar mit der
Kirche zusammen, liefern ihr Holz für Bauten usw. 3S). Daneben breitet
sich natürlich auch die Gottlosigkeit unter der Jugend stark aus. Dieser
Tatsache, die die Menschen ohne Ideale lässt, schreibt man das starke
Anwachsen der Zahl der Selbstmorde zu 36).

In gewissem Masse ist allem Anschein nach aber eine Umorientie-
rung der Einstellung zum Christentum erkennbar. In der Zeitschrift
«Antireligioznik» wird erklärt, Christentum sei nicht gleichbedeutend
mit Kapitalismus 37) ; ein Professor Ranoviö soll die Ansicht geäussert
haben, das Christentum sei nicht nur «Opium für das Volk», vielmehr
habe die Lehre des Heilands gerade im alten Rom für die Hebung der
unteren Volksklassen und die Linderung des Schicksals der Sklaven eine
bedeutende Rolle gespielt 38). Die Bedeutung der christlichen Religion
in Russland seit Vladimir dem Heiligen soll sogar Stalin in einer öffentlichen

Rede anerkannt haben39). (Diese Haltung lässt sich übrigens
auch in den neu herausgegebenen offiziellen Geschichtsbüchern für den

Unterricht verfolgen.) Mit dieser Einstellung stimmt es überein, dass

drei aktive Gottlose, die während des Ostergottesdienstes in die Kirche
des Dorfes Molitvin eindrangen und Störungen verursachten, am i. Juli
zu i % Jahren Zwangsarbeit verurteilt wurden 40).

Die Tätigkeit der russischen Kirche im Auslande konnte
verschiedene Erfolge verzeichnen. Erzbischof Nestor ist nach Colombo auf
Ceylon gereist, um unter den Thomas-Christen der indischen Malabar-
küste eine orthodoxe Mission einzurichten. Die anglikanische Geistlichkeit
in der genannten Stadt hat ihn sehr freundlich empfangen 41). — In Berlin
wurde eine russische Kathedrale eingeweiht; die deutsche Regierung
stellte den Baugrund und 30,000 M. zur Verfügung. Weitere Spenden
kamen vom ehemaligen Könige Ferdinand von Bulgarien, der südslawischen

Königsfamilie usw. 42). — Am 14. Mai weihte Metropolit Anastasios das

33) Glasnik 18. Vili., S. 424.
34) Cürkoven Vestnik 16. VI., S. 299, nach «Antireligioznik».
35) Ebd. 7. VIL, S. 335; Ekklesia 22. VIL, S. 224 f. nach den «Poslëdnija

Novosti» (Letzten Nachrichten) in Paris vom 22. VI.
36) Cürkoven Vestnik 5. V, S. 228; Ekklesia 2. VIL, S. 214.
37) Cürkoven Vestnik 30. VI., S. 324- 38) Ebd. 28. IV., S. 214.
39) Ebd. 6. V., S. 191.
40) Ebd. 28. VIL, S. 371, nach «Poslëdnija Novosti».
41) Ebd. 6. IV., S. 190; Glasnik 22. IV., S. 208; Pantainos 27. IV., S. 274—276,

18. V., S. 322 f.; Ekklesia 13. V, S. 150. 42) Misionarul April, S. 247 f.



— 236 —

neu errichtete Gebäude der russischen geistlichen Mission in Bethanien
im Heiligen Lande ein. Auch das russische Institut für orthodoxe Theologie
in Paris führt seine Tätigkeit weiter 43).

Zum Verband der russischen Kirche gehören auch die 8000 Orthodoxen
in Alaska, die 16 Gemeinden bilden. Die dortige orthodoxe Kirche
entstand in der Zeit der russischen Herrschaft (bis 1867); die Mitglieder sind
Alëuten, Eskimos, Indianer und Nachkommen der russischen Siedler.
Sie betrachten sich alle als Russen; liturgische Sprache ist das
Kirchenslawische. Die Geistlichkeit besteht aus drei Eskimos, einem Alëuten,
drei Mischlingen und zwölf Russen. Der Verwaltungssitz des Bischofs
Alexios ist Sitka (ganz im Süden, westlich von der kanadischen Provinz
Kolumbien), wo eine Kirche für 1000 Personen noch aus der russischen
Zeit steht 44).

Die russische Kirchenleitung zu Karlowitz in Syrmien (Südslawien)
hatte anlässlich des 20. Todestages des Kaisers Nikolaus II. von Russland

(17. Juli 1938) seine Heiligsprechung angeregt. Auf Wunsch des
Patriarchen Gabriel und überhaupt der serbischen Kirche wurde einstweilen
davon Abstand genommen 4S).

In Polen hat die Verfolgung der Orthodoxen im Sommer dieses

Jahres nicht nachgelassen. Im Gebiete von Chelm kam es zu blutigen
Zusammenstössen und zur Enteignung und Zerstörung orthodoxer
Kirchen 46). Die bulgarische Kirche hat gegen dieses Treiben offiziell
Verwahrung eingelegt47). «Glasnik» bezeichnet es als eine Ausnahme, dass

Kirchenräuber zu Molodeczno (in Nordostpolen) zu einer Gefängnisstrafe
verurteilt wurden 48).

Unerwartete Folgen hat eine Verordnung der polnischen Regierung
gezeitigt, die der orthodoxen Kirche den Gebrauch der polnischen
Sprache beim Gottesdienste vorschrieb, obschon die Kirche nur aus
Russen und Ukrainern besteht 49). Metropolit Dionysos hat die
Durchführung dieser Verordnung ausdrücklich vorgeschrieben 60). Infolge des

Gebrauches des Polnischen traten nun nicht wenige Polen zur orthodoxen
Kirche über, da die römisch-katholische das ihnen unverständliche Latein
gebraucht 51). Daraufhin hat auch die unierte Kirche in Ostgalizien sich
veranlasst gesehen, um die Zulassung des Polnischen als liturgischer Sprache
einzukommen 52). Umgekehrt glauben unierte Geistliche in Wolhynien,
dass der Gebrauch des Kirchenslawischen beim Gottesdienste die Orthodoxen

zum Übertritt zur Union veranlassen könne; sogar römisch-katho-

") Cürkoven Vestnik 14. VIL, S. 346.
44) Pantainos 27. VIL, S. 490 f. 45) Misionarul April, S. 248.
4G) Glasnik 17. V., S. 270; Cürkoven Vestnik 9. VI., S. 288; Ekklesia 22. VIL,

230.
4?) Ekklesia 13. V, S. 151. 48) Glasnik 17. V, S. 268 f.
49) Cürkoven Vestnik 7. VIL, S. 335. 50) Glasnik 17. V., S. 270.
61) Vgl. Ekklesia 2. IX., S. 294. 52) Cürkoven Vestnik 6. IV, S. 190.



— 237 —

lische Gemeinden sollen sich dieser Sprache bedient haben 63).
Demselben Zwecke dient die Gründung eines ukrainisch-katholischen Instituts
in Lemberg durch den Metropoliten Andreas, Grafen Septyckyj 64), dem
anlässlich seines 40jährigen Bischofsjubiläums durch Papst Pius XII.
besondere Ehrungen zuteil wurden 55). Die Bemühungen, unter den 30,000
Russen zu Charbin in der Mandschurei eine Union herbeizuführen, haben
bisher nur bei 218 Personen Erfolg gehabt, wie «Glasnik» mitteilt, zumeist
aus materiellen Gründen 56).

Die Verhältnisse der Orthodoxen im Reichsprotektorat Böhmen-
Mähren sind noch nicht völlig geklärt. Erzbischof Savatij hat sich zur
Herbeiführung einer endgültigen Neuordnung am 21. Juli nach Konstantinopel

begeben und dort eine Woche lang mit dem ökumenischen
Patriarchen Verhandlungen gepflogen 57). Bischof Adam Filipowski, der sich
zum stellvertretenden Leiter der karpathen-ukrainischen Kirche in Amerika
erklärt hat, wandte sich um Anerkennung an die russische (Auslands-
Kirche, ohne sich in seinem Amte bestätigt zu sehen 58).

Auch in Ungarn konnte der Aufbau der orthodoxen Landeskirche
noch nicht abgeschlossen werden. Dort lebten (vor November 1938)

39,339 Orthodoxe, 60 v. H. Madjaren, 20 v. H. Rumänen und 20 v. H.
Serben. Ein vor einigen Jahren erfolgter Versuch Stefan Némeths, sich

zum Landesbischof zu erklären, scheiterte an der völkischen Verschiedenheit.

Da ihn kein orthodoxer Bischof weihte, wandte er sich an den jakobi-
tischen (monophysitischen) Patriarchen von Antiochien, ohne dass er
deshalb von den übrigen orthodoxen Kirchen anerkannt worden wäre.

1932 unterstellten sich fünf orthodoxe Gemeinden dem Exarchen
Germanos von Thyatira und damit Konstantinopel. Ein Zusammenschluss
mit den neu hinzugekommenen Orthodoxen der Karpathen-Ukraine,
die wohl organisiert sind und dem serbischen Patriarchat unterstehen,
ist noch nicht erreicht worden 59).

Das bedeutendste Ereignis in der rumänischen Kirche ist die Neuwahl

des Patriarchen, die am 30. Juni in Bukarest stattfand. An der
Wahl beteiligten sich neben den kirchlichen Würdenträgern auch der

(am 21. September ermordete) Ministerpräsident Armand Cälinescu, der
Kultusminister sowie der Vorsitzende des Senats und des Abgeordnetenhauses.

406 von den 458 abgegebenen Stimmen fielen auf den bisherigen
Patriarchatsverweser, den Metropoliten (seit 1935) der Moldau und des

Gebietes von Suceava mit dem Amtssitze Jassy, Nikodem (Munteanu),
der im 75. Lebensjahre steht und aus der Gemeinde Pipirig im Kreise

63) Glasnik 17. V., S. 270; Cürkoven Vestnik 9. VI., S. 28

54) Glasnik 17. V., S. 268.

55) Cürkoven Vestnik 21. VIL, S. 358 f.
66) Glasnik 17. V., S. 269.

") Orthodoxia Juli, S. 222; Pantainos 31. Vili., S. 571.

") Glasnik 16. IX., S. 465. 59) Ebd. 17. V., S. 268.



— 238 —

Neamtü (Moldau) stammt60). Die Amtseinführung fand am 5. Juli
statt 61).

Die rumänische Kirche steht augenblicklich im Zeichen der Abwehr
verschiedener «Sekten», die in die orthodoxe Kirche einzudringen
versuchen. A. Scvoznicov schreibt 62) die Möglichkeit ihrer Ausbreitung vor
allem der religiösen Unwissenheit, örtlichen Skandalen, persönlichem
Ehrgeiz und dergleichen Umständen zu; auch spielen bei der Propaganda
ausländische Gelder eine erhebliche Rolle. Nach längerem Zögern63)
hat die Regierung sich zur Zulassung der Baptisten und Adventisten
entschlossen. Um dieser Gefahr zu begegnen, versuchen die kirchlichen
Einrichtungen, so z. B. der orthodoxe Landesverband in Siebenbürgen
(Ende 1938), alle Schichten, vor allem die Intelligenz, an die Fülle kirchlichen

Lebens heranzuführen und dem Evangelium eine möglichst
weitgehende Einwirkung auf das ganze Leben zu verschaffen. Auch sollen neue
theologische Akademien gegründet und von der Regierung den
theologischen Fakultäten der Universitäten gleichgestellt werden 64). Für solche
Zwecke hat der verstorbene Patriarch Miron 5,000,000 Lei hinterlassen e5).

Ein weiteres Mittel zur Stärkung des kirchlichen Lebens ist die

Wiederzulassung der kirchenslawischen Sprache im Gottesdienste in
Bessarabien, da dort viele Gläubige des Rumänischen nicht mächtig
sind. Um die notwendige Literatur zu beschaffen, wurden 600,000 Lei
bereitgestellt 66). Freilich ist die Gründung eines neuen Bistums im Norden
des rumänischen Staatsgebietes aus nationalen Gründen abgelehnt worden67).

In Rumänien, zu Fontana Alba (Bëlokrinica) im Buchenlande, ist
auch der Sitz des Metropoliten der altgläubigen Kirche (Starovërcy).
Die Zahl ihrer Anhänger ausserhalb Russlands beträgt in Polen, Estland,
Lettland, Litauen, Deutschland (Ostpreussen), Nord- und Südamerika,
Rumänien, Bulgarien, der Türkei und Ungarn über 500,000. Die
Vertreter der nordosteuropäischen Staaten haben zu Beginn dieses Jahres zu
Kauen (Kaunas) die «erste zwischenstaatliche Tagung der altgläubigen
Kirche» abgehalten68). Kurz darauf, am 8. April, ist Metropolit Paph-
nutios in seiner Residenz gestorben69). Die Neuwahl fand in Braila
an der Donau (südlich Galatz) statt; anwesend waren neben drei Bischöfen
61 Geistliche und 66 bevollmächtigte Vertreter der Pfarreien. Mit 70
gegen 56 Stimmen wurde als neuer Metropolit erwählt Bischof Silvan von
Ismail (Tuökov) an der untern Donau. Der bisherige Verweser des Metro-

60) Cürkoven Vestnik 14. VIL, S. 338; Pantainos 3. VIII., S. 506, io. Vili.,
S. 521; Orthodoxia Juli, S. 198 f.; Ekklesia 22. Juli, S. 217 f.

61) Ekklesia 22. VIL, S. 229.
62) In «Misionarul» Mai, S. 268—293, Juni, S. 325—350.
63) Ebd. März, S. 184 f. 64) Cürkoven Vestnik 6. IV., S. 190.
6ä) Ebd. 19. V., S. 252; Ekklesia 22. IV.
66) Cürkoven Vestnik 9. VI., S. 288, nach «Cerkovnaja Zizii» (Kirchliches

Leben), Nr. 4.
67) Ekklesia 13. V., S. 150 f. 6S) Glasnik 17. V., S. 270. 69) Ebd.



— 239 —

politenstuhles, Bischof Innozenz von Chisinäu (Kisinëv), erhielt 47
Stimmen 70).

In Südslawien hat im Zusammenhang mit der Grundsteinlegung für
einen Dom des heiligen Sabbas bei Belgrad (10. Mai)71) eine Synode
stattgefunden, an deren Eröffnungssitzung am 8. Mai auch der
Justizminister Viktor Ruzic teilnahm72). Die Synode befasste sich mit den

seelsorgerischen Bedürfnissen, den theologischen Unterrichtsanstalten,
dem sozialen Wirken, der geistlichen Gerichtsbarkeit und dem Klosterwesen.

Gleichzeitig erstattete jeder Bischof über seine Diözese Bericht,
wobei vielfach auf das eifrige kirchliche Leben in den Gemeinden
hingewiesen werden konnte73). Patriarch Gabriel empfing am 15. April
eine Abordnung bulgarischer Theologiestudenten (siehe oben) und gleichzeitig

den Bischof Vladimir (Raie) von Munkatsch-Eperjes 74), der dem
serbischen Patriarchat untersteht und dessen Diözese im März grösstenteils

an Ungarn gekommen ist. — Zur Tagung des Arbeitsausschusses des

Weltbundes für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen in Genf
wurde Bischof Irenäus von der Batschka entsandt75). — Trotz des

Scheiterns des Konkordats mit der römischen Kirche kam es im Herbst
nach langen Verhandlungen zu einem Ausgleich mit der kroatischen
Bevölkerung des Staates, der seinen Ausdruck darin fand, dass der
Kroatenführer Dr. Vladimir Maeek mit vier kroatischen Ministern am
26. August in ein umgebildetes Kabinett Dragisa Cvetkovic eintrat.

Das Leben der orthodoxen Kirche in Bulgarien weist nur wenig
bedeutsamere Ereignisse auf. Die verwaisten Metropolitensitze von
Sliven und Lovec sind (am 21. Mai bzw. 23. Juni) durch die Bischöfe
Philaret und Eulogius neu besetzt worden76); auch die oberste Leitung
der Kirche soll neu geregelt werden 77). Gegen Sekten, die sich auch in
diesem Lande auszubreiten suchen, wendet sich Stefan Leonov in
längeren Ausführungen 78).

Von den gleichen Befürchtungen einer Zerstörung der inneren Einheit

diktiert sind auch verschiedene Erlasse der griechischen Kirche.
Auf Anregung zweier Metropoliten wurde der Verkauf von Bibeln durch
die (britische Bibelgesellschaft verboten, da neben dem altgriechischen
Texte eine neugriechische Übersetzung beigegeben war79), was den
Griechen als Profanation des Urtextes der Heiligen Schrift gilt. Das Gesetz

wider die Verbreitung fremder Bekenntnisse unter der ortho-

">) Ebd. 18. Vili., S. 423.
71) Ebd. 6. V., S. 224—226, 17. V., S. 245—257; Ekklesia 24. VI., S. 200.
72) Glasnik 17. V., S. 266.
73) Ekklesia 27. V., S. 168. 74) Glasnik 22. IV., S. 207.
75) Ebd. 16. IX., S. 462.
76) Cürkoven Vestnik 9. VI., S. 277—279, 287, 7. VIL, S. 325—327.
") Ebd. 6. IV, S. 189. 78) Ebd. 2. VI., S. 271.
,9) Pantainos 6. VIL, S. 442; Cürkoven Vestnik 28. VIL, S. 370 f.; Glasnik

16. IX., S.465.



— 240 —

doxen Bevölkerung Griechenlands hat neben der Kritik des
römischkatholischen Episkopats im Lande inzwischen auch diplomatische Schritte
ausgelöst. Die griechische Regierung erklärte darauf, das Gesetz wende
sich weniger gegen die römisch-katholischen und protestantischen
Bemühungen, als vielmehr gegen die griechisch-unierte Geistlichkeit, die
durch ihr Auftreten die griechische Bevölkerung zu täuschen suche 80).

In innerem Zusammenhange mit derartigen Bestrebungen der Kurie
standen auch Ausführungen des belgischen Byzantinisten Henri Grégoire,
der während eines sechsmonatigen Kurses an der Athener Universität
die Schuld an der Spaltung der katholischen Christenheit in eine morgen-
und abendländische ausschliesslich den Patriarchen Photios und Michael
Cärularius zuschob. Die Athener Theologieprofessoren D. Balanos und
A. Alivisatos sahen sich veranlasst, daraufhinzuweisen, dass der wesentlichste
Grund der Trennung in der «despotischen Haltung und dem Streben nach
der Oberherrschaft seitens der Kurie» liege 81).

Um andern Gefahren, die aus dem Innern der Kirche kommen,
vorzubeugen, hat das Patriarchat durch einen Aufsatz des Bischofs Irenäus

von Samos gegen Bestrebungen Stellung genommen, die byzantinische
Kirchenmusik aus dem Gottesdienste zu verdrängen und durch
Entlehnungen aus dem Musikleben anderer Völker zu ersetzen. Bischof
Irenäus weist darauf hin, dass jedes Volk seine eigene musikalische
Überlieferung habe und dass «die byzantinische Kirchenmusik zur religiösen
und nationalen Tradition des Griechentums gehöre» 82). Ferner hat die

Regierung allen'Personen das Predigen untersagt, die nicht vom zuständigen
Erzbischof dazu ermächtigt sind 83), und hat angeordnet, dass Geistliche

nur in Ausnahmefällen als Zeugen bei Prozessen krimineller Art
hinzugezogen werden dürfen, um das Ansehen der Kirche nicht zu schädigen 84).

Für das innere Leben der Kirche ist ein Erlass wichtig, der die

Übertragung des Gottesdienstes der Athener Kathedrale durch den Rundfunk

vorsieht, um Kranken und andern, an der Teilnahme am heiligen
Amte verhinderten Personen die Möglichkeit zu geben, der heiligen Messe

zu folgen 86). An die Stelle des seines Amtes enthobenen Korinther Metropoliten

ist der bisherige Pfarrer der griechischen Gemeinde in London,
Archimandrit Michael Konstantinidis, getreten 86) ; die Metropolitie Argolis
ist neu besetzt worden 87). Für die Verwaltung erledigter Bistümer wurde
durch Gesetz die genaue Innehaltung der vom Synod vorgeschriebenen

80) Cürkoven Vestnik 12. V., S. 239.
S1) Pantainos 15. VI., S. 389; Cürkoven Vestnik 21. VIL, S. 358; Ekklesia

5. Vili., S. 234—237.
82) Ekklesia 27. V., S. 161 f.; abgedruckt Pantainos 8. VI., S. 372 f.
83) Cürkoven Vestnik 12. V., S. 239.
84) Ebd. 28. IV., S. 214. 85) Ebd. 23. VI., S.311 f.
86) Ekklesia 8. VIL, S. 213; Pantainos 6. VIL, S. 442; Amtseinführung am

10. IX.: Ekklesia 16. IX., S. 298 f.
87) Ebd. 8. VIL, S. 209.



— 241 —

Richtlinien anbefohlen 88). Der Posten eines Generalvikars des Patriarchats
ist durch den bisherigen Generalvikar der Diözese Paträ, Gervasios Paraske-

vopulos, neu besetzt worden 89).

Der heilige Synod hat die Errichtung eines Mausoleums für den
früheren Konstantinopler Patriarchen Konstantin VI. beschlossen 90). —
Die Rockefeller-Stiftung hat die Freilegung der alten Athener «Agora»,
auf der der Apostel Paulus seine berühmte Predigt hielt, ermöglicht 91).

Der ökumenische Patriarch in Konstantinopel konnte in den letzten
Monaten den Besuch verschiedener geistlicher Würdenträger empfangen:
Neben dem Erzbischof von Canterbury und dem Vertreter des Papstes
(siehe oben) auch den Leiter des Aussenamtes der Deutschen Evangelischen
Kirche, Bischof D. Theodor Heckel (2. Mai) 92). Zu ihnen kamen die
Besuche des rumänischen Aussenministers Gregor Gafencu (21. Juni) 93)

und des südslawischen Gesandten in Angora, Elias Sumenkovic (26. Juli) 94),

sowie des französischen Botschafters ebendort, René Massigli (31. Juli) 95).

Der Vertreter des ökumenischen Patriarchen für Mittel- und
Westeuropa, Exarch Germanos von Thyatira, feierte am 30. April in London
in einem feierlichen Gottesdienste sein 4ojähriges Priesterjubiläum 96). —
Anlässlich des Besuches des türkischen Staatspräsidenten Ismet Inönü
in Konstantinopel trug sich der Patriarch in eine Begrüssungsadresse an
diesen ein 97).

Auch der Patriarch von Antiochien, Alexander III., Tahhân,
dessen Theologennachwuchs im Seminar des ökumenischen Patriarchen
auf der Prinzeninsel Chalki ausgebildet wird 98), hat sich mit der Staatsgewalt

ins Benehmen gesetzt, indem er am 3. August dem im Libanon
weilenden irakischen König Faisal II. und dem Hofstaate einen Besuch
abstattete "). Er folgte damit dem Beispiel des jakobitischen Patriarchen
Mar Ignatios Afrem Barsaum 10°) und des maronitischen Patriarchen
A.'Arida, die beide ihre Vertreter an die irakische Regierung sandten 101).

Der Grund für diese Besuche liegt in der Tatsache, dass neben andern
Kandidaten auch an eine Erhebung des irakischen Königs zum Monarchen
Syriens gedacht wird, wodurch eine Vereinigung dieser beiden Staaten
zustande käme. Für diesen Fall wollen sich die Kirchenfürsten den Zutritt
bei Hofe sichern.

In diesen Gegenden des Nahen Ostens ist durch die Einverleibung der
Republik Hatay in die Türkei am 23. Juli eine neue Lage entstanden.

88) Pantainos 6. IV., S. 230. 89) Ebd. 27. IV., S. 278.
90) Cürkoven Vestnik 6. IV., S. 190. 91) Glasnik 22. IV., S. 207.
92) Orthodoxia Mai, S. 158 f.; Ekklesia 6. V., S. 143.
93) Orthodoxia Juni, S. 181 ff.; Pantainos 3. Vili., S. 505.
94) Orthodoxia August, S. 253; Ekklesia 16. IX., S. 301.
95) Orthodoxia Juli, S. 220; Pantainos 31. Vili., S. 571.
9<J) Ekklesia 27. V., S. 168; Cürkoven Vestnik 2. VI., S. 275.
97) Orthodoxia März, S. 88. 9S) Ebd. August, S. 256. ") Al-Biläd 7. VIII

10°) Ebd. 24- VIII. 101) Ebd. 26. VI., 30. VII.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1939. 16



— 242 —

Während die griechische und überhaupt orthodoxe Bevölkerung dieses

Gebietes offenbar weitgehend an Ort und Stelle verblieb und auch von
der türkischen Regierung die Aufrechterhaltung ihrer Einrichtungen
zugesichert bekam102), sahen die Armenier sich zur Flucht veranlasst
und kamen zu vielen Tausenden in das französische Mandatsgebiet Syrien
und Gross-Libanon103). Dort wurde ihnen nach längerem Zuwarten
die Staatsangehörigkeit des Mandats zugestanden und ihnen Wohnsitze
zugewiesen 104), wie sie sie in der Nähe der ebenfalls monophysitischen
Jakobiten bei Dzisr as-Sâghûr südöstlich von Antiochien erbeten hatten105).

Konnte hier ein Ausgleich mit der Staatsgewalt gefunden werden, so

ist die Lage auf Kypern nach wie vor gespannt. Der dortige Erzbischof,
das Haupt der selbständigen Kypriotenkirche, ist gestorben, und eine Neuwahl

würde die Einreise der zwei von England verbannten Bischöfe voraussetzen.

Da beide sich aber nicht damit einverstanden erklären, ihre
nationalgriechische Gesinnung zurückzuhalten, müssen sie ausser Landes bleiben.

Einigungsversuche des Konstantinopler Patriarchen sind gescheitert, und
da der letzte auf Kypern verbliebene Bischof, Leontios von Paphos, ebenfalls

für die griechischen Belange eintritt106), wurde am Ostermontag
(io. April) durch die britische Polizei eine Haussuchung in der erzbischöflichen

Residenz in Leukosia vorgenommen (Leontios ist Verweser des

Erzbistums), bei der «revolutionäre Schriften» entdeckt wurden. Obwohl
Bischof Leontios beim ökumenischen Patriarchen und beim Erzbischof
von Canterbury Verwahrung einlegte 107), wurde er für den 15. Mai vor
das Gericht nach Lemesós (Limassol) geladen 108) und am 18. Mai dazu

verurteilt, seine Diözese ein Jahr lang nicht zu verlassen 109).

In Leukosia wurde ein Museum zur Aufbewahrung von Heiligenbildern,

Handschriften usw. eröffnet110).
Im Patriarchat Jerusalem machen sich die Kämpfe zwischen den

Arabern einer- und den Juden und Engländern andererseits auch innerhalb

der orthodoxen Kirche bemerkbar. Während nämlich die griechisch
sprechenden Orthodoxen sich in ihrer Stellungnahme zurückhalten, treten die
arabisch redenden offen für die Kämpfer ein111). Die Auseinandersetzungen

haben auch dazu geführt, dass der Ostergottesdienst in der
Erlöserkirche in Jerusalem nur in ganz kleinem Maßstabe stattfinden

102) Al-Dzihâd 9. VII.
103) Sûrija '1-gadîda 8. VIL; al-Bilâd 3. VIL; al-Dzihâd 9. VIL — Eine

zusammenfassende Darstellung findet sich in «Church Times» 11. VIII., S. 142.
(Liebenswürdige Mitteilung des H. H. Bischofs Prof. Dr. Küry.)

104) Al-Ajjâm 24. VIII. 105) Al-Dzihâd 4. VII.
106) «Church Times» 21. VI., S. 661. (Liebenswürdige Mitteilung des H. H.

Bischofs Prof. Dr. Küry.)
107) Pantainos 4. V., S. 294; Cürkoven Vestnik 26. V., S. 263.
108) Cürkoven Vestnik 2. VI., S. 275. 109) Pantainos 25. V., S. 342.
11 °) Ekklesia 22. IV., S. 126; Glasnik 17. V, S. 269.
1X1) Glasnik 22. IV., S. 207.



— 243 —

konnte und dass sogar das Grab des Herrn in der Auferstehungsnacht
geschlossen blieb 112). Auch einer rumänischen Pilgergesellschaft wurde
von der englischen Regierung die Einreise ins Heilige Land untersagt113).

Schwierigkeiten hat auch die abessinische (monophysitische)
Gemeinde in Jerusalem. Sie hat die Anerkennung des von den Italienern
eingesetzten Abbunas Abraham verweigert und am rechtmässigen Abbuna
Kyrill festgehalten. Anfang April wurde ihr nun die Auszahlung der

Erträgnisse ihrer Liegenschaften gesperrt, so dass sie ohne Mittel
dastand 114). Auch mit der italienischen Regierung konnte noch keine völlige
Einigung erzielt werden, die nun — nach einer offiziellen Mitteilung der

englischen Regierung an die abessinische Gemeinde115) — auch von
England als die rechtmässige in Abessinien anerkannt wird. Trotzdem hat die
Gemeinde die Anerkennung des Abbunas Abraham verweigert. Da dieser
aber in der ersten Augustwoche starb 116), wird sich ein Ausgleich vielleicht
finden lassen.

Zum armenischen Patriarchen von Jerusalem wurde der 67 Jahre
alte, bisherige Leiter der dortigen Theologenschule, Mesrop Nessanian,
gewählt117).

Die Frühjahrsmonate des Jahres 1939 waren in Ägypten mit der
Vorbereitung und Durchführung der Neuwahl des Patriarchen
ausgefüllt. Von den Gemeinden wurden die kanonisch vorgeschriebenen
Laienwähler bestellt118) ; die Wahlversammlung bestand schliesslich aus 7
Metropoliten, 8 leitenden Geistlichen der Metropolitan-Kapitel und je 11 weiteren
Geistlichen aus den Bezirken Alexandrien und Kairo. Dazu kamen 79
Laien, davon 19 arabisch sprechende. Die Metropoliten stimmten allein,
die übrigen Teilnehmer in Gruppen zu fünf 119). Einer der sieben Metropoliten

war der Metropolit von Sardes und Pisidien, Germanos, als

Vertreter des ökumenischen Patriarchen 12°). Der Patriarchatsverweser
Theophanes hatte vorher den Patriarchen Benjamin gebeten, von einer
Beauftragung des Exarchen Germanos von Thyatira abzusehen, da dieser als
Kandidat bei der Wahl auftrat 121).

Die Wahl wurde am 5. Juni durch den Metropoliten Theophanes auf
den 21. Juni festgesetzt122). Die Wähler hatten jeweils zwölf Kandidaten
vorzuschlagen; als gewählt wurde betrachtet, wer am meisten an erster
Stelle nominiert war. Es fielen 60 Stimmen (für den ersten Platz) auf den
Metropoliten (seit 1914) von Leontopolis (Tell el-Jehûdîje nordöstlich
von Kairo), Christof, 59 auf den Exarchen Germanos und je 50 auf den

112) Cürkoven Vestnik 26. V., S. 263.
113) Glasnik 22. IV., S. 208. 114) Nach «Church Times» 14. VII.
115) Al-Dzihâd 14., 16. VIL; al-Bilâd 21. VII.
116) Pantainos 3. VIII., S. 506 f., io. Vili., S. 522.
117) Ekklesia 3. VI., S. 176; Pantainos 22. VI., S. 407 f.
118) Pantainos 4. V., S. 292. 119) Ebd. 25. V., S. 335—340.
12°) Orthodoxia Mai, S. 160; Pantainos 18. V., S. 326.
121) Ekklesia 13. V, S. 150. 122) Pantainos 8. VI., S. 361—364.



— 244 —

Erzbischof Jakob von Mytilene und den Erzbischof Porphyrios vom
Sinai123). Die übrigen Stimmen waren zersplittert. Aus der Wahl ging
somit Metropolit Christof, als Patriarch Christof IL, hervor. Er steht
im 64. Lebensjahre, stammt aus Madyton auf der Halbinsel Gallipoli,
hat seine Ausbildung in Jerusalem genossen und ist später in die Dienste
des Patriarchats Alexandrien übergetreten 124). Die Wahl ist damit erneut
auf einen Griechen gefallen. Die Inthronisation fand am 25. Juni statt125).
Der Patriarch trug sich am 5. Juli in das Besuchsbuch bei König Fârûq
ein 12e) und erhielt am 29. August die Bestätigung der ägytischen
Regierung 127).

In der Ansprache nach seiner Wahl verhiess der neue Patriarch die

Wiederbesetzung der verwaisten Metropolitien und eine geistige und
wirtschaftliche Besserstellung des Klerus. Er hob auch die Unterschiede zur
römisch-katholischen Kirche hervor, die zentralistisch aufgebaut sei, im
Gegensatze zu dem synodalen Prinzip der orthodoxen Kirche 128). Trotzdem

hat Patriarch Christof II. es in seinem Rundschreiben als eine
Aufgabe, die das ägyptische Patriarchat besonders pflege, bezeichnet, das

gegenseitige Verständnis der christlichen Gemeinschaften zu fördern und
den Beziehungen untereinander die Spitze zu nehmen. Scharf wurde

gegen den Materialismus Stellung genommen. Eine besondere Aufgabe
des Alexandriner Patriarchats sei der Ausgleich zwischen den Orthodoxen
arabischer und griechischer Zunge 129). Im Sinne dieses Programms
hat Christof nicht nur mit den Leitern aller christlichen Bekenntnisse in
Ägypten die Fühlung aufgenommen (siehe oben); am 9. Juli hat er auch
eine längere Konferenz mit Emir Georg Lutf Allah in Kairo, dem Sprecher
der arabisch redenden, aus Syrien stammenden Orthodoxen gehabt 130). —
Mit dem Patriarchen Benjamin wurde ein Begrüssungsschreiben
ausgetauscht 131).

Die Ausbreitung des orthodoxen Bekenntnisses unter den
Einheimischen Afrikas kommt dadurch zum Ausdruck, dass zwei orthodoxe

Eingeborene aus Uganda eintrafen, die das Patriarchat baten, sie

in griechischer Sprache und orthodoxer Dogmatik zu unterrichten, um
ihnen nach ihrer Heimkehr eine Tätigkeit zur Ausbreitung des orthodoxen
Glaubens unter ihren Landsleuten zu ermöglichen 132).

Göttingen, Oktober 1939. BertM Spukr_

123) Ebd., 22. VI., S. 399; Orthodoxia Juni, S. 172 f.
124) Pantainos 22. VI., S. 393—401 ; Ekklesia 24. VI., S. 193 ; Cürkoven Vestnik

14- VIL, S. 346.
125) Pantainos 29. VI., S. 409 ff.; Ekklesia 8. VIL, S. 201 f., 204.
126) Pantainos 6. VIL, S. 442. 127) Ebd. 7. IX., S. 573—576, 584.
128) Ebd. 29. VI., S. 423 f., 6. VIL, S. 432 f.
128) Anaplasis August, S. 114 f. 13°) Pantainos 13. VIL, S. 457.
m) Orthodoxia August, S. 237—239. 132) Pantainos 24. Vili., S. 555.



— 245 —

Die zwölfte Zentenarfeier zum Andenken an den heiligen
Willibrord. Die niederländische altkatholische Kirche hat trotz der Ungunst
der Zeit eine kirchliche Feier zum Andenken an den ersten Bischof von
Utrecht veranstaltet. Sie wurde mit einer feierlichen Synode eröffnet. Die
Ansprache, die der H. H. Erzbischof Dr. A. Rinkel zu diesem Anlass
gehalten hat, ist in diesem Heft abgedruckt. Zur Feier waren die altkatholischen

Kirchen und die Kirche von England eingeladen. Erschienen war
eine Delegation dieser Kirche ; sie bestand aus den Bischöfen von Gloucester
und Fulham, Canon Douglas und Rev. Usher. Der Bischof von Gloucester

predigte in der Vesper in der St.-Gertrudis-Kirche zu Utrecht. Am
festlichen Tag selbst erschien die anglikanische Delegation zum altkatholischen
Gottesdienst. Die altkatholischen Bischöfe nahmen mit ihren Gästen am
Nachmittag an der allgemeinen Feier in der Kathedrale von Utrecht teil,
die das holländische Volk zu Ehren des Apostels der Friesen veranstaltet
hatte. Geladen waren zu dieser Feier ausserdem die Vertreter der
Landesregierung, die Spitzen der verschiedenen protestantischen Kirchen und
die römische Hierarchie der Niederlande.

Weltkonferenz für Glauben und Verfassung. In Ciarens am
Genfersee tagte vom 21. bis 23. August 1939 der Fortsetzungsausschuss
unter Leitung des Pastors Boegner aus Paris an Stelle des verhinderten
Präsidenten, des Erzbischofs von York. Aus den Berichten der Sekretäre
ist folgendes zu erwähnen. Bis jetzt haben sich eine namhafte Zahl von
Kirchen in besondern Aufstellungen zu den Berichten der Edinburger
Weltkonferenz geäussert. Die Antworten sollen gesammelt und publiziert
werden. Der offizielle Bericht über die Weltkonferenz ist nun auch in
französischer Sprache erschienen, der in deutscher wird bald folgen. Es

sind alle Anstrengungen gemacht worden, um die Mitarbeit der Vertreter
der deutschen evangelischen Kirche zu sichern. Ihr Erscheinen in Ciarens
wurde erwartet, in letzter Stunde erfolgte die Absage. Die amerikanischen

Delegierten des Fortsetzungsausschusses versammelten sich im Dezember
1938 in New York. Es wurde die Zusammenarbeit mit der amerikanischen
Sektion für praktisches Christentum unter einem besondern Ausschuss
beschlossen, der beide Organisationen vertreten soll. Die Kirchen in Canada
haben eine ähnliche Organisation getroffen. Eine besondere theologische
Kommission wurde bestellt, die mit der europäischen zusammenarbeiten
soll. Ihr steht die Zeitschrift «Christendom» zur Verfügung, die der
erwähnte Ausschuss erworben hat, um als Organ der ökumenischen
Bewegung in Amerika zu dienen. Ein Sekretär für theologische Seminarien
soll das Interesse für die ökumenische Bewegung unter den Studenten
wecken, und eine Gesellschaft «Freunde des ökumenischen Rates der
Kirchen» hat dieselbe Aufgabe in weiteren Kreisen. Aus den Vereinigten
Staaten und aus Canada haben sich 15 Kirchen dem ökumenischen Rat
der Kirchen angeschlossen. Als bemerkenswertes Ereignis wurde erwähnt,



— 246 —

dass sich die bischöfliche methodistische Kirche, die bischöfliche
methodistische Kirche des Südens und die protestantisch-methodistische Kirche
zur «Methodistischen Kirche» mit einer Anhängerzahl von acht Millionen
zusammengeschlossen haben.

Auf der Tagung sind zwei wichtige Themen behandelt worden:
Die liturgische Frage und die Kirche im Neuen Testament. In Ausführung
von Anregungen der Edinburger Weltkonferenz war vor einem Jahr
beschlossen worden, die liturgische Frage mit Einschluss der Interkommunion
zu studieren. Es wurde nun beschlossen, eine Kommission zum Studium
der Arten des Gottesdienstes (Ways of Worship) zu wählen. Gegenstand
der besondern Untersuchung sollen sein: das Studium der charakteristischen

Liturgien der verschiedenen christlichen Traditionen, um das gegenseitige

Verständnis unter den Kirchen zu fördern; das Studium der Stellung

und Aufgabe der Predigt und der Lehre im Kultus, wobei sowohl
den nicht liturgischen wie den liturgischen Traditionen Aufmerksamkeit
geschenkt werden soll; Berücksichtigung der Erfahrungen mit «liturgischen
Neuschöpfungen», die bei ökumenischen und ähnlichen Versammlungen
und in den Jüngern Kirchen gemacht worden sind, und der Grundsätze,
die die künftige liturgische Entwicklung beeinflussen könnten;
Durchführung von liturgischen Konferenzen, soweit es tunlich ist, um wenig
bekannte Formen der Liturgie bekannt zu machen; Veröffentlichung
aufklärender Schriften über verschiedene Traditionen des Gottesdienstes
und Abfassung eines Berichts mit dem Ergebnis der Untersuchungen
der Kommission, der Material für Verhandlungen einer künftigen
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung bieten kann. Der Sekretär wurde
beauftragt, die nötigen Schritte zur Bestellung einer solchen Kommission
zu tun. Der Exekutivausschuss wird seine Verfügungen genehmigen.
Ferner wurde die Aufstellung einer zweiten Kommission zum Studium
der Interkommunion beschlossen. Ihre Arbeit wurde ebenfalls fest
umschrieben. Sie erstreckt sich auf eine Darstellung der jetzigen Lage, der

Bestimmungen, die in den einzelnen Kirchen die Interkommunion regeln
oder die Kommunion freigeben, sowie auf eine Darstellung der Gründe,
die Interkommunion oder freie Kommunion zulassen oder verbieten.
Die Kommission soll ferner Grundsätze in Betracht ziehen, die für die
Praxis der ökumenischen Bewegung mit Rücksicht auf die Interkommunion
oder freie Kommunion massgebend sein könnten. Sie soll endlich auf die

Tagung des Fortsetzungsausschusses im Jahre 1941 einen Bericht über
das Ergebnis ihrer Arbeit rüsten. Dem Sekretär wurde ebenfalls der Auftrag
zuteil, das Nötige zur Bestellung der Kommission zu tun, die Bestätigung
durch den Exekutivausschuss vorausgesetzt.

Der Präsident der Kommission über die Kirche Dr. Flew berichtete,
dass die Aufgabe der Kommission immens sei. Eine Reihe von Studien
ist vorgesehen. Das Thema muss biblisch, geschichtlich, konfessionell
und systematisch behandelt werden. Vier Bücher mit folgendem Inhalt



— 247 —

sind ins Auge zu fassen: die biblische Lehre, die Lehre von der Kirche
in der christlichen Theologie vom 2. bis zum 19. Jahrhundert; die
konfessionelle Lehre von der Kirche; die dogmatische Darlegung mit einer
Synthesis der verschiedenen Anschauungen und einer Lehre von der
Kirche, die von allen angenommen werden kann. In der Kommission
sind die verschiedenen Kirchen vertreten. Sekretär ist Rev. Kenneth
Riches. Den Altkatholizismus vertritt Erzbischof Dr. A. Rinkel von Utrecht.
An der Mitarbeit beteiligt sich die oben erwähnte theologische
Kommission. Die Kommission war immer noch in Bildung begriffen, so dass

sie kein Material für die Diskussion der Tagung vorbereiten konnte. Sie
hat dafür drei Gelehrte gewinnen können, die über die Lehre des Neuen
Testamentes über die Kirche von verschiedenen Gesichtspunkten aus

sprachen. Als erster ergriff der Archimandrit Cassian, Professor am
russischen theologischen Institut in Paris, das Wort. Wir hoffen, den Vortrag
im nächsten Heft unserer Zeitschrift publizieren zu können. Den zweiten
Vortrag über dasselbe Thema hielt Prof. J. de Zwaan in Leiden von der
reformierten Kirche der Niederlande. Der Referent hatte der Versammlung

eine umfangreiche und gründliche Arbeit vorgelegt, aus der er die
wesentlichen Stellen vorlas. Das Thema behandelte schliesslich vom
lutherischen Standpunkt aus Prof. Wahlstrom von der Evangelisch Luthe-
ranischen Augustana-Synode von Nordamerika. Wenn immer möglich
kommen wir auf diese Arbeiten und die Diskussion zurück.

Stimmen aus der römisch-katholischen Kirche zur
konfessionellen Verständigung. In Meitingen bei Augsburg hat sich eine
Bruderschaft «Una Sancta» gebildet — sie nennt sich auch « Christkönigs-
gesellschaft vom Weissen Kreuz» als Bindeglied zwischen all den Christen
von hüben und drüben, denen es um die Verwirklichung der Einheit der
Christenheit zu tun ist. Sie veranstaltet biblisch-liturgische apostolische
Ferienwochen für Angehörige aller Konfessionen. Als erste Kundgebung
hat sie an die evangelischen Geistlichen ein Rundschreiben erlassen.
Darin wird ausgeführt : « Sind wir einmal darin eins, dass wir gleicherweise
leiden unter dem Fluch der Glaubensspaltung und kirchlichen Gegnerschaft,

so ist wahrlich schon ein grosser Schritt zur „Einheit" getan. "Was

verschlägt's, dass wir verschieden denken über Art und Mass der Einheit,
die zwischen uns verwirklicht werden sollte Vielleicht sind wir auch
mehr, als wir es nach aussen zugeben, einig darüber, dass die kirchliche
Einheit, die einmal bestand, nie hätte zersprengt werden dürfen, vielleicht
auch nicht zerrissen worden wäre, hätte sie mehr Seines Geistes Siegel
getragen und wäre sie allezeit an der Sprache des heiligen Pneuma erkennbar
gewesen als Communio Sanctorum. Ja, es gäbe wohl keine ernstliche
Gegnerschaft zwischen uns, wenn solche „Kirche" des Heiligen Geistes
uns wieder einte zum „einen Leib" des Herrn! Wir sehen nur in trauernder
Verzagtheit die realen Möglichkeiten nicht, die dazu führen könnten;



— 248 —

ja, fast scheint es uns, wie die Dinge liegen und die Menschen sind,
unmöglich, dass noch einmal auch äusserlich „ein Hirt und eine Herde" sichtbar

werden könnte.» Dies aber sei im Grunde jene Kleingläubigkeit, die
der Herr seinen Jüngern verwiesen habe. Richtige Haltung sei es, der
göttlichen Gnade das Werk der Einigung anzuvertrauen, in einem unerschütterlichen

Glauben. Die Bruderschaft Una Sancta, die katholische und
evangelische Freunde der Einigung verbindet, wolle vor allem das gemeinsame
Gebet und die kirchliche Einheit pflegen. «Was darf uns weiter hindern,
Brücken der Liebe zu bauen, auf denen wir uns begegnen zu
weitergehendem Verstehen und gegenseitigem Anerkennen, als dies von
rechthaberischen Religionsgesprächen zu erwarten ist Steht nicht jahrhundertealtes

Gestrüpp von tausendmal widerlegten Vorurteilen zwischen uns, das

wahrlich nicht sein musste Wäre es nicht an der Zeit, mit vereinter
Kraft es auszureissen Oder was soll noch über uns kommen, dass wir die
Stimme des Herrn verstehen Gilt das Wort vom 7-mal-7o-maligen
Verzeihen nicht auch uns Christen verschiedenen Namens im gegenseitigen
Verhalten?» Darüber, wie das Schreiben aufgenommen worden ist, wurde
nichts bekannt. Über eine Ferienwoche berichtet das Mitteilungsblatt der
Gesellschaft vom Juni: «Aus dem ganzen deutschen Raum waren wir
zusammengekommen, Amtsträger und Laien, Männer und Frauen,
evangelisch denkende Katholiken und allumfassend, d. h. katholisch empfindende

Glieder verschiedener evangelischer Bekenntnisse. Aber diese drei
Tage waren wir alle „eins in Christus". Nicht als ob wir uns darüber
getäuscht hätten, was zwischen uns steht. Das war gerade das Befreiende,
dass wir uns gegenseitig das aufrichtig sagen konnten. in der Bereitschaft,

alle Rechthaberei auf die Seite zu legen und die anderen in ihren
Anschauungen und ihrer Haltung verstehen zu wollen... Es war eine echte
brüderliche Begegnung. Wir erlebten trotz aller Gegensätzlichkeiten in
einzelnen Anschauungen doch die Familie der Kinder eines Vaters, der

Jünger eines Meisters, der Brüder in einem Heiligen Geist... Ja, wir
empfanden, dass die Charismata des Heiligen Geistes ausgegossen sind
und dass die Una Sancta ihrer aller bedarf, um wahrhaft katholisch und
evangelisch zugleich zu sein. Manch ein Vorurteil, das zwischen uns stand,
schwand dahin. Manch eine Wahrheit, die uns heilig und teuer ist, fand
in der Darstellung der Gegenseite nicht, wie wir oft meinten, eine
Negierung, sondern eine Ergänzung zu einer universaleren Wahrheit, als wir
sie selbst vielleicht bisher zu eigen hatten.» Die Gesellschaft beobachtet

jährlich die Gebetswoche vom 18.—25. Januar und die Zeit zwischen
Himmelfahrt und Pfingsten. Der Donnerstag, als der Tag der Einsetzung
des heiligen Abendmahles, dient ihr ferner zum Gebet für gemeinsame
Anliegen.

Über einen nicht alltäglichen Besuch und Gegenbesuch erzählt die
«Schönere Zukunft» in der Nummer vom 27. August: Anfang April hatten
römischkatholische Theologen eines westdeutschen Priesterseminars einem



— 249 —

evangelischen Predigerseminar Mitteldeutschlands zum Zweck der Besprechung

liturgischer und kirchenmusikalischer Fragen einen Besuch abgestattet.
Nunmehr haben evangelische Theologen einen viertätigen Gegenbesuch
gemacht, um römischkatholisches Denken und Leben in einer Bischofsstadt
kennenzulernen. Dabei wurde ihnen ein Überblick über die katholische
Liturgie geboten ; bei der Besichtigung eines Franziskanerklosters wurde den
Gästen Sinn und Bedeutung des Ordenslebens erklärt, und ebenso konnten
sie in das Leben katholischer Priesterbildungsstätten Einblick gewinnen. In
täglichen Aussprachekreisen mit massgebenden römischkatholischen Geistlichen

wurden die gewonnenen Eindrücke besprochen. « Solche Veranstaltungen»,

bemerkt die «Frankfurter Katholische Kirchenzeitung», «zeugen für das

immer stärker erwachende Verlangen nach Verständigung und Annäherung
im Glauben aller christusgläubigen Menschen unserer Tage und den Ernst
und die Bereitschaft zum gegenseitigen Verstehen und Achten, mit dem

man heute einander im christlichen Lager begegnet. Es ist zu begrüssen,
wenn man heute sowohl von katholischer als auch von evangelischer Seite
nach besserer gegenseitiger Kenntnis der christlichen Konfessionen strebt. »

Stimmen in der Presse und in Vorträgen von römisch-katholischer
Seite häufen sich, die einer Verständigung das Wort reden. Pfarrer Dr.
Robert Grosche sagte in einem Vortrag nach der « Frkt. Kath. Kirchenztg.» vom
22. Januar: «Das Gespräch zwischen den Konfessionen ist nicht mehr
nur Wunschtraum, sondern Wirklichkeit geworden.» Jahrhundertelang

sei von einer theologischen Auseinandersetzung zwischen den
Konfessionen mit positiven Zielen kaum noch eine Rede gewesen; man habe

sich mit der Spaltung zu sehr abgefunden. Bloss in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts habe es aussichtsreiche Versuche zur Überwindung
dieses Zustandes gegeben, aber auch sie seien schliesslich ohne Ergebnis
geblieben. Erst die Erneuerung im Protestantismus und die Entpoliti-
sierung des religiösen Lebens in Deutschland haben nach Grosche die

Voraussetzung für eine neue Begegnung geschaffen. «Das Bedeutsame
dabei ist, dass der Protestantismus inzwischen auf das Wesen der Kirche
gestossen ist. So hat der verstorbene Generalsuperintendent Zoellner
nachdrücklich darauf hingewiesen, dass sich der Protestantismus zu
ausschliesslich mit dem Römerbrief befasst habe, und es Zeit sei, sich mit
dem Epheserbrief zu beschäftigen, um der Frage der Kirche
näherzukommen.» Ein grosses geschichtliches Verdienst um die Annäherung auf
theologischem Gebiet haben sich die russischen Theologen der
Emigration erworben, die auf den Welt-Unionskonferenzen die Grundzüge
der katholischen Lehre vertreten haben; sie haben dem Protestantismus
wieder das Wesen des sakramentalen Mysteriums nähergebracht. Die
katholische Kirche hat zwar die Teilnahme an diesen Konferenzen
abgelehnt, aber der Einigung durch ihre Zurückweisung des religiösen
Liberalismus trotzdem einen wichtigen Dienst geleistet. Die Einführung
der Weltgebetsoktav für die Wiedervereinigung, die von nichtkatholischer



— 250 —

Seite angeregt wurde, beweist, dass die katholische Kirche das Gespräch
zwischen den Konfessionen nicht ablehne. Das Ziel des Gespräches könne
noch nicht eine sofortige Entscheidung sein. Anderseits aber dürfe das

gegenseitige Verstehen nicht das letzte bleiben. «Es muss daraus das
Ernstnehmen der Anliegen des andern erwachsen, und die Vorbereitung muss
schliesslich so weit gehen, dass wir diese Anliegen in die eigene Kirche
hineinnehmen.» Auf den möglichen Einwand, dass die katholische Kirche
ohnedies die Katholizität besitze, sei zu entgegnen: «Niemand wird
bestreiten, dass in der jeweiligen Christenheit bestimmte Wahrheiten mehr
oder weniger verschüttet sind. Katholizität muss gewiss immer verstanden
werden als die Wahrheitsfülle, die potenziell zweifellos immer da ist. Aber
so wie es sicher ist, dass der Germane ganz anders die Offenbarung
ergreift als der Romane und Slawe, so ist die materielle Fülle erst vorhanden,
wenn die ganze Weltwirklichkeit darin enthalten ist. Bedeutet z. B. die

Heilige Schrift uns heute nicht viel mehr als noch vor 20 Jahren?» Man
müsse sich jedoch vor der Ansicht hüten, vor der schon Möhler warnte:
dass es nämlich keine Unterscheidungen gebe, denn diese Meinung müsse

zur gegenseitigen Verachtung führen. Lehre und Geist des anderen müsse
der Gegenstand des Gespräches bleiben. Dr. Grosche war Herausgeber
der «Catholica», einer Zeitschrift, die dem Gespräche zwischen den
Konfessionen gedient hat. Die Zeitschrift musste kürzlich ihr Erscheinen
einstellen.

Der Jesuitenpater Max Pribilla, ein Freund der Idee der
Wiedervereinigung der beiden christlichen Hauptkonfessionen, hat in der Möhler-
Festschrift «Die Eine Kirche» (Schöningh, Paderborn, S. 347—372) einen

Beitrag «Wege zur kirchlichen Einheit» veröffentlicht. Wir geben hier
einige der charakteristischen Stellen nach dem Ök.P.D. wieder: «Der
weite Abstand, der zwischen den Christen der verschiedenen Bekenntnisse

besteht, sollte den Eifer für die Einheit vor wohlgemeinten, aber

unangebrachten Herzensergüssen bewahren. So hat es z. B. keinen Zweck,
wirkt vielmehr verwirrend und erbitternd, wenn von katholischer Seite

Einladungen und Aufforderungen, zur Mutterkirche zurückzukehren, an

Andersgläubige ergehen, die nach ihrem Gewissensstande überhaupt nicht
katholisch werden dürfen. Auch ist es nicht erlaubt, Nützlichkeitserwägungen

materieller, geistiger oder nationaler Art, die für die Einheit
sprechen, dort in die Waagschale zu werfen, wo die Bindung an Wahrheit
und Gewissen allein den Ausschlag zu geben hat.

Die erste Voraussetzung, die der Freund der kirchlichen Einheit
erfüllen muss, ist das Ernstnehmen der bestehenden Glaubensunterschiede.
Zwar haben sich im Laufe der Jahrhunderte um den dogmatischen Kern
der Gegensätze zahlreiche Missverständnisse und Vorurteile wie ein
Dunstkreis gesammelt, so dass es dem unbewaffneten Auge nur schwer
gelingt, den Nebel zu durchdringen. Aber es wäre ein grosser, verhängnisvoller

Irrtum, die ganze Spaltung der Christenheit auf solche bedauerliche



— 251 —

Nebenerscheinungen zurückzuführen. Es ist vielmehr daran festzuhalten
und davon auszugehen, dass es im Ringen der einzelnen Konfessionen

um die rechte Auffassung des unverfälschten Christentums geht.
Die zweite Voraussetzung, von der alle Anstrengung um die

konfessionelle Verständigung auszugehen hat, ist das stets wache Bewusstsein,
dass zwischen den getrennten Kirchen eine grosse gegenseitige Unwissenheit

herrscht, die sich in gleicher Weise auf die Gedanken- wie die
Gefühlswelt erstreckt. Die Unwissenheit ist aber nicht ein völliges
Nichtwissen; sie ist vielmehr ein Erkennen der halben Wahrheit, ein vermeintliches

Wissen, das eine trügerische Selbstsicherheit verleiht, in Wirklichkeit

aber den Weg zum Verstehen des anderen versperrt.
Hier ersteht aus dem Ruf der Zeit auch für die Katholiken eine hohe

und ernste Aufgabe, der sie sich nicht entziehen dürfen, soweit sie über
die nötige Kenntnis und Einfühlungsgabe verfügen. Mit Freude sollten
sie die Gelegenheit begrüssen und ergreifen, wo es ihnen vergönnt ist,
unmittelbar zu und mit den Andersgläubigen über Religiöses — das

Gemeinsame wie das Trennende — in brüderlicher Gesinnung zu sprechen.
Werden sie doch schon durch das mittelalterliche „Corpus Iuris Canonici"
auf das Beispiel Jesu Christi hingewiesen und daran erinnert, dass wir
Menschen nicht gewinnen können, wenn wir ihre Gemeinschaft meiden.»

Römischer Katholizismus und Protestantismus in Ungarn. Ein
Ungar schreibt in der «Münch. Kath. Kirchenztg.», in der Nummer vom
12. März, über die Möglichkeit einer Wiedervereinigung der Kirchen
in Ungarn. Der Boden sei dafür bereitet, wenn eine Union in nächster
Zeit kaum erfolgen werde. «Die breite Schicht des protestantischen
Kirchenvolkes betrachtet den Rücktritt in die katholische Kirche als

durchaus möglich, ja sehnt sich danach. Die Mehrheit des protestantischen

Volkes ist durchaus christusgläubig. Und das ist ja die
Grundbedingung aller Bemühungen um die neue Einigung... Auch die
dogmatischen Schwierigkeiten zwischen dem katholischen und protestantischen
Ungarn sind nicht unüberbrückbar.

Nach gemeinsamer Überzeugung ist ein Ungar, auch ein evangelischer
Ungar, kein richtiger Ungar, wenn er nicht Maria als Gottesmutter
verehrt. Sie ist ja die „Magna Patrona Hungariae", die grosse Schutzherrin
des Landes, an die Katholiken wie Protestanten gemeinsame Gebete und
Lieder mit gleicher Andacht richten. Die Protestanten verehren auch die

grossen heiligen Könige der Arpaden, in denen sie menschliche Grösse,
aber auch übermenschliche Heiligkeit bewundern. Am Stephanstag
(20. August) wird auch in den Kirchen der protestantischen Brüder Gottesdienst

zu Ehren des heiligen Königs gehalten. Das protestantische Volk
glaubt auch heute noch mit vielen guten Pastoren an die wirkliche Gegenwart

Christi in den Gestalten von Brot und Wein beim Herrenmahl. Die
Beichte ist das uns Katholiken eigene Sakrament, um das uns die Anders-



— 252 —

gläubigen am meisten beneiden. Es kommen häufig erschütternde Fälle

vor, wo Protestanten katholische Priester ans Sterbebett rufen. Die Lehrsätze

der Reformatoren über die Vorherbestimmung sind im Volke kaum
lebendig. Das grösste Hemmnis ist wohl die Wahrheit von der Unfehlbarkeit

und vom Primat des Papstes. Aber auch dieses Dogma ist für
die evangelischen Ungarn nicht unverständlich, zumal sie nicht an
antirömischen Affekten kranken, sondern im Gegenteil auf Grund unserer
Volksgeschichte nur Sympathie für das Papsttum hegen können. Die
Päpste waren die einzigen, denen die Sache Ungarns wirklich am Herzen
lag, als es eineinhalb Jahrhunderte unter dem Türkenjoch litt (1526—1686).
Zwischen Ungarn und Rom bestand in der Geschichte nie eine Feindschaft,

nicht einmal eine ernstere Feindseligkeit.
Die eigentlichen Schwierigkeiten sind nicht so sehr dogmatischer,

sondern kirchlich-disziplinarer Art, so vor allem die priesterliche
Ehelosigkeit und die liturgische Sprache. Es wäre möglich, dass hier
Verhandlungen mit Rom zu einem positiven Ergebnis führen könnten.
Tatsächlich liess der Nuntius von Budapest einmal in einem privaten Kreis
verlauten, dass die Union mit den Protestanten nicht minder wichtig sei

als die Vereinigung mit den Orthodoxen ; wenn aber Rom den Orthodoxen
die Priesterehe und die einheimische Liturgiesprache zugestanden hat,
so sei er fest davon überzeugt, dass dies auch den wiedervereinten
Protestanten zugegeben würde.

Die Führer der Unionsbestrebungen, katholischerseits P. Bangha S. J.

und auf protestantischer Seite der Superintendent Ravasz von Budapest,
sehen klar, dass die Union auf dem gleichen Wege erfolgen muss, wie die

Trennung erfolgt ist: von oben her. Die Kirchenführung muss für die

heilige Sache gewonnen sein, dass sie auch das ganze Kirchenvolk für den

Gedanken gewinne. Einzelkonversion genügt nicht mehr. Eine richtige
Bewegung wird einsetzen müssen, eine neue Gegenreformation der Liebe,
die grosse Schichten des Protestantismus wieder erfasst.

Hoffnungsvolle Ansätze sind bereits gemacht. So wurde ein gemeinsamer

Kreis katholischer und protestantischer führender Persönlichkeiten

gebildet, die die Idee der Glaubenseinigung in Zeitungen, Zeitschriften
und Flugblättern ausbreiten und zu gemeinsamen Konferenzen und
Besprechungen über die Glaubensstreitfragen zusammentreten. Sie wollen
die Begriffe klären. Wo sich die Möglichkeit ergibt, sorgen sie für
katholischprotestantische Zusammenarbeit, im Dienste der Charitas, in der Sorge
für die Kranken, Gefangenen und Waisenkinder. Vor kurzem hat ein
Ausschuss die katholischen und protestantischen Katechismen überprüft,
um die Stellen, die nur einer Feindseligkeit entsprungen waren,
auszumerzen. Sie verwischten nicht die dogmatischen Unterschiede, sondern
strichen nur alte Missverständnisse. Überall sucht man den Boden

zu bereiten, alle rein sozialen und kulturellen Gegensätze zu mildern und
die Gläubigen zu gegenseitiger Liebe und zum Gebet anzuspornen...»



— 253 —

Kundgebungen kirchlicher Führer in der Kriegszeit. Wir bringen
einige bemerkenswerte Zeugnisse ökumenischen Geistes in der jetzigen
schweren Zeit. Sie sind zum Teil dem Ök. P. D. in Genf entnommen:

Der anglikanische Bischof von Chichester richtete unter dem

7. September an den Herausgeber der Londoner «Times» ein Schreiben
über die Aufgabe der Kirche in Kriegszeiten, in dem es heisst:

«Während der Krieg noch in den Anfängen steht, möge es mir
gestattet sein, ein Wort über den Auftrag der Kirche in Kriegszeiten zu
sagen. Im Widerstreit der Völker hat die Kirche zweifellos eine ganz
bestimmte und bedeutsame Aufgabe zu erfüllen. Der Staat hat als der Hüter
der Ordnung, Gerechtigkeit und bürgerlichen Freiheit seine eigenen
Pflichten zu erfüllen. Der Kirche ist das Amt der Verkündigung des

Evangeliums von der Erlösung anvertraut, und sie strebt danach, eine
Gemeinschaft auf der Grundlage der Liebe zu schaffen. Die Tatsache, dass

wieder Krieg ist, zeigt, wie tief die menschliche Sünde wurzelt und wie
hart und schwer um die Verwirklichung von Gottes Plan gerungen werden
muss. Es würde aber ein grosses Unheil bedeuten, wenn die Kirche auch

nur für einen Augenblick ihr Zeugnis aussetzen würde von dem, was allein
den Krieg zu überwinden vermag, oder wenn sie ihre Botschaft durch
Unterordnung unter die Forderungen des Tages verkürzen würde..

Ich will nicht behaupten, dass die Kirche ihre Aufgabe in Friedenszeiten

erfüllt hat, noch möchte ich sagen, dass die Kirche es mangeln lassen

dürfte an dem rechten Ausdruck ihrer Solidarität mit dem Volk. Aber es

sollte, wie ich anregen möchte, ehrlich anerkannt werden, dass die Kirche
ihre Solidarität weder durch Beipflichtung gegenüber dem Staat noch
durch Anfachung des Patriotismus bekunden kann, sondern indem sie

wirklich Kirche ist — nämlich als Quelle des Gebets und indem sie den
Menschen darbietet, wozu sie von Gott beauftragt ist: die Versöhnung mit
Gott, die gemeinsame Anbetung der Kinder Gottes, die Predigt des

Evangeliums von Gottes Plan mit den Menschen jetzt und in der kommenden
Welt und der Verkündigung der Liebe Gottes für alle Menschen und alle
Völker als ihres gemeinsamen Vaters.»

Landesbischof Wurm (Deutschland) richtete an die
württembergischen Gemeinden ein Wort zur Stunde, das in den Gottesdiensten von
den Kanzeln verlesen wurde. Darin heisst es: «Hoch über allem irdischen
Kampfund hoch über allen menschlichen Sorgen steht unverrückt der ewige,
heilige und barmherzige Gott. Auf ihn gilt es zu schauen. Nichts kann
geschehen, als was nach seinem verborgenen Ratschluss geschehen muss.
Darum darf uns auch nichts irre machen in der Gewissheit, dass er allezeit

bei uns ist, in guten wie in bösen Tagen, im Weh des Abschieds und
im Schmerz der Einsamkeit, in Krankheits- und Todesnot. Das Kreuzesbild

dessen, der sein Leben hingegeben hat für uns, begleitet uns an jeden
Ort. Liebe Glaubensgenossen! Wir haben alle auch in dieser Stunde viel



— 254 —

zu danken für den Segen, den Gottes Wort, den die Botschaft von Jesus

Christus, unserem. Heiland, bisher in Volk und Haus, in Kirche und
Schule uns gegeben hat. Wir haben uns aber auch vor Gott in Busse zu
beugen beim Gedanken daran, dass wir alle noch viel mehr Segen hätten
haben können für unser Berufsleben und unsere häusliche Gemeinschaft,
wenn wir noch mehr darauf geachtet hätten. Und wir haben endlich neuen
Gehorsam und neue Treue zu geloben dem, der uns durch seine

Heimsuchungen zu sich ruft. Gott ist unsere Zuversicht und unsere Stärke.
Im Aufblick zu ihm stehen wir fest und treu zu unserem Volk. Ihn flehen
wir an für Volk und Führer, für Heimat und Heer. Ihm übergeben wir alle

unsere Lieben in der Nähe und in der Ferne. Ihn bitten wir, dass er uns
ausrüste für unseren Dienst hienieden und uns aufhelfe zu seinem
himmlischen Reich!»

Der orthodoxe Metropolit Stephanos von Sofia erliess an
das bulgarische Volk eine Botschaft: «Wie kann der Friede gerettet
werden?» Es heisst darin:

«Das Friedensproblem ist das Zentralproblem unserer Zeit. Schon

lange lebte die Welt in einem falschen Frieden, der in Wirklichkeit ein

getarnter Krieg war. Die geistige Verwirrung der Menschen ist die tiefe
Ursache dieses unseligen Zustandes. Alle, denen es um ein echtes
Verständnis und eine Lösung der grossen Probleme des christlichen Gewissens

zu tun ist und die dem ewigen Geist die Vorherrschaft einräumen, wissen,
dass die Ursache der Friedensstörung für den Einzelnen und für die
Gesamtheit zutiefst in dem unversöhnlichen Dualismus von Geist und Materie,
geistlichem Leben und öffentlichem Leben, begründet ist. Die Verneinung
des Geistes hat immer Feindschaft und Krieg zur Folge gehabt und wird
sie auch in Zukunft zur Folge haben, wie sie ein Hindernis für den Frieden
zwischen den einzelnen Menschen und den Völkern sein wird. Weder
die Beziehungen zwischen den verschiedenen Gliedern der menschlichen
Gesellschaft noch die Wirtschaftsordnung der verschiedenen Gemeinschaften

können sich auf feste Grundlagen stützen noch sich der Wohltat
des Friedens erfreuen, wenn der Geist sich nicht frei auswirken kann und
wenn er nicht in seinem Kampf mit der Materie, von der aller
Vernichtungskampf ausgeht, gestützt wird. Solange nicht alle Schichten der Gesellschaft

das erfasst haben, bleibt für sie der wahre Friede unerreichbar.
Wo immer materielle Interessen die Vorherrschaft über den Geist haben,
wird der Friede unmöglich sein. Nun leidet aber die Welt heute gerade an
dieser Krankheit, denn sie vernachlässigt zu stark die Werte des Geistes
und der Ewigkeit, indem sie in der Befriedigung rein materieller Bedürfnisse,

in seichten Vergnügungen aufgeht und falsche Werte für die
wirklichen geistigen Werte hält. Diese falschen Werte aber führen zu einem
trügerischen Frieden. Für den Christen ist der Friede ein göttlicher Segen.
Die Welt kann ihn nur erlangen, wenn sie sich seiner im Ringen um den



— 255 —

göttlichen Geist würdig erweist. Das ewige Heil wohnt in der Liebe und
Opferbereitschaft. Alles, was nicht von Gott kommt, ist sichtbare oder
versteckte Unwahrheit. Weder der Sozialismus noch der Kommunismus
noch der Piatonismus noch irgendein anderer ,,-ismus" vermögen das

Friedensproblem in der Welt zu lösen, solange sie sich der wahren Religion
verschliessen. Solange sie diese Religion nicht kennen, werden sie allem
Anschein zum Trotz die Keime der Feindschaft und des Krieges in sich

tragen, ob diese Keime nun allen sichtbar oder durch das Gewebe einer
Theorie verdeckt sind. Solange die Menschen nicht begriffen haben,
dass es vor allem darauf ankommt, durch die Bekämpfung der niederen
Instinkte und den Widerstand gegen die Herrschaft der Materie über den
Geist die menschliche Schwäche zu überwinden, werden alle möglichen
Theorien gedeihen, die die Unordnung und das Chaos verschärfen und uns
dadurch vom wahren Frieden, von der wahren Lebensquelle immer mehr
entfernen. Solange die Welt, solange die Menschen das wahre Licht nicht
erblickt, den göttlichen Geist nicht erkannt, den wahren Glauben nicht
erlangt haben, wird es keinen Frieden geben. Mögen Hirte und Herde
dessen stets eingedenk sein. Durch ihren Kampf für die Kirche Jesu
Christi werden sie für den Frieden kämpfen.»

Aufruf an die Kirchen der neutralen Länder.
Die Kirchen der neutralen Länder tragen in Kriegszeiten eine besondere

Verantwortung. Die Pflichten gegenüber dem eigenen Volk sind
sicherlich die nächsten. Es gilt, die grossen Entscheidungen der Nation
von innen heraus zu stützen, ihre Opfer zu heiligen, die Beschützer der
Grenzen zu stärken, den Wehrmännern die Sorge für ihre Familien zu
erleichtern, die Schwachen im Land vor schwerem Schaden zu bewahren,
leidenden Volksgruppen in besonderer Lage Hilfe zu leisten, die Geduld
des Volkes gegenüber Übergriffen, die die Kriegführung ergibt, zu stärken
und so das Volk wenn irgend möglich vor einer direkten Teilnahme am
Krieg zu bewahren.

Zugleich möchten wir doch auch dahin wirken, dass unser Volk der
Sache der Gerechtigkeit dient. Die Fürbitten, die wir für unsere
Staatsführung leisten, erfolgt unter der Voraussetzung, dass unsere Staatsmänner
nicht nur den Vorteil des eigenen Volkes im Auge haben. Unsere öffentlichen

Sprecher sollen sich der Aufgabe bewusst sein, den Völkern, die durch
Schliessung der Grenzen von der übrigen Welt abgeschlossen sind, zu
einer Erkenntnis der Wahrheit behilflich zu sein. In einer Zeit, in der alle

erkennen können, dass die Lebensmöglichkeiten der kleineren Länder
auf dem Fortbestehen eines internationalen Rechtes beruhen, haben die
Kirchen dieser Länder die doppelte Pflicht, sich dafür einzusetzen, dass ein
internationaler Rechtszustand wieder hergestellt wird, der in Wahrheit
auch die einzige Grundlage für ein menschenwürdiges Dasein der grossen
Völker bildet.



— 256 —

Den Kirchen der neutralen Länder wird in dieser Hinsicht, ebenso

wie im Weltkriege, eine bedeutende Aufgabe zufallen. Deswegen sollten
sie in der Kriegszeit engste Fühlung miteinander halten. Die Nationalräte
des Weltbundes für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen, die
in diesen Ländern bestehen, sollten Sorge tragen, dass Zusammenkünfte
von Vertretern aller Kirchen, d. h. auch von Vertretern der kriegführenden
Länder, während des Krieges stattfinden können, wie das auch im Weltkrieg
möglich gewesen ist. Die Kirche Christi kann die Gemeinschaft ihrer
Glieder zu keiner Stunde verleugnen. Ihre Einheit soll der Welt dazu
verhelfen, dass sie an die Sendung Christi glaubt. Denen, die zuerst nach
dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit trachten, soll jene bessere

Ordnung der Dinge geschenkt werden, die die Welt von sich aus nicht
gewinnen kann. Lasst uns die innere Vorbereitung eines Zustandes, in dem

Gerechtigkeit und Liebe sich finden, mit Ernst aufnehmen Lasst uns
beten und arbeiten, dass wir den Frieden durch Jesus Christus, den wir
verkünden, mit der Tat und in der Wahrheit bezeugen können als eine Kraft
Gottes in dieser Welt.

Ende November 1939:

Bischof Dr. Adolf Küry in Bern für die christkatholische Kirche der
Schweiz.

Pfarrer Dr. André Bouvier in Zürich für die schweizerische Vereinigung
des Weltbundes.

Bischof Aleski Lehtonen in Tampere für die finnländische Vereinigung
des Weltbundes.

Pasteur E. Hoy ois, Anvers, pour le Comité de l'Alliance Universelle de

Belgique.

Prof. D. Dr. Franz M. Th. Bohl für die niederländische Vereinigung des

Weltbundes.

Die Unterzeichner des Aufrufes würden es begrüssen, wenn sich die

Weltbundvereinigungen bzw. die Kirchen anderer neutraler Länder dem

Aufruf anschliessen würden. Zuschriften können an sämtliche
Unterzeichner gerichtet werden.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Kirchliche Chronik

