Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 232 —

Kirchliche Chronik.

Die orthodoxen Kirchen*). Immer lebhafter wird in den letzten
Jahren das Streben der orthodoxen Kirchen, mit den andern christlichen
Gemeinschaften in eine engere Verbindung zu treten. In dieser Absicht
haben die orthodoxen Kirchen schon immer an den grossen christlichen
Tagungen teilgenommen, und in Verfolg dieser Bestrebungen waren z. B.
die orthodoxen Kirchen auf dem internationalen Kongress der christlichen
Jugend in Amsterdam vom 24. Juli bis 2. August 1939 durch 21 Vertreter
beteiligt ). Umgekehrt hat die anglikanische Kirche dieses Streben an-
erkannt, indem sie am =21. April in Alexandrien fiir den verstorbenen

Patriarchen Nikolaus V. — und zugleich fiir den entschlafenen armenisch-
gregorianischen Patriarchen von Jerusalem — einen Gedenkgottesdienst
abhielt 2).

Die Osterwoche dieses Jahres (April) brachte aber nun ein Ereignis,
das Uber die bisherige Zusammenarbeit hinausging: den Besuch des angli-
kanischen Erzbischofs von Canterbury, D. Cosmo Lang, beim Athener %)
und beim Skumenischen Patriarchen in Konstantinopel 4). Die Begriissung
und die Aussprache waren sehr herzlich %). Zum ersten Male hat damit ein
Erzbischof von Canterbury die unmittelbare Fiithlung mit den genannten
Kirchenfiirsten aufgenommen ¢). Die Aussprache sollte auch der Unter-
stiitzung der anglikanisch-orthodoxen Verhandlungen dienen, die das Ziel
einer Anerkennung der anglikanischen Weihen durch die orthodoxen
Kirchen verfolgen. Die diesbeziigliche Besprechung mit der bulgarischen
Kirche, die fiir Mai 1939 angesetzt war ?), konnte freilich nicht stattfinden 8).
Doch sind inzwischen zwel anglikanische Bischofe nach Sofia gereist, um
ein anderes Zusammentreffen vorzubereiten?). Die Verhandlungen mit
der griechischen Kirche haben keinen vollen Erfolg gezeitigt. Das grie-

*) Benlitzt wurden die gleichen Zeitschriften wie bei der letzten Chronik,
vgl. IKZ, Jahrg. XXIX (1939), S.94. — Zu den arabischen Zeitungen vgl. im
gleichen Jahrg., S. 161. — Alle Daten im gregorianischen Stil. Bei der Nennung
von Zeitschriften ist nur das Monatsdatum genannt; es ist stets die Jahreszahl
1939 zu erginzen.

1) Clrkoven Vestnik 3o. VI., S. 318 f.; vgl. auch Glasnik z22. IV., S. 208;
Pantainos 10. VIII., S. 519.

%) Pantainos 4. V., S.204.

%) Ekklesia 22.IV., S. 116 f.; Pantainos z20.IV., S. 261 f.

%) Orthodoxia April, S. 100—103; Pantainos zo. IV., S. 262, 4. V., S.295;
Ekklesia 22. IV., S. 125 f.; Clirkoven Vestnik 26. V., S. 263.

%) Cuirkoven Vestnik 26. V., S. 263.

) Ebd., 28. VIIL., S. 371 nach einem Aufsatze des Erzbischofs in «Church
Times».

) Duchovna kultura Mirz/April, S.78. 8 Clirkoven Vestnik 12.V., S. 238.

®) Pantainos 8. VL., S. 37s.



— 233 —

chische Patriarchat legte die Frage der Giiltigkeit der theologischen Fakultit
in Athen vor, die zu folgendem Beschlusse kam: «Die orthodoxe Kirche
erkennt nur ihre eigenen Weihen als giiltig an. Sie ist jedoch zu dem
Entgegenkommen bereit, anglikanische Weihen dann anzuerkennen, wenn
der Geweihte zur orthodoxen Kirche tbertritt 1).» In diesem praktisch
wohl sehr selten vorkommenden Falle soll also auf eine neue Weihe ver-
zichtet werden. Mit dieser Entscheidung stellt sich die griechische Kirche
in einen gewissen Gegensatz zu den orthodoxen Patriarchaten in Konstan-
tinopel, Alexandrien und Bukarest, sowie zur kypriotischen Kirche, die
die anglikanischen Weihen als giiltig ansehen 11). Auch die serbische Kirche
zogert noch mit der Anerkennung '?); die Lambeth-Konferenz 1940 soll
diese Frage erneut behandeln.

Ebenso bemerkenswert wie die planmissige Zusammenarbeit mit der
anglikanischen Kirche ist der Versuch der rémisch-katholischen,
in eine engere Fiithlung mit den Orthodoxen zu kommen. Patriarch Ben-
jamin von Konstantinopel hat an der Seelenmesse fiir Papst Pius XI. teil-
genommen und dem pipstlichen Vertreter in der Tirkei, Roncali, anldss-
lich der Neuwahl seine Glickwiinsche ausgesprochen 13). Papst Pius XII.
sah sich daraufhin veranlasst, dem Skumenischen Patriarchen Mitteilung
von seiner Wahl zu machen %) und ihm seinen Dank fiir die Anteilnahme
aussprechen zu lassen (27. April) 1%). Auch dem neuen Alexandriner
Patriarchen Christof II. liess Pius XII. durch seinen Vertreter Nutti am
24. Juni gratulieren ¢). Der Patriarch machte daraufhin am 6. Juli bei
Nutti einen Gegenbesuch und gab bei simtlichen unierten Kirchenleitungen
in Kairo seine Besuchskarte ab 17).

Die Beziehungen der orthodoxen Kirchen untereinander sind
nach wie vor herzlich. Anlisslich des Osterfestes ') und im Zusammen-
hang mit den Patriarchenwahlen in Ruminien ) und Alexandrien fand
ein Austausch von Glickwunschtelegrammen statt 20), die jeweils die
freudige Anteilnahme am Leben der Schwesterkirchen zum Ausdruck
brachten. Der neue Alexandriner Patriarch erhielt auch von Kénig Georg II.
von Griechenland eine Begriissungsadresse 21). Der serbische Patriarch

10y Ebd. 27. VII., S. 489 f. ') Ekklesia 5. VIIL, S. 237.

12) Vgl. die Ausfithrungen F. Rajevskis in «Bogoslovlje», bes. S. 131, 149 f.

13) Orthodoxia Mirz, S. 8g.

14) «Hieros Syndesmos» in Athen vom 17.III., danach: Clirkoven Vestnik
21. IV., S.203. — Orthodoxia bringt diese Meldung allerdings nicht.

15) Orthodoxia Mai, S. 158; Pantainos 8. VI., S. 375; vgl. IKZ, Jg. XXIX
(1939), S. 94.

16) Pantainos 29. VI., S.427. %) Ebd., 13. VI, S. 457, 20. VI, S.474.

18) Clirkoven Vestnik 21.IV., S.202; Pantainos 13. IV., S. 245 f.; Ekklesia
22. IV., S.113—1135, 29.IV., S. 120 f, 13. V., S.145.

19) Pantainos 17. VIIL., S.525—528, 24. VIII.,, S. 541 f.

20) Ebd. 29. VL., S. 425, 6. VIL, S. 436 f,, 27. VIL, S. 477—479.

1) Ebd. 6. VII., S. 441.



— 234 —

Gabriel (Dogi¢) hatte Gelegenheit, am 15. April bei einem Empfang ortho-
doxer Theologiestudierender aus Bulgarien in Belgrad auf die Verbunden-
heit der orthodoxen Kirchen hinzuweisen 22).

Im Lande mit der grossten Zahl von Orthodoxen, in Russland, ist
die Lage gleich geblieben. Die Regierung hat den Gottlosen-Verbidnden
einen Kredit von 1oo Millionen Rubel auf 65 Jahre gewihrt, um den Bau
neuer Gottlosenmuseen zu ermdglichen 2%). Die vorhandenen Einrich-
tungen dieser Art miissen von den Schulkindern unter Leitung der Lehrer
mindestens alle drei Monate besucht werden. Der Verkauf des Kloster-
besitzes von 1918/19 bis heute soll dagegen nur 4,300,000 Rubel ein-
gebracht haben 24), also noch nicht 1/, der gewihrten Anleihe.

Der Leiter der russischen Politik, Iosif Vissarionovié Stalin (eigentlich
Diughasvili), hat der religionsfeindlichen Einstellung des Staates ent-
sprechend vor der G.P. U. alle Kirchen als schidlich und ihre Diener als
Handlanger der Spaherei bezeichnet 2%). Unter dieser Anschuldigung wurde
denn auch der Metropolit von Rostov eingekerkert und der Bischof Sergius
Druzinnikov verhaftet. Dem Metropoliten Sergius von Tomsk (Sibirien)
wurde Beteiligung an der Angelegenheit des am 12. Juni 1937 erschossenen
Marschalls Michail Nikolaevié Tuchatevskij vorgeworfen; er wurde hin-
gerichtet %), Der neue Volksbeauftragte fiir Inneres, Filaretov, hat eine
Registrierung sdmtlicher Geistlicher angeordnet, um sie besser iiber-
wachen zu konnen %7). Der Bau neuer Kirchen in industriellen Mittel-
punkten wurde verboten und den Geistlichen das Reisen untersagt ).

Trotzdem versehen die Priester ihre schwere Aufgabe mit grossem
Mute. Das Blatt «Bezboinik» (Der Gottlose) teilt mit, dass viele Geist-
liche (offenbar trotz des Verbotes) im Lande umherreisten und die fiir die
Feier der heiligen Messe notwendigen Gegenstinde in einem Koffer mit
sich fiihrten. Das Blatt bezeichnet sie deshalb als «Koffer-Priester» 29).
Bei dieser Einstellung des Staates sollen sich Gruppen gebildet haben, die
in der Scowjetmacht den Antichristen sehen und die baldige Strafe Gottes
voraussagen %0).

Die Titigkeit der Geistlichen unter der Bevélkerung ist von grossem
Segen begleitet. An dem Ostergottesdienst haben nach Nachrichten aus
Moskau im ganzen iiber 300,000 Menschen teilgenommen 31). Man
rechnet in dieser Stadt mit etwa 400,000 aktiv mitarbeitenden Christen 32).

22) Glasnik 22. IV.; Clrkoven Vestnik 5. V., S. z227.

23) Clirkoven Vestnik 23. VI., S. 312.

24) Misionarul Mirz, S. 186; Glasnik z2z. IV., S. 208.

2%) Glasnik 22. IV., S.208. 26) Misionarul April, S. 245 f.

*7) Ebd. Mirz, S. 185 f. 28) Ekklesia 13. V., S. 150.

2%) Ebd. 20. V., S. 159; Clrkoven Vestnik 21. VII., S. 358; Glasnik 16. IX,,
S. 466.

30) Glasnik 16. IX., S. 466. 31) Curkoven Vestnik 7. VIIL., S. 335.

32) Ebd. 2. VI., S. 276, 16. V1., S. 29g.



— 235 —

Es handelt sich dabei nicht nur um Parteilose, sondern auch um Mitglieder
des Komsomol (Jugendverbandes), um «Pioniere» und andere Kommu-
nisten. Auch unter der Schuljugend 2%) und unter den Studenten des
Pidagogischen Technikums macht sich der Einfluss der christlichen Er-
ziehung des Elternhauses immer wieder bemerkbar #4). Nach den Fest-
stellungen Emel’jan Jaroslavskijs, des Leiters der Gottlosenverbénde, arbeiten
auch viele Kolchoze (landwirtschaftliche Kollektive) unmittelbar mit der
Kirche zusammen, liefern ihr Holz fiir Bauten usw. %%). Daneben breitet
sich natiirlich auch die Gottlosigkeit unter der Jugend stark aus. Dieser
Tatsache, die die Menschen ohne Ideale lisst, schreibt man das starke
Anwachsen der Zahl der Selbstmorde zu 3¢).

In gewissem Masse ist allem Anschein nach aber eine Umorientie-
rung der Einstellung zum Christentum erkennbar. In der Zeitschrift
«Antireligioznik» wird erkldrt, Christentum sei nicht gleichbedeutend
mit Kapitalismus 37); ein Professor Ranovi¢ soll die Ansicht gedussert
haben, das Christentum sei nicht nur «Opium fiir das Volk», vielmehr
habe die Lehre des Heilands gerade im alten Rom fiir die Hebung der
unteren Volksklassen und die Linderung des Schicksals der Sklaven eine
bedeutende Rolle gespielt 38). Die Bedeutung der christlichen Religion
in Russland seit Vladimir dem Heiligen soll sogar Stalin in einer 6ffent-
lichen Rede anerkannt haben ®°). (Diese Haltung ldsst sich {ibrigens
auch in den neu herausgegebenen offiziellen Geschichtsbiichern fiir den
Unterricht verfolgen.) Mit dieser Einstellung stimmt es iiberein, dass
drei aktive Gottlose, die wihrend des Ostergottesdienstes in die Kirche
des Dorfes Molitvin eindrangen und Stérungen verursachten, am 1. Juli
zu 1Y% Jahren Zwangsarbeit verurteilt wurden 49).

Die Titigkeit der russischen Kirche im Auslande konnte ver-
schiedene Erfolge verzeichnen. Erzbischof Nestor ist nach Colombo auf
Ceylon gereist, um unter den Thomas-Christen der indischen Malabar-
kiiste eine orthodoxe Mission einzurichten. Die anglikanische Geistlichkeit
in der genannten Stadt hat ihn sehr freundlich empfangen ¢!). — In Berlin
wurde eine russische Kathedrale eingeweiht; die deutsche Regierung
stellte den Baugrund und 30,000 M. zur Verfligung. Weitere Spenden
kamen vom ehemaligen Kénige Ferdinand von Bulgarien, der siidslawischen
Kénigsfamilie usw. 4%). — Am 14. Mai weihte Metropolit Anastasios das

33) Glasnik 18. VIIL, S. 424.

34) Clirkoven Vestnik 16. VI., S.299, nach «Antireligioznik».

35) Ebd. 7. VIIL., S. 335; Ekklesia 22. VII.,, S.224 f. nach den «Poslé¢dnija
Novosti» (Letzten Nachrichten) in Paris vom 2z2. VI.

36) Clirkoven Vestnik 5. V., S.228; Ekklesia 2. VIIL., S. 214.

87) Clirkoven Vestnik 3o. VI., S. 324. %) Ebd. 28.1V., S.214.

3%) Ebd. 6. V., S. 191.

40) Ebd. 28. VII., S. 371, nach «Poslédnija Novosti».

41) Ebd. 6. IV., S. 190; Glasnik 22. IV., S. 208; Pantainos 27. IV., S. 274—276,
18. V., S. 322 f.; Ekklesia 13. V., S. 150. *?) Misionarul April, S. 247 f.



— 236 —

neu errichtete Gebdude der russischen geistlichen Mission in Bethanien
im Heiligen Lande ein. Auch das russische Institut fiir orthodoxe Theologie
in Paris fiihrt seine Titigkeit weiter 43).

Zum Verband der russischen Kirche gehéren auch die 8ooco Orthodoxen
in Alaska, die 16 Gemeinden bilden. Die dortige orthodoxe Kirche ent-
stand in der Zeit der russischen Herrschaft (bis 1867); die Mitglieder sind
Aléuten, Eskimos, Indianer und Nachkommen der russischen Siedler.
Sie betrachten sich alle als Russen; liturgische Sprache ist das Kirchen-
slawische. Die Geistlichkeit besteht aus drei Eskimos, einem Aléuten,
drei Mischlingen und zwolf Russen. Der Verwaltungssitz des Bischofs
Alexios ist Sitka (ganz im Siiden, westlich von der kanadischen Provinz
Kolumbien), wo eine Kirche fiir rooo Personen noch aus der russischen
Zeit steht 44).

Die russische Kirchenleitung zu Karlowitz in Syrmien (Stdslawien)
hatte anlésslich des 20. T'odestages des Kaisers Nikolaus II. von Russland
(17. Juli 1938) seine Heiligsprechung angeregt. Auf Wunsch des Pa-
triarchen Gabriel und tiberhaupt der serbischen Kirche wurde einstweilen
davon Abstand genommen 43).

In Polen hat die Verfolgung der Orthodoxen im Sommer dieses
Jahres nicht nachgelassen. Im Gebiete von Chelm kam es zu blutigen
Zusammenstossen und zur Enteignung und Zerstérung orthodoxer Kir-
chen %). Die bulgarische Kirche hat gegen dieses Treiben offiziell Ver-
wahrung eingelegt 47). «Glasnik» bezeichnet es als eine Ausnahme, dass
Kirchenrduber zu Molodeczno (in Nordostpolen) zu einer Gefingnisstrafe
verurteilt wurden %8).

Unerwartete Folgen hat eine Verordnung der polnischen Regierung
gezeitigt, die der orthodoxen Kirche den Gebrauch der polnischen
Sprache beim Gottesdienste vorschrieb, obschon die Kirche nur aus
Russen und Ukrainern besteht 4%). Metropolit Dionysos hat die Durch-
fihrung dieser Verordnung ausdriicklich vorgeschrieben 5°). Infolge des
Gebrauches des Polnischen traten nun nicht wenige Polen zur orthodoxen
Kirche iiber, da die rémisch-katholische das ihnen unverstindliche Latein
gebraucht 3!). Daraufhin hat auch die unierte Kirche in Ostgalizien sich
veranlasst gesehen, um die Zulassung des Polnischen als liturgischer Sprache
einzukommen %2). Umgekehrt glauben unierte Geistliche in Wolhynien,
dass der Gebrauch des Kirchenslawischen beim Gottesdienste die Ortho-
doxen zum Ubertritt zur Union veranlassen kénne; sogar rémisch-katho-

43) Clirkoven Vestnik 14. VIL., S. 346.

44) Pantainos 27. VIL., S. 490 f. %) Misionarul April, S. 248.

%) Glasnik 17. V., S. 270; Clrkoven Vestnik 9. VI., S. 288; Ekklesia 22. VII,,
S. 230.

47} Ekklesia 13.V., S. 151. ) Glasnik 17. V., S.268 f.

%) Curkoven Vestnik 7. VII., S.335. 5% Glasnik 17.V., S. 270.

1) Vgl. Ekklesia z. IX., S. 294. 52) Clrkoven Vestnik 6. IV., S. 190.



— 237 —

lische Gemeinden sollen sich dieser Sprache bedient haben 53). Dem-
selben Zwecke dient die Grindung eines ukrainisch-katholischen Instituts
in Lemberg durch den Metropoliten Andreas, Grafen Septyckyj 54), dem
anldsslich seines 4ojihrigen Bischofsjubildums durch Papst Pius XII. be-
sondere Ehrungen zuteil wurden #%). Die Bemiihungen, unter den 30,000
Russen zu Charbin in der Mandschurei eine Union herbeizufiihren, haben
bisher nur bei 218 Personen Erfolg gehabt, wie « Glasnik» mitteilt, zumeist
aus materiellen Griinden %6).

Die Verhiltnisse der Orthodoxen im Reichsprotektorat Bohmen-
Mihren sind noch nicht véllig geklirt. Erzbischof Savatij hat sich zur
Herbeifiihrung einer endgiiltigen Neuordnung am 2z1. Juli nach Konstan-
tinopel begeben und dort eine Woche lang mit dem Skumenischen Pa-
triarchen Verhandlungen gepflogen 57). Bischof Adam Filipowski, der sich
zum stellvertretenden Leiter der karpathen-ukrainischen Kirche in Amerika
erkldrt hat, wandte sich um Anerkennung an die russische (Auslands-?)
Kirche, ohne sich in seinem Amte bestétigt zu sehen %9).

Auch in Ungarn konnte der Aufbau der orthodoxen Landeskirche
noch nicht abgeschlossen werden. Dort lebten (vor November 1938)
39,339 Orthodoxe, 6o v. H. Madjaren, 20 v. H. Ruminen und 20 v. H.
Serben. Ein vor einigen Jahren erfolgter Versuch Stefan Némeths, sich
zum Landesbischof zu erkliren, scheiterte an der volkischen Verschieden-
heit. Da ihn kein orthodoxer Bischof weihte, wandte er sich an den jakobi-
tischen (monophysitischen) Patriarchen von Antiochien, ohne dass er
deshalb von den iibrigen orthodoxen Kirchen anerkannt worden wire.
1932 unterstellten sich fiinf orthodoxe Gemeinden dem Exarchen Ger-
manos von Thyatira und damit Konstantinopel. Ein Zusammenschluss
mit den neu hinzugekommenen Orthodoxen der Karpathen-Ukraine,
die wohl organisiert sind und dem serbischen Patriarchat unterstehen,
ist noch nicht erreicht worden °).

Das bedeutendste Ereignis in der rumanischen Kirche ist die Neu-
wahl des Patriarchen, die am 30. Juni in Bukarest stattfand. An der
Wahl beteiligten sich neben den kirchlichen Wiirdentrigern auch der
(am 21. September ermordete) Ministerprisident Armand Cilinescu, der
Kultusminister sowie der Vorsitzende des Senats und des Abgeordneten-
hauses. 406 von den 458 abgegebenen Stimmen fielen auf den bisherigen
Patriarchatsverweser, den Metropoliten (seit 1935) der Moldau und des
Gebietes von Suceava mit dem Amtssitze Jassy, Nikodem (Munteanu),
der im 75. Lebensjahre steht und aus der Gemeinde Pipirig im Kreise

53) Glasnik 17. V., S.270; Clrkoven Vestnik 9. VI, S. 288.
%4) Glasnik 17.V., S. 268.

85) Clirkoven Vestnik 21. VII., S. 358 f.

58) Glasnik 17.V., S. 260.

7) Orthodoxia Juli, S.222; Pantainos 31. VIIL, 5. 571.
58) Glasnik 16. IX., S.465. °*° Ebd.17.V., S.268.



— 238 —

Neamtii (Moldau) stammt8%). Die Amtseinfithrung fand am 5. Juli
statt 1).

Die ruminische Kirche steht augenblicklich im Zeichen der Abwehr
verschiedener «Sekten», die in die orthodoxe Kirche einzudringen ver-
suchen. A. Scvoznicov schreibt 6%) die Moglichkeit threr Ausbreitung vor
allem der religiosen Unwissenheit, o6rtlichen Skandalen, persénlichem
Ehrgeiz und dergleichen Umstinden zu; auch spielen bei der Propaganda
auslindische Gelder eine erhebliche Rolle. Nach lingerem Zdgern 63)
hat die Regierung sich zur Zulassung der Baptisten und Adventisten
entschlossen. Um dieser Gefahr zu begegnen, versuchen die kirchlichen
Einrichtungen, so z. B. der orthodoxe Landesverband in Siebenbiirgen
(Ende 1938), alle Schichten, vor allem die Intelligenz, an die Fiille kirch-
lichen Lebens heranzufithren und dem Evangelium eine moglichst weit-
gehende Einwirkung auf das ganze Leben zu verschaffen. Auch sollen neue
theologische Akademien gegriindet und von der Regierung den theolo-
gischen Fakultiten der Universititen gleichgestellt werden ¢4). Fiir solche
Zwecke hat der verstorbene Patriarch Miron 5,000,000 Lei hinterlassen 6%).
Ein weiteres Mittel zur Stirkung des kirchlichen Lebens ist die Wieder-
zulassung der kirchenslawischen Sprache im Gottesdienste in
Bessarabien, da dort viele Gldubige des Ruminischen nicht michtig
sind. Um die notwendige Literatur zu beschaffen, wurden 600,000 Lei bereit-
gestellt ¢¢). Freilich ist die Griindung eines neuen Bistums im Norden
des ruminischen Staatsgebietes aus nationalen Griinden abgelehnt worden®7).

In Ruminien, zu Fontana Alba (Bglokrinica) im Buchenlande, ist
auch der Sitz des Metropoliten der altgldubigen Kirche (Starovércy).
Die Zahl ihrer Anhidnger ausserhalb Russlands betrigt in Polen, Estland,
Lettland, Litauen, Deutschland (Ostpreussen), Nord- und Siidamerika,
Ruminien, Bulgarien, der Tirkei und Ungarn iiber 500,000. Die Ver-
treter der nordosteuropdischen Staaten haben zu Beginn dieses Jahres zu
Kauen (Kaunas) die «erste zwischenstaatliche Tagung der altgliubigen
Kirche» abgehalten ). Kurz darauf, am 8. April, ist Metropolit Paph-
nutios in seiner Residenz gestorben ©°). Die Neuwahl fand in Braila
an der Donau (siidlich Galatz) statt; anwesend waren neben drei Bischofen
61 Geistliche und 66 bevollmichtigte Vertreter der Pfarreien. Mit 7o
gegen 56 Stimmen wurde als neuer Metropolit erwihlt Bischof Silvan von
Ismail (Tugkov) an der untern Donau. Der bisherige Verweser des Metro-

80) Clrkoven Vestnik 14. VII., S. 338; Pantainos 3. VIII., S. 506, 10. VIII,,
S. 521; Orthodoxia Juli, S. 198 f.; Ekklesia 22. Juli, S. 217 f.

81) Ekklesia 22. VII., S. 229.

62) In «Misionarul» Mai, S.268—=2093, Juni, S. 325—350.

63) Ebd. Mirz, S. 184 f. %% Clrkoven Vestnik 6. IV., S. 190.

85) Ebd. 19. V., S. 252; Ekklesia 22. IV.

6) Clirkoven Vestnik 9. VI., S.288, nach «Cerkovnaja Zizn» (Kirchliches
Leben), Nr. 4.

57) Ekklesia 13.V., S. 150 f. ) Glasnik 17. V., S.270. % Ebd.



— 239 —

politenstuhles, Bischof Innozenz von Chisindu (Kisinév), erhielt 47
Stimmen 79).

In Stidslawien hat im Zusammenhang mit der Grundsteinlegung fiir
einen Dom des heiligen Sabbas bei Belgrad (10. Mai) ") eine Synode
stattgefunden, an deren Eréffnungssitzung am 8. Mai auch der Justiz-
minister Viktor RuZi¢ teilnahm 72). Die Synode befasste sich mit den
seelsorgerischen Bediirfnissen, den theologischen Unterrichtsanstalten,
dem sozialen Wirken, der geistlichen Gerichtsbarkeit und dem Kloster-
wesen. Gleichzeitig erstattete jeder Bischof {iber seine Diozese Bericht,
wobei vielfach auf das eifrige kirchliche Leben in den Gemeinden hin-
gewiesen werden konnte 78). Patriarch Gabriel empfing am 15. April
eine Abordnung bulgarischer Theologiestudenten (siehe oben) und gleich-
zeitig den Bischof Vladimir (Rai¢) von Munkatsch-Eperjes 74), der dem
serbischen Patriarchat untersteht und dessen Ditzese im Mirz grossten-
teils an Ungarn gekommen ist. — Zur Tagung des Arbeitsausschusses des
Weltbundes fiir internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen in Genf
wurde Bischof Irendus von der Batschka entsandt?). — Trotz des
Scheiterns des Konkordats mit der rémischen Kirche kam es im Herbst
nach langen Verhandlungen zu einem Awusgleich mit der kroatischen
Bevolkerung des Staates, der seinen Ausdruck darin fand, dass der
Kroatenfithrer Dr. Vladimir Madek mit vier kroatischen Ministern am
26. August in ein umgebildetes Kabinett Dragiga Cvetkovié eintrat.

Das Leben der orthodoxen Kirche in Bulgarien weist nur wenig
bedeutsamere Ereignisse auf. Die verwaisten Metropolitensitze von
Sliven und ILove¢ sind (am 21. Mai bzw. 23. Juni) durch die Bischéfe
Philaret und Eulogius neu besetzt worden 6); auch die oberste Leitung
der Kirche soll neu geregelt werden 77). Gegen Sekten, die sich auch in
diesem Lande auszubreiten suchen, wendet sich Stefan Leonov in lin-
geren Ausfithrungen 78).

Von den gleichen Befiirchtungen einer Zerstérung der inneren Ein-
heit diktiert sind auch verschiedene Erlasse der griechischen Kirche.
Auf Anregung zweier Metropoliten wurde der Verkauf von Bibeln durch
die (britische ?) Bibelgesellschaft verboten, da neben dem altgriechischen
Texte eine neugriechische Ubersetzung beigegeben war 79), was den
Griechen als Profanation des Urtextes der Heiligen Schrift gilt. Das Gesetz
wider die Verbreitung fremder Bekenntnisse unter der ortho-

70y Ebd. 18. VIIL., S. 423.

1) Ebd. 6. V., S. 224—226, 17. V., S. 245—257; Ekklesia 24. V1., S. 200.

72) Glasnik 17. V., S. 266.

%) Ekklesia z7. V., S.168. %) Glasnik 22. IV., S. zo07.

7%} Ebd. 16. IX., S. 462.

76) Clrkoven Vestnik 9. VI., S. 279—=279, 287, 7. VII., S. 325—327.

) Ebd. 6. IV., S. 18g. ™) Ebd. 2. VL., S. 271.

%) Pantainos 6. VII., S. 442; Clrkoven Vestnik 28. VII., S. 370 f.; Glasnik
16. IX., S. 465.



— 240 —

doxen Bevolkerung Griechenlands hat neben der Kritik des rémisch-
katholischen Episkopats im Lande inzwischen auch diplomatische Schritte
ausgeldst. Die griechische Regierung erklirte darauf, das Gesetz wende
sich weniger gegen die romisch-katholischen und protestantischen Be-
mithungen, als vielmehr gegen die griechisch-unierte Geistlichkeit, die
durch ihr Auftreten die griechische Bevélkerung zu tduschen suche 89).
In innerem Zusammenhange mit derartigen Bestrebungen der Kurie
standen auch Ausfithrungen des belgischen Byzantinisten Henri Grégoire,
der wihrend eines sechsmonatigen Kurses an der Athener Universitit
die Schuld an der Spaltung der katholischen Christenheit in eine morgen-
und abendlidndische ausschliesslich den Patriarchen Photios und Michael
Cirularius zuschob. Die Athener Theologieprofessoren D. Balanos und
A. Alivisatos sahen sich veranlasst, darauf hinzuweisen, dass der wesentlichste
Grund der Trennung in der «despotischen Haltung und dem Streben nach
der Oberherrschaft seitens der Kurie» liege 8).

Um andern Gefahren, die aus dem Innern der Kirche kommen,
vorzubeugen, hat das Patriarchat durch einen Aufsatz des Bischofs Irendus’
von Samos gegen Bestrebungen Stellung genommen, die byzantinische
Kirchenmusik aus dem Gottesdienste zu verdringen und durch Ent-
lehnungen aus dem Musikleben anderer Viélker zu ersetzen. Bischof
Irendus weist darauf hin, dass jedes Volk seine eigene musikalische Uber-
lieferung habe und dass «die byzantinische Kirchenmusik zur religitsen
und nationalen Tradition des Griechentums gehére» 82). Ferner hat die
Regierung allenPersonen das Predigen untersagt, die nicht vom zustindigen
Erzbischof dazu ermichtigt sind %), und hat angeordnet, dass Geistliche
nur in Ausnahmefillen als Zeugen bei Prozessen krimineller Art hinzu-
gezogen werden diirfen, um das Ansehen der Kirche nicht zu schidigen 8%).

Fir das innere Leben der Kirche ist ein Erlass wichtig, der die
Ubertragung des Gottesdienstes der Athener Kathedrale durch den Rund-
funk vorsieht, um Kranken und andern, an der Teilnahme am heiligen
Amte verhinderten Personen die Mdoglichkeit zu geben, der heiligen Messe
zu folgen #5). An die Stelle des seines Amtes enthobenen Korinther Metro-
politen ist der bisherige Pfarrer der griechischen Gemeinde in London,
Archimandrit Michael Konstantinidis, getreten 8); die Metropolitie Argolis
ist neu besetzt worden &). Fiir die Verwaltung erledigter Bistiimer wurde
durch Gesetz die genaue Innehaltung der vom Synod vorgeschriebenen

80) Clirkoven Vestnik 12.V., S.230.

81) Pantainos 15. VL., S. 389; Clirkoven Vestnik 21. VII., S. 358; Ekklesia
5. VIIL,; 8. 234—237.

82) Ekklesia 27.V., S. 161 f.; abgedruckt Pantainos 8. VI., S. 372 f.

8%) Curkoven Vestnik 12. V., S.239.

81) Ebd. 28. IV,, S.214. %) Ebd. 23. VI, S. 311 f.

88) Ekklesia 8. VII., S. 213; Pantainos 6. VIIL., S. 442; Amtseinfithrung am

10. IX.: Ekklesia 16, IX., S. 298 f.
87) Ebd. 8. VII., S. 200.



— 241 —

Richtlinien anbefohlen #). Der Posten eines Generalvikars des Patriarchats
ist durch den bisherigen Generalvikar der Diézese Patri, Gervasios Paraske-
vopulos, neu besetzt worden 89).

Der heilige Synod hat die Errichtung eines Mausoleums fiir den
friheren Konstantinopler Patriarchen Konstantin VI. beschlossen °9). —
Die Rockefeller-Stiftung hat die Freilegung der alten Athener «Agoray,
auf der der Apostel Paulus seine beriihmte Predigt hielt, ermoglicht ).

Der okumenische Patriarch in Konstantinopel konnte in den letzten
Monaten den Besuch verschiedener geistlicher Wiirdentriger empfangen:
Neben dem Erzbischof von Canterbury und dem Vertreter des Papstes
(sieche oben) auch den Leiter des Aussenamtes der Deutschen Evangelischen
Kirche, Bischof D. Theodor Heckel (2. Mai) *%). Zu ihnen kamen die
Besuche des ruminischen Aussenministers Gregor Gafencu (21. Juni) 23)
und des siidslawischen Gesandten in Angora, Elias Sumenkovié (26. Juli) %),
sowie des franzdsischen Botschafters ebendort, René Massigli (31. Juli) 97).

Der Vertreter des 6kumenischen Patriarchen fiir Mittel- und West-
europa, Exarch Germanos von Thyatira, feierte am 3o0. April in London
in einem feierlichen Gottesdienste sein 4ojdhriges Priesterjubilium %), —
Anlisslich des Besuches des tiirkischen Staatsprisidenten Ismet Inénii
in Konstantinopel trug sich der Patriarch in eine Begriissungsadresse an
diesen ein 7).

Auch der Patriarch von Antiochien, Alexander III., Tahhin,
dessen Theologennachwuchs im Seminar des ékumenischen Patriarchen
auf der Prinzeninsel Chalki ausgebildet wird ®), hat sich mit der Staats-
gewalt ins Benehmen gesetzt, indem er am 3. August dem im Libanon
weilenden irakischen Konig Faisal II. und dem Hofstaate einen Besuch
abstattete °%). Er folgte damit dem Beispiel des jakobitischen Patriarchen
Mar Ignatios Afrem Bargaum 1°°) und des maronitischen Patriarchen
A."Arida, die beide ihre Vertreter an die irakische Regierung sandten 101).
Der Grund fiir diese Besuche liegt in der Tatsache, dass neben andern
Kandidaten auch an eine Erhebung des irakischen Konigs zum Monarchen
Syriens gedacht wird, wodurch eine Vereinigung dieser beiden Staaten zu-
stande kidme. Fiir diesen Fall wollen sich die Kirchenfiirsten den Zutritt
bei Hofe sichern.

In diesen Gegenden des Nahen Ostens ist durch die Einverleibung der
Republik Hatay in die Tiirkei am 23. Juli eine neue Lage entstanden.

8) Pantainos 6. IV., S. 230. #°) Ebd. 27.IV., S.2%8.

%0) Clrkoven Vestnik 6. IV., S.190. °!) Glasnik 22.1V., S. 207.

%) Orthodoxia Mai, S. 158 f.; Ekklesia 6. V., S. 143.

’8) Orthodoxia Juni, S. 181 ff.; Pantainos 3. VIII., S. 505.

%) Orthodoxia August, S.253; Ekklesia 16. IX., S. 301.

%) Orthodoxia Juli, S.220; Pantainos 31. VIII., S. 571.

%) Ekklesia 27.V., S.168; Clirkoven Vestnik 2. VI., S. 273,

%) Orthodoxia Mirz, S. 88.  °8) Ebd. August, S.2356. °°) Al-Bilad 7. VIIL.
100) Ebd. 24. VIII. 1Y) Ebd. 26. VI., 30. VII.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1939, 16



— 242 —

Wihrend die griechische und iiberhaupt orthodoxe Bevilkerung dieses
Gebietes offenbar weitgehend an Ort und Stelle verblieb und auch von
der tiirkischen Regierung die Aufrechterhaltung ihrer Einrichtungen zu-
gesichert bekam 1°%), sahen die Armenier sich zur Flucht veranlasst
und kamen zu vielen Tausenden in das franzgsische Mandatsgebiet Syrien
und Gross-Libanon 19%).  Dort wurde ihnen nach lingerem Zuwarten
die Staatsangehorigkeit des Mandats zugestanden und ihnen Wohnsitze
zugewiesen 194), wie sie sie in der Nihe der ebenfalls monophysitischen
Jakobiten bei Dzisr ad-Saghr siidgstlich von Antiochien erbeten hatten 19%).

Konnte hier ein Ausgleich mit der Staatsgewalt gefunden werden, so
ist die Lage auf Kypern nach wie vor gespannt. Der dortige Erzbischof,
das Haupt der selbstindigen Kypriotenkirche, ist gestorben, und eine Neu-
wahl wiirde die Einreise der zwei von England verbannten Bischéfe voraus-
setzen. Da beide sich aber nicht damit einverstanden erkliren, ihre national-
griechische Gesinnung zuriickzuhalten, miissen sie ausser Landes bleiben.
Einigungsversuche des Konstantinopler Patriarchen sind gescheitert, und
da der letzte auf Kypern verbliebene Bischof, Leontios von Paphos, eben-
falls fir die griechischen Belange eintritt 1%), wurde am Ostermontag
(0. April) durch die britische Polizei eine Haussuchung in der erzbischof-
lichen Residenz in Leukosia vorgenommen (Leontios ist Verweser des
Erzbistums), bei der «revolutiondre Schriften» entdeckt wurden. Obwohl
Bischof Leontios beim okumenischen Patriarchen und beim Erzbischof
von Canterbury Verwahrung einlegte 197), wurde er fiir den 15. Mai vor
das Gericht nach Lemesés (Limassol) geladen %) und am 18. Mai dazu
verurteilt, seine Didzese ein Jahr lang nicht zu verlassen 199).

In Leukosia wurde ein Museum zur Aufbewahrung von Heiligen-
bildern, Handschriften usw. eréffnet 119).

Im Patriarchat Jerusalem machen sich die Kimpfe zwischen den
Arabern einer- und den Juden und Englindern andererseits auch inner-
halb der orthodoxen Kirche bemerkbar. Wihrend ndmlich die griechisch
sprechenden Orthodoxen sich in ihrer Stellungnahme zuriickhalten, treten die
arabisch redenden offen fiir die Kdmpfer ein 111). Die Auseinander-
setzungen haben auch dazu gefiihrt, dass der Ostergottesdienst in der
Erléserkirche in Jerusalem nur in ganz kleinem Mafstabe stattfinden

102)  Al-D#ihad 9. VIL

103) S{rija ’l-gadida 8. VII.; al-Bilad 3. VII.; al-Dzihad ¢. VII. — Eine zu-
sammenfassende Darstellung findet sich in «Church Times» 11. VIIL., 5. 142.
(Liebenswiirdige Mitteilung des H. H. Bischofs Prof. Dr. Kiiry.)

104y Al-Ajjam 24. VIII. 1°%) Al-Dzihad 4. VII.

106y «Church Times» 21. VI., S. 661. (Liebenswiirdige Mitteilung des H. H.
Bischofs Prof. Dr. Kiiry.)

197) Pantainos 4. V., S.294; Clirkoven Vestnik 26. V., S.263.

108) Clrkoven Vestnik 2. VI., S.275. 1°9) Pantainos 25. V., S. 342.

110y Ekklesia z2. IV., S. 126; Glasnik 17. V., S. 269.

111) Glasnik 2z. IV., S. 207.



— 243 —

konnte und dass sogar das Grab des Herrn in der Auferstehungsnacht ge-
schlossen blieb 112). Auch einer ruminischen Pilgergesellschaft wurde
von der englischen Regierung die Einreise ins Heilige Land untersagt 113).

Schwierigkeiten hat auch die abessinische (monophysitische) Ge-
meinde in Jerusalem. Sie hat die Anerkennung des von den Italienern
eingesetzten Abbunas Abraham verweigert und am rechtmissigen Abbuna
Kyrill festgehalten. Anfang April wurde ihr nun die Auszahlung der
Ertrignisse ihrer Liegenschaften gesperrt, so dass sie ohne Mittel da-
stand %), Auch mit der italienischen Regierung konnte noch keine villige
Einigung erzielt werden, die nun — nach einer offiziellen Mitteilung der
englischen Regierung an die abessinische Gemeinde 11%) — auch von
England als die rechtmissige in Abessinien anerkannt wird. Trotzdem hatdie
Gemeinde die Anerkennung des Abbunas Abraham verweigert. Da dieser
aber in der ersten Augustwoche starb 116), wird sich ein Ausgleich vielleicht
finden lassen.

Zum armenischen Patriarchen von Jerusalem wurde der 67 Jahre
alte, bisherige Leiter der dortigen Theologenschule, Mesrop Nessanian,
gewidhlt 117).

Die Friihjahrsmonate des Jahres 1939 waren in Agypten mit der Vor-
bereitung und Durchfithrung der Neuwahl des Patriarchen aus-
gefiillt. Von den Gemeinden wurden die kanonisch vorgeschriebenen Laien-
wihler bestellt 118); die Wahlversammlung bestand schliesslich aus 7 Metro-
politen, 8 leitenden Geistlichen der Metropolitan-Kapitel und je 11 weiteren
Geistlichen aus den Bezirken Alexandrien und Kairo. Dazu kamen 79
Laien, davon 19 arabisch sprechende. Die Metropoliten stimmten allein,
die tibrigen Teilnehmer in Gruppen zu finf 19). Einer der sieben Metro-
politen war der Metropolit von Sardes und Pisidien, Germanos, als Ver-
treter des dkumenischen Patriarchen 12°). Der Patriarchatsverweser Theo-
phanes hatte vorher den Patriarchen Benjamin gebeten, von einer Be-
auftragung des Exarchen Germanos von Thyatira abzusehen, da dieser als
Kandidat bei der Wahl auftrat 121).

Die Wahl wurde am 5. Juni durch den Metropoliten Theophanes auf
den 21. Juni festgesetzt 122). Die Wihler hatten jeweils zwolf Kandidaten
vorzuschlagen; als gewihlt wurde betrachtet, wer am meisten an erster
Stelle nominiert war. Es fielen 60 Stimmen (fiir den ersten Platz) auf den
Metropoliten (seit 1914) von Leontopolis (Tell el-Jehtidije nordéstlich
von Kairo), Christof, 59 auf den Exarchen Germanos und je 50 auf den

112) Curkoven Vestnik 26. V., S.263.

%) Glasnik 22.IV., S.208. %) Nach «Church Times» 14. VII.
115y Al-Dzihad 14., 16. VII.; al-Bilad 21. VII.

116) Pantainos 3. VIII., S. 506 f., 10. VIIL., S. 522.

117) Ekklesia 3. VI., S. 176; Pantainos 22. VI., S. 407 f.

11%) Pantainos 4. V., S.29z2. 1% Ebd.25.V., S.335—340.

120) Orthodoxia Mai, S. 160; Pantainos 18. V., S. 326.

121) Ekklesia 13.V., S.150. !22) Pantainos 8. VI., S.361—364.



— 244 —

Erzbischof Jakob von Mytilene und den Erzbischof Porphyrios vom
Sinai 12%). Die ibrigen Stimmen waren zersplittert. Aus der Wahl ging
somit Metropolit Christof, als Patriarch Christof I1., hervor. Er steht
im 64. Lebensjahre, stammt aus Madyton auf der Halbinsel Gallipoli,
hat seine Ausbildung in Jerusalem genossen und ist spiter in die Dienste
des Patriarchats Alexandrien iibergetreten 124). Die Wahl ist damit erneut
auf einen Griechen gefallen. Die Inthronisation fand am 25. Juni statt 125).
Der Patriarch trug sich am 5. Juli in das Besuchsbuch bei Koénig FarQiq
ein 126) und erhielt am 29. August die Bestitigung der dgytischen Re-
gierung 1%7).

In der Ansprache nach seiner Wahl verhiess der neue Patriarch die
Wiederbesetzung der verwaisten Metropolitien und eine geistige und wirt-
schaftliche Besserstellung des Klerus. Er hob auch die Unterschiede zur
romisch-katholischen Kirche hervor, die zentralistisch aufgebaut sei, im
Gegensatze zu dem synodalen Prinzip der orthodoxen Kirche 128). T'rotz-
dem hat Patriarch Christof II. es in seinem Rundschreiben als eine Auf-
gabe, die das dgyptische Patriarchat besonders pflege, bezeichnet, das
gegenseitige Verstindnis der christlichen Gemeinschaften zu férdern und
den Beziehungen untereinander die Spitze zu nehmen. Scharf wurde
gegen den Materialismus Stellung genommen. Eine besondere Aufgabe
des Alexandriner Patriarchats sei der Ausgleich zwischen den Orthodoxen
arabischer und griechischer Zunge 129). Im Sinne dieses Programms
hat Christof nicht nur mit den Leitern aller christlichen Bekenntnisse in
Agypten die Fiithlung aufgenommen (siehe oben); am g. Juli hat er auch
eine lingere Konferenz mit Emir Georg Lutf Alldh in Kairo, dem Sprecher
der arabisch redenden, aus Syrien stammenden Orthodoxen gehabt 13%), —
Mit dem Patriarchen Benjamin wurde ein Begriissungsschreiben aus-
getauscht 131).

Die Ausbreitung des orthodoxen Bekenntnisses unter den Ein-
heimischen Afrikas kommt dadurch zum Ausdruck, dass zwei ortho-
doxe Eingeborene aus Uganda eintrafen, die das Patriarchat baten, sie
in griechischer Sprache und orthodoxer Dogmatik zu unterrichten, um
ihnen nach ihrer Heimkehr eine Titigkeit zur Ausbreitung des orthodoxen
Glaubens unter ihren Landsleuten zu ermdglichen 132),

Gottingen, Oktober 1939. Bertold Spuler.

123) Ebd., 22. VI., S. 399; Orthodoxia Juni, S. 172 f.

124) Pantainos 22. V1., S. 393—4o01; Ekklesia 24. V1., S. 193; Clirkoven Vestnik
14. VII., S. 346.

125) Pantainos 2g. V1., S. 409 ff.; Ekklesia 8. VII., S. 201 f., 204.

126) Pantainos 6. VII., S. 442. '*%) Ebd. 7. IX., S. 573—s576, 584.

128) Ebd. 29. VI., S. 423 f., 6. VII., S. 432 f.

129) Anaplasis August, S. 114 f. 2% Pantainos 13. VIIL., S. 457.

131) Orthodoxia August, S.237—239. %) Pantainos 24. VIIIL., S. 555.



— 245 —

Die zwolfte Zentenarfeier zum Andenken an den heiligen Willi-
brord. Die niederlindische altkatholische Kirche hat trotz der Ungunst
der Zeit eine kirchliche Feier zum Andenken an den ersten Bischof von
Utrecht veranstaltet. Sie wurde mit einer feierlichen Synode eréffnet. Die
Ansprache, die der H. H. Erzbischof Dr. A. Rinkel zu diesem Anlass ge-
halten hat, ist in diesem Heft abgedruckt. Zur Feier waren die altkatho-
lischen Kirchen und die Kirche von England eingeladen. Erschienen war
eine Delegation dieser Kirche; sie bestand aus den Bischéfen von Gloucester
und Fulham, Canon Douglas und Rev. Usher. Der Bischof von Gloucester
predigte in der Vesper in der St.-Gertrudis-Kirche zu Utrecht. Am fest-
lichen Tag selbst erschien die anglikanische Delegation zum altkatholischen
Gottesdienst. Die altkatholischen Bischéfe nahmen mit ihren Gisten am
Nachmittag an der allgemeinen Feier in der Kathedrale von Utrecht teil,
die das hollindische Volk zu Ehren des Apostels der Friesen veranstaltet
hatte. Geladen waren zu dieser Feier ausserdem die Vertreter der Landes-
regierung, die Spitzen der verschiedenen protestantischen Kirchen und
die rémische Hierarchie der Niederlande.

Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung. In Clarens am
Genfersee tagte vom 21. bis 23. August 1939 der Fortsetzungsausschuss
unter Leitung des Pastors Boegner aus Paris an Stelle des verhinderten
Prasidenten, des Erzbischofs von York. Aus den Berichten der Sekretire
ist folgendes zu erwidhnen. Bis jetzt haben sich eine nambhafte Zahl von
Kirchen in besondern Aufstellungen zu den Berichten der Edinburger
Weltkonferenz gedussert. Die Antworten sollen gesammelt und publiziert
werden. Der offizielle Bericht tiber die Weltkonferenz ist nun auch in
franzésischer Sprache erschienen, der in deutscher wird bald folgen. Es
sind alle Anstrengungen gemacht worden, um die Mitarbeit der Vertreter
der deutschen evangelischen Kirche zu sichern. Thr Erscheinen in Clarens
wurde erwartet, in letzter Stunde erfolgte die Absage. Die amerikanischen
Delegierten des Fortsetzungsausschusses versammelten sich im Dezember
1938 in New York. Es wurde die Zusammenarbeit mit der amerikanischen
Sektion fiir praktisches Christentum unter einem besondern Ausschuss
beschlossen, der beide Organisationen vertreten soll. Die Kirchen in Canada
haben eine dhnliche Organisation getroffen. Eine besondere theologische
Kommission wurde bestellt, die mit der europiischen zusammenarbeiten
soll. Thr steht die Zeitschrift «Christendom» zur Verfiigung, die der
erwihnte Ausschuss erworben hat, um als Organ der 6kumenischen Be-
wegung in Amerika zu dienen. Ein Sekretdr fiir theologische Seminarien
soll das Interesse fiir die Gkumenische Bewegung unter den Studenten
wecken, und eine Gesellschaft «Freunde des 6kumenischen Rates der
Kirchen» hat dieselbe Aufgabe in weiteren Kreisen. Aus den Vereinigten
Staaten und aus Canada haben sich 15 Kirchen dem 6kumenischen Rat
der Kirchen angeschlossen. Als bemerkenswertes Ereignis wurde erwihnt,



— 246 —

dass sich die bischéfliche methodistische Kirche, die bischéfliche metho-
distische Kirche des Siidens und die protestantisch-methodistische Kirche
zur ¢«Methodistischen Kirche» mit einer Anhéngerzahl von acht Millionen
zusammengeschlossen haben.

Auf der Tagung sind zwei wichtige Themen behandelt worden:
Die liturgische Frage und die Kirche im Neuen Testament. In Ausfithrung
von Anregungen der Edinburger Weltkonferenz war vor einem Jahr be-
schlossen worden, die liturgische Frage mit Einschluss der Interkommunion
zu studieren. Es wurde nun beschlossen, eine Kommission zum Studium
der Arten des Gottesdienstes (Ways of Worship) zu wihlen. Gegenstand
der besondern Untersuchung sollen sein: das Studium der charakteristi-
schen Liturgien der verschiedenen christlichen Traditionen, um das gegen-
seitige Verstindnis unter den Kirchen zu fordern; das Studium der Stel-
lung und Aufgabe der Predigt und der Lehre im Kultus, wobei sowohl
den nicht liturgischen wie den liturgischen Traditionen Aufmerksamkeit ge-
schenkt werden soll; Beriicksichtigung der Erfahrungen mit «liturgischen
Neuschépfungen», die bei ékumenischen und dhnlichen Versammlungen
und in den jiingern Kirchen gemacht worden sind, und der Grundsiitze,
die die kinftige liturgische Entwicklung beeinflussen kénnten; Durch-
fithrung von liturgischen Konferenzen, soweit es tunlich ist, um wenig be-
kannte Formen der Liturgie bekannt zu machen; Veroffentlichung auf-
klirender Schriften iiber verschiedene Traditionen des Gottesdienstes
und Abfassung eines Berichts mit dem Ergebnis der Untersuchungen
der Kommission, der Material fiir Verhandlungen einer kiinftigen Welt-
konferenz fiir Glauben und Verfassung bieten kann. Der Sekretir wurde
beauftragt, die nétigen Schritte zur Bestellung einer solchen Kommission
zu tun. Der Exekutivausschuss wird seine Verfiigungen genehmigen.
Ferner wurde die Aufstellung einer zweiten Kommission zum Studium
der Interkommunion beschlossen. lhre Arbeit wurde ebenfalls fest um-
schrieben. Sie erstreckt sich auf eine Darstellung der jetzigen Lage, der
Bestimmungen, die in den einzelnen Kirchen die Interkommunion regeln
oder die Kommunion freigeben, sowie auf eine Darstellung der Griinde,
die Interkommunion oder freie Kommunion zulassen oder verbieten.
Die Kommission soll ferner Grundsitze in Betracht ziehen, die fur die
Praxis der 6kumenischen Bewegung mit Riicksicht auf die Interkommunion
oder freie Kommunion massgebend sein kénnten. Sie soll endlich auf die
Tagung des Fortsetzungsausschusses im Jahre 1941 einen Bericht tber
das Ergebnis ihrer Arbeit riisten. Dem Sekretir wurde ebenfalls der Auftrag
zuteil, das Notige zur Bestellung der Kommission zu tun, die Bestidtigung
durch den Exekutivausschuss vorausgesetzt.

Der Prisident der Kommission iiber die Kirche Dr. Flew berichtete,
dass die Aufgabe der Kommission immens sei. Eine Reihe von Studien
ist vorgesehen. Das Thema muss biblisch, geschichtlich, konfessionell
und systematisch behandelt werden. Vier Biicher mit folgendem Inhalt



— 247 —

sind ins Auge zu fassen: die biblische Lehre, die Lehre von der Kirche
in der christlichen Theologie vom 2. bis zum 19. Jahrhundert; die kon-
fessionelle Lehre von der Kirche; die dogmatische Darlegung mit einer
Synthesis der verschiedenen Anschauungen und einer Lehre von der
Kirche, die von allen angenommen werden kann. In der Kommission
sind die verschiedenen Kirchen vertreten. Sekretir ist Rev. Kenneth
Riches. Den Altkatholizismus vertritt Erzbischof Dr. A. Rinkel von Utrecht.
An der Mitarbeit beteiligt sich die oben erwihnte theologische Kom-
mission. Die Kommission war immer noch in Bildung begriffen, so dass
sie kein Material fiir die Diskussion der Tagung vorbereiten konnte. Sie
hat dafiir drei Gelehrte gewinnen konnen, die iiber die Lehre des Neuen
Testamentes iiber die Kirche von verschiedenen Gesichtspunkten aus
sprachen. Als erster ergriff der Archimandrit Cassian, Professor am rus-
sischen theologischen Institut in Paris, das Wort. Wir hoffen, den Vortrag
im nichsten Heft unserer Zeitschrift publizieren zu kénnen. Den zweiten
Vortrag iiber dasselbe Thema hielt Prof. J. de Zwaan in Leiden von der
reformierten Kirche der Niederlande. Der Referent hatte der Versamm-
lung eine umfangreiche und griindliche Arbeit vorgelegt, aus der er die
wesentlichen Stellen vorlas. Das Thema behandelte schliesslich vom
lutherischen Standpunkt aus Prof. Wahlstrom von der Evangelisch Luthe-
ranischen Augustana-Synode von Nordamerika. Wenn immer moglich
kommen wir auf diese Arbeiten und die Diskussion zuriick.

Stimmen aus der romisch-katholischen Kirche zur konfes-
sionellen Verstindigung. In Meitingen bei Augsburg hat sich eine
Bruderschaft «Una Sancta» gebildet — sie nennt sich auch «Christkénigs-
gesellschaft vom Weissen Kreuz» als Bindeglied zwischen all den Christen
von hiiben und driiben, denen es um die Verwirklichung der Einheit der
Christenheit zu tun ist. Sie veranstaltet biblisch-liturgische apostolische
Ferienwochen fiir Angehérige aller Konfessionen. Als erste Kundgebung
hat sie an die evangelischen Geistlichen ein Rundschreiben erlassen.
Darin wird ausgefithrt: «Sind wir einmal darin eins, dass wir gleicherweise
leiden unter dem Fluch der Glaubensspaltung und kirchlichen Gegner-
schaft, so ist wahrlich schon ein grosser Schritt zur ,,Einheit*‘ getan. ‘Was
verschligt’s, dass wir verschieden denken iiber Art und Mass der Einheit,
die zwischen uns verwirklicht werden sollte?... Vielleicht sind wir auch
mehr, als wir es nach aussen zugeben, einig dariiber, dass die kirchliche
Einheit, die einmal bestand, nie hitte zersprengt werden diirfen, vielleicht
auch nicht zerrissen worden wire, hitte sie mehr Seines Geistes Siegel
getragen und wire sie allezeit an der Sprache des heiligen Pneuma erkennbar
gewesen als Communio Sanctorum... Ja, es gibe wohl keine ernstliche
Gegnerschaft zwischen uns, wenn solche ,,Kirche des Heiligen Geistes
uns wieder einte zum ,,einen Leib* des Herrn! Wir sehen nur in trauernder
Verzagtheit die realen Méglichkeiten nicht, die dazu fithren kénnten;



— 248 —

ja, fast scheint es uns, wie die Dinge liegen und die Menschen sind, un-
moglich, dass noch einmal auch dusserlich ,,ein Hirt und eine Herde* sicht-
bar werden kénnte.» Dies aber sei im Grunde jene Kleingliubigkeit, die
der Herr seinen Jiingern verwiesen habe. Richtige Haltung sei es, der gétt-
lichen Gnade das Werk der Einigung anzuvertrauen, in einem unerschiitter-
lichen Glauben. Die Bruderschaft Una Sancta, die katholische und evan-
gelische Freunde der Einigung verbindet, wolle vor allem das gemeinsame
Gebet und die kirchliche Einheit pflegen. «Was darf uns weiter hindern,
Briicken der Liebe zu bauen, auf denen wir uns begegnen zu weiter-
gehendem Verstehen und gegenseitigem Anerkennen, als dies von recht-
haberischen Religionsgesprichen zu erwarten ist 7 Steht nicht jahrhunderte-
altes Gestriipp von tausendmal widerlegten Vorurteilen zwischen uns, das
wahrlich nicht sein miisste? Wire es nicht an der Zeit, mit vereinter
Kraft es auszureissen ? Oder was soll noch iiber uns kommen, dass wir die
Stimme des Herrn verstehen? Gilt das Wort vom 7-mal-7o-maligen Ver-
zeihen nicht auch uns Christen verschiedenen Namens im gegenseitigen
Verhalten ?» Dariiber, wie das Schreiben aufgenommen worden ist, wurde
nichts bekannt. Uber eine Ferienwoche berichtet das Mitteilungsblatt der
Gesellschaft vom Juni: «Aus dem ganzen deutschen Raum waren wir zu-
sammengekommen, Amtstriger und Laien, Minner und Frauen, evan-
gelisch denkende Katholiken und allumfassend, d. h. katholisch empfin-
dende Glieder verschiedener evangelischer Bekenntnisse. Aber diese drei
Tage waren wir alle ,,eins in Christus*‘. Nicht als ob wir uns dariiber ge-
tduscht hitten, was zwischen uns steht. Das war gerade das Befreiende,
dass wir uns gegenseitig das aufrichtig sagen konnten..., in der Bereit-
schaft, alle Rechthaberei auf die Seite zu legen und die anderen in ihren
Anschauungen und ihrer Haltung verstehen zu wollen. .. Es war eine echte
briiderliche Begegnung. Wir erlebten trotz aller Gegensitzlichkeiten in
einzelnen Anschauungen doch die Familie der Kinder eines Vaters, der
Jinger eines Meisters, der Briider in einem Heiligen Geist... Ja, wir
empfanden, dass die Charismata des Heiligen Geistes ausgegossen sind
und dass die Una Sancta ihrer aller bedarf, um wahrhaft katholisch und
evangelisch zugleich zu sein. Manch ein Vorurteil, das zwischen uns stand,
schwand dahin. Manch eine Wahrheit, die uns heilig und teuer ist, fand
in der Darstellung der Gegenseite nicht, wie wir oft meinten, eine Ne-
gierung, sondern eine Erginzung zu einer universaleren Wahrheit, als wir
sie selbst vielleicht bisher zu eigen hatten.» Die Gesellschaft beobachtet
jahrlich die Gebetswoche vom 18.—=25. Januar und die Zeit zwischen
Himmelfahrt und Pfingsten. Der Donnerstag, als der Tag der Einsetzung
des heiligen Abendmahles, dient ihr ferner zum Gebet fiir gemeinsame
Anliegen. '

Uber einen nicht alltiglichen Besuch und Gegenbesuch erzihlt die
«Schénere Zukunfts in der Nummer vom 27. August: Anfang April hatten
romischkatholische Theologen eines westdeutschen Priesterseminars einem



— 249 —

evangelischen Predigerseminar Mitteldeutschlands zum Zweck der Bespre-
chung liturgischer und kirchenmusikalischer Fragen einen Besuch abgestattet.
Nunmehr haben evangelische Theologen einen viertitigen Gegenbesuch
gemacht, um romischkatholisches Denken und Leben in einer Bischofsstadt
kennenzulernen. Dabei wurde ihnen ein Uberblick iiber die katholische Li-
turgie geboten; bei der Besichtigung eines Franziskanerklosters wurde den
Gisten Sinn und Bedeutung des Ordenslebens erklirt, und ebenso konnten
sie in das Leben katholischer Priesterbildungsstitten Einblick gewinnen. In
tdglichen Aussprachekreisen mit massgebenden rémischkatholischen Geist-
lichen wurden die gewonnenen Eindriicke besprochen. «Solche Veranstaltun-
gen», bemerkt die «Frankfurter Katholische Kirchenzeitung», «zeugen fiir das
immer stirker erwachende Verlangen nach Verstindigung und Anndherung
im Glauben aller christusgliubigen Menschen unserer Tage und den Ernst
und die Bereitschaft zum gegenseitigen Verstehen und Achten, mit dem
man heute einander im christlichen Lager begegnet. Es ist zu begriissen,
wenn man heute sowohl von katholischer als auch von evangelischer Seite
nach besserer gegenseitiger Kenntnis der christlichen Konfessionen strebt.»

Stimmen in der Presse und in Vortrigen von rémisch-katholischer
Seite hiufen sich, die einer Verstindigung das Wort reden. Pfarrer Dr. Ro-
bert Grosche sagte in einem Vortrag nach der « Frkt. Kath. Kirchenztg.» vom
22. Januar: «Das Gesprich zwischen den Konfessionen ist nicht mehr
nur Wunschtraum, sondern Wirklichkeit geworden.» Jahrhunderte-
lang sei von einer theologischen Auseinandersetzung zwischen den Kon-
fessionen mit positiven Zielen kaum noch eine Rede gewesen; man habe
sich mit der Spaltung zu sehr abgefunden. Bloss in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts habe es aussichtsreiche Versuche zur Uberwindung
dieses Zustandes gegeben, aber auch sie seien schliesslich ohne Ergebnis
geblieben. Erst die Erneuerung im Protestantismus und die Entpoliti-
sierung des religiosen Lebens in Deutschland haben nach Grosche die
Voraussetzung fiir eine neue Begegnung geschaffen. «Das Bedeutsame
dabei ist, dass der Protestantismus inzwischen auf das Wesen der Kirche
gestossen ist. So hat der verstorbene Generalsuperintendent Zoellner
nachdriicklich darauf hingewiesen, dass sich der Protestantismus zu aus-
schliesslich mit dem Rémerbrief befasst habe, und es Zeit sei, sich mit
dem Epheserbrief zu beschiftigen, um der Frage der Kirche niherzu-
kommen.» Ein grosses geschichtliches Verdienst um die Anniherung auf
theologischem Gebiet haben sich die russischen Theologen der Emi-
gration erworben, die auf den Welt-Unionskonferenzen die Grundziige
der katholischen Lehre vertreten haben; sie haben dem Protestantismus
wieder das Wesen des sakramentalen Mysteriums nidhergebracht. Die
katholische Kirche hat zwar die Teilnahme an diesen Konferenzen ab-
gelehnt, aber der Einigung durch ihre Zuriickweisung des religidsen
Liberalismus trotzdem einen wichtigen Dienst geleistet. Die Einfihrung
der Weltgebetsoktav fiir die Wiedervereinigung, die von nichtkatholischer



— 250 —

Seite angeregt wurde, beweist, dass die katholische Kirche das Gesprich
zwischen den Konfessionen nicht ablehne. Das Ziel des Gespriches kénne
noch nicht eine sofortige Entscheidung sein. Anderseits aber diirfe das
gegenseitige Verstehen nicht das letzte bleiben. «Es muss daraus das Ernst-
nehmen der Anliegen des andern erwachsen, und die Vorbereitung muss
schliesslich so weit gehen, dass wir diese Anliegen in die eigene Kirche
hineinnehmen.» Auf den méglichen Einwand, dass die katholische Kirche
ohnedies die Katholizitit besitze, sei zu entgegnen: «Niemand wird be-
streiten, dass in der jeweiligen Christenheit bestimmte Wahrheiten mehr
oder weniger verschiittet sind. Katholizitdt muss gewiss immer verstanden
werden als die Wahrheitsfiille, die potenziell zweifellos immer da ist. Aber
so wie es sicher ist, dass der Germane ganz anders die Offenbarung er-
greift als der Romane und Slawe, so ist die materielle Fiille erst vorhanden,
wenn die ganze Weltwirklichkeit darin enthalten ist... Bedeutet z. B. die
Heilige Schrift uns heute nicht viel mehr als noch vor 20 Jahren?» Man
miisse sich jedoch vor der Ansicht hiiten, vor der schon Mahler warnte:
dass es ndmlich keine Unterscheidungen gebe, denn diese Meinung miisse
zur gegenseitigen Verachtung fithren. Lehre und Geist des anderen miisse
der Gegenstand des Gespriaches bleiben. Dr. Grosche war Herausgeber
der «Catholica», einer Zeitschrift, die dem Gespriche zwischen den Kon-
fessionen gedient hat. Die Zeitschrift musste kiirzlich ihr Erscheinen
einstellen.

Der Jesuitenpater Max Pribilla, ein Freund der Idee der Wieder-
vereinigung der beiden christlichen Hauptkonfessionen, hat in der Mohler-
Festschrift «Die Eine Kirche» (Schoningh, Paderborn, S. 347—372) einen
Beitrag «Wege zur kirchlichen Einheit» verdffentlicht. Wir geben hier
einige der charakteristischen Stellen nach dem Ok.P.D. wieder: «Der
weite Abstand, der zwischen den Christen der verschiedenen Bekennt-
nisse besteht, sollte den Eifer fir die Einheit vor wohlgemeinten, aber
unangebrachten Herzensergiissen bewahren. So hat es z. B. keinen Zweck,
wirkt vielmehr verwirrend und erbitternd, wenn von katholischer Seite
Einladungen und Aufforderungen, zur Mutterkirche zuriickzukehren, an
Andersgliubige ergehen, die nach ihrem Gewissensstande iliberhaupt nicht
katholisch werden diirfen. Auch ist es nicht erlaubt, Nitzlichkeitserwi-
gungen materieller, geistiger oder nationaler Art, die fiir die Einheit
sprechen, dort in die Waagschale zu werfen, wo die Bindung an Wahrheit
und Gewissen allein den Ausschlag zu geben hat. ..

Die erste Voraussetzung, die der Freund der kirchlichen Einheit
erflillen muss, ist das Ernstnehmen der bestehenden Glaubensunterschiede.
Zwar haben sich im Laufe der Jahrhunderte um den dogmatischenn Kern
der Gegensitze zahlreiche Missverstindnisse und Vorurteile wie ein
Dunstkreis gesammelt, so dass es dem unbewaffneten Auge nur schwer ge-
lingt, den Nebel zu durchdringen. Aber es wire ein grosser, verhingnis-
voller Irrtum, die ganze Spaltung der Christenheit auf solche bedauerliche



— 251 —

Nebenerscheinungen zuriickzufiihren. Es ist vielmehr daran festzuhalten
und davon auszugehen, dass es im Ringen der einzelnen Konfessionen
um die rechte Auffassung des unverfilschten Christentums geht. ..

Die zweite Voraussetzung, von der alle Anstrengung um die kon-
fessionelle Verstindigung auszugehen hat, ist das stets wache Bewusstsein,
dass zwischen den getrennten Kirchen eine grosse gegenseitige Unwissen-
heit herrscht, die sich in gleicher Weise auf die Gedanken- wie die Ge-
fithlswelt erstreckt. Die Unwissenheit ist aber nicht ein vélliges Nicht-
wissen; sie ist vielmehr ein Erkennen der halben Wahrheit, ein vermeint-
liches Wissen, das eine triigerische Selbstsicherheit verleiht, in Wirklich-
keit aber den Weg zum Verstehen des anderen versperrt.

Hier ersteht aus dem Ruf der Zeit auch fiir die Katholiken eine hohe
und ernste Aufgabe, der sie sich nicht entziehen diirfen, soweit sie iiber
die nétige Kenntnis und Einfiihlungsgabe verfiigen. Mit Freude sollten
sie die Gelegenheit begriissen und ergreifen, wo es ihnen vergdnnt ist,
unmittelbar zu und mit den Andersgldubigen tber Religioses — das Ge-
meinsame wie das Trennende — in briiderlicher Gesinnung zu sprechen.
Werden sie doch schon durch das mittelalterliche ,, Corpus Iuris Canonici
auf das Beispiel Jesu Christi hingewiesen und daran erinnert, dass wir
Menschen nicht gewinnen kénnen, wenn wir ihre Gemeinschaft meiden.»

Romischer Katholizismus und Protestantismus in Ungarn. Ein
Ungar schreibt in der «Miinch. Kath. Kirchenztg.», in der Nummer vom
12. Mirz, iber die Moglichkeit einer Wiedervereinigung der Kirchen
in Ungarn. Der Boden sei dafiir bereitet, wenn eine Union in nichster
Zeit kaum erfolgen werde. «Die breite Schicht des protestantischen
Kirchenvolkes betrachtet den Riicktritt in die katholische Kirche als
durchaus méglich, ja sehnt sich danach. Die Mehrheit des protestan-
tischen Volkes ist durchaus christusgliubig. Und das ist ja die Grund-
bedingung aller Bemithungen um die neue Einigung... Auch die dog-
matischen Schwierigkeiten zwischen dem katholischen und protestantischen
Ungarn sind nicht uniiberbriickbar. ..

Nach gemeinsamer Uberzeugung ist ein Ungar, auch ein evangelischer
Ungar, kein richtiger Ungar, wenn er nicht Maria als Gottesmutter ver-
ehrt. Sie ist ja die ,,Magna Patrona Hungariae®, die grosse Schutzherrin
des Landes, an die Katholiken wie Protestanten gemeinsame Gebete und
Lieder mit gleicher Andacht richten. Die Protestanten verehren auch die
grossen heiligen Koénige der Arpaden, in denen sie menschliche Grosse,
aber auch {ibermenschliche Heiligkeit bewundern. Am Stephanstag
(20. August) wird auch in den Kirchen der protestantischen Briider Gottes-
dienst zu Ehren des heiligen Koénigs gehalten. Das protestantische Volk
glaubt auch heute noch mit vielen guten Pastoren an die wirkliche Gegen-
wart Christi in den Gestalten von Brot und Wein beim Herrenmahl. Die
Beichte ist das uns Katholiken eigene Sakrament, um das uns die Anders-



— 2562 —

gliubigen am meisten beneiden. Es kommen hiufig erschiitternde Fille
vor, wo Protestanten katholische Priester ans Sterbebett rufen. Die Lehr-
sitze der Reformatoren iiber die Vorherbestimmung sind im Volke kaum
lebendig. Das grosste Hemmnis ist wohl die Wahrheit von der Unfehl-
barkeit und vom Primat des Papstes. Aber auch dieses Dogma ist fiir
die evangelischen Ungarn nicht unverstindlich, zumal sie nicht an anti-
rémischen Affekten kranken, sondern im Gegenteil auf Grund unserer
Volksgeschichte nur Sympathie fiir das Papsttum hegen konnen. Die
Pipste waren die einzigen, denen die Sache Ungarns wirklich am Herzen
lag, als es eineinhalb Jahrhunderte unter dem Tirkenjoch litt (1526—1686).
Zwischen Ungarn und Rom bestand in der Geschichte nie eine Feind-
schaft, nicht einmal eine ernstere Feindseligkeit.

Die eigentlichen Schwierigkeiten sind nicht so sehr dogmatischer,
sondern kirchlich-disziplindrer Art, so vor allem die priesterliche Ehe-
losigkeit und die liturgische Sprache. Es wire moglich, dass hier Ver-
handlungen mit Rom zu einem positiven Ergebnis fithren kénnten. Tat-
sdchlich liess der Nuntius von Budapest einmal in einem privaten Kreis
verlauten, dass die Union mit den Protestanten nicht minder wichtig sei
als die Vereinigung mit den Orthodoxen; wenn aber Rom den Orthodoxen
die Priesterehe und die einheimische Liturgiesprache zugestanden hat,
so sei er fest davon iberzeugt, dass dies auch den wiedervereinten Pro-
testanten zugegeben wiirde.

Die Fihrer der Unionsbestrebungen, katholischerseits P. Bangha S. J.
und auf protestantischer Seite der Superintendent Ravasz von Budapest,
sehen klar, dass die Union auf dem gleichen Wege erfolgen muss, wie die
Trennung erfolgt ist: von oben her. Die Kirchenfithrung muss fiir die
heilige Sache gewonnen sein, dass sie auch das ganze Kirchenvolk fiir den
Gedanken gewinne. Einzelkonversion geniigt nicht mehr. Eine richtige
Bewegung wird einsetzen miissen, eine neue Gegenreformation der Liebe,
die grosse Schichten des Protestantismus wieder erfasst.

Hoffnungsvolle Ansiitze sind bereits gemacht. So wurde ein gemein-
samer Kreis katholischer und protestantischer fithrender Persénlichkeiten
gebildet, die die Idee der Glaubenseinigung in Zeitungen, Zeitschriften
und Flugblittern ausbreiten und zu gemeinsamen Konferenzen und Be-
sprechungen iiber die Glaubensstreitfragen zusammentreten. Sie wollen
die Begriffe kliren. Wo sich die Méglichkeit ergibt, sorgen sie fiir katholisch-
protestantische Zusammenarbeit, im Dienste der Charitas, in der Sorge
fir die Kranken, Gefangenen und Waisenkinder. Vor kurzem hat ein
Ausschuss die katholischen und protestantischen Katechismen iiberpriift,
um die Stellen, die nur einer Feindseligkeit entsprungen waren, aus-
zumerzen. Sie verwischten nicht die dogmatischen Unterschiede, sondern
strichen nur alte Missverstindnisse. Uberall sucht man den Boden
zu bereiten, alle rein sozialen und kulturellen Gegensitze zu mildern und
die Gldubigen zu gegenseitiger Liebe und zum Gebet anzuspornen. ..»



— 253 —

Kundgebungen kirchlicher Fiihrer in der Kriegszeit. Wir bringen
einige bemerkenswerte Zeugnisse 6kumenischen Geistes in der jetzigen
schweren Zeit. Sie sind zum Teil dem Ok.P.D. in Genf entnommen:

Der anglikanische Bischof von Chichester richtete unter dem
7. September an den Herausgeber der Londoner «Times» ein Schreiben
iiber die Aufgabe der Kirche in Kriegszeiten, in dem es heisst:

«Wihrend der Krieg noch in den Anfingen steht, moge es mir ge-
stattet sein, ein Wort iiber den Auftrag der Kirche in Kriegszeiten zu
sagen. Im Widerstreit der Volker hat die Kirche zweifellos eine ganz be-
stimmte und bedeutsame Aufgabe zu erfillen. Der Staat hat als der Hiiter
der Ordnung, Gerechtigkeit und biirgerlichen Freiheit seine eigenen
Pflichten zu erfiillen. Der Kirche ist das Amt der Verkiindigung des
Evangeliums von der Erlésung anvertraut, und sie strebt danach, eine Ge-
meinschaft auf der Grundlage der Liebe zu schaffen. Die Tatsache, dass
wieder Krieg ist, zeigt, wie tief die menschliche Siinde wurzelt und wie
hart und schwer um die Verwirklichung von Gottes Plan gerungen werden
muss. Es wiirde aber ein grosses Unheil bedeuten, wenn die Kirche auch
nur fiir einen Augenblick ihr Zeugnis aussetzen wiirde von dem, was allein
den Krieg zu tiberwinden vermag, oder wenn sie ihre Botschaft durch
Unterordnung unter die Forderungen des Tages verkiirzen wiirde. . .

Ich will nicht behaupten, dass die Kirche ihre Aufgabe in Friedens-
zeiten erfiillt hat, noch méchte ich sagen, dass die Kirche es mangeln lassen
diirfte an dem rechten Ausdruck ihrer Solidaritit mit dem Volk. Aber es
sollte, wie ich anregen mochte, ehrlich anerkannt werden, dass die Kirche
ihre Solidaritit weder durch Beipflichtung gegentiber dem Staat noch
durch Anfachung des Patriotismus bekunden kann, sondern indem sie
wirklich Kirche ist — ndmlich als Quelle des Gebets und indem sie den
Menschen darbietet, wozu sie von Gott beauftragt ist: die Verséhnung mit
Gott, die gemeinsame Anbetung der Kinder Gottes, die Predigt des Evan-
geliums von Gottes Plan mit den Menschen jetzt und in der kommenden
Welt und der Verkiindigung der Liebe Gottes fiir alle Menschen und alle
Volker als ihres gemeinsamen Vaters.»

Landesbischof Wurm (Deutschland) richtete an die wiirttem-
bergischen Gemeinden ein Wort zur Stunde, das in den Gottesdiensten von
den Kanzeln verlesen wurde. Darin heisst es: «Hoch iiber allem irdischen
Kampf und hoch iiber allen menschlichen Sorgen steht unverriickt der ewige,
heilige und barmherzige Gott. Auf ihn gilt es zu schauen. Nichts kann
geschehen, als was nach seinem verborgenen Ratschluss geschehen muss.
Darum darf uns auch nichts irre machen in der Gewissheit, dass er alle-
zeit bei uns ist, in guten wie in bésen Tagen, im Weh des Abschieds und
im Schmerz der Einsamkeit, in Krankheits- und Todesnot. Das Kreuzes-
bild dessen, der sein Leben hingegeben hat fiir uns, begleitet uns an jeden
Ort. Liebe Glaubensgenossen! Wir haben alle auch in dieser Stunde viel



— 254 —

zu danken fiir den Segen, den Gottes Wort, den die Botschaft von Jesus
Christus, unserem Heiland, bisher in Volk und Haus, in Kirche und
Schule uns gegeben hat. Wir haben uns aber auch vor Gott in Busse zu
beugen beim Gedanken daran, dass wir alle noch viel mehr Segen hitten
haben konnen fiir unser Berufsleben und unsere hidusliche Gemeinschaft,
wenn wir noch mehr darauf geachtet hitten. Und wir haben endlich neuen
Gehorsam und neue Treue zu geloben dem, der uns durch seine Heim-
suchungen zu sich ruft. Gott ist unsere Zuversicht und unsere Stirke.
Im Aufblick zu ithm stehen wir fest und treu zu unserem Volk. Thn flehen
wir an fiir Volk und Fiihrer, fiir Heimat und Heer. Ihm iibergeben wir alle
unsere Lieben in der Nihe und in der Ferne. Ihn bitten wir, dass er uns
ausriiste fiir unseren Dienst hienieden und uns aufhelfe zu seinem himm-
lischen Reich!»

Der orthodoxe Metropolit Stephanos von Sofia erliess an
das bulgarische Volk eine Botschaft: «Wie kann der Friede gerettet
werden ?» Es heisst darin:

«Das Friedensproblem ist das Zentralproblem unserer Zeit. Schon
lange lebte die Welt in einem falschen Frieden, der in Wirklichkeit ein
getarnter Krieg war. Die geistige Verwirrung der Menschen ist die tiefe
Ursache dieses unseligen Zustandes. Alle, denen es um ein echtes Ver-
stindnis und eine Losung der grossen Probleme des christlichen Gewissens
zu tun ist und die dem ewigen Geist die Vorherrschaft einrdumen, wissen,
dass die Ursache der Friedensstérung fiir den Einzelnen und fir die Ge-
samtheit zutiefst in dem unversdhnlichen Dualismus von Geist und Materie,
geistlichem Leben und 6ffentlichem Leben, begriindet ist. Die Verneinung
des Geistes hat immer Feindschaft und Krieg zur Folge gehabt und wird
sie auch in Zukunft zur Folge haben, wie sie ein Hindernis fiir den Frieden
zwischen den einzelnen Menschen und den Vélkern sein wird. Weder
die Beziehungen zwischen den verschiedenen Gliedern der menschlichen
Gesellschaft noch die Wirtschaftsordnung der verschiedenen Gemein-
schaften konnen sich auf feste Grundlagen stiitzen noch sich der Wohltat
des Friedens erfreuen, wenn der Geist sich nicht frei auswirken kann und
wenn er nicht in seinem Kampf mit der Materie, von der aller Vernich-
tungskampf ausgeht, gestiitzt wird. Solange nicht alle Schichten der Gesell-
schaft das erfasst haben, bleibt fiir sie der wahre Friede unerreichbar.
Wo immer materielle Interessen die Vorherrschaft tiber den Geist haben,
wird der Friede unméglich sein. Nun leidet aber die Welt heute gerade an
dieser Krankheit, denn sie vernachlissigt zu stark die Werte des Geistes
und der Ewigkeit, indem sie in der Befriedigung rein materieller Bediirf-
nisse, in seichten Vergniigungen aufgeht und falsche Werte fiir die wirk-
lichen geistigen Werte hiilt. Diese falschen Werte aber fithren zu einem
triigerischen Frieden. Fiir den Christen ist der Friede ein géttlicher Segen.
Die Welt kann ihn nur erlangen, wenn sie sich seiner im Ringen um den



— 2556 —

gottlichen Geist wiirdig erweist. Das ewige Heil wohnt in der Liebe und
Opferbereitschaft. Alles, was nicht von Gott kommt, ist sichtbare oder ver-
steckte Unwahrheit. Weder der Sozialismus noch der Kommunismus
noch der Platonismus noch irgendein anderer ,,-ismus‘ vermogen das
Friedensproblem in der Welt zu 16sen, solange sie sich der wahren Religion
verschliessen. Solange sie diese Religion nicht kennen, werden sie allem
Anschein zum Trotz die Keime der Feindschaft und des Krieges in sich
tragen, ob diese Keime nun allen sichtbar oder durch das Gewebe einer
Theorie verdeckt sind... Solange die Menschen nicht begriffen haben,
dass es vor allem darauf ankommt, durch die Bekimpfung der niederen
Instinkte und den Widerstand gegen die Herrschaft der Materie iiber den
Geist die menschliche Schwiche zu iiberwinden, werden alle moglichen
Theorien gedeihen, die die Unordnung und das Chaos verschirfen und uns
dadurch vom wahren Frieden, von der wahren Lebensquelle immer mehr
entfernen. Solange die Welt, solange die Menschen das wahre Licht nicht
erblickt, den gottlichen Geist nicht erkannt, den wahren Glauben nicht
erlangt haben, wird es keinen Frieden geben. Mogen Hirte und Herde
dessen stets eingedenk sein. Durch ihren Kampf fir die Kirche Jesu
Christi werden sie fiir den Frieden kidmpfen.»

Aufruf an die Kirchen der neutralen Linder.

Die Kirchen der neutralen Linder tragen in Kriegszeiten eine beson-
dere Verantwortung. Die Pflichten gegeniiber dem eigenen Volk sind
sicherlich die nichsten. Es gilt, die grossen Entscheidungen der Nation
von innen heraus zu stiitzen, ihre Opfer zu heiligen, die Beschiitzer der
Grenzen zu stirken, den Wehrminnern die Sorge fiir ihre Familien zu er-
leichtern, die Schwachen im Land vor schwerem Schaden zu bewahren,
leidenden Volksgruppen in besonderer Lage Hilfe zu leisten, die Geduld
des Volkes gegeniiber Ubergriffen, die die Kriegfithrung ergibt, zu stirken
und so das Volk wenn irgend méglich vor einer direkten Teilnahme am
Krieg zu bewahren.

Zugleich méchten wir doch auch dahin wirken, dass unser Volk der
Sache der Gerechtigkeit dient. Die Firbitten, die wir fiir unsere Staats-
fiihrung leisten, erfolgt unter der Voraussetzung, dass unsere Staatsménner
nicht nur den Vorteil des eigenen Volkes im Auge haben. Unsere o6ffent-
lichen Sprecher sollen sich der Aufgabe bewusst sein, den Voélkern, die durch
Schliessung der Grenzen von der iibrigen Welt abgeschlossen sind, zu
einer Erkenntnis der Wahrheit behilflich zu sein. In einer Zeit, in der alle
erkennen koénnen, dass die Lebensmoglichkeiten der kleineren Linder
auf dem Fortbestehen eines internationalen Rechtes beruhen, haben die
Kirchen dieser Linder die doppelte Pflicht, sich dafiir einzusetzen, dass ein
internationaler Rechtszustand wieder hergestellt wird, der in Wahrheit
auch die einzige Grundlage fiir ein menschenwiirdiges Dasein der grossen

Volker bildet.



— 256 —

Den Kirchen der neutralen Linder wird in dieser Hinsicht, ebenso
wie im Weltkriege, eine bedeutende Aufgabe zufallen. Deswegen sollten
sie in der Kriegszeit engste Fithlung miteinander halten. Die Nationalrite
des Weltbundes fir internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen, die
in diesen Lidndern bestehen, sollten Sorge tragen, dass Zusammenkiinfte
von Vertretern aller Kirchen, d. h. auch von Vertretern der kriegfithrenden
Lander, wihrend des Krieges stattfinden kénnen, wie das auch im Weltkrieg
moglich gewesen ist. Die Kirche Christi kann die Gemeinschaft ihrer
Glieder zu keiner Stunde verleugnen. Ihre Einheit soll der Welt dazu ver-
helfen, dass sie an die Sendung Christi glaubt. Denen, die zuerst nach
dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit trachten, soll jene bessere
Ordnung der Dinge geschenkt werden, die die Welt von sich aus nicht ge-
winnen kann. Lasst uns die innere Vorbereitung eines Zustandes, in dem
Gerechtigkeit und Liebe sich finden, mit Ernst aufnehmen! Lasst uns
beten und arbeiten, dass wir den Frieden durch Jesus Christus, den wir ver-
kiinden, mit der Tat und in der Wahrheit bezeugen konnen als eine Kraft
Gottes in dieser Welt.

Ende November 1939:
Bischof Dr. Adolf Kiiry in Bern fiir die christkatholische Kirche der

Schweiz.

Pfarrer Dr. André Bouvier in Ziirich fiir die schweizerische Vereinigung
des Weltbundes.

Bischof Aleski Lehtonen in Tampere fir die finnlindische Vereinigung
des Weltbundes.

Pasteur E. Hoyois, Anvers, pour le Comité de I’Alliance Universelle de
Belgique.

Prof. D. Dr. Franz M. Th. B6hl fiir die niederldndische Vereinigung des
Weltbundes.

Die Unterzeichner des Aufrufes wiirden es begriissen, wenn sich die
Weltbundvereinigungen bzw. die Kirchen anderer neutraler Linder dem
Aufruf anschliessen wirden. Zuschriften kénnen an simtliche Unter-
zeichner gerichtet werden.

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern.



	Kirchliche Chronik

