Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 4

Artikel: Unsere Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
Autor: Rinkel, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 222 —

Unsere Kirche inVergangenheif, Gegenwart und Zukunft.

Vortrag des Herrn Erzbischof Prof. Dr. Andreas Rinkel,
anldsslich der Synode in Utrecht am 6. November 1939.

Der Titel dieses Vortrags diirfte etwas zu weitgreifend sein
fir das Er6ffnungswort, das ich zu Beginn der diesjiahrigen Synode
sprechen will. Wir stehen in einer Zeit von aussergewohnlicher
Wichtigkeit; denn es ist eine Zeit, die durch die Schérfe ihrer
mannigfachen Spannungen unsere Herzen mit Sorge erfillt und
die dennoch in Gottes Hand liegt; wir haben sie als solche anzu-
sehen und anzunehmen, vor allem, weil sie eine Zeit ist, in der
Gottes Ruf an uns ergeht, sowohl an uns persénlich als an uns
als Kirche. Dies gibt uns die Uberzeugung, dass Gott uns als
Kirche berufen hat, dass er ung auch in der Gegenwart rufi und
dass wir uns auch fernerhin unter diesen Ruf stellen sollen. Das
1st es, was gemeint ist mit dem Titel: ,,Unsere Kirche in Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft.”

Es sind nunmehr 19 Jahrhunderte verflossen, seitdem die
erste Gemeinde zu Jerusalem — als ein Herz und eine Seele
(Apg. 4, 32) zum Leben erblithte; gegriindet durch das Wort der
Apostel (Joh. 17, 20: Apg. 2, 41; Hebr. 13, 7); aufgebaut auf dem
Grund Jesus Christus (Eph. 2, 20 f.; 1. Kor. 3, 11), der das Haupt
und der Leib der Kirche ist (Eph. 1, 22 ff.; Kol. 1, 18); zusammen-
gebunden durch den Glauben an ihn, der sie berufen hat aus der
Finsternis zum Licht (1. Petr. 2, 9; Apg. 26, 18; Kol. 1, 13);
gerechtfertigt durch sein Kreuz (Eph. 2, 16; Kol. 1, 20; Rém. 5, 91f.)
und vor das Angesicht Gottes gestellt durch die Kraft seiner Auf-
erstehung (Hebr. 9, 24). Da liegt der Anfang der Kirche, von
der es heisst, dass sie beharrte in der Lehre der Apostel, in der
Gemeinschaft, im Brotbrechen und im Gebete (Apg. 2, 42). Da
zeigen sich die Pfeiler, von denen die Kirche getragen wird, ndm-
lich: die Botschaft des Evangeliums, wie sie, in der Heiligen Schrift
niedergelegt, von den Aposteln gepredigt worden ist und von
denen, die von den Aposteln den Auftrag erhielten, die Kirche
Gottes zu leiten, weitergetragen wird (Apg. 20, 28); die Bruder-
schaft der Liebe, die das Gebot des Herrn zu ihrem héchsten Lebens-
gesetz erhebt (Joh. 13, 34); die Sakramente, deren erster und einziger
Spender Christus ist und in denen er Gottes vielerlei Gnadengaben



— 223 —

den Menschen darreicht (Matth. 11, 27; Joh. 15, 5); der Gottes-
dienst, in dem das betende Herz der Kirche sich ununterbrochen
zu Gott hin 6ffnet (Apg. 2, 46 ff.), und all dies weitergetragen, ge-
leitet und gehiitet durch das Amt und seine Triger, die vom
heiligen Geist berufen sind zur Dienerschaft Christi und zur
Verwaltung der Geheimnisse Gottes (1. Kor. 4, 1; 1. Petr. 4, 10).

Es sind nunmehr 12 Jahrhunderte vergangen, dass Gott den
Mann zu sich rief, dem er es durch seine Gnade ermdoglichte, die
Aufgabe zu erfiillen, an der schon andere vor ihm ohne bleibenden
Erfolg gearbeitet hatten: némlich die Verkiindigung des Evange-
liums und die Grindung der Kirche in unseren Landen. Dieser
Mann ist der Apostel der Kirche unserer Heimat, der heilige Willi-
brordus. Durch diesen Gottesgesandten wissen wir Heutige uns
in direkter Verbindung — durch Jahrhunderte hindurch riickwiirts
— mit der Kirche eines Augustin, eines Ambrosius und Cyprian;
mit der Kirche eines Chrysostomus, eines Basilius und eines
Athanasius; mit der Kirche eines Petrus, eines Paulus und eines
Johannes; mit der Kirche von Antiochien und Jerusalem; durch
ihn sind wir verbunden mit der einen, unteilbaren, heiligen katho-
lischen und apostolischen Kirche, die der Leib unseres Herrn und
Erlosers Jesus Christus ist.

Hier liegt unsere ,.heilige Herkunft” (1. Petr. 2, 9); hier unsere
Berufung von Gott her, unsere begnadete Geburtsstunde, unsere
Daseinsberechtigung wund unsere Daseinspflicht, das gottliche
Motiv, aus dem unsere Kirche eben , Kirche® ist.

Sagen wir es gleich vorweg: es ist vollkommen belanglos,
ob wir die Zahl unserer Mitglieder nach Millionen zdhlen kénnen
oder nicht; auch haben wir nicht mit einer gewissen Verlegenheit
auf die Vielheit der Kirchen um uns herum hinzuweisen, noch
brauchen wir zu fragen, ob sie uns freundlich gesinnt sind, uns
ignorieren oder uns sogar das Recht, uns ,, Kirche” zu nennen,
absprechen wollen. Wir haben uns nur dessen bewusst zu sein,
was unsere ,heilige Herkunft” ist, wie auch jede andere Kirche
neben uns sich nur darauf besinnen soll. Wir haben immer dessen
eingedenk zu sein, dass Gott und Gott allein in Christo unsere
Kirche und alle anderen Kirchen richten wird mit dem Masse,
nach dem wir unsere ,heilige Herkunft” verstehen, bewahren, dar-
tun und auspragen. 3

Wir wollen hier keinen geschichtlichen Uberblick bieten,
sondern nur Zeugen sein unseres festen (Glaubens an unsere ,,Her-



— 224 —

kunft, auf Grund deren wir alle bestehen im heiligen Rechte
und in einer von Gott uns auferlegten Pflicht.

In dieser Beziehung lebt in uns allen besonders stark und
tief die Uberzeugung, dass der heilige Willibrordus, der durch
Gottes Gnade und durch das Feuer des heiligen Geistes die katho-
lische Kirche in diesem Lande gegriindet hat, unser Vater ist.
Wir haben die Gewissheit, die Triger dieser Kirche und ihre Fort-
setzer zu sein. Wir freuen uns, dass mehrere Kirchen in unserem
Lande Wert darauf legen, sich ,katholisch® zu nennen oder sich
wenigstens als einen Teil der ,, katholischen Kirche® zu betrachten.
Wir wollen ihre Berechtigung dazu hier nicht beurteilen, denn wir
wissen nur zu gut, dass Gott mit tieferen und feineren Maflstdben
urteilt als wir Menschen. Wir wollen nur darauf bedacht sein, in
bezug auf unsere eigene Kirche zu wissen, dass sie in ununter-
brochener Sukzession ihren Ursprung zuriickfiihrt auf den Griinder
der Utrechter Kirche. Es scheint mir von besonderer, schwer-
wiegender Bedeutung zu sein, dass gerade in den schwierigsten
Zeiten unserer Geschichte, als die Bischofe fremde Titel fithren
mussten, als ihre bischéflichen Rechte und ihre Autoritdt von
eingeschlichenen, landesfremden Ordensgeistlichen angefochten
und viele Gemeinden von der alten bischo6flichen Kirche losgerissen
und unter die Herrschaft dieses Ordens und damit unter diejenige
Roms gebracht worden waren, nirgends in der umliegenden
katholischen Welt irgendein Zweifel herrschte in bezug auf die
Frage, welches die Kirche der ,altbischoéflichen Klerisei” sei.
Damit ist uns aus der Welt der Bischéfe, Theologen und Kirchen-
rechtslehrer ein vielstimmiges Zeugnis iiber unsere ,heilige Her-
kunft” gegeben.

Bis auf den heutigen Tag ist es dieser Teil der Christenheit
in diesem Lande, der als die Fortsetzung der von Willibrordus
gegriindeten Kirche angesehen wird: sie beharrt in der Lehre der
Apostel und der ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte; sie
besitzt ihr rechtmiissiges Bischofs- und Priesteramt, versammelt
sich zur Feier der heiligen Eucharistie und zur Verkiindigung des
Evangeliums, sie bewahrt und spendet getreulich die Sakramente
der Kirche: das heisst die Sakramente Christi.

Diese unverinderliche ,,heilige Herkunft” hat die Katholiken
anderer Linder, als sie sich im Jahre 1870 von Rom und seinen
Irrtiimern frei machten, veranlasst, bei der Utrechter Kirche die
Garantie zu suchen fiir eine unverfilschte und ungetriibte Katholizi-



— 225 —

tdt in Lehre und Leben, in Amt und Sakrament, in Tradition und
Liturgie.

Im Monat September dieses Jahres waren 50 Jahre ver-
flossen, seitdem die Leiter der deutschen und schweizerischen
altkatholischen Kirchen mit den Bischiofen der altkatholischen
Kirche Hollands zusammentraten und die bekannte ,, Erklirung
von Utrecht™ aufstellten und verdffentlichten. Diese ,, Erkliarung*
kann noch immer als das Zeugnis unserer ,heiligen Herkunft*
gelten. In dieser ,,Erkldrung® bekundet die Kirche, auf dem
Glaubensboden der alten, ungeteilten Kirche zu stehen und weist
alle menschlichen Erfindungen und Einrichtungen, allen Miss-
brauch der Macht und die Irrtiimer der spiteren Jahrhunderte
zuriick. Sie bekennt weiter ihren unbedingten Glauben an die
wahrhaftige Gegenwart Christi in der heiligen Eucharistie, die sie
als den Mittelpunkt ihres gottesdienstlichen Lebens betrachtet und
beibehilt. Die heilige Eucharistie ist fiir sie die bleibende Ver-
gegenwiartigung des von Jesus Christus ein fiir allemal dar-
gebrachten Kreuzesopfers. Sie bekennt sodann ihren Glauben an
die heilige 6kumenische Kirche und sagt dieser ihre Mitarbeit zu;
sie glaubt, dass diese heilige Kirche lebt in den Tiefen aller Kirchen,
die Jesum Christum als ihren Herrn und Erléser und als den Sohn
Gottes anerkennen. Schliesslich erkldrt sie, durch das Beispiel
eines rein-evangelischen Lebens und wahrhaftiger Duldsamkeit
in Wahrheit und Liebe mitarbeiten zu wollen an der Wiederver-
einigung der getrennten Christenheit und an der Wiederherstellung
des christlichen Glaubens in der entchristlichten Welt.

Mit dieser ,heiligen Herkunft® steht unsere Kirche in der
Gegenwart drin. Sie kann von dieser ,,Herkunft nicht hoch und
heilig genug denken; aber nichts wire verkehrter, als wenn sie
nur auf diese ,,Herkunft“ zuriicksihe und sie nur verehrte und
hegte als eine kostliche Reliquie. Nein, sie muss diese ,,Herkunft® in -
der Gegenwart ,besitzen“. Sie muss diese ,Herkunft® in der
Gegenwart voll und ganz ,,sein”.

Tut sie das? Wir wissen, dass auch in dieser Beziehung das
entscheidende Urteil nur dem Herrn der Kirche zusteht; dies aber
hebt die Pflicht zu eigenem Urteil und das Recht auf eigene Wertung
nicht auf. Wohlan: Wir wissen, dass unsere Kirche im Laufe der
Jahrhunderte zu einer Minderheit zusammengeschrumpft ist, die
unter den Kirchen unseres Landes nur eine bescheidene Stellung —
wenigstens der Zahl nach — einnimmt. Es ist bekannt, dass ausser-

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1939. 15



— 226 —

kirchliche Méchte, wirtschaftliche, politische, ckonomische und
psychologische Faktoren einige Jahrhunderte lang unsere Kirche
eingekapselt und ihrem Dasein schweren Schaden zugefiigt haben.
Aber auch innerkirchliche Faktoren haben dazu beigetragen: Auf
der einen Seite bestand die begreifliche Angstlichkeit unserer
Viter, die sich unter allen Umstidnden an dem abendlindischen
Katholizismus des 17. Jahrhunderts festklammerten, in der Hoff-
nung, auf diese Weise den Bruch mit Rom wieder heilen zu kénnen,
ohne ihre national-kirchliche Freiheit und Selbstédndigkeit verlieren
zu miissen. Andrerseits wirkte sich auch die Isolierung aus, in der
jede Kirche zu verkiimmern droht, die sich viele Jahre lang in
eine Leidensposition zuriickgedringt sieht. Aber in diesen Dingen
lag auch viel Gutes. Unsere Kirche ist in ihrer Kleinheit und Ge-
schlossenheit vor der Uberwucherung mit allerhand kirchlichen
und religiosen Missbrduchen, die so oft eine Begleiterscheinung
der Magsenkirchen sind, verschont geblieben. Sie hat sich um so
schirfer besinnen koénnen auf alles, was zum lauteren, unver-
falschten Katholizismus gehért in Leben, Lehre und kirchlicher
Organisation. Sie hat sich auf diese Weise vor aller Entartung
bewahrt und ist das Beispiel geblieben einer Kirche, die den alten
Katholizismus darstellt fiir einen jeden, dessen Augen offen sind
fir die Wahrheit der Geschichte. Sie hat in bezug auf sich selber
verstehen gelernt, dass ihr als kleiner Kirche nur dann und nur
insoweit Bedeutung zukommt, als sie wahrhaft katholisch ist. In
dieser Beziehung hat sie auch selber den Wert und die Bedeutung
anderer Kirchen zu verstehen gelernt, seien es nun solche, die von
der , katholischen Herkunft“ abweichen oder solche, die sich ihr
mehr oder weniger néhern.

Es ist diese strenge Selbstbesinnung — und gewiss nicht die
Sucht, grosser zu scheinen, als sie ist —, die unsere Kirche in enge
Berithrung mit den katholischen Kirchen des Ostens und Westens,
d. h. mit der russischen Kirche und den orthodoxen Kirchen des
Balkans, mit den anglikanischen Kirchen Englands und der
Dominions, den bischoflichen Kirchen Schottlands und Nord-
amerikas gebracht hat. Es diirfte bekannt sein, dass mit den abend-
lindischen Kirchen eine Interkommunion zustande gekommen ist,
die gegriindet ist auf die Einheit in der Glaubens- und Sittenlehre
und auf die Identitédt des Priester- und Bischofsamtes. Sie mani-
festiert sich in der religitsen Durchdringung und gegenseitigen
Teilnahme an den Sakramenten, vor allem auch an den Amts-



— 227 —

weihen, unter Wahrung der vollkommenen Selbstindigkeit der
einzelnen Kirchen in bezug auf kirchliche Organisation, Brauch-
tum und liturgische Praxis. Ebenso diirfte bekannt sein, dass
diese Interkommunion auch in bezug auf die morgenlindischen
Kirchen erreicht sein wiirde, wenn nicht kirchlich-organisatorische
Umstédnde eine allgemein geltende Entscheidung bis heute un-
moglich gemacht hétten.

HEs besteht eine Neigung unter uns, iiber diese Dinge gering
zu denken. Man ist, so sagt man, schliesslich nicht anglikanisch
und nicht orthodox-gldubig, sondern altkatholisch. Wer so denkt
und spricht, urteilt sehr oberflichlich. Wir sollten begreifen,
welch eine michtige Stiitze fiir unsere Glaubensiiberzeugung,
die jahrhundertelang sich hat zwischen Romanismus und Pro-
testantismus aufrechterhalten miissen, darin liegt, dass sie sich
inmitten der heutigen Zeit in der grossen katholischen Kirche des
Ostens und des Westens selber wieder findet. Sie findet dort die-
selbe Interpretation des Glaubens der alten Kirche, dieselbe Lehre
von den Sakramenten, dieselbe organisch-sakrale Auffassung in
bezug auf das Amt. Und es ist immer wieder bemerkenswert, dass
Ost und West unsere numerische Kleinheit nie gering schitzen
— was wir selber immer gerne tun — sondern dass gerade ihnen
ausschliesslich der alte Katholizismus, den man selber bekennt
und lebt, als MaBstab gilt. Diesen alten Katholizismus findet man
in der altkatholischen Kirche, die in einer Reihe von européischen
Léndern inmitten nicht-katholischer oder unlauterer katholischer
Kirchen lebt.

Abér unsere Augen sind auch offen fiir die Bedeutung der-
jenigen Kirchen, die ausserhalb des Katholizismus stehen. Die
Arbeit an der Wiedervereinigung der Kirchen in all ihren Ver-
zweigungen findet in unserer Kirche eine Mitarbeiterin aus tiefstem
Prinzip. Sich dieser Arbeit entziehen wollen, wiirde eine Leugnung
der urspriinglichen Ziige ihres Katholizismus sein; denn dieser
kann nie exklusiv sein; er hat nie ein Recht zur Isolierung und bietet
keinerlei Gewihr in bezug auf das Heil, wenn er sich seine eigenen
Grenzen zieht. Unterschitzung dieser ¢kumenischen Arbeit ist
nicht nur unkirchlich, sondern auch unchristlich und unevangelisch;
sie schliesst die Augen vor der Zerrissenheit der Kirche Jesu
Christi und vergisst, dass man nach der Selbstisolierung und Los-
l6sung von dieser einen heiligen Kirche nicht mehr als eine Scherbe
ist; sie verkennt die ergreifende Wahrheit, dass der heilige Geist



— 228 —

keine Kirche zu gering achtet, um in ihr seine heiligende Arbeit
zu tun. Darum ist der Riickzug in die eigene Isolierung und das
Schweigen eine noch grossere Siinde als die Zerrissenheit der
Kirche selber. Diejenigen, die auf diesem Gebiete zu Hause sind,
wissen, wie schwierig und langsam diese Arbeit vor sich geht, aber
sie wissen auch, welch ein Vorrecht es fiir unsere Kirche ist, dass
sie ihr katholisches Licht scheinen lassen darf und dass dieses Licht
gierig gesucht und untersucht wird. Hier vor allem lernt unsere
Kirche verstehen, dass sie nur Bedeutung, aber dann auch un-
schitzbare Bedeutung hat, wenn sie wahrhaft katholisch ist.

Wenn unsere Kirche nach innen sieht, muss sie ihre Klein-
heit erkennen und darf gewiss fiir die Zukunft Wiinsche hegen und
Massnahmen in Erwégung ziehen fiir ihr numerisches Wachstum.
Daneben zeigt sie die Vorziige und Fehler, die jeder Kirche unserer
Zeit, vielleicht aller Zeiten, anhaften: Kine grosse Schar treuer,
aber auch eine Reihe schwacher Briider; treues Zur-Kirche-Gehen
vieler, aber auch grosse Nachlissigkeit im Kirchenbesuch von
seiten derjenigen, die nicht verstehen, dass der regelméssige Kirch-
gang keine blosse Gewohnheit ist, sondern einem schmachtenden
Bediirfnis nach geistigem Brot entspringt; ein gut besuchter
Religionsunterricht und ein grosses Nachlassen, sobald dieser
Unterricht nach der Erstkommunion beendet ist; ein reich ent-
wickeltes Vereinsleben, so reich, dass man die Frage aufgeworfen
hat, ob es nicht vielleicht allzusehr vorherrsche, und doch oft ein
Mangel an Menschen, die bereit sind, ihre Kréfte fiir sie einzu-
setzen. Tatkriftiges Interesse an den materiellen Noéten der Kirche
und doch bei vielen ein Widerwille dagegen, diesen Noten nach
Kriften und Pflicht abzuhelfen. Ein lebendiges Interesse fiir alles,
was die kirchliche Fithrung und Verwaltung anbelangt, und doch
oft eine unredliche Kritik, die keine Verantwortlichkeit kennt und
sie auch nicht tragen will; ein Mitreden am Grossen und Ganzen
des kirchlich-organischen Lebens, wenn es aber darauf ankommt,
ein Sich-Zuriickziehen in den kleinen Kreis der eigenen behaglichen
Gemeinde.

Es ist gut, wenn wir die Tugenden nicht unterschéitzen und
die Fehler auch nicht schwerer ins Gewicht fallen lassen, als
noétig ist. Es macht sich immer wieder ein gewisser Optimismus
bemerkbar, der gerne Fanfaren blist; aber auch ein steter Pessimis-
mus, besser gesagt, Kritizismus, der nur Fehler und Mingel signali-
siert und breitschlégt und oft auch verhoéhnt. KEin blinder Optimis-



— 229 —

mus ist gewiss irrefithrend, aber eine geringschitzige Kritik ist
noch gefdhrlicher.

Erstens vergisst man meistens, dass man mit dieser Kritik
immer sich selbst, als Glied der Kirche, trifft. Denn die Kirche ist
nicht eine Person oder eine Gruppe von Personen, sie besteht nicht
aus den Bischofen, den Geistlichen, den Kirchenvorstinden, auch
nicht aus einer Gruppe von Gldubigen, sondern aus allen zu-
sammen, auch aus denen, die kritisieren. Weiter vergessen diese
Kritiker meistens, dass das richtige Urteil Unterscheidung be-
deutet von Spreu und Weizen, von Gutem und Bésem, von Niitz-
lichem und Schédlichem. Es wird gut sein, wenn in unserer Kirche
nie die gesunde Kritik schweigt; nur sollte sie bedenken, dass
Kritik innerhalb der Kirche immer Selbstkritik ist, dass sie des-
halb in ihrem Urteil auch die Wertschétzung nicht versdumen darf,
dass sie das Richtige und Gute und Wahre fordert und dadurch
mitarbeitet am kirchlichen Aufbau.

Wir wollen uns nicht dazu verfithren lassen, auf allerlei
Fehler den Finger zu legen; auch nicht dazu, die Gegenwart tiber
die Massen zu loben. Wir wollen in diesen Erinnerungstagen
lieber uns der ,heiligen Herkunft® bewusst werden, die wir ererbt
haben, und daran denken, wie reich an geistlichem Inhalt diese
Erbschaft ist und wozu sie uns fiir die Zukunft verpflichtet.

Wir sind die Tréger des Erbteils eines Willibrordus und eines
Augustins; das heisst: des Glaubenspfandes der Kirche der Apostel,
welche die Kirche des Herrn ist. Da kann nur etne Losung gelten:
beharren, beibehalten. Der Glaube kann keine Kniebeugung
machen vor den Zeitstromungen, wirtschaftlichen Losungen und
tempordren Erscheinungen. Der Glaube ist immer an seinen
Offenbarungsinhalt gebunden. Es ist dies der Glaube, der einst-
mals den Heiligen tiberliefert worden ist (Jud. 3). Aber beharren
und beibehalten bedeutet auch: von neuem durchdenken mit
aller erworbenen Kenntnis der Vergangenheit und der Gegenwart;
bedeutet auch: von neuem unterscheiden zwischen dem Wesent-
lichen und dem Zufilligen, zwischen Inhalt und Form, zwischen
Gebot und Gewohnheit, zwischen Liturgie und Brauchtum,
zwischen dem Unverinderlichen und dem stets Wechselnden und
sich Entwickelnden. In dieser Beziehung muss die Kirche Zutrauen
haben zu ihren Leitern, die die héchste Verantwortlichkeit tragen
und die wissen, was der unverinderliche Glaube der Kirche um-
fasst und was zu dem geschichtlich Gewordenen gehoért, was in



— 230 —

neuen Zeiten, unter neuen Umstidnden und nach neuen Bediirf-
nissen Anderung, Umgestaltung, Anpassung und Verbesserung
erheischt.

In unserem Volk und vielleicht mehr noch in unserer Kirche
lebt ein stark prononzierter Freiheitssinn. Aber es braucht dem
Christen nicht gesagt zu werden, dass die wahrhaftige Freiheit
nicht Anarchie ist, Willkiir und Ziigellosigkeit, sondern Ge-
bundenheit an sittliche Normen wund Verhiltnisse, die man
selber akzeptiert hat. Dieses gilt vor allem in der Kirche. Es kann
dort nicht jedermann mitregieren, weil nicht alle eine gleich grosse
Verantwortung tragen. Darum ist oftmals Gehorsam im Vertrauen
hochste Pflicht, auch dort, wo man vielleicht einen anderen Weg
und andere Methoden erwartet und gewiinscht hat. Einer der
wichtigsten Faktoren in der Kirche soll sein und bleiben: das Ver-
trauen, das sich nicht gleich ins Unrecht versetzt fiihlt, sich zurtick-
zieht und seine Mitarbeit von der Beriicksichtigung eigener An-
sichten abhingig macht. Wer diesen Standpunkt einnimmt,
glaubt nicht an die Freiheit, sondern an den Zwang.

Aus Vertrauen wird Zusammenarbeit geboren. Und nur
Zusammenarbeit baut wahrhaft auf. Wenn man aber zusammen-
arbeiten will, dann soll man begreifen, dass das Urteil des einen
auf einem Gebiet autoritative Bedeutung haben kann, das Urteil
eines andern auf einem andern Gebiet. Wer dies begreift, wird
niemals meinen, dass er auf allen Gebieten sachversténdig sei und
deshalb mitkritisieren konne, sondern er wird sich dem Urteil
desjenigen fiigen, der diese oder jene Sache besser versteht und
deshalb mehr Autoritéit besitzt. ‘

Zusammenarbeit in der Kirche beruht aber auf noch tieferen
Griinden. Sie verlangt nach dem Worte des Apostels vor allem,
dass man einander liebe mit briiderlicher Liebe und dass diese
Liebe ohne Falsch sei. Ich denke hier besonders an unsere Haltung
und an unsere Verhiltnisse in dieser schweren Zeit. Unsere Stellung
als Niederlinder erheischt gebieterisch eine Haltung der Fried-
fertigkeit, Duldsamkeit und Objektivitdt. Fiir uns als Kirche gilt
dies namentlich in bezug auf das Urteil {iber unsere Glaubens-
briider, die ausserhalb unserer Grenzen wohnen. Besser als Kritik
ist hier Liebe, die ihrer gedenkt in nie ermiidender Fiirbitte. Aber
das gilt auch fiir unsere eigene niederlindische altkatholische
Kirche. Unsere Glidubigen gehoren verschiedenen Stinden und
Bevolkerungsschichten an und tragen deren geistige Kennzeichen



— 231 —

an sich. Ihre Ansichten tiber politische und wirtschaftliche Pro-
bleme unterscheiden sich in mancher Beziehung. Unsere Kirche
lisst ihren Mitgliedern bewusst volle Freiheit, gibt ihnen als all-
gemeine Richtschnur nur bekannt, dass sie jede Geistesrichtung,
die prinzipiell und absichtlich die Religion, den Glauben und die
Kirche bekimpft und die Sittenlehre des Evangeliums unter-
gribt, abweist. Aber daneben sei man dann auch vollkommen
duldsam und respektiere jede Uberzeugung. Die Kirche macht
keine Unterschiede zwischen ihren (Gldubigen. Sie sind alle ihre
Kinder, sie will alle durch Christum zum Vater fithren. Wir sind
alle vor Gott unwiirdig, aber alle voreinander gleichwertig in der
Kirche. Wir kénnen dies nicht ohne den grossten Nachdruck be-
tonen, denn wenn ein Haus in sich selbst uneins ist, droht ihm der
Untergang.

Das religiose Leben bleibt das Herz der Kirche. KEs verlangt
unsere Liebe und unsere Hingabe in absolut jeder Hinsicht. Unsere
Kirche kann sich in der Zukunft nicht mehr vom iibrigen Leben
zuriickziehen. In fritheren Zeiten hat die Notwendigkeit der
Selbstbehauptung sie dazu gezwungen. Diese Selbstbehauptung
sowie auch ihre Selbstachtung verbieten ihr es jetzt. Auch Willi-
brordus mag in seinem Kloster ein ruhigeres Leben gefiihrt haben,
aber er schiffte sich ein und wihlte ein Leben voll Unruhe und Ent-
sagung, weil er seine Berufung erkannte. Auch unsere Kirche soll
ihre Uberzeugung hinaustragen und mit ihren Talenten wuchern
in einer Welt, die zwar einerseits dem Chaos und Zusammenbruch
verfallen ist, in der andrerseits aber der Hunger nach Wahrheit
und Frieden, nach Licht und Kraft iiberall zutage tritt. An diesem
Ziele mitzuarbeiten kann in Gottes Augen notwendiger sein als
dusseres Wachstum. Auch heutzutage ist der Name eines Augustin
noch von ungeheurer Kraft, wenn auch die Kirche, der er diente,
seit Jahrhunderten unbekannt ist. )

In dieser Bereitschaft lasset uns der Zukunft entgegen-
gehen. Der heilige Geist leitet die Kirche; unter sein Licht stellen
wir uns mit unserer ganzen geliebten Kirche.




	Unsere Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft

