
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 4

Artikel: Unsere Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft

Autor: Rinkel, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222

unsere Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

Vortrag des Herrn Erzbischof Prof. Dr. Andreas Rinkel,
anlässlich der Synode in Utrecht am 6. November 1939.

Der Titel dieses Vortrags dürfte etwas zu weitgreifend sein
für das Eröffnungswort, das ich zu Beginn der diesjährigen Synode
sprechen will. Wir stehen in einer Zeit von aussergewöhnlicher
Wichtigkeit; denn es ist eine Zeit, die durch die Schärfe ihrer
mannigfachen Spannungen unsere Herzen mit Sorge erfüllt und
die dennoch in Gottes Hand hegt; wir haben sie als solche
anzusehen und anzunehmen, vor allem, weil sie eine Zeit ist, in der
Gottes Ruf an uns ergeht, sowohl an uns persönlich als an uns
als Kirche. Dies gibt uns die Überzeugung, dass Gott uns als
Kirche berufen hat, dass er uns auch in der Gegenwart ruft und
dass wir uns auch fernerhin unter diesen Ruf stellen sollen. Das
ist es, was gemeint ist mit dem Titel: „Unsere Kirche in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft."

Es sind nunmehr 19 Jahrhunderte verflossen, seitdem die
erste Gemeinde zu Jerusalem — als ein Herz und eine Seele

(Apg. 4, 32) zum Leben erblühte; gegründet durch das Wort der

Apostel (Joh. 17, 20: Apg. 2, 41; Hebr. 13, 7); aufgebaut auf dem
Grund Jesus Christus (Eph. 2, 20 f.; 1. Kor. 3, 11), der das Haupt
und der Leib der Kirche ist (Eph. 1, 22 ff.; Kol. 1, 18); zusammengebunden

durch den Glauben an ihn, der sie berufen hat aus der
Finsternis zum Licht (1. Petr. 2, 9; Apg. 26, 18; Kol. 1, 13);

gerechtfertigt durch sein Kreuz (Eph. 2,16; Kol. 1, 20; Röm.5, 9ff.)
und vor das Angesicht Gottes gestellt durch die Kraft seiner
Auferstehung (Hebr. 9, 24). Da liegt der Anfang der Kirche, von
der es heisst, dass sie beharrte in der Lehre der Apostel, in der
Gemeinschaft, im Brotbrechen und im Gebete (Apg. 2, 42). Da
zeigen sich die Pfeiler, von denen die Kirche getragen wird, nämlich

: die Botschaft des Evangeliums, wie sie, in der Heihgen Schrift
niedergelegt, von den Aposteln gepredigt worden ist und von
denen, die von den Aposteln den Auftrag erhielten, die Kirche
Gottes zu leiten, weitergetragen wird (Apg. 20, 28); die Bruderschaft

der Liebe, die das Gebot des Herrn zu ihrem höchsten Lebensgesetz

erhebt (Joh. 13, 34); die Sakramente, deren erster und einziger
Spender Christus ist und in denen er Gottes vielerlei Gnadengaben



— 223 —

den Menschen darreicht (Matth. 11, 27; Joh. 15, 5); der Gottesdienst,

in dem das betende Herz der Kirche sich ununterbrochen
zu Gott hin öffnet (Apg. 2, 46 ff.), und all dies weitergetragen,
geleitet und gehütet durch das Amt und seine Träger, die vom
heihgen Geist berufen sind zur Dienerschaft Christi und zur
Verwaltung der Geheimnisse Gottes (1. Kor. 4, 1; 1. Petr. 4, 10).

Es sind nunmehr 12 Jahrhunderte vergangen, dass Gott den
Mann zu sich rief, dem er es durch seine Gnade ermöglichte, die
Aufgabe zu erfüllen, an der schon andere vor ihm ohne bleibenden
Erfolg gearbeitet hatten: nämlich die Verkündigung des Evangeliums

und die Gründung der Kirche in unseren Landen. Dieser
Mann ist der Apostel der Kirche unserer Heimat, der heilige
Willibrordus. Durch diesen Gottesgesandten wissen wir Heutige uns
in direkter Verbindung — durch Jahrhunderte hindurch rückwärts
— mit der Kirche eines Augustin, eines Ambrosius und Cyprian;
mit der Kirche eines Chrysostomus, eines Basilius und eines
Athanasius; mit der Kirche eines Petrus, eines Paulus und eines

Johannes; mit der Kirche von Antiochien und Jerusalem; durch
ihn sind wir verbunden mit der einen, unteilbaren, heiligen
katholischen und apostolischen Kirche, die der Leib unseres Herrn und
Erlösers Jesus Christus ist.

Hier liegt unsere „heilige Herkunft" (1. Petr. 2, 9); hier unsere
Berufung von Gott her, unsere begnadete Geburtsstunde, unsere
Daseinsberechtigung und unsere Daseinspflicht, das göttliche
Motiv, aus dem unsere Kirche eben „Kirche" ist.

Sagen wir es gleich vorweg: es ist vollkommen belanglos,
ob wir die Zahl unserer Mitglieder nach Millionen zählen können
oder nicht; auch haben wir nicht mit einer gewissen Verlegenheit
auf die Vielheit der Kirchen um uns herum hinzuweisen, noch
brauchen wir zu fragen, ob sie uns freundlich gesinnt sind, uns
ignorieren oder uns sogar das Recht, uns „Kirche" zu nennen,
absprechen wollen. Wir haben uns nur dessen bewusst zu sein,
was unsere „heilige Herkunft" ist, wie auch jede andere Kirche
neben uns sich nur darauf besinnen soll. Wir haben immer dessen

eingedenk zu sein, dass Gott und Gott allein in Christo unsere
Kirche und alle anderen Kirchen richten wird mit dem Masse,

nach dem wir unsere „heilige Herkunft" verstehen, bewahren, dartun

und ausprägen.
Wir wollen hier keinen geschichtlichen Überblick bieten,

sondern nur Zeugen sein unseres festen Glaubens an unsere „Her-



— 224 —

kunft", auf Grund deren wir alle bestehen im heiligen Rechte
und in einer von Gott uns auferlegten Pflicht.

In dieser Beziehung lebt in uns allen besonders stark und
tief die Überzeugung, dass der heilige Willibrordus, der durch
Gottes Gnade und durch das Feuer des heiligen Geistes die katholische

Kirche in diesem Lande gegründet hat, unser Vater ist.
Wir haben die Gewissheit, die Träger dieser Kirche und ihre
Fortsetzer zu sein. Wir freuen uns, dass mehrere Kirchen in unserem
Lande Wert darauf legen, sich „katholisch" zu nennen oder sich

wenigstens als einen Teil der „katholischen Kirche" zu betrachten.
Wir wollen ihre Berechtigung dazu hier nicht beurteilen, denn wir
wissen nur zu gut, dass Gott mit tieferen und feineren Maßstäben
urteilt als wir Menschen. Wir wollen nur darauf bedacht sein, in
bezug auf unsere eigene Kirche zu wissen, dass sie in
ununterbrochener Sukzession ihren Ursprung zurückführt auf den Gründer
der Utrechter Kirche. Es scheint mir von besonderer,
schwerwiegender Bedeutung zu sein, dass gerade in den schwierigsten
Zeiten unserer Geschichte, als die Bischöfe fremde Titel führen
mussten, als ihre bischöflichen Rechte und ihre Autorität von
eingeschlichenen, landesfremden Ordensgeistlichen angefochten
und viele Gemeinden von der alten bischöflichen Kirche losgerissen
und unter die Herrschaft dieses Ordens und damit unter diejenige
Roms gebracht worden waren, nirgends in der umliegenden
katholischen Welt irgendein Zweifel herrschte in bezug auf die

Frage, welches die Kirche der „altbischöflichen Klerisei" sei.

Damit ist uns aus der Welt der Bischöfe, Theologen und
Kirchenrechtslehrer ein vielstimmiges Zeugnis über unsere „heilige
Herkunft" gegeben.

Bis auf den heutigen Tag ist es dieser Teil der Christenheit
in diesem Lande, der als die Fortsetzung der von Willibrordus
gegründeten Kirche angesehen wird: sie beharrt in der Lehre der

Apostel und der ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte; sie

besitzt ihr rechtmässiges Bischofs- und Priesteramt, versammelt
sich zur Feier der heiligen Eucharistie und zur Verkündigung des

Evangeliums, sie bewahrt und spendet getreulich die Sakramente
der Kirche: das heisst die Sakramente Christi.

Diese unveränderliche „heilige Herkunft" hat die Katholiken
anderer Länder, als sie sich im Jahre 1870 von Rom und seinen

Irrtümern frei machten, veranlasst, bei der Utrechter Kirche die
Garantie zu suchen für eine unverfälschte und ungetrübte Katholizi-



— 225 —

tat in Lehre und Leben, in Amt und Sakrament, in Tradition und
Liturgie.

Im Monat September dieses Jahres waren 50 Jahre
verflossen, seitdem die Leiter der deutschen und schweizerischen
altkatholischen Kirchen mit den Bischöfen der altkathohschen
Kirche Hollands zusammentraten und die bekannte „Erklärung
von Utrecht" aufstellten und veröffentlichten. Diese „Erklärung"
kann noch immer als das Zeugnis unserer „heiligen Herkunft"
gelten. In dieser „Erklärung" bekundet die Kirche, auf dem
Glaubensboden der alten, ungeteilten Kirche zu stehen und weist
alle menschlichen Erfindungen und Einrichtungen, allen
Missbrauch der Macht und die Irrtümer der späteren Jahrhunderte
zurück. Sie bekennt weiter ihren unbedingten Glauben an die
wahrhaftige Gegenwart Christi in der heiligen Eucharistie, die sie

als den Mittelpunkt ihres gottesdienstlichen Lebens betrachtet und
beibehält. Die heilige Eucharistie ist für sie die bleibende
Vergegenwärtigung des von Jesus Christus ein für aUemal

dargebrachten Kreuzesopfers. Sie bekennt sodann ihren Glauben an
die heilige ökumenische Kirche und sagt dieser ihre Mitarbeit zu;
sie glaubt, dass diese heilige Kirche lebt in den Tiefen aller Kirchen,
die Jesum Christum als ihren Herrn und Erlöser und als den Sohn
Gottes anerkennen. Schhesslich erklärt sie, durch das Beispiel
eines rein-evangelischen Lebens und wahrhaftiger Duldsamkeit
in Wahrheit und Liebe mitarbeiten zu wollen an der Wiedervereinigung

der getrennten Christenheit und an der Wiederherstellung
des christlichen Glaubens in der entchristlichten Welt.

Mit dieser „heiligen Herkunft" steht unsere Kirche in der

Gegenwart drin. Sie kann von dieser „Herkunft" nicht hoch und
heilig genug denken; aber nichts wäre verkehrter, als wenn sie

nur auf diese „Herkunft" zurücksähe und sie nur verehrte und
hegte als eine köstliche Reliquie. Nein, sie muss diese „Herkunft" in
der Gegenwart „besitzen". Sie muss diese „Herkunft" in der

Gegenwart voll und ganz „sein".
Tut sie das Wir wissen, dass auch in dieser Beziehung das

entscheidende Urteil nur dem Herrn der Kirche zusteht ; dies aber
hebt die Pflicht zu eigenem Urteil und das Recht auf eigene Wertung
nicht auf. Wohlan: Wir wissen, dass unsere Kirche im Laufe der
Jahrhunderte zu einer Minderheit zusammengeschrumpft ist, die

unter den Kirchen unseres Landes nur eine bescheidene Stellung —
wenigstens der Zahl nach — einnimmt. Es ist bekannt, dass ausser-

Intemat. Kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1939. 15



— 226 —

kirchliche Mächte, wirtschaftliche, politische, ökonomische und
psychologische Faktoren einige Jahrhunderte lang unsere Kirche
eingekapselt und ihrem Dasein schweren Schaden zugefügt haben.
Aber auch innerkirchliche Faktoren haben dazu beigetragen: Auf
der einen Seite bestand die begreifliche Ängstlichkeit unserer
Väter, die sich unter allen Umständen an dem abendländischen
Katholizismus des 17. Jahrhunderts festklammerten, in der
Hoffnung, auf diese Weise den Bruch mit Rom wieder heilen zu können,
ohne ihre national-kirchhche Freiheit und Selbständigkeit verlieren
zu müssen. Andrerseits wirkte sich auch die Isolierung aus, in der
jede Kirche zu verkümmern droht, die sich viele Jahre lang in
eine Leidensposition zurückgedrängt sieht. Aber in diesen Dingen
lag auch viel Gutes. Unsere Kirche ist in ihrer Kleinheit und
Geschlossenheit vor der Überwucherung mit allerhand kirchlichen
und religiösen Missbräuchen, die so oft eine Begleiterscheinung
der Massenkirchen sind, verschont geblieben. Sie hat sich um so
schärfer besinnen können auf alles, was zum lauteren,
unverfälschten Katholizismus gehört in Leben, Lehre und kirchlicher
Organisation. Sie hat sich auf diese Weise vor aller Entartung
bewahrt und ist das Beispiel geblieben einer Kirche, die den alten
Katholizismus darstellt für einen jeden, dessen Augen offen sind
für die Wahrheit der Geschichte. Sie hat in bezug auf sich selber
verstehen gelernt, dass ihr als kleiner Kirche nur dann und nur
insoweit Bedeutung zukommt, als sie wahrhaft katholisch ist. In
dieser Beziehung hat sie auch selber den Wert und die Bedeutung
anderer Kirchen zu verstehen gelernt, seien es nun solche, die von
der „katholischen Herkunft" abweichen oder solche, die sich ihr
mehr oder weniger nähern.

Es ist diese strenge Selbstbesinnung — und gewiss nicht die
Sucht, grösser zu scheinen, als sie ist —, die unsere Kirche in enge
Berührung mit den katholischen Kirchen des Ostens und Westens,
d. h. mit der russischen Kirche und den orthodoxen Kirchen des

Balkans, mit den anglikanischen Kirchen Englands und der
Dominions, den bischöflichen Kirchen Schottlands und
Nordamerikas gebracht hat. Es dürfte bekannt sein, dass mit den
abendländischen Kirchen eine Interkommunion zustande gekommen ist,
die gegründet ist auf die Einheit in der Glaubens- und Sittenlehre
und auf die Identität des Priester- und Bischofsamtes. Sie
manifestiert sich in der rehgiösen Durchdringung und gegenseitigen
Teilnahme an den Sakramenten, vor allem auch an den Amts-



— 227 —

weihen, unter Wahrung der vollkommenen Selbständigkeit der
einzelnen Kirchen in bezug auf kirchliche Organisation, Brauchtum

und liturgische Praxis. Ebenso dürfte bekannt sein, dass
diese Interkommunion auch in bezug auf die morgenländischen
Kirchen erreicht sein würde, wenn nicht kirchlich-organisatorische
Umstände eine allgemein geltende Entscheidung bis heute
unmöglich gemacht hätten.

Es besteht eine Neigung unter uns, über diese Dinge gering
zu denken. Man ist, so sagt man, schhesslich nicht anglikanisch
und nicht orthodox-gläubig, sondern altkatholisch. Wer so denkt
und spricht, urteilt sehr oberflächlich. Wir sollten begreifen,
welch eine mächtige Stütze für unsere Glaubensüberzeugung,
die jahrhundertelang sich hat zwischen Romanismus und
Protestantismus aufrechterhalten müssen, darin liegt, dass sie sich
inmitten der heutigen Zeit in der grossen katholischen Kirche des

Ostens und des Westens selber wieder findet. Sie findet dort
dieselbe Interpretation des Glaubens der alten Kirche, dieselbe Lehre
von den Sakramenten, dieselbe organisch-sakrale Auffassung in
bezug auf das Amt. Und es ist immer wieder bemerkenswert, dass
Ost und West unsere numerische Kleinheit nie gering schätzen
— was wir selber immer gerne tun — sondern dass gerade ihnen
ausschliesslich der alte Katholizismus, den man selber bekennt
und lebt, als Maßstab gilt. Diesen alten Katholizismus findet man
in der altkatholischen Kirche, die in einer Reihe von europäischen
Ländern inmitten nicht-katholischer oder unlauterer katholischer
Kirchen lebt.

Aber unsere Augen sind auch offen für die Bedeutung
derjenigen Kirchen, die ausserhalb des Katholizismus stehen. Die
Arbeit an der Wiedervereinigung der Kirchen in all ihren
Verzweigungen findet in unserer Kirche eine Mitarbeiterin aus tiefstem
Prinzip. Sich dieser Arbeit entziehen wollen, würde eine Leugnung
der ursprünglichen Züge ihres Katholizismus sein; denn dieser
kann nie exklusiv sein ; er hat nie ein Recht zur Isolierung und bietet
keinerlei Gewähr in bezug auf das Heil, wenn er sich seine eigenen
Grenzen zieht. Unterschätzung dieser ökumenischen Arbeit ist
nicht nur unkirchlich, sondern auch unchristlich und unevangelisch ;

sie schliesst die Augen vor der Zerrissenheit der Kirche Jesu
Christi und vergisst, dass man nach der Selbstisolierung und
Loslösung von dieser einen heiligen Kirche nicht mehr als eine Scherbe

ist; sie verkennt die ergreifende Wahrheit, dass der heilige Geist



— 228 —

keine Kirche zu gering achtet, um in ihr seine heiligende Arbeit
zu tun. Darum ist der Rückzug in die eigene Isolierung und das

Schweigen eine noch grössere Sünde als die Zerrissenheit der
Kirche selber. Diejenigen, die auf diesem Gebiete zu Hause sind,
wissen, wie schwierig und langsam diese Arbeit vor sich geht, aber
sie wissen auch, welch ein Vorrecht es für unsere Kirche ist, dass

sie ihr katholisches Licht scheinen lassen darf und dass dieses Licht
gierig gesucht und untersucht wird. Hier vor allem lernt unsere
Kirche verstehen, dass sie nur Bedeutung, aber dann auch
unschätzbare Bedeutung hat, wenn sie wahrhaft katholisch ist.

Wenn unsere Kirche nach innen sieht, muss sie ihre Kleinheit

erkennen und darf gewiss für die Zukunft Wünsche hegen und
Massnahmen in Erwägung ziehen für ihr numerisches Wachstum.
Daneben zeigt sie die Vorzüge und Fehler, die jeder Kirche unserer
Zeit, vielleicht aller Zeiten, anhaften: Eine grosse Schar treuer,
aber auch eine Reihe schwacher Brüder; treues Zur-Kirche-Gehen
vieler, aber auch grosse Nachlässigkeit im Kirchenbesuch von
seiten derjenigen, die nicht verstehen, dass der regelmässige Kirchgang

keine blosse Gewohnheit ist, sondern einem schmachtenden
Bedürfnis nach geistigem Brot entspringt; ein gut besuchter
Rehgionsunterricht und ein grosses Nachlassen, sobald dieser
Unterricht nach der Erstkommunion beendet ist; ein reich
entwickeltes Vereinsleben, so reich, dass man die Frage aufgeworfen
hat, ob es nicht vielleicht allzusehr vorherrsche, und doch oft ein
Mangel an Menschen, die bereit sind, ihre Kräfte für sie
einzusetzen. Tatkräftiges Interesse an den materiellen Nöten der Kirche
und doch bei vielen ein Widerwille dagegen, diesen Nöten nach
Kräften und Pflicht abzuhelfen. Ein lebendiges Interesse für alles,

was die kirchliche Führung und Verwaltung anbelangt, und doch
oft eine unredliche Kritik, die keine Verantwortlichkeit kennt und
sie auch nicht tragen will; ein Mitreden am Grossen und Ganzen
des kirchlich-organischen Lebens, wenn es aber darauf ankommt,
ein Sich-Zurückziehen in den kleinen Kreis der eigenen behaglichen
Gemeinde.

Es ist gut, wenn wir die Tugenden nicht unterschätzen und
die Fehler auch nicht schwerer ins Gewicht fallen lassen, als

nötig ist. Es macht sich immer wieder ein gewisser Optimismus
bemerkbar, der gerne Fanfaren bläst ; aber auch ein steter Pessimismus,

besser gesagt, Kritizismus, der nur Fehler und Mängel signalisiert

und breitschlägt und oft auch verhöhnt. Ein blinder Optimis-



— 229 —

mus ist gewiss irreführend, aber eine geringschätzige Kritik ist
noch gefährlicher.

Erstens vergisst man meistens, dass man mit dieser Kritik
immer sich selbst, als Glied der Kirche, trifft. Denn die Kirche ist
nicht eine Person oder eine Gruppe von Personen, sie besteht nicht
aus den Bischöfen, den Geistlichen, den Kirchenvorständen, auch
nicht aus einer Gruppe von Gläubigen, sondern aus aUen

zusammen, auch aus denen, die kritisieren. Weiter vergessen diese

Kritiker meistens, dass das richtige Urteil Unterscheidung
bedeutet von Spreu und Weizen, von Gutem und Bösem, von
Nützlichem und Schädlichem. Es wird gut sein, wenn in unserer Kirche
nie die gesunde Kritik schweigt; nur sollte sie bedenken, dass

Kritik innerhalb der Kirche immer Selbstkritik ist, dass sie
deshalb in ihrem Urteil auch die Wertschätzung nicht versäumen darf,
dass sie das Richtige und Gute und Wahre fördert und dadurch
mitarbeitet am kirchlichen Aufbau.

Wir wollen uns nicht dazu verführen lassen, auf allerlei
Fehler den Finger zu legen; auch nicht dazu, die Gegenwart über
die Massen zu loben. Wir wollen in diesen Erinnerungstagen
lieber uns der „heiligen Herkunft" bewusst werden, die wir ererbt
haben, und daran denken, wie reich an geistlichem Inhalt diese

Erbschaft ist und wozu sie uns für die Zukunft verpflichtet.
Wir sind die Träger des Erbteils eines Willibrordus und eines

Augustins ; das heisst : des Glaubenspfandes der Kirche der Apostel,
welche die Kirche des Herrn ist. Da kann nur eine Losung gelten :

beharren, beibehalten. Der Glaube kann keine Kniebeugung
machen vor den Zeitströmungen, wirtschaftlichen Losungen und
temporären Erscheinungen. Der Glaube ist immer an seinen

Offenbarungsinhalt gebunden. Es ist dies der Glaube, der einstmals

den Heiligen überliefert worden ist (Jud. 3). Aber beharren
und beibehalten bedeutet auch: von neuem durchdenken mit
aller erworbenen Kenntnis der Vergangenheit und der Gegenwart;
bedeutet auch: von neuem unterscheiden zwischen dem Wesentlichen

und dem Zufälligen, zwischen Inhalt und Form, zwischen
Gebot und Gewohnheit, zwischen Liturgie und Brauchtum,
zwischen dem Unveränderlichen und dem stets Wechselnden und
sich Entwickelnden. In dieser Beziehung muss die Kirche Zutrauen
haben zu ihren Leitern, die die höchste Verantwortlichkeit tragen
und die wissen, was der unveränderliche Glaube der Kirche
umfasst und was zu dem geschichtlich Gewordenen gehört, was in



— 230 —

neuen Zeiten, unter neuen Umständen und nach neuen Bedürfnissen

Änderung, Umgestaltung, Anpassung und Verbesserung
erheischt.

In unserem Volk und vielleicht mehr noch in unserer Kirche
lebt ein stark prononzierter Freiheitssinn. Aber es braucht dem
Christen nicht gesagt zu werden, dass die wahrhaftige Freiheit
nicht Anarchie ist, Willkür und Zügellosigkeit, sondern
Gebundenheit an sittliche Normen und Verhältnisse, die man
selber akzeptiert hat. Dieses gilt vor allem in der Kirche. Es kann
dort nicht jedermann mitregieren, weil nicht alle eine gleich grosse
Verantwortung tragen. Darum ist oftmals Gehorsam im Vertrauen
höchste Pflicht, auch dort, wo man vielleicht einen anderen Weg
und andere Methoden erwartet und gewünscht hat. Einer der

wichtigsten Faktoren in der Kirche soll sein und bleiben : das

Vertrauen, das sich nicht gleich ins Unrecht versetzt fühlt, sich zurückzieht

und seine Mitarbeit von der Berücksichtigung eigener
Ansichten abhängig macht. Wer diesen Standpunkt einnimmt,
glaubt nicht an die Freiheit, sondern an den Zwang.

Aus Vertrauen wird Zusammenarbeit geboren. Und nur
Zusammenarbeit baut wahrhaft auf. Wenn man aber zusammenarbeiten

will, dann soll man begreifen, dass das Urteil des einen
auf einem Gebiet autoritative Bedeutung haben kann, das Urteil
eines andern auf einem andern Gebiet. Wer dies begreift, wird
niemals meinen, dass er auf allen Gebieten sachverständig sei und
deshalb mitkritisieren könne, sondern er wird sich dem Urteil
desjenigen fügen, der diese oder jene Sache besser versteht und
deshalb mehr Autorität besitzt.

Zusammenarbeit in der Kirche beruht aber auf noch tieferen
Gründen. Sie verlangt nach dem Worte des Apostels vor allem,
dass man einander liebe mit brüderlicher Liebe und dass diese

Liebe ohne Falsch sei. Ich denke hier besonders an unsere Haltung
und an unsere Verhältnisse in dieser schweren Zeit. Unsere Stellung
als Niederländer erheischt gebieterisch eine Haltung der
Friedfertigkeit, Duldsamkeit und Objektivität. Für uns als Kirche gilt
dies namenthch in bezug auf das Urteil über unsere Glaubensbrüder,

die ausserhalb unserer Grenzen wohnen. Besser als Kritik
ist hier Liebe, die ihrer gedenkt in nie ermüdender Fürbitte. Aber
das gilt auch für unsere eigene niederländische altkathohsche
Kirche. Unsere Gläubigen gehören verschiedenen Ständen und
Bevölkerungsschichten an und tragen deren geistige Kennzeichen



— 231 —

an sich. Ihre Ansichten über politische und wirtschaftliche
Probleme unterscheiden sich in mancher Beziehung. Unsere Kirche
lässt ihren Mitgliedern bewusst volle Freiheit, gibt ihnen als
allgemeine Richtschnur nur bekannt, dass sie jede Geistesrichtung,
die prinzipiell und absichtlich die Religion, den Glauben und die
Kirche bekämpft und die Sittenlehre des Evangeliums untergräbt,

abweist. Aber daneben sei man dann auch vollkommen
duldsam und respektiere jede Überzeugung. Die Kirche macht
keine Unterschiede zwischen ihren Gläubigen. Sie sind alle ihre
Kinder, sie will alle durch Christum zum Vater führen. Wir sind
alle vor Gott unwürdig, aber alle voreinander gleichwertig in der
Kirche. Wir können dies nicht ohne den grössten Nachdruck
betonen, denn wenn ein Haus in sich selbst uneins ist, droht ihm der
Untergang.

Das religiöse Leben bleibt das Herz der Kirche. Es verlangt
unsere Liebe und unsere Hingabe in absolut jeder Hinsicht. Unsere
Kirche kann sich in der Zukunft nicht mehr vom übrigen Leben
zurückziehen. In früheren Zeiten hat die Notwendigkeit der
Selbstbehauptung sie dazu gezwungen. Diese Selbstbehauptung
sowie auch ihre Selbstachtung verbieten ihr es jetzt. Auch
Willibrordus mag in seinem Kloster ein ruhigeres Leben geführt haben,
aber er schiffte sich ein und wählte ein Leben voll Unruhe und
Entsagung, weil er seine Berufung erkannte. Auch unsere Kirche soll
ihre Überzeugung hinaustragen und mit ihren Talenten wuchern
in einer Welt, die zwar einerseits dem Chaos und Zusammenbruch
verfallen ist, in der andrerseits aber der Hunger nach Wahrheit
und Frieden, nach Licht und Kraft überall zutage tritt. An diesem

Ziele mitzuarbeiten kann in Gottes Augen notwendiger sein als

äusseres Wachstum. Auch heutzutage ist der Name eines Augustin
noch von ungeheurer Kraft, wenn auch die Kirche, der er diente,
seit Jahrhunderten unbekannt ist.

In dieser Bereitschaft lasset uns der Zukunft entgegengehen.

Der heilige Geist leitet die Kirche ; unter sein Licht stellen
wir uns mit unserer ganzen geliebten Kirche.


	Unsere Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft

