
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 4

Artikel: Von Lausanne 1927 bis Edinburgh 1937

Autor: Neuhaus, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

Von Lausanne 1927 bis Edinburgh 1937.

In unsern Zeiten höchstgespannter politischer Dynamik
haben 10 Jahre eine gewaltige Bedeutung. In einer solchen
Zeitspanne sind neuerdings geistige, nationale, politische, soziale und
wirtschaftliche Umschichtungen erfolgt, die in andern Epochen
Jahrhunderte der Entwicklung gebraucht hätten. Auch die Kirche
bleibt von diesen Umwälzungen nicht unberührt. Nicht nur in
äusserer, organisatorischer Hinsicht, sondern auch in ihrem
geistig-religiösen Leben wird sie erschüttert. Sie hat sich mit den

neuen Weltanschauungen vom Boden des Evangeliums aus
auseinanderzusetzen. Es lässt sich nicht verkennen, dass im Vergleich
zu diesen Problemen die Fragen, mit denen sich die Faith-and-
Order-Bewegung beschäftigt, beim theologisch ungeschulten
Laienpublikum erheblich an Interesse verlieren. In den Einzelkirchen
ist das statische Element vorherrschend. Nur der Heilige Geist
kann hier eine Dynamik entfesseln, die grosse Wandlungen schafft.
In der Faith-and-Order-Bewegung scheint nun aber die Dynamik
stärker zu werden als die kirchliche Statik, doch nicht so, als ob
in 10 Jahren rastloser und gründlicher theologischer Arbeit Zeichen
und Wunder geschehen wären. Unverkennbar wirkt der Geist
Gottes hier langsam und stetig in der Richtung kirchlicher
Verständigung und Einigung.

An der Edinburgher Konferenz vom 1.—18. August 1937

nahmen 443 Delegierte im Auftrage von 123 Kirchen aus 43 Ländern
teil. Sie war in bezug auf Teilnahme und Zusammensetzung
ökumenischer als die alten ökumenischen Konzilien. Leider fehlten
die Vertreter der grossen deutschen evangelischen Kirche, die in
Lausanne durch ganz bedeutende Theologen zu Worte gekommen
war. Schon dadurch hatte sich das Schwergewicht auf die Kirchen
der angelsächsischen Länder verlagert. Besonders trat die
anglokatholische Richtung der Kirche von England hervor. Stärker
waren die verschiedenen Baptistengemeinschaften vertreten (21

Abgeordnete), die bei der Behandlung der Taufe ihre Stellung sehr

entschieden verfochten. Auch die Abgesandten der orthodoxen
Kirchen des Morgenlandes (34) nahmen wieder lebhaften Anteil
an den Sitzungen. Sie mussten insbesondere in den Fragen über
die Kirche, das Kredo, das Amt und die Sakramente ihre Vor-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1939. 13



— 194 —

behalte machen, die zum grössten Teil von den altkatholischen
Kirchen unterschrieben werden können. Die römisch-katholische
Kirche hatte wiederum Beobachter entsandt. Zwei deutsche
römisch-katholische Theologen hatten sogar wertvolle Arbeiten
über „das Amt und die Sakramente" geliefert.

Die Themata der Konferenz von Edinburgh waren durch
Theologenkomitees vorbereitet worden, welche die Diskussionsgegenstände

gründlich durcharbeiten sollten. Das vorgelegte
Schema konnte aber nicht ganz fertiggestellt werden. Das
Theologenkomitee der Sektion I hatte einen Band über die Lehre von
der Gnade mit aufschlussreichen Arbeiten aus verschiedenen
Kirchen erscheinen lassen. Nach diesem Vorbilde sollten die
Arbeiten über „die Kirche" und „das kirchliche Amt und die
Sakramente", erscheinen. Das hiefür bestimmte Komitee konnte
aber aus wirtschaftlichen Gründen drei Jahre nicht zusammentreten.

Dafür wurde Dr. Zöllner beauftragt, in Verbindung mit
andern deutschen Theologen über „die Kirche und das Wort"
eine Untersuchung herauszugeben, während ein amerikanisches
Komitee unter Dekan Sperry das Thema „Kirchliche Einheit im
Leben und Gottesdienst" bearbeiten sollte. Die Arbeit über „das
Amt und die Sakramente" konnte wohl vollendet werden, aber
sie erschien zu spät, so dass einige Mitglieder des Komitees sie

nicht mehr durchstudieren konnten. Auch die Arbeit „die Kirche
und das Wort Gottes" und eine andere von Prof. Stählin (Münster

i. W.) über „das Mysterium Gottes" sind für Edinburgh
erschienen. Das amerikanische Komitee gab heraus: „Verschiedene
Auffassungen über Einheit", „die Gemeinschaft der Heiligen",
„Nicht-theologische Faktoren bei der Bildung und Vernichtung
der kirchlichen Einheit" und „die nächsten Stufen auf dem Weg
zu einer vereinigten Kirche". Einen ausführlichen Bericht über
den objektiven Fortschritt in der kirchlichen Einheit seit 10 Jahren
veröffentlichte Dr. Douglas.

Das ganze grosse Material war für Edinburgh vorbereitet,
und man hoffte, vorläufig eine volle Diskussion überflüssig zu
machen. Doch war das ein Irrtum, da viele Mitglieder der Sektion
zu spät in den Besitz des Materials kamen.

Im Laufe der zwischen Lausanne und Edinburgh liegenden
10 Jahre hatten sich zwei Auffassungen über das Ziel der Faith -

and-Order-Bewegung schärfer ausgeprägt : Will man eine organische
Vereinigung oder ist man mit einer Art von Kirchenbund wenigstens



— 195 —

als Vorstufe zufrieden? Ist die Interkommunion als erste Stufe
der Einheit aufzufassen oder ist sie als Zeichen einer völligen Einheit

der Schlusspunkt
Die Frage des Episkopates ist immer noch so umstritten wie

in Lausanne. Die einen glauben, ohne bischöfliche Verfassung
zu keiner Einheit kommen zu können, andere sind nur zögernd
bereit, den „historischen" Episkopat anzunehmen, andere schliesslich

sträuben sich immer mehr, die Episkopale Verfassung ins
Auge zu fassen.

In Edinburgh trat sodann eine geistige Kluft zutage, die
vielleicht schwerwiegender ist als die kirchliche Trennung:
Europäische und amerikanische Auffassung erschwerte überall die
Verständigung.

Der den beteiligten Kirchen zur Beratung unterbreitete
Bericht der Edinburgher Konferenz spricht einleitend über die
Erfolge von Faith and Order. An erster Stelle steht die
Interkommunion zwischen den anglikanischen und den altkatholischen
Kirchen. Aber auch eine immer grössere Annäherung der
anglikanischen und orthodoxen morgenländischen Kirchen ist zu
erwähnen. Ferner ist eine Übereinkunft zwischen den anglikanischen
und der lutherischen (bischöflichen) Kirche von Finnland zustande
gekommen. Mit den lutherischen Kirchen Estlands und Lettlands
steht die Kirche von England in aussichtsreichen Verhandlungen.
Andere Kirchen haben einen mehr oder weniger engen Bund
geschlossen. In Dreiviertel aller berichteten Fälle sind korporative
Vereinigungen ins Auge gefasst. Unter dem Drucke nichtchristlicher

Kulturen schliessen sich Missionskirchen leichter zusammen.
Die Bildung der „Kirche Christi in China" aus baptistischen,
kongregationalistischen, methodistischen, presbyterianischen und
reformierten Missionsgemeinden, aus Quäkern und Missionsstationen

der Vereinigten Kirche von Kanada ist besonders typisch.
Der Ursprung der genannten Kirchen aus 6 englisch sprechenden
Ländern hat den Zusammenschluss erleichtert. Der Zusammenschluss

der beiden reformierten Kirchen Frankreichs sowie der
grösseren Methodistenkirchen der USA hat insofern eine geringere
Bedeutung, als hier keine grösseren theologischen oder kulturellen
Unterschiede auszugleichen waren. Immerhin war auch hier ein
neuer kirchlicher Aufbau zu vollziehen. Jedenfalls hat die Faith -

and-Order-Bewegung wirklich eine „Unruhe zur kirchlichen Einheit"
verursacht, die besonders in den USA, dem konfessionell zer-



— 196 —

rissensten Lande, eine wirkliche kirchliche Einigungsbewegung
geschaffen hat.

Die Edinburgher Konferenz behandelte in 4 Sektionen
folgende theologische Fragen: 1. Die Gnade unseres Herrn Jesu

Christi; 2. Die Kirche und das Wort Gottes; 3. Die Kirche Christi,
ihr Amt und ihre Sakramente ; 4. Die Einheit der Kirche im Leben
und Gottesdienst.

I. Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi.

Wenn dieses Thema an erster Stelle behandelt wurde, so

geschah es auf Verlangen der reformatorischen Kirchen, denen
die Glaubensfragen wichtiger sind als die Verfassungsfragen, die
in Lausanne ausgiebig behandelt waren. Die Sektion I, der obiges
Thema überwiesen war, stellt im Vorworte ihres Berichtes fest,
dass die Fragen über die Gnade für die Kirchen keinen Trennungs-
grund mehr bieten dürften.

Zuerst spricht der Bericht über die Bedeutung der Gnade,
„die nur denen bekannt ist, die wissen, dass Gott die Liebe ist
und in der Durchführung seiner Pläne nur aus Liebe handelt.
Seine Gnade offenbart sich in der Schöpfung, Erhaltung und allen
Segnungen dieses Lebens, vor allem aber in unserer Erlösung
durch das Leiden, Sterben und die Auferstehung Jesu Christi,
in der Sendung des Heiligen und lebenspendenden Geistes, in der
Gemeinschaft der Kirche und in der Gabe des Wortes Gottes
und der Sakramente. Das Heil geht allein von Gott aus, der nicht
auf Grund menschlicher Verdienste, sondern allein durch seine

freie überströmende Liebe zum Handeln getrieben wird."
Vielleicht ist hier zu wenig Gewicht darauf gelegt, dass der Mensch
durch die ihm vom Heiligen Geist verliehene Gnade befähigt wird,
mit Gott an seinem Heile mitzuwirken. Mit dieser Gnadenhilfe
kann er ein an Früchten reiches Leben im Dienste Gottes und der
Mitmenschen verbringen.

Im zweiten Teile behandelt der Bericht das Verhältnis von
„Rechtfertigung und Heiligung". „In seiner Liebe
rechtfertigt und heiligt uns Gott durch Christus. Seine geoffenbarte
Gnade eignet sich der Mensch durch Glauben an, der wiederum
ein Geschenk Gottes ist. Rechtfertigung und Heiligung sind zwei
unzertrennliche Seiten des Handelns Gottes am sündhaften
Menschen.



— 197 —

Rechtfertigung ist die Tat Gottes, durch die er uns und die

ganze Kirche im Heiligen Geist beständig erneuert, indem er uns
von der Macht der Sünde frei macht, uns in der Heiligung wachsen
lässt und durch Teilnahme an seinem Tod und seinem erhöhten
Leben in die Ähnlichkeit seines Sohnes verwandelt. Diese

Erneuerung, die uns zu beständigem Wandel im Geist und zum
Widerstand gegen das Böse antreibt, bleibt ganz und gar Gottes
Gabe.

Glaube ist mehr als eine rein verstandesmässige Zustimmung
zur Offenbarung in Jesus Christus. Glaube ist herzliches
Vertrauen auf Gott und seine Verheissung. Glaube ist die völlige
Hingabe unser selbst an Jesus, den Heiland und Herrn."

Der dritte Teil des Berichtes spricht über „die Souveränität
Gottes und die Antwort des Menschen", d. h. über das

schwierige Problem, das wohl immer problematisch bleiben wird,
über Prädestination und Willensfreiheit. „Die Souveränität Gottes
steht über allem. Gottes Souveränität ist sein alles beherrschender,
alles umfassender Wille und Plan, der sich auf einen jeden Menschen
und die gesamte Menschheit erstreckt und in Jesus Christus
offenbar geworden ist. Es ist der Wille Gottes, dass der Mensch
sich die Gnade Gottes durch eigene Willenstätigkeit aneignet und
für diese Entscheidung verantwortlich bleiben soll. Viele Theologen

haben es versucht, mit philosophischen Methoden den
scheinbaren Gegensatz zwischen Gottes Gnade und der menschlichen

Verantwortlichkeit zu überbrücken. Doch sind solche

Spekulationen kein Bestandteil des christlichen Glaubens. Über
diese Frage herrschte in der Kommission Einstimmigkeit, so dass

kein Grund besteht, in dieser Hinsicht irgendwelche Trennungen
zwischen den Kirchen aufrecht zu erhalten.''

Die Frage „Prädestination und Willensfreiheit" scheint doch
nicht gründlich genug behandelt zu sein. Gewiss kann die
Antithese: Gottes Souveränität und menschliche Verantwortung nicht
durch philosophische Spekulationen überwunden werden, aber
es wäre doch darauf hinzuweisen, dass sowohl die katholische wie
die reformatorische Theologie von ihrem Boden aus dieser Frage
tief auf den Grund gegangen ist. Sie wurde nicht nur philosophisch
beleuchtet.

Im vierten Teile über „Kirche und Gnade'' wird die
Kirche definiert als „Leib Christi, die gesegnete Gemeinschaft aller
Gläubigen im Himmel und auf Erden, die Gemeinschaft der



— 198 —

Heiligen. Sie ist zugleich die Verwirklichung von Gottes gnädigem
Plan in der Schöpfung und Erlösung und das ständige Werkzeug
der Gnade Gottes in Christus durch den Heiligen Geist, der ihr alles
durchdringendes Leben ist und sie fortwährend in allen ihren
Teilen heiligt. Aufgabe der Kirche ist die Verherrlichung Gottes
in ihrem Leben und Gottesdienst, das Evangelium aller Kreatur
zu verkündigen und in der Gemeinschaft und dem Leben des

Heiligen Geistes alles gläubige Volk aller Rassen und Nationen
zu erbauen. Hierfür verleiht Gott seine Gnade in der Kirche an
deren Glieder durch sein Wort und Sakrament, sowie dadurch,
dass der Heilige Geist beständig in ihr gegenwärtig ist."

Von anglikanischer Seite wurde dieser Kirchenbegriff als zu
weit gefasst beanstandet. Im Neuen Testament werde nie die
Gesamtheit der Gläubigen im Himmel und auf Erden „Kirche"
genannt. Der Herr offenbart sich in einer sichtbaren Kirche,
wie das Wort „Leib Christi" beweist. Die katholische Kirche
dürfe nicht mit der Gemeinschaft der Heiligen gleichgesetzt werden.
Der Begriff der sichtbaren Kirche bedürfe einer genaueren
Definition. Von orthodoxer Seite, die sich hier auf die kirchliche
Tradition stützen kann, wurde demgegenüber betont, dass auch die
Vollendeten des Himmels zur Kirche gehören. Übrigens wurde
der Kirchenbegriff bei andern Themen behandelt, so dass eine
Überschneidung unvermeidlich war. Wir kommen darauf zurück.

Der fünfte Teil des Berichtes über die Gnade beschäftigt
sich mit der „Gnade im Verhältnis zu dem Wort und den
Sakramenten". Unter „Wort" wird hier nur die Heilige Schrift
und die Predigt verstanden. „Das Wort und die Sakramente sind
Gaben Gottes, die er durch Jesus Christus der Kirche verleiht
zur Erlösung der Menschheit. In beiden wird die Gnade Gottes
in Christus offenbart, ausgespendet und im Glauben empfangen.
Diese Gnade ist eins und unteilbar. Das Wort ist das von Gott
verordnete Mittel, durch das seine Gnade den Menschen kund
getan wird. Es ruft sie zur Busse, sichert ihnen die Vergebung
zu, bringt sie zum Gehorsam und erbaut sie in der Gemeinschaft
des Glaubens und der Liebe.

Die Sakramente dürfen niemals als etwas für sich Bestehendes
betrachtet werden, sondern stets nur als die Sakramente der
Kirche, die der Leib Christi ist. Die Bedeutung der Sakramente
hegt in dem beständigen Wirken des Heiligen Geistes, der das
Leben der Kirche ist. Durch die Sakramente entwickelt Gott in



— 199 —

all ihren Gliedern ein Leben der beständigen Gemeinschaft mit
ihm, das in ihrer Bruderschaft gelebt wird, und er setzt sie so in
den Stand, seinen Willen im Leben der Welt zu verkörpern. Aber
Gottes Güte darf nicht als durch seine Sakramente eingeschränkt
aufgefasst werden.

Zwischen den Kirchen oder innerhalb der Kirchen, die durch
uns vertreten werden, ist der Nachdruck verschieden, der auf das
Wort oder auf die Sakramente gelegt wird, aber wir stimmen
darin überein, dass ein solcher Unterschied kein Hindernis der
Einigung zu sein braucht."

Die Überbetonung des Wortes in den Reformationskirchen
unter Vernachlässigung des sakramentalen Prinzips und die
Überbewertung des Sakramentalismus unter Hintansetzung der Predigt
und Schriftlesung in andern Kirchen müssen zum harmonischen
Ausgleich gebracht werden. Wort und Sakrament gehören so

zusammen, dass das eine nicht durch das andere überherrscht
oder gar in den Hintergrund gedrängt wird. Das Thema der
Sakramente ist noch an anderer Stelle behandelt worden, welche
die Schwierigkeiten stärker hervortreten lässt.

Endlich schliesst der Bericht der I. Sektion mit einer
Erklärung über das „sola gratia". Es wird festgestellt, dass einige
Kirchen auf diesen Ausdruck grossen Wert legen, während er in
andern vermieden wird. Darüber hat viel Streit geherrscht. Die
folgende Erklärung fand allgemeine Zustimmung: „Unser Heil
ist die Gabe Gottes und die Frucht seiner Gnade. Sie ist nicht
auf das Verdienst des Menschen gegründet, sondern hat ihre
Wurzel und ihren Grund in der Vergebung, die Gott in seiner
Gnade dem Sünder gewährt, den er annimmt, um ihn zu heiligen.
Wir glauben indessen nicht, dass das Handeln Gottes die menschliche

Freiheit und Verantwortlichkeit ausser Kraft setzt. Echte
Freiheit wird vielmehr dann allein erlangt, wenn man der
göttlichen Gnade im Glauben antwortet. Widerstand gegenüber
Gottes ausströmende Liebe bedeutet nicht Freiheit, sondern

Gebundenheit, und vollkommene Freiheit wird nur in der völligen
Übereinstimmung mit dem guten, angenehmen und vollkommenen
Willen Gottes gefunden."

Die Annahme dieses Berichtes der I. Sektion hatte eine solche
Freude ausgelöst, dass die Mitglieder spontan das Lied „Nun
danket alle Gott !" sangen.



— 200 —

Die zweite Sektion behandelte das Thema:

II. Die Kirche Christi und das Wort Gottes.

Der Bericht zerfällt in folgende Unterabteilungen: 1. Das
Wort Gottes. 2. Heilige Schrift und Tradition. 3. Die Kirche:
Unser gemeinsamer Glaube. 4. Die Kirche: Gemeinsame und
abweichende Auffassungen. 5. Die Kirche und das Reich Gottes.
6. Die Aufgabe der Kirche. 7. Die Gabe der Prophétie und das

Amt des Wortes. 8. Die Una Sancta und unsere Spaltungen.
In dieser Sektion wurden die Vertreter der deutschen evangelischen

Kirche schmerzlich vermisst, weil in ihren Händen die
Vorarbeiten wesentlich gelegen hatten. Die lutherische und kal-
vinische Theologie legt auf den Begriff des Wortes Gottes ja
besonderes Gewicht. Für die Engländer war es nicht immer
leicht, genau zu verstehen, welchen Sinn sie mit dem Begriffe
verbindet.

Beherrschend war hier die Frage um die Kirche. Das aber

war der schwächste Punkt im ganzen Edinburgher Programm,
dass der Kirchenbegriff nicht vorher genügend abgeklärt war.
Die Arbeiten aller Kommissionen wurden immer wieder durch
diesen Mangel gestört. Es muss die Hauptaufgabe der nächsten
10 Jahre sein, alle theologische Arbeit auf diesen Punkt zu
konzentrieren : Was ist der Sinn der Kirche im Plane Gottes % Was
ist die Lehre Christi und seiner Apostel, was sagt die
Kirchengeschichte hierüber

Wohl hatte Lausanne 1927 im offiziellen Bericht eine Erklärung
über das Wesen der Kirche ausgearbeitet, die allgemeine Zustimmung

fand. Danach ist die Kirche die von Gott gegründete
Gemeinschaft der Christgläubigen, deren Haupt Christus, deren
inneres Leben der Heilige Geist ist. Sie ist die berufene Künderin
der Heilsbotschaft und das von Gott bestimmte Werkzeug zum
Heile und zur Heiligung der Menschheit. Die Kennzeichen der
Kirche, die ihrem Wesen nach eine sein muss, seien: einig, heilig,
katholisch und apostolisch.

Die Einheit sei notwendig", um der Welt ihr Leben zu
offenbaren. Schon heute zeige sich bei allen Kirchen eine gewisse
Einheit, die sich in gewissen Merkmalen manifestiere: Besitz und
Gebrauch der Heiligen Schrift, Glaube an Gott, wie er in Christo
Mensch geworden und sich in ihm geoffenbart hat, der Missions-



— 201 —

beruf, der Gebrauch der Sakramente, ein Amt für die Seelsorge,
die Predigt, die Gemeinschaft im Gebet und Gottesdienst. Diese
Erklärung wurde aber mit verschiedenen Anmerkungen
versehen, welche aufzeigten, welch grosse Differenzen in dieser Frage
noch bestehen. Wenn auch der Besitz der Heiligen Schrift allen
gemeinsam sei, so sei die Auslegung doch verschieden. Die einen
wollen die Schrift autoritativ durch die Tradition auslegen, andere
berufen sich auf das persönliche Zeugnis des Heiligen Geistes,
wieder andere suchen die Auslegung in der Tradition und im
unmittelbaren Zeugnis des Heiligen Geistes. Es herrschte in Lausanne
Unstimmigkeit über die Beziehung der sichtbaren zur unsichtbaren
Kirche, über die Autorität der sichtbaren Ordnung in der Kirche
(ob die Verfassung der Kirche in ihren Grundzügen von Christus
bestimmt sei oder sich unter Leitung des Heiligen Geistes
verschiedene Ausdrucksformen schaffen könne). Manche der in
Lausanne vertretenen Kirchen hielten sich für die wahre Kirche,
andere wieder nehmen an, dass die wahre Kirche in ihren Kirchentypen

oder in allen zusammen zu finden sei. Auch über das Amt
gingen die Meinungen in Lausanne weit auseinander. Ist ein
bestimmtes Amt von Christus vorgesehen Oder hat sich ein
solches in der Geschichte als notwendig erwiesen Ì Oder ist
überhaupt keine bestimmte Form des Amtes vorgesehen Ist die

Spaltung der Kirche in allen Fällen durch Sünde entstanden
Oder ist sie eine Folge verschiedener Geistesgaben und verschiedenen
Verständnisses der Wahrheit

Alle diese Fragen mussten in Lausanne offen gelassen werden.
Sind die Gegensätze nun in Edinburgh überbrückt worden % Oder
ist eine Annäherung der verschiedenen Standpunkte erfolgt %

Der Edinburgher Bericht erklärt, dass die Kirche auf Erden
nach Gottes allmächtigem Willen durch Jesus Christus gegründet
sei. Sie ist das Volk des Neuen Bundes, demgegenüber Israel
nur ein Schatten war. Sie ist der Haushalt Gottes und der Leib
Christi, dessen Glieder ihr Leben und ihr Einssein in ihrem Haupte
Jesus Christus haben. Über das Wirken Christi in der Kirche
durch seinen Heiligen Geist herrscht unter den verschiedenen

Kirchen eine übereinstimmende Auffassung. Christus ist durch
den Heiligen Geist in der Kirche als Prophet, Priester und König
allezeit gegenwärtig. Diese Gegenwart ist wirksam und offenbar
in der Verkündigung des Wortes, in der gläubigen Verwaltung der

Sakramente, in den in seinem Namen dargebrachten Gebeten



— 202 —

und in der Erneuerung des Lebens, wodurch er die Gläubigen
befähigt, Zeugnis von ihm abzulegen.

Doch konnte auch in Edinburgh keine Einigung erzielt werden
über die Fragen: Ist Christus immer bei seinem Volke gegenwärtig
oder nur dort, wo sein Wort rein verkündigt und im Glauben

angenommen wird In welchem Masse hängt die Gewissheit,
dass eine wirkliche Berührung mit Christus stattfindet, von dem
Amt und den Sakramenten, oder vom Worte Gottes in der Kirche,
oder vom inwendigen Zeugnis des Heiligen Geistes oder von allen
diesen Momenten zusammen ab

Weiter wird die Kirche erklärt als die Gemeinschaft derer,
die von Gott berufen sind, Zeugnis abzulegen von seiner Gnade und
Wahrheit. Diese sichtbare Gemeinschaft war schon in Israel zu
finden und ist jetzt im neuen Israel Wirklichkeit geworden, dem
das Amt der Versöhnung übergeben ist. Das ist die ekklesia
des Neuen Testamentes. Sie ist der Bereich der Erlösung. Ausserhalb

der Kirche kann der Mensch normalerweise nicht zur
vollen Erkenntnis Gottes kommen, noch ihn in Wahrheit anbeten.

Das Gemeinsame, das hier festgestellt wird, ist aber recht
gering im Vergleich zu den Abweichungen, die angeführt werden
und die sich etwa in folgenden Fragen zusammenfassen lassen.

Ist die Kirche nicht nur die sichtbare, erlöste und erlösende
Gemeinschaft, sondern auch die unsichtbare Gemeinschaft der
vollkommen Erlösten Die unsichtbare Kirche sei keine im
platonischen Sinne ideale Gemeinschaft im Unterschiede von der Kirche
auf Erden, sondern die unsichtbare Kirche sei mit der sichtbaren
unzertrennlich verbunden, obwohl sich ihre Grenzen nicht
vollkommen decken.

Eine andere Frage: Ist das Wort „Kirche" als Bezeichnung
für die Gemeinde der wahren, nur Gott bekannten Christen zu
brauchen? Von der unsichtbaren Gemeinschaft als der wahren
Kirche zu sprechen, führt zu dem bedenklichen Gedanken, als

brauche die wahre Kirche nicht sichtbar zu sein und als sei die
sichtbare Kirche nicht notwendigerweise die wahre Kirche.
Trotzdem besteht darüber Übereinstimmung, dass die Zahl der
wahren Christen Grenzen habe, die dem menschlichen Auge
verborgen und nur Gott bekannt ist. Eine Übereinstimmung im
Kirchenbegriff ist damit allerdings nicht hergestellt.

Ein anderer Unterschied in der Auffassung über die Kirche
tritt klarer hervor, wo es sich um die Mitgliedschaft zur Kirche



— 203 —

handelt. Gehören alle Getauften, die sich nicht durch Wort oder
Tat von Christus loslösen, zur Kirche Oder gehören nur die
zur Kirche, die ein öffentliches Bekenntnis ihres Glaubens an
Christus abgelegt haben Hier spielen die Auffassungen der
Baptisten stark hinein.

Wir wollen hier gleich die Hindernisse erwähnen, die sich der
Einigung entgegenstehen, welche ebenfalls in der Differenz über
den Kirchenbegriff begründet sind und in Edinburgh in einem
andern Zusammenhang behandelt wurden.

Die am schwersten zu überwindenden Hindernisse für eine
Glaubenseinheit zeigen sich dort, wo die kirchliche Verfassung
oder Form der Gottesdienste zur Glaubenslehre gehören. Es
stehen sich die „autoritären" und die „personellen" Kirchentypen
gegenüber. Mit dem autoritären Kirchentypus ist die Betonung
einer göttlichen Gegebenheit, sei es in der Heiligen Schrift, oder
in der Kirchenordnung oder in der Form des Gottesdienstes gemeint,
während bei dem personellen Kirchentypus die persönliche
Erfahrung der göttlichen Gnade und die religiöse Freiheit das Wichtigste

ist. Zwischen diesen äussern Gegensätzen befinden sich
Übergangsformen. Diese beiden Kirchentypen decken sich übrigens
keineswegs mit der Antithese bischöflicher oder nichtbischöflicher
Verfassungen.

Es wird sodann auf die Gegensätze hingewiesen, die in gleicher
Weise theologisch-kirchlich wie soziologisch-politisch bedingt sind.
Dazu gehören die in den „Nationalkirchen" hervortretenden
Gefahren der Abschliessung und der Beherrschung durch den Staat.
Aus dieser Problematik der Lage ihrer Mutterkirchen erwachsen
insbesondere den Kirchen in den Missionsgebieten grosse Schwierigkeiten.

Ferner werden die Hindernisse erwähnt, die auf geschichtlichen

Faktoren beruhen, wie das bei den Trennungen zwischen
den Kirchen Europas und Asiens der Fall ist. Schliesslich liegen
auch Hindernisse kulturellen Ursprunges vor: Hemmnisse der
Rasse, des Volkstums, der Klasse, der geistigen Haltung und
seelischen Versäumnisse.

Nach alledem kann ruhig gesagt werden, dass in der Bestimmung

des Kirchenbegriffes seit Lausanne kein wirklicher
Fortschritt erzielt ist. Die alten Gegensätze treten unvermindert auf,
so sehr auch anzuerkennen ist, dass sie vornehm und sachlich

ausgetragen werden. Es will uns scheinen, als ob erst dann die



— 204 —

Schwierigkeiten ausgeglichen werden können, wenn die grossen
biblischen Konzeptionen über die Kirche in ihrer ganzen Fülle
gründlich ausgearbeitet sein werden.

Gehen wir nun noch kurz auf einzelne Abteilungen des Berichtes
der II. Sektion ein. Er beginnt unter der Überschrift das Wort
Gottes mit der Erklärung, dass Gottes Wort immer lebendig
und dynamisch und mit Gottes Tun untrennbar verbunden ist.
Gott offenbart sich uns durch sein Handeln, wodurch er die
Erlösung der Menschheit vollbracht und die persönliche Gemeinschaft
mit ihm wiederhergestellt hat. In der Fülle der Zeit wird das Wort,
der ewige Sohn des Vaters, offenbar in Christus, unserm Herrn,
dem fleischgewordenen Wort, und in seinem Erlösungswerk. Das
Wort gipfelt in der Gabe des Heiligen Geistes und in dem Leben,
das er der Kirche verleiht. „Wir bekennen uns einmütig zu der
Einzigkeit und alles beherrschenden Bedeutung der Offenbarung,
die uns in Christus geschenkt ist, in dessen Namen aller Welt das

Heil angeboten wird." Es gibt keine Offenbarung, die mit jener
Christi auf einer Ebene steht, aber manche nehmen eine praeparatio
evangelica durch die mosaische Religion oder andere Religionen
an. Sie glauben auch, dass sich Gott in der Natur und Geschichte

zu erkennen gibt. Andere nehmen an, dass die Kirche allein die

Offenbarung zu bezeugen hat, die im Alten und Neuen Testament
enthalten ist. — Diese Differenzen sind indessen nicht so gross,
dass sie kirchliche Trennungen rechtfertigen könnten.

Ein schwieriges Kapitel war die Heilige Schrift und die
Tradition, weil hier katholische und protestantische Auffassungen

kollidieren, die wiederum auf beiden Seiten auseinandergehen.

Der Bericht sagt: „Gott hat uns für die Offenbarung im Wort
ein in Worte gefasstes Zeugnis gegeben. Dieses Zeugnis ist die

Heilige Schrift, die deshalb die hauptsächhche Norm für das

Leben, den Gottesdienst und die Lehre der Kirche ist. Wir
erkennen eine, wenn auch unvollkommene Parallele zwischen der
Inspiration der Heiligen Schrift und der Fleischwerdung des

Wortes in unserm Herrn Jesus Christus: in beiden kommt es zu
einer durch den Heiligen Geist bewirkten Vereinigung des
Göttlichen mit dem Menschlichen und einer Annahme menschlicher
Begrenzung um des Heilsplanes Gottes willen. Wir sind alle
davon überzeugt, dass diese Auffassung von der Offenbarung
durch wissenschaftliche Arbeit an der Bibel nicht erschüttert



— 205 —

werden kann. Diese Arbeit kann vielmehr, wenn sie sich ihres
wahren Wesens bewusst ist, der Kirche einen wichtigen Dienst
leisten und ihr zur rechten Auslegung der Heiligen Schrift verhelfen,
wenn ihr die notwendige Freiheit nicht versagt wird."

Von diesem Gesichtspunkt aus kann die Aufgabe der Kirche,
die Schrift zu interpretieren und kritisch zu behandeln, richtig
erfasst und erreicht werden.

In dem Bericht wird die Tradition sehr schön als „der lebendige
Strom des kirchlichen Lebens" bezeichnet. Über das Verhältnis
von Schrift und Tradition wird zunächst der orthodoxe Standpunkt
erwähnt, der zugibt, „dass es Anschauungen geben kann, die zwar
weit verbreitet sind, die aber, weil sie der Schrift widersprechen,
nicht die wahre Autorität der Tradition besitzen. Aber sie schliessen

von der Tradition manche Glaubensüberzeugungen nicht aus,
die zwar nicht ausdrücklich in der Schrift zu finden sind, dieser
aber auch nicht widersprechen."

Etwas unverständlich ist der Satz, dass die vom Heiligen
Geiste erleuchtete Kirche Werkzeug bei der Entstehung der Bibel
gewesen sei. Die Bibel ist wohl in ihrem neutestamentlichen
Teil in der Kirche entstanden, nicht aber durch die Kirche instru-
mentaliter hergestellt. Der Kirche verdanken wir den Kanon,
die Sichtung und Trennung der apostolischen von den
nichtapostolischen und apokryphen Schriften. Zur Scheidung aber
berief sich die Kirche auf die ununterbrochene Tradition. Insofern
beruht die Bibel des Neuen Testamentes auf der kirchlichen
Tradition.

Der orthodoxen Auffassung vom Verhältnis von Schrift und
Tradition steht die protestantische gegenüber, „dass die Kirche
auf Grund ihrer Anerkennung der Bibel als der unentbehrlichen
Urkunde des geoffenbarten Wortes Gottes ausschliesslich an die

Bibel gebunden sei als einzige Richtschnur für Glaube und Leben".
Aber auch die Tradition besitze eine bedingte Autorität, sofern
sie auf der Bibel selbst begründet sei.

Unserer Meinung nach ist die Bibel die Norm der Tradition.
Man darf aber die Bibel und die Tradition nicht als zwei
voneinander getrennte, sich selbst genügende Einheiten auffassen.
Sie stehen untereinander in engster Verbindung. Diese Beziehungen
bedürfen noch einer gründlichen Untersuchung. Heute herrschen
noch in allen Kirchen der Edinburgher Konferenz Unklarheiten



— 206 —

über den Begriff, über den Umfang und über die Autorität der
Tradition. Das geht aus der gemeinsamen Erklärung deutlich
hervor.

Der Abschnitt Kirche und Reich Gottes sagt, dass das
Reich Gottes überall gefunden wird, wo der Mensch dem Willen
Gottes gehorsam ist. Bezüglich des Verhältnisses von Kirche und
Reich Gottes wie bezüglich des Ausmasses, in dem sich schon auf
Erden das Reich Gottes offenbart, bestehen aber grosse
Unterschiede. Hier wird Kirche und Gottesreich identifiziert, dort
wird ein Unterschied gemacht zwischen beiden, und man erwartet
das Kommen des Reiches Gottes nur in der Endherrlichkeit.
Anderswo wird das Reich Gottes als die immer zunehmende
Herrschaft der in Jesus Christus geoffenbarten Gerechtigkeit
und Liebe Gottes auf allen Lebensgebieten aufgefasst. Es wird
schliesslich darauf hingewiesen, dass die verschiedenen Kirchen
diesen Unterschieden verschiedene Bedeutung beimessen.

Ein in der ökumenischen Bewegung neues Thema wurde in
Edinburgh mit: „die Gabe der Prophétie und das Amt
des Wortes" behandelt. „Die Inspiration des Heiligen Geistes
sei zunächst den berufenen Dienern am Worte Gottes gegeben.
Auf diese Weise sei die Offenbarung nicht nur ein Geschehen der
Vergangenheit, sondern ein immer gegenwärtiges Wort, durch das
Gott unmittelbar zu der Seele spreche. Alles Wirken des Geistes
ist ausserdem Bezeugung von Gottes göttlichem Handeln. Hier
findet das Prophetenamt seinen Platz im gemeinsamen Leben der
Kirche. Es ist das Werk des Heiligen Geistes, die eine in Christus
geoffenbarte Wahrheit auf die Zeitumstände anzuwenden. Die
Aufgabe, für das Evangelium Zeugnis abzulegen, liegt nicht nur
den ordinierten Amtsträgern ob. Auch die Laien können die Gabe
der Prophétie haben und sollen davon Gebrauch machen. Der
Geist darf bei also Veranlagten und Berufenen in der Kirche
nicht ausgelöscht werden. Die Kirche muss vielmehr die
Prophétie an der ihr anvertrauten Wahrheit prüfen und behalten,
was gut ist."

Gewiss sollen die Laien zum Leben der Kirche beitragen,
aber die Ermutigung zur Weckung der Gabe der Prophétie ist
doch eine gefährliche Sache. Der „Prophet" lässt sich nicht gerne
von der Kirche kontrollieren und verantwortlich machen.

Im letzten Abschnitt über die Una Sancta werden die
Angehörigen der Kirchen zur Busse aufgerufen, damit nicht nur



— 207 —

ihre Führer, sondern auch alle Gemeindemitglieder verstehen,
dass die christliche Einheit, die im Neuen Testament vorausgesetzt

wird, im Worte Gottes mitenthalten ist und einen Ruf
Gottes an die Christenheit bedeutet.

Im IV. Kapitel des Edinburgher Berichtes wird das Thema :

/Ì7. Die Gemeinschaft der Heiligen

behandelt. Der Ausdruck wird in dem Sinne verstanden, dass

alle, die „in Christus" sind, durch den Heiligen Geist zu einer
Gemeinschaft zusammengefasst sind. Manche setzen die Gemeinschaft

der Heiligen der heiligen katholischen Kirche gleich. Andere
sehen in der communio sanctorum die Aufgabe der Kirchen, ihre
Glieder zu heiligen. Andern ist sie ein Ausdruck für die Gemeinschaft

derer, die im Zustande der heiligmachenden Gnade stehen.
Für die orthodoxen und verwandten Kirchen bedeutet sie nicht
nur Gemeinschaft der lebenden mit den abgeschiedenen Christen,
sondern auch mit den Engeln und besonders mit der heiligen Jungfrau

und Gottesgebärerin Maria. Schliesslich übersetzen noch

einige das koinonia ton hagion mit Teilnahme am Heiligen, d. h.

an den kirchlichen Gnadenmitteln.
Über die HeiligenVerehrung wird als allgemeine Überzeugung

gesagt : „Wir alle sind darin einig, dass wir uns voll Dankbarkeit derer
erinnern sollten, die als Nachfolger Christi zu ihrer Zeit ein gutes
Bekenntnis ablegten und dadurch für Christus und sein Reich
Siege erfochten. Unter keinen Umständen sollte die Vorhebe
für dieses Lehrstück das alleinige Mittlertum Christi als unseres
Herrn und Erlösers verdecken oder verdunkeln. Die Ehrung der

Heiligen darf auch nicht zu Aberglauben oder Missbrauch
herabsinken."

Der ganze Verhandlungsgegenstand lag besonders der orthodoxen

Kirche am Herzen, deren religiöses Leben im Heiligenkult
einen grossen Reichtum erhalten hat. Der Bericht hat hier für
die ökumenische Bewegung einen neuen Boden aufgebrochen,
der die Kirchen in einem richtigen Verständnis für eine gesunde

Heiligenverehrung zusammenführen kann.

Die III. Sektion hatte sich mit dem Thema zu beschäftigen,
das bereits in Lausanne unter „das geistliche Amt" und „die
Sakramente" behandelt wurde:



208

IV. Die Kirche Christi: Ihr Amt und ihre Sakramente.

Kirche, Amt und Sakramente — diese Dreieinheit ist sowohl
in Lausanne wie in Edinburgh die crux theologorum gewesen.
In Lausanne hatte man sich bei der Erörterung der Sakramente
auf Einzelheiten nicht eingelassen. Man stellte dort aber ein
stärker werdendes Gefühl für die Bedeutung und den Wert der
Sakramente im kirchlichen Gemeinschaftsleben fest. Die Sakramente

beruhen auf göttlicher Stiftung und sollen in der Kirche
dankbar als göttliche Gaben gebraucht werden. Ausser der
göttlichen Einsetzung gehören zum Sakrament ein äusseres Zeichen
und eine innere Gnadengabe. Über die Zahl der Sakramente wurde
nur festgestellt, dass die orthodoxen und altkatholischen Kirchen
7 Sakramente annehmen und dass zu ihrer gültigen Verwaltung
die rechte Materie, die rechte Form und das rechte Amt notwendig
seien. Andere betrachten nur Taufe und Abendmahl als
Sakramente. Andere schätzen zwar die sakramentale Idee, gebrauchen
aber die äussern Zeichen der Sakramente nicht, weil sie meinen,
dass alle geistlichen Güter in umittelbarer Berührung mit Gott durch
seinen Geist gegeben werden. Lausanne beschäftigte sich dann nur
mit Taufe und Abendmahl als den allgemein anerkannten
Sakramenten.

„Wir glauben, dass wir durch die im Namen des Vaters, des

Sohnes und des Heiligen Geistes zur Vergebung der Sünden mit
Wasser vollzogene Taufe durch einen Geist alle zu einem Leibe

getauft sind. Mit dieser Erklärung beabsichtigen wir nicht,
die Unterschiede in Auffassung, Deutung und Gebrauch der Taufe
zu verwischen, die unter uns bestehen." „Wir glauben, dass in
der heiligen Kommunion unser Herr gegenwärtig ist und dass wir
darin Gemeinschaft mit Gott, unserm Vater, haben in seinem Sohne
Jesus Christus, unserm lebendigen Herrn, der da ist unser eines

Brot, gegeben für das Leben der Welt und erhaltend das Leben
aller, die sein sind, und dass wir dabei zugleich in der Gemeinschaft
mit allen stehen, die mit ihm verbunden sind. Wir stimmen darin
überein, dass das Sakrament des heiligen Abendmahles die heiligste
gottesdienstliche Handlung der Kirche ist, eine Feier, in welcher
der erlösende Tod des Herrn ins Gedächtnis gerufen und verkündigt
wird und dass dieses Sakrament zugleich ein Lob- und Dankopfer
ist und ein Akt feierlichster Selbstdarbringung.



— 209 —

Es gibt unter uns verschiedene Anschauungen, besonders über
folgende Punkte: 1. die Art und Weise der Gegenwart unseres
Herrn, 2. den Gedächtnis- und Opfergedanken, 3. das Verhältnis
der Elemente zu der Gnade, die übermittelt wird, 4. die Beziehung
zwischen dem Geistlichen, der das Sakrament verwaltet, und
der Gültigkeit und Wirksamkeit der heiligen Handlung. Wir
sind uns dessen wohl bewusst, dass die Wirklichkeit der göttlichen
Gegenwart und der göttlichen Gabe in diesem Sakrament von
menschlichem Denken niemals völlig begriffen und in menschlichen

Worten niemals vollkommen ausgesprochen werden kann."
Ist nun Edinburgh den in Lausanne nur erwähnten Problemen

nähergetreten? Edinburgh sagt über die Sakramente im
allgemeinen : „Alle Kirchen gründen ihre Sakramentenlehre und
-Ordnungen auf den Glauben, dass nach dem Zeugnis des Neuen
Testamentes die von ihnen anerkannten Sakramente von Christus
selber eingesetzt worden sind." „Taufe und Abendmahl nehmen im
Gemeinschaftsleben der Kirche von Anfang an eine zentrale
Stellung ein." „Die Sakramente sind Christi Gaben an seine
Kirche." „Alle kirchliche Überlieferung in bezug auf die Sakramente

ist an der Hand der Heiligen Schrift zu kontrollieren und
zu prüfen." Hierzu machen die Orthodoxen und andere Kirchen
den Zusatz: „Alle Sakramente lassen sich auf die Heilige Schrift
gründen, wie sie in der heiligen Überlieferung unter Leitung
des der Kirche innewohnenden Heiligen Geistes vervollständigt,
erklärt, ausgelegt und verstanden ist." Dazu bemerken
anglikanische Delegierte, dass ihre Kirche solche Riten verbiete, welche
der Heiligen Schrift zuwiderlaufen. Sie beschränken andererseits
die Notwendigkeit der Begründung aus der Heiligen Schrift auf
heilsnotwendige Glaubensartikel.

Über das Wesen der Sakramente wird gesagt: „Die
Sakramente sind der Kirche von Christus als äussere, sichtbare
Zeichen seiner unsichtbaren Gnade verliehen. Sie sind nicht blosse

Zeichen, sondern Unterpfänder und Siegel der Gnade und Mittel
des Empfanges." „Die Gnade wird in den Sakramenten durch
das persönliche Wirken Christi den Gläubigen mitgeteilt." „Der
Glaube des Empfängers ist daher eine notwendige Bedingung
für den wirksamen Empfang der Gnade." „Gottes Gnadenwirken
ist nicht durch seine Sakramente beschränkt." Hierzu bemerken
die Orthodoxen, sofern der Nichtempfang der Sakramente nicht
auf Verachtung oder schuldhafte Vernachlässigung zurückzuführen

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1939. 14



— 210 —

ist, da die Sakramente als von Gott eingesetzte Gnadenmittel im
allgemeinen heilsnotwendig sind. „Christus macht das Sakrament
zum wirklichen Sakrament. Der Diener handelt nur als
instrumentum (animatum)." „Die Sakramente werden von den
Geistlichen als Diener der Kirche vollzogen und nicht kraft irgendeiner
persönlichen Vollmacht." Alle diese Thesen können auch von der
römischen Theologie unterschrieben werden. Kontrovers und für
spätere Diskussionen vorbehalten bleiben die Fragen der
Verpflichtung, von den Sakramenten Gebrauch zu machen, ferner, ob
und inwiefern sie heilsnotwendig sind.

Über die Zahl der Sakramente konnte keine Einigung
erzielt werden. Die orthodoxe, assyrische, koptisch-ägyptische,
syrisch-orthodoxe, armenische, altkatholische Kirche und viele
Gläubige anderer Kirchen nehmen die Siebenzahl an, während
die protestantischen Kirchen nur zwei anerkennen. Die
anglikanische Kirche hat die Zahl der Sakramente niemals festgelegt,
weist aber der Taufe und dem Abendmahle eine überragende
Stellung zu und erklärt sie allein für heilsnotwendig. Einige
Lutheraner schliessen sich diesem Standpunkt an. Quäker und
Heilsarmee, die hier zum ersten Male als besondere kirchliche
Gemeinschaft auftritt, kennen keine sakramentalen Handlungen.
Die Bestimmung der Zahl hängt stark von der Definition ab, die
die einzelnen Kirchen dem Sakramente geben. Die meisten
protestantischen Kirchen besitzen Riten, die den andern fünf
Sakramenten der genannten katholischen Kirchen entsprechen. Auch
wenn für diese die Bezeichnung „Sakrament" abgelehnt wird, sind
sie doch nach der IL Helvetischen Konfession „instituta Dei
utilia". Die grössten Schwierigkeiten bereiten hier noch die Quäker
und die Heilsarmee, doch wird die Hoffnung ausgesprochen,
dass „uns der Heilige Geist selbst in diesem Punkte seinen Willen
zu erkennen geben wird".

Soweit sind nun gegenüber Lausanne Fortschritte gemacht
worden, die zu weiteren Hoffnungen berechtigen. Anders ist es

aber in der Frage über die Gültigkeit der Sakramente,
die in engstem Zusammenhang mit den Problemen über das

kirchliche Amt steht. Das Wort „Gültigkeit" wird in der Bedeutung
„wirksam" gebraucht, so dass „ungültig" besagen würde, dass

ein Sakrament keinen Wert für den Glauben besitzt und kein
Gnadenmittel ist, oder es hat den Sinn „korrekt vollzogen". Im
übrigen wird hierzu gesagt: „Obwohl es die Pflicht einer Kirche



— 211 —

ist, für den ordnungsmässigen, kanonischen Vollzug der Sakramente

Sorge zu tragen, sollte doch von keiner Kirche ein Urteil
ausgesprochen werden, das die «Gültigkeit» der von irgendeiner
andern Kirche vollzogenen Sakramente leugnet, wenn diese Kirche
überzeugt ist, die Anweisungen Christi an seine Kirche dabei zu
befolgen."

Die Orthodoxen beschränkten sich betreffs Gültigkeit auf
folgende Erklärung: „Nach der orthodoxen Lehre sind gültige
Sakramente nur solche, die 1. von einem kanonisch ordinierten
und eingesetzten Amtsträger ausgeteilt und 2. nach der Sakramentsordnung

der Kirche richtig gespendet sind."
Auch in Edinburgh wurden nur die beiden allgemein anerkannten

Sakramente besprochen.
Die Taufe. „Die Taufe ist ein Geschenk der erlösenden

Liebe Gottes an die Kirche, und wenn sie mit Wasser im Namen
des Vaters, des Sohnes und Heiligen Geistes vollzogen wird, ist
sie ein Zeichen und Siegel christlicher Jüngerschaft im Gehorsam

gegen den Befehl unseres Herrn. Es herrscht allgemeines
Einvernehmen darüber, dass die vereinigte Kirche die Regel beobachten
sollte, dass alle Glieder der sichtbaren Kirche durch die Taufe
aufgenommen werden." Hierzu machten die Baptisten und die

„Jünger Christi" den Vorbehalt, dass sie unter Taufe nur die
Erwachsenentaufe der Gläubigen verstehen, die ein
Glaubensbekenntnis ablegen können.

Wegen Zeitmangels musste die Behandlung weiterer Fragen
über die Wiedergeburt in der Taufe, über die Zulassung Ungetaufter
zum Abendmahl und über das Verhältnis von Taufe und con-
firmatio zurückgestellt werden. Diese Fragen sind besonders mit
den Reformierten und Kongregationalisten zu bereinigen. Quäker,
Heilsarmee, Jünger Christi und auch Kongregationalisten sind
in der Lehre über die Taufe Outsiders.

Das heilige Abendmahl. Die Behandlung dieses

Sakramentes war vollständiger und ging mehr in die Einzelheiten ein
als bei der Taufe. Der Bericht beginnt mit der Feststellung:
„Wir alle glauben, dass Christus im Abendmahle wahrhaft
gegenwärtig ist, unbeschadet der Tatsache, dass wir verschiedene
Auffassungen darüber haben, wie diese Gegenwart sich kund tue und
verwirkliche. Jede genaue Definition seiner Gegenwart führt
notwendigerweise zu Abgrenzungen, und der blosse Versuch, solche

Definitionen zu formulieren und sie der Kirche aufzuzwingen, ist



— 212 —

in vergangenen Zeiten Ursache von Uneinigkeit gewesen. Die
folgenden Punkte sind für die Abendmahlsfeier wichtig : Brot und
Wein, Gebet und die Einsetzungsworte dürfen bei der Feier nicht
fehlen, und wir müssen einer Meinung sein über das Wesentliche
dessen, worin seine Bedeutung für den Glauben besteht."

Dann folgt ein längerer Abschnitt über den Opfercharakter
der Eucharistie. Darin heisst es, dass das Opfer unseres Herrn
nicht nur den Tod in sich schliesst, sondern auch den Gehorsam,
den er in seinem Amt auf Erden ausübte, und sein Leben als
Auferstandener und im Himmel Erhöhter, wo er unser Mittler
ist. Ein solches Opfer kann niemals wiederholt werden, aber in
der Abendmahlsfeier der ganzen Kirche wird es verkündigt und
dargestellt, wenn wir bei der Eucharistie oder dem heiligen Abendmahle

des Herrn zu Gott in Christus kommen. Für uns vollzieht
sich das Geheimnis der Teilnahme an diesem Opfer in unserer
Anbetung Gottes und im Dienste für ihn: als Gemeinschaft, weil
wir mit Christus vereint sind, und in ihm untereinander (I. Kor.
10, 17), als einzelne, weil jeder von uns den gemeinschaftlichen
Akt der Selbstdarbringung zu seinem eigenen macht. Das geschieht
nicht nur in der Form einer Zeremonie, sondern auch in einem
tief sittlichen Sinne; denn der Grundgedanke jedes Opfers und
jeder Hingabe ist: „Siehe, ich komme, deinen Willen, o Gott,
zu erfüllen."

Da unser Herr der unsichtbare Zelebrans ist, so vereinigen
wir uns mit seinen Gebeten, und sein Gebet ist wie beim letzten
Abendmahle eine Danksagung (Eucharistie). Die ganze Handlung
vollzieht sich im Reiche des Geistes: „Durch den. Heiligen Geist
wird die Gabe geschenkt, und die Gegenwart, die nicht definiert
ist, ist eine geistige."

Gegenüber diesen etwas vagen Erklärungen kann man die

Bemerkung der orthodoxen Delegierten nur begrüssen: „Die
orthodoxe Kirche glaubt und lehrt, dass in dem Sakramente der

heiligen Eucharistie, in der das einmalige und einzig dargebrachte
Opfer unseres Herrn seine Darstellung findet, die dargebrachten
Gaben kraft der Konsekrierung in den wahren Leib und das
wahre Blut unseres Herrn Jesu Christi verwandelt und den
Gläubigen zur Vergebung der Sünden und zum ewigen Leben gegeben
werden. 2. Die Feier der Eucharistie kann nur durch einen gültig
geweihten Geistlichen vollzogen werden." Ähnliche Erklärungen
gaben auch die Vertreter anderer Kirchen ab.



— 213 —

In der ganzen Abendmahlsfrage ist gegenüber Lausanne kein
Fortschritt zur Einigung festzustellen. Im ganzen kann man sich
nach der Behandlung der Sakramente angesichts der Teilnahme
der Quäker und der Heilsarmee fragen: Ist das sakramentale
Prinzip ein unumgängliches Element in der christlichen Frömmigkeit

oder nicht
Der unbefriedigendste Teil der ganzen Edinburgher Arbeit

sind aber die Feststellungen über das kirchliche Amt. In
Lausanne waren bereits gute Vorarbeiten hierüber geleistet worden.
Die dort erzielte Einmütigkeit war in folgenden Sätzen formuliert
worden :

1. Das geistliche Amt ist eine Gabe, die Gott durch Christus
seiner Kirche verliehen hat. Es ist wesensnotwendig für das
Dasein und Gedeihen der Kirche.

2. Das geistliche Amt empfängt dauernd seine Vollmacht
und Wirksamkeit durch Christus und seinen Geist.

3. Die Aufgabe des geistlichen Amtes besteht darin, den
Menschen die erlösenden und heiligenden Wohltaten Christi durch den
Hirtendienst, die Predigt des Evangeliums und die Verwaltung
der Sakramente zu vermitteln. Diese durch das Amt vermittelten
Wohltaten werden wirksam erst durch den Glauben.

4. Das geistliche Amt ist mit der Leitung der Kirche und mit
der Ausübung der Kirchenzucht betraut, in der Gesamtkirche
und in ihren Teilen.

5. Durch einen Akt der Ordination unter Gebet und
Handauflegung werden diejenigen, welche die Gaben für das geistliche
Amt besitzen, durch den Geist berufen und von der Kirche
anerkennt sind, mit der Ausübung der Funktionen des Amtes
beauftragt.

Nachdem dann auf die Entstehung verschiedener Formen des

Amtes je nach den Verhältnissen oder Überzeugungen hingewiesen

war, wird auf die Verschiedenheit der Ansichten über das Wesen

aufmerksam gemacht: über das Wesen der Ordination und der in
der Ordination übertragenen Gnaden, ob ein oder mehrere ordines

bestehen, über die Funktion und Autorität der Bischöfe, über das

Wesen der apostolischen Sukzession. Diese Differenzen haben
besonders eine Abendmahlsgemeinschaft verhindert. Die Schaffung
eines Amtes, das in jedem Teile der Kirche als von der Gesamtkirche

sanktioniert anerkannt ist, ist ein dringendes Bedürfnis. In Lau-



— 214 —

sänne hatte man keine Zeit gehabt, allen Meinungsverschiedenheiten

genügend nachzugehen, aber eine bedeutungsvolle Anregung
wurde doch gegeben: „In Anbetracht der Stellung, welche die
Bischöfe, die Kollegien der Presbyter und die Gemeinde der
Gläubigen, alle zu ihrem Teil, in der Verfassung der alten Kirche gehabt
haben, in Anbetracht der Tatsache ferner, dass jede der drei
Verfassungsformen, die bischöfliche, die presbyterale und die
kongregationale, heutzutage wie seit Jahrhunderten bei grossen
Gemeinschaften innerhalb der Christenheit Annahme gefunden
haben, und schliesslich in Anbetracht dessen, dass jede der drei
Verfassungsformen von vielen ihrer Anhänger als notwendig für
die richtige Verfassung der Kirche betrachtet wird, sprechen wir
es als unsere Überzeugung aus, dass alle diese verschiedenen
Elemente unter Bedingungen, die noch im einzelnen geklärt werden
müssen, ihren angemessenen Platz in der Lebensordnung einer
wieder geeinigten Kirche haben müssen und dass jede einzelne

Kirchengemeinschaft in dem Bewusstsein des reichen Segens, den
Gott ihrem Amte in der Vergangenheit gewährt hat, freudig die ihr
eigenen Schätze dem gemeinsamen Leben der geeinten Kirche
zuführen muss."

Dieser Anregung folgt dann für den Fall der Annahme und
Befolgung der Vorschlag einer bestimmten Ordinationsform für
eine vereinigte Kirche.

Damals hatten die Orthodoxen eine Erklärung abgegeben,
die auch in Edinburgh wiederum vorgelegt wurde. Sie umschreibt
mit erfreulicher Klarheit den katholischen Standpunkt: „Die
orthodoxe Kirche betrachtet das geistliche Amt als von Christus
selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in der Geistlichkeit eine

Körperschaft, die kraft eines besondern Charismas das Organ ist,
durch welches die Kirche ihre Gnadenmittel, wie z. B. die
Sakramente, austeilt. Sie glaubt, dass das geistliche Amt der Bischöfe,
Presbyter und Diakonen keine andere Grundlage haben kann
als die ununterbrochene apostolische Sukzession. Daher bedauert
sie, ausserstande zu sein, mit vielen der auf dieser Konferenz
vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verständigung über das

geistliche Amt zu gelangen. Doch bittet sie Gott, dass er durch
seinen Heiligen Geist auch an diesem schwierigen Punkte, an dem
die Meinungen auseinandergehen, eine Einigung herbeiführen
möge."



— 215 —

In Lausanne wurden folgende typische Anschauungen besonders

erwähnt:

a) Es hat stets verschiedene Stufen des geistlichen Amtes
gegeben, deren jede ihre besondern Funktionen besitzt.

b) Die Ordination ist ein von Gott eingesetzter sakramentaler
Akt und daher unerlässlich. Sie verleiht das besondere
Charisma für ein bestimmtes Amt.

c) Nur Bischöfe, die ihr Amt in apostolischer Sukzession
empfangen haben, können die Ordination vollziehen.

d) Die apostolische Sukzession in diesem Sinne ist die notwendige
Voraussetzung für die Vollmacht des geistlichen Amtes,
für die sichtbare Einheit der Kirche und für die Gültigkeit
der Sakramente.

Auf anderer Seite werden folgende Anschauungen vertreten:
a) Es gibt im Grunde nur ein geistliches Amt, das Amt des

Wortes und der Sakramente.

b) Die in diesen Kirchen bestehenden Amtsformen sind mit
dem Neuen Testament vereinbar und werden durch die
Früchte, die sie bringen, beglaubigt. Die Träger dieser
Ämter haben die nötige Vollmacht in der Kirche, und die

von ihnen verwalteten Sakramente sind gültig.
c) Es gibt keine bestimmte Form des Amtes, deren Annahme

notwendig und Glaubenssache wäre.

d) Die Gnade, welche zum Amte fähig macht, wird dem
Menschen unmittelbar von Gott gegeben und in der Ordination
nicht verliehen, sondern nur anerkannt.

Zwischen diesen Anschauungen variieren andere Meinungen,

sogar innerhalb der einzelnen Kirchen.

Als breite Grundlage des Verstehens über das geistliche Amt
wurden in Edinburgh folgende Sätze angenommen:

1. Das Amt ist von Jesus Christus, dem Haupt der Kirche,

„zur Vollendung der Heiligen.. zur Auferbauung des Leibes

Christi" eingesetzt worden. Es ist eine Gabe Gottes an die

Kirche für ihren Dienst am Wort und Sakrament.

2. Das geistliche Amt schliesst das „königliche Priestertum",
zu dem alle Erlösten berufen sind, nicht aus, sondern ein

und setzt es voraus.



— 216 —

3. Die Ordination zum geistlichen Amt erfolgt nach der Lehre
des Neuen Testamentes und dem geschichtlichen Brauche der
Kirche durch Gebete und Handauflegung.

4. Es ist wesentlich für eine geeinte Kirche, dass sie ein allgemein
anerkanntes Amt habe.

Aber auch diese Thesen werden verschiedentlich ausgelegt.
Doch grundlegende Unterschiede ergeben sich im Zusammenhange
mit der Lehre von der apostolischen Sukzession. Einige bischöflichen

Kirchen verstehen darunter die ununterbrochene Folge der
Bischöfe auf den Hauptbischofsitzen, die die Lehre der Apostel
weitergaben und bewahrten, und als Nachfolge durch Handauflegung.

Einige Kirchen betrachten sie als wahre und einzige
Garantie der sakramentalen Gnade und der rechten Lehre. Diese

Auffassung kommt in der obigen Erklärung der orthodoxen
Vertreter in Lausanne, die in Edinburgh erneuert wurde, zum
Ausdruck.

Eine ähnliche Erklärung gaben die altkathohschen Delegierten
ab: „Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Episkopat
apostolischen Ursprunges ist und zum Wesen der Kirche gehört.
Die Trägerin des Amtes ist die Kirche. Die Amtspersonen handeln
einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empfangen, verwaltet und
weitergegeben in demselben Sinne und auf dieselbe Weise, wie die

Apostel es der Kirche weitergegeben haben. Die Unzertrennlichkeit

von Kirche und Amt und das nie unterbrochene Bestehen
beider ist die apostolische Sukzession."

In Kirchen presbyterianischer und reformierter Tradition
vertritt man die Ansicht, dass die wahre apostolische Sukzession
sich kundtue in der Folge der Ordination durch Presbytérien, die

ordnungsmässig gebildet sind und bischöfliche Funktionen
ausüben, sowie in der Folge von Presbytern, denen die Sorge für die
Gemeinden übergeben ist, wobei besonderer Nachdruck auf die
wahre Verkündigung des Wortes und die rechte Verwaltung der
Sakramente gelegt wird. Andere Kirchen könnten den Begriff
der successio apostolica im wesentlichen, wenn nicht gar
ausschliesslich, im Sinne der Aufrechterhaltung des Zeugnisses der
Apostel durch die wahre Predigt des Evangeliums, die rechte
Verwaltung der Sakramente und den dauernden Bestand christlichen

Lebens in der christlichen Gemeinde annehmen.



— 217 —

In jedem Falle betrachten die Kirchen die apostolische
Sukzession als einen wertvollen Besitz.

Welche Form soll nun das Amt in einer vereinigten Kirche
haben Die drei Verfassungsformen, bischöfliche, presbyteriale
und kongregationale, sollen nebeneinandergestellt und einen
angemessenen Platz erhalten. Im Anschluss daran wird zunächst
vom „historischen Episkopat" gesprochen. Die Annahme desselben
schliesst die Anerkennung des Episkopates, des Presbyterates
und des Diakonates in sich. Hier wird der Gegensatz konstatiert,
dass manche die Annahme dieses dreifachen Amtes ohne nähere
dogmatische Bestimmung gutheissen, während andere die Deutung
einer Lehre von der apostolischen Sukzession für notwendig
erklären. Allgemein verbindlich wird der Satz aufgestellt, dass

in der geeinten Kirche die enge Verbundenheit des Presbyteriums
mit dem Bischof und die der Laien mit beiden in der Leitung der
Kirche aufrechterhalten werden müsse, so dass der Episkopat
zugleich in die Verfassung der Kirche eingebaut zu werden und
eine wirkhche Vertretung der ganzen Kirche darzustellen vermöchte.

Verschiedene Mitglieder der Konferenz konnten sich aber
nicht davon überzeugen, dass es Gottes Wille sei, dass das eine

geistliche Leben der geeinten Kirche in einer einheitlichen Form
des Kirchenregimentes zum Ausdruck komme, so dass Kirchen
verschiedener Verfassungsarten nebeneinander bestehen und dass

innerhalb der einen Kirche auch Kirchen freierer Gemeinschaftsbildungen

Platz finden könnten. Es bleibt Aufgabe der
ökumenischen Bewegung, diese Anregungen weiterzuentwickeln.

Einen wirklichen Fortschritt in dieser wichtigen Frage können
wir in den 10 Jahren, die zwischen Lausanne und Edinburgh
liegen, nicht feststellen.

V. Die Einheit der Kirche in Leben und Gottesdienst.

Obschon dieses Kapitel des Berichtes das bei weitem längste
ist, erforderte es am wenigsten Diskussion.

Das Ziel der Bewegung ist die Verwirklichung des Kirchenideals:

den einen lebendigen Leib, der Gott in Christus anbetet
und ihm dient und der die Erfüllung der Gebete unseres Herrn
und unserer eigenen Gebete ist. Über das Wesen der kirchlichen
Einheit gibt es drei verschiedene Auffassungen. Ein loser oder

engerer Bund von Kirchen zwecks praktischer Zusam-



— 218 —

menarbeit. Sie sind ein Weg zu gegenseitigem Verständnis
und brüderlichen Beziehungen. Aber praktische Zusammenarbeit
allein kann der Welt das wahre Wesen der Kirche noch nicht
wirklich zeigen; denn diese ist nicht nur Einheit gegenseitigen
Dienstes, sondern auch Einheit des Glaubens und des
Gottesdienstes. Sodann Abendmahlsgemeinschaft. Eine solche
besteht zwischen uns Altkatholiken und den anglikanischen Kirchen.
Sie ist ein notwendiger Teil jeder wirklich befriedigenden Kircheneinheit

und schliesst in sich, dass alle interkommunizierenden
Kirchen sich als wahre Kirchen oder als Teile der einen Kirche
betrachten. Interkommunion in diesem Sinne ist mehr als „offene
Kommunion", bei der der Abendmahlsgottesdienst der einen
Kirche den Gliedern anderer Kirchen offensteht, oder wo Glieder
anderer Kirchen gelegentlich zum Abendmahle zugelassen werden

von einer Kirche, nach deren normaler Ordnung sie davon
ausgeschlossen sind. Die dritte Form, die das Endziel der Faith-
and-order-Bewegung bildet, ist die korporative Vereinigung
oder „organische Einheit". In einer solchen Kirche würden ihre
Glieder in Freiheit alle Rechte als Mitglieder geniessen. Es würde
an einem Orte nur eine Kirchgemeinde mit Pfarreien geben,
ebenso in einem Bezirk, in einem Land, in der ganzen Welt. Es
würde aus den früheren getrennten Kirchen eine federale Einheit
innerhalb der Einheit der einen Kirche bestehen, nicht aber ein
Bund autonomer Kirchen.

Für einen losen Kirchenbund ist weder im Glauben, noch
im Bekenntnis, noch in der Lehre und Verwaltung der Sakramente,
noch endlich in der Verfassung Gleichheit nötig.

Volle Interkommunion aber erfordert Einheit in dem, was
im Glauben und Bekenntnis wesentlich ist. Auch in der Lehre
über die Sakramente und in ihrer Verwaltung muss Übereinstimmung

herrschen, ebenso ist die Gültigkeit der Sakramente gegenseitig

anzuerkennen. Bei protestantischen Kirchen, die Taufe
und Abendmahl feiern, kann nach einer von vielen protestantischen
Delegierten vertretenen Überzeugung unbedenklich Abendmahlsgemeinschaft

zwischen ihren Gliedern eingeführt werden.
Die korporative, ideale Vereinigung verlangt nach der Ansicht

vieler Kirchen bezüglich des Glaubens in folgendem Übereinstimmung:

„Wir anerkennen als höchste Norm des Glaubens die
Offenbarung Gottes, wie sie in der Heiligen Schrift des Alten und Neuen
Testamentes enthalten und in Jesus Christus zusammengefasst ist.



— 219 —

Wir erkennen das apostolische Glaubensbekenntnis und das

sogenannte Nizänische Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Wächter

jenes Glaubens an, dessen Wahrheit im Glaubensleben der
Kirche und ihrer Glieder beständig neu erfahren wird, und wir
sind uns dabei klar, dass diese Urkunden heilige Symbole und
Zeugnisse des christlichen Glaubens und nicht so sehr rechtliche
Normen sind.

Wir bezeugen ferner, dass die Führung durch den Heiligen Geist
Gottes nach dem Abschluss des biblischen Kanons oder der
Formulierungen der angeführten Glaubensbekenntnisse nicht aufgehört
hat, sondern dass er in der Kirche durch Jahrhunderte hindurch
ein von Gott lebendig erhaltenes Bewusstsein der Gegenwart des

lebendigen Christus (in der orthodoxen Kirche als heilige
Überlieferung bezeichnet) gegeben hat und noch gibt."

Einige der auf der Konferenz vertretenen Kirchen stehen auf
dem Standpunkt, dass die Heilige Schrift nicht nur höchste, sondern
auch die einzige Norm und Quelle christlichen Glaubens ist. Sie
verwerfen jeden Gedanken an die Gleichwertigkeit von Heiliger
Schrift und Tradition wie jede darauf begründete Annahme, dass
die alten Glaubensbekenntnisse eine ausreichende Auslegung des

Glaubens der Heiligen Schrift enthielten. Einige dieser Kirchen
schreiben gewissen spätem Bekenntnissen mindestens gleiche
Wichtigkeit und Autorität zu wie den alten Glaubensbekenntnissen.

Bezüglich der Sakramentenlehre und Verwaltung der
Sakramente gehört zur völligen organischen Vereinigung Ausgleich
der Differenzen über die Zahl der Sakramente. Gemeinsamer
sakramentaler Gottesdienst erfordert Einheit in den Wesens-

stücken der Sakramentenlehre und Sakramentenverwaltung.
(Nichtsakramentale Gottesdienste aber können schon jetzt unter Kirchen
verschiedener Typen gehalten werden.) Für Interkommunion und
korporative Vereinigung wird es nötig sein, die Unterschiede
zwischen Kirchen auszugleichen, welche lehren, a) dass ein
geistliches Amt in der dreifachen Gestalt von Bischöfen, Presbytern
und Diakonen in der Kirche von Christus selbst eingesetzt sei,

b) dass das geschichtlich gewordene Bischofsamt wesentlich für
korporative Vereinigung sei, c) dass von Christus zwar ein
geistliches Amt eingesetzt sei, in dem Bischöfe, die von Priestern
unterschieden sind, aber nicht wesensnotwendig seien, d) dass

die Kirche ihrem Wesen nach kein auf besonderer Ordination
beruhendes geistliches Amt irgendeiner Art benötige.



— 220 —

Was können wir tun, um der erstrebenswerten
Einheit näherzukommen Ich gebe hier nur die wichtigsten
Stichworte wieder: 1. Notwendigkeit näherer Kenntnis der
verschiedenen Kirchen, die in ökumenischer Sicht studiert werden
müssen. 2. Theologische Erziehung auch zu ökumenischem Denken.
3. Pflege des Geistes der Einheit in ökumenischer Brüderlichkeit.
4. Forschungsgruppen zum vertieften Studium der ökumenischen
Probleme. 5. Besondere Gebetzeiten (Novene vor Pfingsten).
6. Gegenseitige kirchliche Hilfe (wie für den russischen
Hilfsfonds). 7. Zurüstung im Geiste. 8. Befolgung bestimmter Grundsätze

in der Zusammenarbeit, deren 10 angegeben werden. 9. Bünde
für Einheit. 10. Regionalkonferenzen. 11. Jugendbewegungen.
12. Wachsender Austausch (Kanzelaustausch). 13. Bildung eines
Rates der Kirchen.

Wer in der ökumenischen Arbeit steht, bedarf eines starken
Glaubens an den Heiligen Geist der Wahrheit, der alle Wolken des

Irrtums, des Unfehlbarkeitsdünkels, der konfessionellen

Verengung und Absonderung verscheuchen wird, damit die Sonne
Jesu Christi, der die ganze Fülle der Wahrheit ist, mit dieser Fülle
allen getrennten Kirchen leuchten kann. Um diesen Heiligen
Geist der Wahrheit und Liebe müssen wir alle demütig bitten.
Es bedarf aber auch eines ungeheuren Optimismus, der sich auch
nicht durch die schwersten Enttäuschungen niederringen lässt.
Dieser Optimismus stützt sich letztlich auf das Gebet des Herrn
der Kirche, dessen Willen wir zu erfüllen haben: ut omnes unum!
Er bedarf schliesslich einer unerschöpflichen Geduld. Wir können
im Weinberge des Herrn nur arbeiten, pflanzen und begiessen.
Aber schliesslich ist es doch Gott, der das Gedeihen gibt.

Zehn Jahre tapferer und unverdrossener Einigungsarbeit
können nicht zusammenführen, was bis 10 Jahrhunderte getrennt
haben. Nur von diesem Gesichtspunkte aus können wir Lausanne
wie Edinburgh würdigen.

Es ist trotz aber Differenzen doch ein hohes Mass von Einigkeit
vorhanden. Es gibt in der Faith-and-Order-Bewegung keine
christologischen und trinitarischen Streitigkeiten mehr, mit denen
sich die sieben ökumenischen Konzilien beschäftigen mussten.
Die Einheit der verschiedenen getrennten Kirchen in Christus hat
etwas Ergreifendes und Imponierendes. Man arbeitet zusammen,
durch das gemeinsame Band des Christusglaubens, des Gebetes
und der Heiligen Schrift verbunden.



— 221 —

Freundschaftliche und brüderliche Gesinnung und der Wille,
den andern nicht nur in Geduld anzuhören, sondern auch zu
verstehen und seinen Standpunkt zu würdigen, gibt ein Gefühl der
Einheit, das stärker ist als das der Trennung. Der Wert dieser
Zusammenkünfte und Zusammenarbeiten kann gar nicht hoch

genug geschätzt werden.
Noch sind die Gegensätze gross, und es wäre vermessen, das

Ziel der Konferenz in erreichbarer Nähe zu wähnen. Es ist schon
zu begrüssen, wenn es unter verwandten Kirchen zunächst
einmal zu praktischem Zusammenwirken kommt und wenn die
geschlossenen Interkommunionen ausgedehnt werden können.
Dadurch verschwindet mehr und mehr das Gefühl gegenseitiger
Fremdheit. Eine wirkliche Vereinigung kann nach menschlichem
Ermessen vorläufig nur unter ganz nahe verwandten Kirchen
erfolgen, die weder durch den Glauben noch durch die Verfassung
ernstlich getrennt sind. Vor allem aber mahnt Edinburgh die
Kirchen, zunächst einmal im eigenen Innern zur Einheit zu kommen.

Die Gegensätze der „Richtungen" innerhalb mancher Kirchen
sind tiefergehend und verhängnisvoller als die Spaltungen zwischen
einzelnen Kirchen.

Die Edinburgher Konferenz hatte trotz aller Vorarbeit ein
viel zu umfangreiches Programm, als dass es in der kurzen Zeit
von 14 Arbeitstagen gründlich hätte durchgeführt werden können.
Non multa, sed multum! So hat die Konferenz trotz erhebender
Momente nicht überall voll befriedigt. Es darf vielleicht auch gesagt
werden, dass das geistige Format der Lausanner Konferenz grösser
war als das der Edinburgher.

Gebe Gott, dass die geplante Fortsetzung im Jahre 1947 in
einer politisch ruhigeren und reineren Atmosphäre stattfinden
kann, dass die nationalen Spannungen gemildert werden und dass

eine harmonische Verständigung von Mensch zu Mensch und von
Volk zu Volk das kirchliche Einigungswerk erleichtere!

Basel. Constantin Neuhaus.


	Von Lausanne 1927 bis Edinburgh 1937

