Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 4

Artikel: Von Lausanne 1927 bis Edinburgh 1937
Autor: Neuhaus, Constantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Yon Lausanne 1927 bis Edinburgh 1937,

In unsern Zeiten hdochstgespannter politischer Dynamik
haben 10 Jahre eine gewaltige Bedeutung. In einer solchen Zeit-
spanne sind neuerdings geistige, nationale, politische, soziale und
wirtschaftliche Umschichtungen erfolgt, die in andern Epochen
Jahrhunderte der Entwicklung gebraucht hiatten. Auch die Kirche
bleibt von diesen Umwilzungen nicht unberithrt. Nicht nur in
dusserer, organisatorischer Hinsicht, sondern auch in ihrem gei-
stig-religiosen Leben wird sie erschiittert. Sie hat sich mit den
neuen Weltanschauungen vom Boden des Evangeliums aus aus-
einanderzusetzen. KEs ldsst sich nicht verkennen, dass im Vergleich
zu diesen Problemen die Fragen, mit denen sich die Faith-and-
Order-Bewegung beschéftigt, beim theologisch ungeschulten Laien-
publikum erheblich an Interesse verlieren. In den Hinzelkirchen
ist das statische Element vorherrschend. Nur der Heilige Geist
kann hier eine Dynamik entfesseln, die grosse Wandlungen schafft.
In der Faith-and-Order-Bewegung scheint nun aber die Dynamik
stirker zu werden als die kirchliche Statik, doch nicht so, als ob
in 10 Jahren rastloser und griindlicher theologischer Arbeit Zeichen
und Wunder geschehen wiren. Unverkennbar wirkt der Geist
Gottes hier langsam und stetig in der Richtung kirchlicher Ver-
stindigung und KEinigung.

An der Edinburgher Konferenz vom 1.—18. August 1937
nahmen 443 Delegierte im Auftrage von 123 Kirchen aus 43 Lindern
teil. Sie war in bezug auf Teilnahme und Zusammensetzung
okumenischer als die alten 6kumenischen Konzilien. Leider fehlten
die Vertreter der grossen deutschen evangelischen Kirche, die in
Lausanne durch ganz bedeutende Theologen zu Worte gekommen
war. Schon dadurch hatte sich das Schwergewicht auf die Kirchen
der angelsichsischen Linder verlagert. Besonders trat die anglo-
katholische Richtung der Kirche von England hervor. Stérker
waren die verschiedenen Baptistengemeinschaften vertreten (21 Ab-
geordnete), die bei der Behandlung der Taufe ihre Stellung sehr
entschieden verfochten. Auch die Abgesandten der orthodoxen
Kirchen des Morgenlandes (34) nahmen wieder lebhaften Anteil
an den Sitzungen. Sie mussten insbesondere in den Fragen {iber
die Kirche, das Kredo, das Amt und die Sakramente ihre Vor-

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1939. 13



— 194 —

behalte machen, die zum grossten Teil von den altkatholischen
Kirchen unterschrieben werden kénnen. Die rémisch-katholische
Kirche hatte wiederum Beobachter entsandt. Zwei deutsche
romisch-katholische Theologen hatten sogar wertvolle Arbeiten
iiber ,,das Amt und die Sakramente” geliefert.

Die Themata der Konferenz von Edinburgh waren durch
Theologenkomitees vorbereitet worden, welche die Diskussions-
gegenstinde griindlich durcharbeiten sollten. Das vorgelegte
Schema konnte aber nicht ganz fertiggestellt werden. Das Theo-
logenkomitee der Sektion I hatte einen Band iiber die Lehre von
der Gnade mit aufschlussreichen Arbeiten aus verschiedenen
Kirchen erscheinen lassen. Nach diesem Vorbilde sollten die
Arbeiten tiber ,die Kirche”“ und ,das kirchliche Amt und die
Sakramente® erscheinen. Das hiefiir bestimmte Komitee konnte
aber aus wirtschaftlichen Griinden drei Jahre nicht zusammen-
treten. Dafiir wurde Dr. Zollner beauftragt, in Verbindung mit
andern deutschen Theologen iiber ,die Kirche und das Wort"
eine Untersuchung herauszugeben, wéhrend ein amerikanisches
Komitee unter Dekan Sperry das Thema ,,Kirchliche Einheit im
Leben und Gottesdienst” bearbeiten sollte. Die Arbeit iiber ,,das
Amt und die Sakramente konnte wohl vollendet werden, aber
sie erschien zu spét, so dass einige Mitglieder des Komitees sie
nicht mehr durchstudieren konnten. Auch die Arbeit ,,die Kirche
und das Wort Gottes” und eine andere von Prof. Stdahlin (Miin-
ster i. W.) iiber ,,das Mysterium Gottes” sind fiir Edinburgh er-
schienen. Das amerikanische Komitee gab heraus: ,,Verschiedene
Auffassungen tiber KEinheit”, ,die Gemeinschaft der Heiligen®,
»Nicht-theologische Faktoren bei der Bildung und Vernichtung
der kirchlichen Kinheit“ und ,,die nichsten Stufen auf dem Weg
zu einer vereinigten Kirche“. KEinen ausfiihrlichen Bericht iiber
den objektiven Fortschritt in der kirchlichen Einheit seit 10 Jahren
veroffentlichte Dr. Douglas.

Das ganze grosse Material war fiir Edinburgh vorbereitet,
und man hoffte, vorldufig eine volle Diskussion iiberfliissig zu
machen. Doch war das ein Irrtum, da viele Mitglieder der Sektion
zu spit in den Besitz des Materials kamen.

Im Laufe der zwischen Lausanne und Edinburgh liegenden
10 Jahre hatten sich zwei Auffassungen iiber das Ziel der Faith-
and-Order-Bewegung schiirfer ausgepriigt: Will man eine organische
Vereinigung oder ist man mit einer Art von Kirchenbund wenigstens



— 1956 —

als Vorstufe zufrieden? Ist die Interkommunion als erste Stufe
der Kinheit aufzufassen oder ist sie als Zeichen einer vélligen Ein-
heit der Schlusspunkt ?

Die Frage des Episkopates ist immer noch so umstritten wie
in Lausanne. Die einen glauben, ohne bischéfliche Verfassung
zu keiner Einheit kommen zu koénnen, andere sind nur zégernd
bereit, den ,historischen” Episkopat anzunehmen, andere schliess-
lich strduben sich immer mehr, die Episkopale Verfassung ins
Auge zu fassen.

In Edinburgh trat sodann eine geistige Kluft zutage, die
vielleicht schwerwiegender ist als die kirchliche Trennung: Euro-
péische und amerikanische Auffassung erschwerte iiberall die Ver-
stindigung.

Der den beteiligten Kirchen zur Beratung unterbreitete
Bericht der Edinburgher Konferenz spricht einleitend iiber die
Erfolge von Faith and Order. An erster Stelle steht die Inter-
kommunion zwischen den anglikanischen und den altkatholischen
Kirchen. Aber auch eine immer grossere Anniherung der angli-
kanischen und orthodoxen morgenldndischen Kirchen ist zu er-
wihnen. Ferner ist eine Ubereinkunft zwischen den anglikanischen
und der lutherischen (bischéflichen) Kirche von Finnland zustande
gekommen. Mit den lutherischen Kirchen Estlands und Lettlands
steht die Kirche von England in aussichtsreichen Verhandlungen.
Andere Kirchen haben einen mehr oder weniger engen Bund
geschlossen. In Dreiviertel aller berichteten Fille sind korporative
Vereinigungen ins Auge gefasst. Unter dem Drucke nichtchrist-
licher Kulturen schliessen sich Missionskirchen leichter zusammen.
Die Bildung der ,Kirche Christi in China“ aus baptistischen,
kongregationalistischen, methodistischen, presbyterianischen und
reformierten Missionsgemeinden, aus Quidkern und Missions-
stationen der Vereinigten Kirche von Kanada ist besonders typisch.
Der Ursprung der genannten Kirchen aus 6 englisch sprechenden
Lindern hat den Zusammenschluss erleichtert. Der Zusammen-
schluss der beiden reformierten Kirchen Frankreichs sowie der
grosseren Methodistenkirchen der USA hat insofern eine geringere
Bedeutung, als hier keine grosseren theologischen oder kulturellen
Unterschiede auszugleichen waren. Immerhin war auch hier ein
neuer kirchlicher Aufbau zu vollziehen. Jedenfalls hat die Faith-
and-Order-Bewegung wirklich eine ,,Unruhe zur kirchlichen Einheit“
verursacht, die besonders in den USA, dem konfessionell zer-



— 196 —

rissensten Lande, eine wirkliche kirchliche Einigungsbewegung
geschaffen hat.

Die Hdinburgher Konferenz behandelte in 4 Sektionen fol-
gende theologische Fragen: 1. Die Gnade unseres Herrn dJesu
Christi; 2. Die Kirche und das Wort Gottes; 3. Die Kirche Christi,
ithr Amt und ihre Sakramente; 4. Die Einheit der Kirche im Leben
und Gottesdienst.

I. Die Gnade unseres Herrn Jesu Christs.

Wenn dieses Thema an erster Stelle behandelt wurde, so
geschah es auf Verlangen der reformatorischen Kirchen, denen
die Glaubensfragen wichtiger sind als die Verfassungsfragen, die
in Lausanne ausgiebig behandelt waren. Die Sektion I, der obiges
Thema tiberwiesen war, stellt im Vorworte ihres Berichtes fest,
dass die Fragen iiber die Gnade fiir die Kirchen keinen Trennungs-
grund mehr bieten diirften.

Zuerst spricht der Bericht {iber die Bedeutung der Gnade,
,die nur denen bekannt ist, die wissen, dass Gott die Liebe ist
und in der Durchfiihrung seiner Pline nur aus Liebe handelt.
Seine Gnade offenbart sich in der Schépfung, Erhaltung und allen
Segnungen dieses Lebens, vor allem aber in unserer Erlosung
durch das Leiden, Sterben und die Auferstehung Jesu Christi,
in der Sendung des Heiligen und lebenspendenden Geistes, in der
Gemeinschaft der Kirche und in der Gabe des Wortes Gottes
und der Sakramente. Das Heil geht allein von Gott aus, der nicht
auf Grund menschlicher Verdienste, sondern allein durch seine
freie iiberstromende Liebe zum Handeln getrieben wird.“ Viel-
leicht ist hier zu wenig Gewicht darauf gelegt, dass der Mensch
durch die ihm vom Heiligen Geist verliehene Gnade befihigt wird,
mit Gott an seinem Heile mitzuwirken. Mit dieser Gnadenbhilfe
kann er ein an Friichten reiches Leben im Dienste Gottes und der
Mitmenschen verbringen.

Im zweiten Teile behandelt der Bericht das Verhéltnis von
,Rechtfertigung und Heiligung®. ,In seiner Liebe recht-
fertigt und heiligt uns Gott durch Christus. Seine geoffenbarte
Gnade eignet sich der Mensch durch Glauben an, der wiederum
ein Geschenk Gottes ist. Rechtfertigung und Heiligung sind zwei

unzertrennliche Seiten des Handelns Gottes am siindhaften Men-
schen.



— 197 —

Rechtfertigung ist die Tat Gottes, durch die er uns und die
ganze Kirche im Heiligen Geist bestindig erneuert, indem er uns
von der Macht der Stinde frei macht, uns in der Heiligung wachsen
lisst und durch Teilnahme an seinem Tod und seinem erhohten
Leben in die Ahnlichkeit seines Sohnes verwandelt. Diese Er-
neuerung, die uns zu bestdndigem Wandel im Geist und zum
Widerstand gegen das Bose antreibt, bleibt ganz und gar Gottes
Gabe.

Glaube ist mehr als eine rein verstandesmiissige Zustimmung
zur Offenbarung in Jesus Christus. Glaube ist herzliches Ver-
trauen auf Gott und seine Verheissung. Glaube ist die vollige
Hingabe unser selbst an Jesus, den Heiland und Herrn.“

Der dritte Teil des Berichtes spricht iiber ,,die Souveridnitit
Gottes und die Antwort des Menschen®, d.h. iiber das
schwierige Problem, das wohl immer problematisch bleiben wird,
iiber Priadestination und Willensfreiheit. ,,Die Souverianitat Gottes
steht tiber allem. Gottes Souverianitit ist sein alles beherrschender,
alles umfassender Wille und Plan, der sich auf einen jeden Menschen
und die gesamte Menschheit erstreckt und in Jesus Christus
offenbar geworden ist. Es ist der Wille Gottes, dass der Mensch
sich die Gnade Gottes durch eigene Willenstétigkeit aneignet und
fiir diese Entscheidung verantwortlich bleiben soll. Viele Theo-
logen haben es versucht, mit philosophischen Methoden den
scheinbaren Gegensatz zwischen Gottes Gnade und der mensch-
lichen Verantwortlichkeit zu {iberbriicken. Doch sind solche
Spekulationen kein Bestandteil des christlichen Glaubens. Uber
diese Frage herrschte in der Kommission Einstimmigkeit, so dass
kein Grund besteht, in dieser Hinsicht irgendwelche Trennungen
zwischen den Kirchen aufrecht zu erhalten.”

Die Frage ,,Pridestination und Willensfreiheit” scheint doch
nicht griindlich genug behandelt zu sein. Gewiss kann die Anti-
these: Gottes Souveridnitit und menschliche Verantwortung nicht -
durch philosophische Spekulationen iiberwunden werden, aber
es wire doch darauf hinzuweisen, dass sowohl die katholische wie
die reformatorische Theologie von ihrem Boden aus dieser Frage
tief auf den Grund gegangen ist. Sie wurde nicht nur philosophisch
beleuchtet.

Im vierten Teile iiber ,Kirche und Gnade® wird die
Kirche definiert als ,,Leib Christi, die gesegnete Gemeinschaft aller
Gldubigen im Himmel und auf Erden, die Gemeinschaft der



— 198 —

Heiligen. Sie ist zugleich die Verwirklichung von Gottes gnidigem
Plan in der Schoépfung und Erlésung und das stdndige Werkzeug
der Gnade Gottes in Christus durch den Heiligen Geist, der ihr alles
durchdringendes Leben ist und sie fortwidhrend in allen ihren
Teilen heiligt. Aufgabe der Kirche ist die Verherrlichung Gottes
in ihrem Leben und Gottesdienst, das Evangelium aller Kreatur
zu verkiindigen und in der Gemeinschaft und dem Leben des
Heiligen Geistes alles glidubige Volk aller Rassen und Nationen
zu erbauen. Hierfiir verleiht Gott seine Gnade in der Kirche an
deren Glieder durch sein Wort und Sakrament, sowie dadurch,
dass der Heilige Geist bestidndig in ihr gegenwirtig ist.”

Von anglikanischer Seite wurde dieser Kirchenbegriff als zu
weit gefasst beanstandet. Im Neuen Testament werde nie die
Gesamtheit der Gldubigen im Himmel und auf Erden , Kirche®
genannt. Der Herr offenbart sich in einer sichtbaren Kirche,
wie das Wort , Leib Christi“ beweist. Die katholische Kirche
diirfe nicht mit der Gemeinschaft der Heiligen gleichgesetzt werden.
Der Begriff der sichtbaren Kirche bediirfe einer genaueren Defi-
nition. Von orthodoxer Seite, die sich hier auf die kirchliche Tra-
dition stiitzen kann, wurde demgegeniiber betont, dass auch die
Vollendeten des Himmels zur Kirche gehoéren. Ubrigens wurde
der Kirchenbegriff bei andern Themen behandelt, so dass eine
Uberschneidung unvermeidlich war. Wir kommen darauf zuriick.

Der fiinfte Teil des Berichtes iiber die Gnade beschéftigt
sich mit der ,,Gnade im Verh#altnis zu dem Wort und den
Sakramenten“. Unter ,,Wort“ wird hier nur die Heilige Schrift
und die Predigt verstanden. ,,Das Wort und die Sakramente sind
Gaben Gottes, die er durch Jesus Christus der Kirche verleiht
zur Erlésung der Menschheit. In beiden wird die Gnade Gottes
in Christus offenbart, ausgespendet und im Glauben empfangen.
Diese Gnade ist eins und unteilbar. Das Wort ist das von Gott
verordnete Mittel, durch das seine Gnade den Menschen kund
getan wird. Eg ruft sie zur Busse, sichert ibhnen die Vergebung
zu, bringt sie zum Gehorsam und erbaut sie in der Gemeinschaft
des Glaubens und der Liebe.

Die Sakramente diirfen niemals als etwas fiir sich Bestehendes
betrachtet werden, sondern stets nur als die Sakramente der
Kirche, die der Leib Christi ist. Die Bedeutung der Sakramente
liegt in dem bestindigen Wirken des Heiligen Geistes, der das
Leben der Kirche ist. Durch die Sakramente entwickelt Gott in



— 199 —

all ihren Gliedern ein Leben der bestindigen Gemeinschaft mit
ihm, das in ihrer Bruderschaft gelebt wird, und er setzt sie so in
den Stand, seinen Willen im Leben der Welt zu verkérpern. Aber
Gottes Giite darf nicht als durch seine Sakramente eingeschrinkt
aufgefasst werden.

Zwischen den Kirchen oder innerhalb der Kirchen, die durch
uns vertreten werden, ist der Nachdruck verschieden, der auf das
Wort oder auf die Sakramente gelegt wird, aber wir stimmen
darin iiberein, dass ein solcher Unterschied kein Hindernis der
HEinigung zu sein braucht.”

Die Uberbetonung des Wortes in den Reformationskirchen
unter Vernachlissigung des sakramentalen Prinzips und die Uber-
bewertung des Sakramentalismus unter Hintansetzung der Predigt
und Schriftlesung in andern Kirchen miissen zum harmonischen
Ausgleich gebracht werden. Wort und Sakrament gehéren so
zusammen, dass das eine nicht durch das andere tiberherrscht
oder gar in den Hintergrund gedringt wird. Das Thema der
Sakramente ist noch an anderer Stelle behandelt worden, welche
die Schwierigkeiten starker hervortreten ldsst.

Endlich schliesst der Bericht der I. Sektion mit einer Er-
klarung tiber das ,sola gratia“. HEs wird festgestellt, dass einige
Kirchen auf diesen Ausdruck grossen Wert legen, wiahrend er in
andern vermieden wird. Dariiber hat viel Streit geherrscht. Die
folgende Erklirung fand allgemeine Zustimmung: ,,Unser Heil
ist die Gabe Gottes und die Frucht seiner Gnade. Sie ist nicht
auf das Verdienst des Menschen gegriindet, sondern hat ihre
Wurzel und ihren Grund in der Vergebung, die Gott in seiner
Gnade dem Siinder gewihrt, den er annimmt, um ihn zu heiligen.
Wir glauben indessen nicht, dass das Handeln Gottes die mensch-
liche Freiheit und Verantwortlichkeit ausser Kraft setzt. KEchte
Freiheit wird vielmehr dann allein erlangt, wenn man der gott-
lichen Gnade im Glauben antwortet. Widerstand gegeniiber
Cottes ausstromende Liebe bedeutet nicht Freiheit, sondern
Gebundenheit, und vollkommene Freiheit wird nur in der volligen
Ubereinstimmung mit dem guten, angenehmen und vollkommenen
Willen Gottes gefunden.”

Die Annahme dieses Berichtes der I. Sektion hatte eine solche
Freude ausgelést, dass die Mitglieder spontan das Lied ,Nun
danket alle Gott!“ sangen.



— 200 —
Die zweite Sektion behandelte das Thema:

II. Die Kirche Christt und das Wort Gottes.

Der Bericht zerfillt in folgende Unterabteilungen: 1. Das
Wort Gottes. 2. Heilige Schrift und Tradition. 3. Die Kirche:
Unser gemeinsamer Glaube. 4. Die Kirche: Gemeinsame und
abweichende Auffassungen. 5. Die Kirche und das Reich Gottes.
6. Die Aufgabe der Kirche. 7. Die Gabe der Prophetie und das
Amt des Wortes. 8. Die Una Sancta und unsere Spaltungen.

In dieser Sektion wurden die Vertreter der deutschen evangeli-
schen Kirche schmerzlich vermisst, weil in ihren Héanden die Vor-
arbeiten wesentlich gelegen hatten. Die lutherische und kal-
vinische Theologie legt auf den Begriff des Wortes Gottes ja
besonderes Gewicht. Fiir die Englinder war es nicht immer
leicht, genau zu verstehen, welchen Sinn sie mit dem Begriffe
verbindet.

Beherrschend war hier die Frage um die Kirche. Das aber
war der schwichste Punkt im ganzen KEdinburgher Programm,
dass der Kirchenbegriff nicht wvorher geniigend abgeklirt war.
Die Arbeiten aller Kommissionen wurden immer wieder durch
diesen Mangel gestoért. Es muss die Hauptaufgabe der néchsten
10 Jahre sein, alle theologische Arbeit auf diesen Punkt zu kon-
zentrieren: Was ist der Sinn der Kirche im Plane Gottes? Was
ist die Lehre Christi und seiner Apostel, was sagt die Kirchen-
geschichte hiertiber ?

Wohl hatte Lausanne 1927 im offiziellen Bericht eine Erklidrung
iiber das Wesen der Kirche ausgearbeitet, die allgemeine Zustim-
mung fand. Danach ist die Kirche die von Gott gegriindete Ge-
meinschaft der Christglaubigen, deren Haupt Christus, deren
inneres Leben der Heilige Geist ist. Sie ist die berufene Kiinderin
der Heilsbotschaft und das von Gott bestimmte Werkzeug zum
Heile und zur Heiligung der Menschheit. Die Kennzeichen der
Kirche, die ihrem Wesen nach eine sein muss, seien: einig, heilig,
katholisch und apostolisch.

Die Einheit sei notwendig, um der Welt ihr Leben zu offen-
baren. Schon heute zeige sich bei allen Kirchen eine gewisse
Einheit, die sich in gewissen Merkmalen manifestiere: Besitz und
Gebrauch der Heiligen Schrift, Glaube an Gott, wie er in Christo
Mensch geworden und sich in ihm geoffenbart hat, der Missions-



— 201 —

beruf, der Gebrauch der Sakramente, ein Amt fiir die Seelsorge,
die Predigt, die Gemeinschaft im Gebet und Gottesdienst. Diese
Erklirung wurde aber mit verschiedenen Anmerkungen ver-
sehen, welche aufzeigten, welch grosse Differenzen in dieser Frage
noch bestehen. Wenn auch der Besitz der Heiligen Schrift allen
gemeinsam sei, so sei die Auslegung doch verschieden. Die einen
wollen die Schrift autoritativ durch die Tradition auslegen, andere
berufen sich auf das personliche Zeugnis des Heiligen Geistes,
wieder andere suchen die Auslegung in der Tradition und im un-
mittelbaren Zeugnis des Heiligen Geistes. Es herrschte in Lausanne
Unstimmigkeit tiber die Beziehung der sichtbaren zur unsichtbaren
Kirche, iiber die Autoritit der sichtbaren Ordnung in der Kirche
(ob die Verfassung der Kirche in ihren Grundziigen von Christus
bestimmt sei oder sich unter Leitung des Heiligen Geistes ver-
schiedene Ausdrucksformen schaffen konne). Manche der in
Lausanne vertretenen Kirchen hielten sich fiir die wahre Kirche,
andere wieder nehmen an, dass die wahre Kirche in ihren Kirchen-
typen oder in allen zusammen zu finden sei. Auch iiber das Amt
gingen die Meinungen in Lausanne weit auseinander. Ist ein
bestimmtes Amt von Christus vorgesehen? Oder hat sich ein
solches in der Geschichte als notwendig erwiesen? Oder ist iiber-
haupt keine bestimmte Form des Amtes vorgesehen? Ist die
Spaltung der Kirche in allen Fillen durch Siinde entstanden ?
Oder ist sie eine Folge verschiedener Geistesgaben und verschiedenen
Verstindnisses der Wahrheit ?

Alle diese Fragen mussten in Lausanne offen gelassen werden.
Sind die Gegensétze nun in Edinburgh iiberbriickt worden ? Oder
ist eine Ann#herung der verschiedenen Standpunkte erfolgt ?

Der Edinburgher Bericht erkldrt, dass die Kirche auf Erden
nach Gottes allmichtigem Willen durch Jesus Christus gegriindet
sei. Sie ist das Volk des Neuen Bundes, demgegeniiber Israel
nur ein Schatten war. Sie ist der Haushalt Gottes und der Leib
Christi, dessen Glieder ihr Leben und ihr Einssein in ihrem Haupte
Jesus Christus haben. Uber das Wirken Christi in der Kirche
durch seinen Heiligen Geist herrscht unter den verschiedenen
Kirchen eine iibereinstimmende Auffassung. Christus ist durch
den Heiligen Geist in der Kirche als Prophet, Priester und Konig
allezeit gegenwiirtig. Diese Gegenwart ist wirksam und offenbar
in der Verkiindigung des Wortes, in der gldubigen Verwaltung der
Sakramente, in den in seinem Namen dargebrachten Gebeten



— 202 —

und in der Erneuerung des Lebens, wodurch er die Gldubigen
befahigt, Zeugnis von ihm abzulegen.

Doch konnte auch in Edinburgh keine Einigung erzielt werden
iiber die Fragen: Ist Christus immer bei seinem Volke gegenwirtig
oder nur dort, wo sein Wort rein verkiindigt und im Glauben
angenommen wird? In welchem Masse hidngt die Gewissheit,
dass eine wirkliche Berithrung mit Christus stattfindet, von dem
Amt und den Sakramenten, oder vom Worte Gottes in der Kirche,
oder vom inwendigen Zeugnis des Heiligen Geistes oder von allen
diesen Momenten zusammen ab ?

Weiter wird die Kirche erklart als die Gemeinschaft derer,
die von Gott berufen sind, Zeugnis abzulegen von seiner Gnade und
Wahrheit. Diese sichtbare Gemeinschaft war schon in Israel zu
finden und ist jetzt im neuen Israel Wirklichkeit geworden, dem
das Amt der Versohnung iibergeben ist. Das ist die ekklesia
des Neuen Testamentes. Sie ist der Bereich der Erlosung. Ausser-
halb der Kirche kann der Mensch normalerweise nicht zur
vollen Erkenntnis Gottes kommen, noch ihn in Wahrheit anbeten.

Das Gemeinsame, das hier festgestellt wird, ist aber recht
gering im Vergleich zu den Abweichungen, die angefithrt werden
und die sich etwa in folgenden Fragen zusammenfassen lassen.
Ist die Kirche nicht nur die sichtbare, erloste und erlésende Ge-
meinschaft, sondern auch die unsichtbare Gemeinschaft der voll-
kommen Erlosten? Die unsichtbare Kirche sei keine im plato-
nischen Sinne ideale Gemeinschaft im Unterschiede von der Kirche
auf Erden, sondern die unsichtbare Kirche sei mit der sichtbaren
unzertrennlich verbunden, obwohl sich ihre Grenzen nicht voll-
kommen decken.

Eine andere Frage: Ist das Wort , Kirche” als Bezeichnung
fir die Gemeinde der wahren, nur Gott bekannten Christen zu
brauchen? Von der unsichtbaren Gemeinschaft als der wahren
Kirche zu sprechen, fithrt zu dem bedenklichen Gedanken, als
brauche die wahre Kirche nicht sichtbar zu sein und als sei die
sichtbare Kirche nicht notwendigerweise die wahre Kirche.
Trotzdem besteht dariiber Ubereinstimmung, dass die Zahl der
wahren Christen Grenzen habe, die dem menschlichen Auge ver-
borgen und nur Gott bekannt ist. Kine Ubereinstimmung im
Kirchenbegriff ist damit allerdings nicht hergestellt.

Ein anderer Unterschied in der Auffassung iiber die Kirche
tritt klarer hervor, wo es sich um die Mitgliedschaft zur Kirche



— 203 —

handelt. Gehoren alle Getauften, die sich nicht durch Wort oder
Tat von Christus loslésen, zur Kirche? Oder gehéren nur die
zur Kirche, die ein offentliches Bekenntnis ihres Glaubens an
Christus abgelegt haben ? Hier spielen die Auffassungen der Bap-
tisten stark hinein.

Wir wollen hier gleich die Hindernisse erwihnen, die sich der
Einigung entgegenstellen, welche ebenfalls in der Differenz iiber
den Kirchenbegriff begriindet sind und in Edinburgh in einem
andern Zusammenhang behandelt wurden.

Die am schwersten zu iiberwindenden Hindernisse fiir eine
Glaubenseinheit zeigen sich dort, wo die kirchliche Verfassung
oder Form der Gottesdienste zur Glaubenslehre gehoren. Es
stehen sich die ,autoritdren” und die ,,personellen” Kirchentypen
gegeniiber. Mit dem autoritdren Kirchentypus ist die Betonung .
einer gottlichen Gegebenheit, sei es in der Heiligen Schrift, oder
in der Kirchenordnung oder in der Form des Gottesdienstes gemeint,
wahrend bei dem personellen Kirchentypus die personliche Kr-
fabrung der gottlichen Gnade und die religiose Freiheit das Wich-
tigste ist. Zwischen diesen &dussern Gegensdtzen befinden sich
Ubergangsformen. Diese beiden Kirchentypen decken sich iibrigens
keineswegs mit der Antithese bischoflicher oder nichtbischoflicher
Verfassungen.

Es wird sodann auf die Gegensitze hingewiesen, die in gleicher
Weise theologisch-kirchlich wie soziologisch-politisch bedingt sind.
Dazu gehoren die in den ,,Nationalkirchen“ hervortretenden Ge-
fahren der Abschliessung und der Beherrschung durch den Staat.
Aus dieser Problematik der Lage ihrer Mutterkirchen erwachsen
insbesondere den Kirchen in den Missionsgebieten grosse Schwierig-
keiten.

Ferner werden die Hindernisse erwahnt, die auf geschicht-
lichen Faktoren beruhen, wie das bei den Trennungen zwischen
den Kirchen Europas und Asiens der Fall ist. Schliesslich liegen
auch Hindernisse kulturellen Ursprunges vor: Hemmnisse der
Rasse, des Volkstums, der Klasse, der geistigen Haltung und see-
lischen Versiumnisse.

Nach alledem kann ruhig gesagt werden, dass in der Bestim-
mung des Kirchenbegriffes seit Lausanne kein wirklicher Fort-
schritt erzielt ist. Die alten Gegensitze treten unvermindert auf,
80 sehr auch anzuerkenmen ist, dass sie vornehm und sachlich
ausgetragen werden. Es will uns scheinen, als ob erst dann die



— 204 —

Schwierigkeiten ausgeglichen werden koénnen, wenn die grossen
biblischen Konzeptionen tiber die Kirche in ihrer ganzen Fiille
griindlich ausgearbeitet sein werden.

Gehen wir nun noch kurz auf einzelne Abteilungen des Berichtes
der II. Sektion ein. Er beginnt unter der Uberschrift das Wort
Gottes mit der Erklirung, dass Gottes Wort immer lebendig
und dynamisch und mit Gottes Tun untrennbar verbunden ist.
Gott offenbart sich uns durch sein Handeln, wodurch er die Er-
l6sung der Menschheit vollbracht und die persénliche Gemeinschaft
mit ihm wiederhergestellt hat. In der Fiille der Zeit wird das Wort,
der ewige Sohn des Vaters, offenbar in Christus, unserm Herrn,
dem fleischgewordenen Wort, und in seinem Krlosungswerk. Das
Wort gipfelt in der Gabe des Heiligen Geistes und in dem Leben,
das er der Kirche verleiht. ,Wir bekennen uns einmiitig zu der
Einzigkeit und alles beherrschenden Bedeutung der Offenbarung,
die uns in Christus geschenkt ist, in dessen Namen aller Welt das
Heil angeboten wird.”“ Ks gibt keine Offenbarung, die mit jener
Christi auf einer Ebene steht, aber manche nehmen eine praeparatio
evangelica durch die mosaische Religion oder andere Religionen
an. Sie glauben auch, dass sich Gott in der Natur und Geschichte
zu erkennen gibt. Andere nehmen an, dass die Kirche allein die
Offenbarung zu bezeugen hat, die im Alten und Neuen Testament
enthalten ist. — Diese Differenzen sind indessen nicht so gross,
dass sie kirchliche Trennungen rechtfertigen konnten.

Ein schwieriges Kapitel war die Heilige Schrift und die
Tradition, weil hier katholische und protestantische Auffas-
sungen kollidieren, die wiederum auf beiden Seiten auseinander-
gehen.

Der Bericht sagt: ,,Gott hat uns fiir die Offenbarung im Wort
ein in Worte gefasstes Zeugnis gegeben. Dieses Zeugnis ist die
Heilige Schrift, die deshalb die hauptsichliche Norm fiir das
Leben, den Gottesdienst und die Lehre der Kirche ist. Wir er-
kennen eine, wenn auch unvollkommene Parallele zwischen der
Inspiration der Heiligen Schrift und der Fleischwerdung des
Wortes in unserm Herrn Jesus Christus: in beiden kommt es zu
einer durch den Heiligen Geist bewirkten Vereinigung des Gott-
lichen mit dem Menschlichen und einer Annahme menschlicher
Begrenzung um des Heilsplanes Gottes willen... Wir sind alle
davon iiberzeugt, dass diese Auffassung von der Offenbarung
durch wissenschaftliche Arbeit an der Bibel nicht erschiittert



— 206 —

werden kann. Diese Arbeit kann vielmehr, wenn sie sich ihres
wahren Wesens bewusst ist, der Kirche einen wichtigen Dienst
leisten und ihr zur rechten Auslegung der Heiligen Schrift verhelfen,
wenn ihr die notwendige Freiheit nicht versagt wird.“

Von diesem Gesichtspunkt aus kann die Aufgabe der Kirche,
die Schrift zu interpretieren und kritisch zu behandeln, richtig
erfasst und erreicht werden.

In dem Bericht wird die Tradition sehr schon als ,,der lebendige
Strom des kirchlichen Lebens® bezeichnet. Uber das Verhiltnis
von Schrift und Tradition wird zunichst der orthodoxe Standpunkt
erwihnt, der zugibt, ,,dass es Anschauungen geben kann, die zwar
weilt verbreitet sind, die aber, weil sie der Schrift widersprechen,
nicht die wahre Autoritit der Tradition besitzen. Aber sie schliessen
von der Tradition manche Glaubensiiberzeugungen nicht aus,
die zwar nicht ausdriicklich in der Schrift zu finden sind, dieser
aber auch nicht widersprechen.

Btwas unverstindlich ist der Satz, dass die vom Heiligen
Geiste erleuchtete Kirche Werkzeug bei der Entstehung der Bibel
gewesen sei. Die Bibel ist wohl in ihrem neutestamentlichen
Teil in der Kirche entstanden, nicht aber durch die Kirche instru-
mentaliter hergestellt. Der Kirche verdanken wir den Kanon,
die Sichtung und Trennung der apostolischen von den nicht-
apostolischen und apokryphen Schriften. Zur Scheidung aber
berief sich die Kirche auf die ununterbrochene Tradition. Insofern
beruht die Bibel des Neuen Testamentes auf der kirchlichen Tra-
dition.

Der orthodoxen Auffassung vom Verhédltnis von Schrift und
Tradition steht die protestantische gegeniiber, ,dass die Kirche
auf Grund ihrer Anerkennung der Bibel als der unentbehrlichen
Urkunde des geoffenbarten Wortes Gottes ausschliesslich an die
Bibel gebunden sei als einzige Richtschnur fiir Glaube und Leben®.
Aber auch die Tradition besitze eine bedingte Autoritit, sofern
sie auf der Bibel selbst begriindet sei.

Unserer Meinung nach ist die Bibel die Norm der Tradition.
Man darf aber die Bibel und die Tradition nicht als zwei von-
einander getrennte, sich selbst geniigende Hinheiten auffassen.
Sie stehen untereinander in engster Verbindung. Diese Beziehungen
bediirfen noch einer griindlichen Untersuchung. Heute herrschen
noch in allen Kirchen der Edinburgher Konferenz Unklarheiten



— 206 —

iiber den Begriff, itber den Umfang und iiber die Autoritit der
Tradition. Das geht aus der gemeinsamen Erklirung deutlich
hervor.

Der Abschnitt Kirche und Reich Gottes sagt, dass das
Reich Gottes iiberall gefunden wird, wo der Mensch dem Willen
Gottes gehorsam ist. Beziiglich des Verhéltnisses von Kirche und
Reich Gottes wie beziiglich des Ausmasses, in dem sich schon auf
Erden das Reich Gottes offenbart, bestehen aber grosse Unter-
schiede. Hier wird Kirche und Gottesreich identifiziert, dort
wird ein Unterschied gemacht zwischen beiden, und man erwartet
das Kommen des Reiches Gottes nur in der Endherrlichkeit.
Anderswo wird das Reich Gottes als die immer zunehmende
Herrschaft der in Jesus Christus geoffenbarten Gerechtigkeit
und Liebe Gottes auf allen Lebensgebieten aufgefasst. Es wird
schliesslich darauf hingewiesen, dass die verschiedenen Kirchen
diesen Unterschieden verschiedene Bedeutung beimessen.

Ein in der 6kumenischen Bewegung neues Thema wurde in
Edinburgh mit: ,,die Gabe der Prophetie und das Amt
des Wortes” behandelt. ,,Die Inspiration des Heiligen Geistes
sei zunidchst den berufenen Dienern am Worte Gottes gegeben.
Auf diese Weise sei die Offenbarung nicht nur ein Geschehen der
Vergangenheit, sondern ein immer gegenwirtiges Wort, durch das
Gott unmittelbar zu der Seele spreche. Alles Wirken des Geistes
ist ausserdem Bezeugung von Gottes gottlichem Handeln. Hier
findet das Prophetenamt seinen Platz im gemeinsamen Leben der
Kirche. Es ist das Werk des Heiligen Geistes, die eine in Christus
geoffenbarte Wahrheit auf die Zeitumstinde anzuwenden. Die
Aufgabe, fir das Evangelium Zeugnis abzulegen, liegt nicht nur
den ordinierten Amtstrigern ob. Auch die Laien kénnen die Gabe
der Prophetie haben und sollen davon Gebrauch machen. Der
Geist darf bei also Veranlagten und Berufenen in der Kirche
nicht ausgeloscht werden. Die Kirche muss vielmehr die Pro-
phetie an der ihr anvertrauten Wahrheit prifen und behalten,
was gut ist.”

Gewiss sollen die Laien zum Leben der Kirche beitragen,
aber die Ermutigung zur Weckung der Gabe der Prophetie ist
doch eine gefihrliche Sache. Der ,,Prophet” lisst sich nicht gerne
von der Kirche kontrollieren und verantwortlich machen.

Im letzten Abschnitt iiber die Una Sancta werden die
Angehérigen der Kirchen zur Busse aufgerufen, damit nicht nur



— 207 —

ihre Fiihrer, sondern auch alle Gemeindemitglieder verstehen,
dass die christliche Einheit, die im Neuen Testament voraus-
gesetzt wird, im Worte Gottes mitenthalten ist und einen Ruf
Gottes an die Christenheit bedeutet.

Im IV. Kapitel des Edinburgher Berichtes wird das Thema:
III. Dve Gemeinschaft der Heiligen

behandelt. Der Ausdruck wird in dem Sinne verstanden, dass
alle, die ,in Christus” sind, durch den Heiligen Geist zu einer
Gemeinschaft zusammengefasst sind. Manche setzen die Gemein-
schaft der Heiligen der heiligen katholischen Kirche gleich. Andere
sehen in der communio sanctorum die Aufgabe der Kirchen, ihre
Glieder zu heiligen. Andern ist sie ein Ausdruck fiir die Gemein-
schaft derer, die im Zustande der heiligmachenden Gnade stehen.
Fir die orthodoxen und verwandten Kirchen bedeutet sie nicht
nur Gemeinschaft der lebenden mit den abgeschiedenen Christen,
sondern auch mit den Engeln und besonders mit der heiligen Jung-
frau und Gottesgebirerin Maria. Schliesslich iibersetzen noch
einige das koinonia ton hagion mit Teilnahme am Heiligen, d. h.
an den kirchlichen Gnadenmitteln.

Uber die Heiligenverehrung wird als allgemeine Uberzeugung ge-
sagt: ,,Wir alle sind darin einig, dass wir uns voll Dankbarkeit derer
erinnern sollten, die als Nachfolger Christi zu ihrer Zeit ein gutes
Bekenntnis ablegten und dadurch fiir Christus und sein Reich
Siege erfochten... Unter keinen Umstinden sollte die Vorliebe
fiir dieses Lehrstiick das alleinige Mittlertum Christi als unseres
Herrn und Erlosers verdecken oder verdunkeln. Die Ehrung der
Heiligen darf auch nicht zu Aberglauben oder Missbrauch herab-
sinken.*

Der ganze Verhandlungsgegenstand lag besonders der ortho-
doxen Kirche am Herzen, deren religioses Leben im Heiligenkult
einen grossen Reichtum erhalten hat. Der Bericht hat hier fiir
die 6kumenische Bewegung einen neuen Boden aufgebrochen,
der die Kirchen in einem richtigen Verstdndnis fiir eine gesunde
Heiligenverehrung zusammenfiihren kann.

Die III. Sektion hatte sich mit dem Thema zu beschiftigen,
das bereits in Lausanne unter ,das geistliche Amt“ und ,die
Sakramente” behandelt wurde:



— 208 —

IV. Die Kirche Christi: IThr Amt und thre Sakramente.

Kirche, Amt und Sakramente — diese Dreieinheit ist sowohl
in Lausanne wie in Edinburgh die crux theologorum gewesen.
In Lausanne hatte man sich bei der Erérterung der Sakramente
auf EKinzelheiten nicht eingelassen. Man stellte dort aber ein
stirker werdendes Gefiihl fiir die Bedeutung und den Wert der
Sakramente im kirchlichen Gemeinschaftsleben fest. Die Sakra-
mente beruhen auf gottlicher Stiftung und sollen in der Kirche
dankbar als gottliche Gaben gebraucht werden. Ausser der gott-
lichen Einsetzung gehoren zum Sakrament ein dusseres Zeichen
und eine innere Gnadengabe. Uber die Zahl der Sakramente wurde
nur festgestellt, dass die orthodoxen und altkatholischen Kirchen
7 Sakramente annehmen und dass zu ihrer giiltigen Verwaltung
die rechte Materie, die rechte Form und das rechte Amt notwendig
seien. Andere betrachten nur Taufe und Abendmahl als Sakra-
mente. Andere schitzen zwar die sakramentale Idee, gebrauchen
aber die dussern Zeichen der Sakramente nicht, weil sie meinen,
dass alle geistlichen Giiter in umittelbarer Beriihrung mit Gott durch
seinen Geist gegeben werden. Lausanne beschéftigte sich dann nur
mit Taufe und Abendmahl als den allgemein anerkannten Sakra-
menten. '

, Wir glauben, dass wir durch die im Namen des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geigtes zur Vergebung der Siinden mit
Wasser vollzogene Taufe durch einen Geist alle zu einem Leibe
getauft sind. Mit dieser Erklirung beabsichtigen wir nicht,
die Unterschiede in Auffassung, Deutung und Gebrauch der Taufe
zu verwischen, die unter uns bestehen.” , Wir glauben, dass in
der heiligen Kommunion unser Herr gegenwirtig ist und dass wir
darin Gemeinschaft mit Gott, unserm Vater, haben in seinem Sohne
Jesus Christus, unserm lebendigen Herrn, der da ist unser eines
Brot, gegeben fiir das Leben der Welt und erhaltend das Leben
aller, die sein sind, und dass wir dabei zugleich in der Gemeinschaft
mit allen stehen, die mit ihm verbunden sind. Wir stimmen darin
iiberein, dass das Sakrament des heiligen Abendmahles die heiligste
gottesdienstliche Handlung der Kirche ist, eine Feier, in welcher
der erlésende Tod des Herrn ins Gedédchtnis gerufen und verkiindigt
wird und dass dieses Sakrament zugleich ein Lob- und Dankopfer
ist und ein Akt feierlichster Selbstdarbringung.



— 209 —

Es gibt unter uns verschiedene Anschauungen, besonders iiber
folgende Punkte: 1. die Art und Weise der Gegenwart unseres
Herrn, 2. den Gedéichtnis- und Opfergedanken, 3. das Verhéltnis
der Elemente zu der Gnade, die iibermittelt wird, 4. die Beziehung
zwischen dem Geistlichen, der das Sakrament verwaltet, und
der Giiltigkeit und Wirksamkeit der heiligen Handlung. Wir
sind uns dessen wohl bewusst, dass die Wirklichkeit der gottlichen
Gegenwart und der gottlichen Gabe in diesem Sakrament von
menschlichem Denken niemals vollig begriffen und in mensch-
lichen Worten niemals vollkommen ausgesprochen werden kann.*

Ist nun Edinburgh den in Lausanne nur erwihnten Problemen
nihergetreten ¢ Hdinburgh sagt tiber die Sakramente im all-
gemeinen: ,Alle Kirchen griinden ihre Sakramentenlehre und
-ordnungen auf den Glauben, dass nach dem Zeugnis des Neuen
Testamentes die von ihnen anerkannten Sakramente von Christus
selber eingesetzt worden sind.” ,, Taufe und Abendmahl nehmen im
Gemeinschaftsleben der Kirche von Anfang an eine zentrale
Stellung ein.” ,,Die Sakramente sind Christi Gaben an seine
Kirche.“ , Alle kirchliche Uberlieferung in bezug auf die Sakra-
mente ist an der Hand der Heiligen Schrift zu kontrollieren und
zu prifen.” Hierzu machen die Orthodoxen und andere Kirchen
den Zusatz: ,,Alle Sakramente lassen sich auf die Heilige Schrift
griinden, wie sie in der heiligen Uberlieferung unter Leitung
des der Kirche innewohnenden Heiligen Geistes vervollstindigt,
erklirt, ausgelegt und verstanden ist.“ Dazu bemerken angli-
kanische Delegierte, dass ihre Kirche solche Riten verbiete, welche
der Heiligen Schrift zuwiderlaufen. Sie beschréinken andererseits
die Notwendigkeit der Begriindung aus der Heiligen Schrift auf
heilsnotwendige Glaubensartikel.

Uber das Wesen der Sakramente wird gesagt: ,,Die
Sakramente sind der Kirche von Christus als dussere, sichtbare
Zeichen seiner unsichtbaren Gnade verliehen. Sie sind nicht blosse
Zeichen, sondern Unterpfinder und Siegel der Gnade und Mittel
des Empfanges.“ ,Die Gnade wird in den Sakramenten durch
das persénliche Wirken Christi den Glidubigen mitgeteilt. | Der
Glaube des Empfingers ist daher eine notwendige Bedingung
fiir den wirksamen Empfang der Gnade.“ ,,Gottes Gnadenwirken
ist nicht durch seine Sakramente beschréinkt.” Hierzu bemerken
die Orthodoxen, sofern der Nichtempfang der Sakramente nicht
auf Verachtung oder schuldhafte Vernachlissigung zuriickzufiihren

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1939. 14



— 210 —

ist, da die Sakramente als von Gott eingesetzte Gnadenmittel im
allgemeinen heilsnotwendig sind. ,,Christus macht das Sakrament
zum wirklichen Sakrament. Der Diener handelt nur als instru-
mentum (animatum).” ,,Die Sakramente werden von den Geist-
lichen als Diener der Kirche vollzogen und nicht kraft irgendeiner
personlichen Vollmacht.” Alle diese Thesen kénnen auch von der
romischen Theologie unterschrieben werden. Kontrovers und fir
spitere Diskussionen vorbehalten bleiben die Fragen der Ver-
pflichtung, von den Sakramenten Gebrauch zu machen, ferner, ob
und inwiefern sie heilsnotwendig sind.

Uber die Zahl der Sakramente konnte keine Einigung
erzielt werden. Die orthodoxe, assyrische, koptisch-dgyptische,
syrisch-orthodoxe, armenische, altkatholische Kirche und viele
Gldubige anderer Kirchen nehmen die Siebenzahl an, wihrend
die protestantischen Kirchen nur zwei anerkennen. Die angli-
kanische Kirche hat die Zahl der Sakramente niemals festgelegt,
weist aber der Taufe und dem Abendmahle eine iiberragende
Stellung zu und erklirt sie allein fiir heilsnotwendig. Einige
Lutheraner schliessen sich diesem Standpunkt an. Quiker und
Heilsarmee, die hier zum ersten Male als besondere kirchliche
Gemeinschaft auftritt, kennen keine sakramentalen Handlungen.
Die Bestimmung der Zahl héngt stark von der Definition ab, die
die einzelnen Kirchen dem Sakramente geben. Die meisten pro-
testantischen Kirchen besitzen Riten, die den andern finf Sakra-
menten der genannten katholischen Kirchen entsprechen. Auch
wenn fir diese die Bezeichnung ,,Sakrament” abgelehnt wird, sind
sie doch nach der II. Helvetischen Konfession ,instituta Del
utilia®. Die grossten Schwierigkeiten bereiten hier noch die Quiker
und die Heilsarmee, doch wird die Hoffnung ausgesprochen,
dass ,,uns der Heilige Geist selbst in diesem Punkte seinen Willen
zu erkennen geben wird".

Soweit sind nun gegeniiber Lausanne Fortschritte gemacht
worden, die zu weiteren Hoffnungen berechtigen. Anders ist es
aber in der Frage iiber die Giiltigkeit der Sakramente,
die in engstem Zusammenhang mit den Problemen iiber das
kirchliche Amt steht. Das Wort ,,Giltigkeit” wird in der Bedeutung
,Wirksam® gebraucht, so dass ,ungiltig” besagen wiirde, dass
ein Sakrament keinen Wert fiir den Glauben besitzt und kein
Gnadenmittel ist, oder es hat den Sinn ,korrekt vollzogen“. Im
ibrigen wird hierzu gesagt: ,,Obwohl es die Pflicht einer Kirche



— 211 —

ist, fiir den ordnungsmiissigen, kanonischen Vollzug der Sakra-
mente Sorge zu tragen, sollte doch von keiner Kirche ein Urteil
ausgesprochen werden, das die « Giiltigkeit» der von irgendeiner
andern Kirche vollzogenen Sakramente leugnet, wenn diese Kirche
tiberzeugt ist, die Anweisungen Christi an seine Kirche dabei zu
befolgen.*

Die Orthodoxen beschrinkten sich betreffs Giiltigkeit auf
folgende Erklirung: ,Nach der orthodoxen Lehre sind giiltige
Sakramente nur solche, die 1. von einem kanonisch ordinierten
und eingesetzten Amtstriger ausgeteilt und 2. nach der Sakraments-
ordnung der Kirche richtig gespendet sind.”

Auch in Edinburgh wurden nur die beiden allgemein anerkann-
ten Sakramente besprochen.

Die Taufe. ,Die Taufe ist ein Geschenk der erlosenden
Liebe Gottes an die Kirche, und wenn sie mit Wasser im Namen
des Vaters, des Sohnes und Heiligen Geistes vollzogen wird, ist
sie ein Zeichen und Siegel christlicher Jiingerschaft im Gehorsam
gegen den Befehl unseres Herrn. Hs herrscht allgemeines Ein-
vernehmen dariiber, dass die vereinigte Kirche die Regel beobachten
sollte, dass alle Glieder der sichtbaren Kirche durch die Taufe
aufgenommen werden.” Hierzu machten die Baptisten und die
,Junger Christi“ den Vorbehalt, dass sie unter Taufe nur die Er-
wachsenentaufe der Gliaubigen verstehen, die ein Glaubens-
bekenntnis ablegen konnen.

Wegen Zeitmangels musste die Behandlung weiterer Fragen
iiber die Wiedergeburt in der Taufe, iiber die Zulassung Ungetaufter
zum Abendmahl und tber das Verhiltnis von Taufe und con-
firmatio zuriickgestellt werden. Diese Fragen sind besonders mit
den Reformierten und Kongregationalisten zu bereinigen. Quiker,
Heilsarmee, Jinger Christi und auch Kongregationalisten sind
in der Lehre iiber die Taufe Outsiders.

Das heilige Abendmahl. Die Behandlung dieses Sakra-
mentes war vollstindiger und ging mehr in die Einzelheiten ein
als bei der Taufe. Der Bericht beginnt mit der Feststellung:
»Wir alle glauben, dass Christus im Abendmahle wahrhaft gegen-
wirtig ist, unbeschadet der Tatsache, dass wir verschiedene Auf-
fassungen dariiber haben, wie diese Gegenwart sich kund tue und
verwirkliche. Jede genaue Definition seiner Gegenwart fithrt not-
wendigerweise zu Abgrenzungen, und der blosse Versuch, solche
Definitionen zu formulieren und sie der Kirche aufzuzwingen, ist



— 212 —

in vergangenen Zeiten Ursache von Uneinigkeit gewesen. Die
folgenden Punkte sind fiir die Abendmahlsfeier wichtig: Brot und
Wein, Gebet und die Einsetzungsworte diirfen bei der Feier nicht
fehlen, und wir miissen einer Meinung sein liber das Wesentliche
dessen, worin seine Bedeutung fiir den Glauben besteht.

Dann folgt ein lingerer Abschnitt iiber den Opfercharakter
der Eucharistie. Darin heisst es, dass das Opfer unseres Herrn
nicht nur den Tod in sich schliesst, sondern auch den Gehorsam,
den er in seinem Amt auf Erden ausiibte, und sein Leben als
Auferstandener und im Himmel Erhohter, wo er unser Mittler
ist. Kin solches Opfer kann niemals wiederholt werden, aber in
der Abendmahlsfeier der ganzen Kirche wird es verkiindigt und
dargestellt, wenn wir bei der Eucharistie oder dem heiligen Abend-
mahle des Herrn zu Gott in Christus kommen. Fiir uns vollzieht
sich das Geheimnis der Teilnahme an diesem Opfer in unserer
Anbetung Gottes und im Dienste fiir ihn: als Gemeinschaft, weil
wir mit Christus vereint sind, und in ihm untereinander (I. Kor.
10, 17), als einzelne, weil jeder von uns den gemeinschaftlichen
Akt der Selbstdarbringung zu seinem eigenen macht. Das geschieht
nicht nur in der Form einer Zeremonie, sondern auch in einem
tief sittlichen Sinne; denn der Grundgedanke jedes Opfers und
jeder Hingabe ist: ,,Siehe, ich komme, deinen Willen, o Gott,
zu erfiillen.”

Da unser Herr der unsichtbare Zelebrans ist, so vereinigen
wir uns mit seinen Gebeten, und sein Gebet ist wie beim letzten
Abendmahle eine Danksagung (Eucharistie). Die ganze Handlung
vollzieht sich im Reiche des Geistes: ,,Durch den Heiligen Geist
wird die Gabe geschenkt, und die Gegenwart, die nicht definiert
ist, ist eine geistige.

Gegeniiber diesen etwas vagen KErklirungen kann man die
Bemerkung der orthodoxen Delegierten nur begriissen: ,Die
orthodoxe Kirche glaubt und lehrt, dass in dem Sakramente der
heiligen Eucharistie, in der das einmalige und einzig dargebrachte
Opfer unseres Herrn seine Darstellung findet, die dargebrachten
Gaben kraft der Konsekrierung in den wahren Leib und das
wahre Blut unseres Herrn Jesu Christi verwandelt und den Gliu-
bigen zur Vergebung der Siinden und zum ewigen Leben gegeben
werden. 2. Die Feier der Eucharistie kann nur durch einen giiltig
geweihten Geistlichen vollzogen werden.“ Ahnliche Erklirungen
gaben auch die Vertreter anderer Kirchen ab.



— 213 —

In der ganzen Abendmahlsfrage ist gegeniiber Lausanne kein
Fortschritt zur Einigung festzustellen. Im ganzen kann man sich
nach der Behandlung der Sakramente angesichts der Teilnahme
der Quidker und der Heilsarmee fragen: Ist das sakramentale
Prinzip ein unumgéngliches Element in der christlichen Frommig-
keit oder nicht ?

Der unbefriedigendste Teil der ganzen Edinburgher Arbeit
sind aber die Feststellungen iiber das kirchliche Amt. In
Lausanne waren bereits gute Vorarbeiten hieriiber geleistet worden.
Die dort erzielte Einmiitigkeit war in folgenden Sitzen formuliert
worden:

1. Das geistliche Amt ist eine Gabe, die Gott durch Christus
seiner Kirche verliehen hat. HEs ist wesensnotwendig fiir das
Dasein und Gedeihen der Kirche.

2. Dasg geistliche Amt empfingt dauernd seine Vollmacht
und Wirksamkeit durch Christus und seinen Geist.

3. Die Aufgabe des geistlichen Amtes besteht darin, den Men-
schen die erlosenden und heiligenden Wohltaten Christi durch den
Hirtendienst, die Predigt des Ivangeliums und die Verwaltung
der Sakramente zu vermitteln. Diese durch das Amt vermittelten
Wohltaten werden wirksam erst durch den Glauben.

4. Das geistliche Amt ist mit der Leitung der Kirche und mit
der Ausiibung der Kirchenzucht betraut, in der Gesamtkirche
und in ihren Teilen.

5. Durch einen Akt der Ordination unter Gebet und Hand-
auflegung werden diejenigen, welche die Gaben fiir das geistliche
Amt besitzen, durch den Geist berufen und von der Kirche an-
erkennt sind, mit der Ausiibung der Funktionen des Amtes be-
auftragt.

Nachdem dann auf die Entstehung verschiedener Formen des
Amtes je nach den Verhiltnissen oder Uberzeugungen hingewiesen
war, wird auf die Verschiedenheit der Ansichten iiber das Wesen
aufmerksam gemacht: iiber das Wesen der Ordination und der in
der Ordination iibertragenen Gnaden, ob ein oder mehrere ordines
bestehen, iiber die Funktion und Autoritdt der Bischofe, iiber das
Wesen der apostolischen Sukzession. Diese Differenzen haben
besonders eine Abendmahlsgemeinschaft verhindert. Die Schaffung
eines Amtes, das in jedem Teile der Kirche als von der Gesamtkirche
sanktioniert anerkannt ist, ist ein dringendes Bediirfnis. In Lau-



— 214 —

sanne hatte man keine Zeit gehabt, allen Meinungsverschieden-
heiten geniigend nachzugehen, aber eine bedeutungsvolle Anregung
wurde doch gegeben: ,,In Anbetracht der Stellung, welche die Bi-
schofe, die Kollegien der Presbyter und die Gemeinde der Gliu-
bigen, alle zu ihrem Teil, in der Verfassung der alten Kirche gehabt
haben, in Anbetracht der Tatsache ferner, dass jede der drei
Verfassungsformen, die bischofliche, die presbyterale und die
kongregationale, heutzutage wie seit Jahrhunderten bei grossen
Gemeinschaften innerhalb der Christenheit Annahme gefunden
haben, und schliesslich in Anbetracht dessen, dass jede der drei
Verfassungsformen von vielen ihrer Anhénger als notwendig fur
die richtige Verfassung der Kirche betrachtet wird, sprechen wir
es als unsere Uberzeugung aus, dass alle diese verschiedenen Ele-
mente unter Bedingungen, die noch im einzelnen geklirt werden
miissen, ihren angemessenen Platz in der Lebensordnung einer
wieder geeinigten Kirche haben miissen und dass jede einzelne
Kirchengemeinschaft in dem Bewusstsein des reichen Segens, den
Gott ihrem Amte in der Vergangenheit gewdhrt hat, freudig die ihr
eigenen Schitze dem gemeinsamen Leben der geeinten Kirche
zufithren muss.”

Dieser Anregung folgt dann fiir den Fall der Annahme und
Befolgung der Vorschlag einer bestimmten Ordinationsform fiir
eine vereinigte Kirche.

Damals hatten die Orthodoxen eine Erklirung abgegeben,
die auch in Edinburgh wiederum vorgelegt wurde. Sie umschreibt
mit erfreulicher Klarheit den katholischen Standpunkt: ,,Die
orthodoxe Kirche betrachtet das geistliche Amt als von Christus
selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in der Geistlichkeit eine
Korperschaft, die kraft eines besondern Charismas das Organ ist,
durch welches die Kirche ihre Gnadenmittel, wie z. B. die Sakra-
mente, austeilt. Sie glaubt, dass das geistliche Amt der Bischofe,
Presbyter und Diakonen keine andere Grundlage haben kann
als die ununterbrochene apostolische Sukzession. Daher bedauert
sie, ausserstande zu sein, mit vielen der auf dieser Konferenz
vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verstidndigung iiber das
geistliche Amt zu gelangen. Doch bittet sie Gott, dass er durch
seinen Heiligen Geist auch an diesem schwierigen Punkte, an dem
die Meinungen auseinandergehen, eine FEinigung herbeifiihren
moge.*



— 215 —

In Lausanne wurden folgende typische Anschauungen beson-
ders erwahnt:

a) Es hat stets verschiedene Stufen des geistlichen Amtes
gegeben, deren jede ihre besondern Funktionen besitzt.

b) Die Ordination ist ein von Gott eingesetzter sakramentaler
Akt und daher unerlisslich. Sie verleiht das besondere
Charisma fiir ein bestimmtes Amt.

¢) Nur Bischofe, die ihr Amt in apostolischer Sukzession emp-
fangen haben, kénnen die Ordination vollziehen.

d) Die apostolische Sukzession in diesem Sinne ist die notwendige
Voraussetzung fiir die Vollmacht des geistlichen Amtes,
fiir die sichtbare Einheit der Kirche und fir die Giiltigkeit
der Sakramente.

Auf anderer Seite werden folgende Anschauungen vertreten:

a) Es gibt im Grunde nur ein geistliches Amt, das Amt des
Wortes und der Sakramente.

b) Die in diesen Kirchen bestehenden Amtsformen sind mit
dem Neuen Testament vereinbar und werden durch die
Friichte, die sie bringen, beglaubigt. Die Triger dieser
Amter haben die notige Vollmacht in der Kirche, und die
von ihnen verwalteten Sakramente sind giiltig.

¢) Es gibt keine bestimmte Form des Amtes, deren Annahme
notwendig und Glaubenssache wire.

d) Die Gnade, welche zum Amte fihig macht, wird dem Men-
schen unmittelbar von Gott gegeben und in der Ordination
nicht verliehen, sondern nur anerkannt.

Zwischen diesen Anschauungen variieren andere Meinungen,
sogar innerhalb der einzelnen Kirchen.

Als breite Grundlage des Verstehens iiber das geistliche Amt -
wurden in Edinburgh folgende Sétze angenommen:

1. Das Amt ist von Jesus Christus, dem Haupt der Kirche,
,zur Vollendung der Heiligen. .. zur Auferbauung des Leibes
Christi“ eingesetzt worden. Es ist eine (Gabe Gottes an die
Kirche fiir ihren Dienst am Wort und Sakrament.

2. Das geistliche Amt schliesst das ,konigliche Priestertum®,
zu dem alle Erlosten berufen sind, nicht aus, sondern ein
und setzt es voraus.



— 216 —

3. Die Ordination zum geistlichen Amt erfolgt nach der Lehre
des Neuen Testamentes und dem geschichtlichen Brauche der
Kirche durch Gebete und Handauflegung.

4. Es ist wesentlich fiir eine geeinte Kirche, dass sie ein allgemein
anerkanntes Amt habe.

Aber auch diese Thesen werden verschiedentlich ausgelegt.
Doch grundlegende Unterschiede ergeben sich im Zusammenhange
mit der Lehre von der apostolischen Sukzession. Einige bischof-
lichen Kirchen verstehen darunter die ununterbrochene Kolge der
Bischofe auf den Hauptbischofsitzen, die die Lehre der Apostel
weitergaben und bewahrten, und als Nachfolge durch Handauf-
legung. Kinige Kirchen betrachten sie als wahre und einzige
Garantie der sakramentalen Gnade und der rechten Lehre. Diese
Auffassung kommt in der obigen Erklirung der orthodoxen Ver-

treter in Lausanne, die in Edinburgh erneuert wurde, zum Aus-
druck.

Eine dhnliche Erklirung gaben die altkatholischen Delegierten
ab: ,,Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Episkopat
apostolischen Ursprunges ist und zum Wesen der Kirche gehort.
Die Triagerin des Amtes ist die Kirche. Die Amtspersonen handeln
einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empfangen, verwaltet und
weitergegeben in demselben Sinne und auf dieselbe Weise, wie die
Apostel es der Kirche weitergegeben haben. Die Unzertrennlich-
keit von Kirche und Amt und das nie unterbrochene Bestehen
beider ist die apostolische Sukzession.”

In Kirchen presbyterianischer und reformierter Tradition
vertritt man die Ansicht, dass die wahre apostolische Sukzession
sich kundtue in der Folge der Ordination durch Presbyterien, die
ordnungsmissig gebildet sind und bischofliche Funktionen aus-
iiben, sowie in der Folge von Presbytern, denen die Sorge fiir die
Gemeinden iibergeben ist, wobei besonderer Nachdruck auf die
wahre Verkiindigung des Wortes und die rechte Verwaltung der
Sakramente gelegt wird. Andere Kirchen koénnten den Begriff
der successio apostolica im wesentlichen, wenn nicht gar aus-
schliesslich, im Sinne der Aufrechterhaltung des Zeugnisses der
Apostel durch die wahre Predigt des Evangeliums, die rechte
Verwaltung der Sakramente und den dauernden Bestand christ-
lichen Lebens in der christlichen Gemeinde annehmen.



— 217 —

In jedem Falle betrachten die Kirchen die apostolische Suk-
zession als einen wertvollen Besitz.

Welche Form soll nun das Amt in einer vereinigten Kirche
haben? Die drei Verfassungsformen, bischofliche, presbyteriale
und kongregationale, sollen nebeneinandergestellt und einen an-
gemessenen Platz erhalten. Im Anschluss daran wird zunichst
vom ,.historischen Episkopat™ gesprochen. Die Annahme desselben
schliesst die Anerkennung des Episkopates, des Presbyterates
und des Diakonates in sich. Hier wird der Gegensatz konstatiert,
dass manche die Annahme dieses dreifachen Amtes ohne nihere
dogmatische Bestimmung gutheissen, wihrend andere die Deutung
einer Lehre von der apostolischen Sukzession fiir notwendig
erkliren. Allgemein verbindlich wird der Satz aufgestellt, dass
in der geeinten Kirche die enge Verbundenheit des Presbyteriums
mit dem Bischof und die der Laien mit beiden in der Leitung der
Kirche aufrechterhalten werden miisse, so dass der Episkopat
zugleich in die Verfassung der Kirche eingebaut zu werden und
eine wirkliche Vertretung der ganzen Kirche darzustellen verméchte.

Verschiedene Mitglieder der Konferenz konnten sich aber
nicht davon iiberzeugen, dass es Gottes Wille sei, dass das eine
geistliche Leben der geeinten Kirche in einer einheitlichen Form
des Kirchenregimentes zum Ausdruck komme, so dass Kirchen
verschiedener Verfassungsarten nebeneinander bestehen und dass
innerhalb der einen Kirche auch Kirchen freierer Gemeinschafts-
bildungen Platz finden kénnten. Es bleibt Aufgabe der Skume-
nischen Bewegung, diese Anregungen weiterzuentwickeln.

Einen wirklichen Fortschritt in dieser wichtigen Frage kénnen
wir in den 10 Jahren, die zwischen Lausanne und Edinburgh
liegen, nicht feststellen.

V. Die Einheit der Kirche in Leben und Gottesdienst.

Obschon dieses Kapitel des Berichtes das bei weitem ldngste
ist, erforderte es am wenigsten Diskussion.

Das Ziel der Bewegung ist die Verwirklichung des Kirchen-
ideals: den einen lebendigen Leib, der Gott in Christus anbetet
und ihm dient und der die Erfullung der Gebete unseres Herrn
und unserer eigenen Clebete ist. Uber das Wesen der kirchlichen
Einheit gibt es drei verschiedene Auffassungen. KEin loser oder
engerer Bund von Kirchen zwecks praktischer Zusam-



— 218 —

menarbeit. Sie sind ein Weg zu gegenseitigem Verstdndnis
und briderlichen Beziehungen. Aber praktische Zusammenarbeit
allein kann der Welt das wahre Wesen der Kirche noch nicht
wirklich zeigen; denn diese ist nicht nur Einheit gegenseitigen
Dienstes, sondern auch Kinheit des Glaubens und des Gottes-
dienstes. Sodann Abendmahlsgemeinschaft. Eine solche be-
steht zwischen uns Altkatholiken und den anglikanischen Kirchen.
Sie ist ein notwendiger Teil jeder wirklich befriedigenden Kirchen-
einheit und schliesst in sich, dass alle interkommunizierenden
Kirchen sich als wahre Kirchen oder als Teile der einen Kirche
betrachten. Interkommunion in diesem Sinne ist mehr als ,,offene
Kommunion®, bei der der Abendmahlsgottesdienst der einen
Kirche den Gliedern anderer Kirchen offensteht, oder wo Glieder
anderer Kirchen gelegentlich zum Abendmahle zugelassen werden
von einer Kirche, nach deren normaler Ordnung sie davon aus-
geschlossen sind. Die dritte Form, die das Endziel der Faith-
and-order-Bewegung bildet, ist die korporative Vereinigung
oder ,organische Hinheit“. In einer solchen Kirche wiirden ihre
Glieder in Freiheit alle Rechte als Mitglieder geniessen. Es wiirde
an einem Orte nur eine Kirchgemeinde mit Pfarreien geben,
ebenso in einem Bezirk, in einem Land, in der ganzen Welt. Es
wiirde aus den fritheren getrennten Kirchen eine federale Einheit
innerhalb der Kinheit der einen Kirche bestehen, nicht aber ein
Bund autonomer Kirchen.

Fiir einen losen Kirchenbund ist weder im Glauben, noch
im Bekenntnis, noch in der Lehre und Verwaltung der Sakramente,
noch endlich in der Verfassung Gleichheit notig.

Volle Interkommunion aber erfordert Einheit in dem, was
im Glauben und Bekenntnis wesentlich ist. Auch in der Lehre
iiber die Sakramente und in ihrer Verwaltung muss Ubereinstim-
mung herrschen, ebenso ist die Giiltigkeit der Sakramente gegen-
seitig anzuerkennen. Bei protestantischen Kirchen, die Taufe
und Abendmahl feiern, kann nach einer von vielen protestantischen
Delegierten vertretenen Uberzeugung unbedenklich Abendmahls-
gemeinschaft zwischen ihren Gliedern eingefiihrt werden.

Die korporative, ideale Vereinigung verlangt nach der Ansicht
vieler Kirchen beziiglich des Glaubens in folgendem Ubereinstim-
mung: ,,Wir anerkennen als hochste Norm des Glaubens die Offen-
barung Gottes, wie sie in der Heiligen Schrift des Alten und Neuen
Testamentes enthalten und in Jesus Christus zusammengefasst ist.



— 219 —

Wir erkennen das apostolische Glaubensbekenntnis und das
sogenannte Nizénische Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Wich-
ter jenes Glaubens an, dessen Wahrheit im Glaubensleben der
Kirche und ihrer Glieder bestéindig neu erfahren wird, und wir
sind uns dabei klar, dass diese Urkunden heilige Symbole und
Zeugnisse des christlichen Glaubens und nicht so sehr rechtliche
Normen sind.

Wir bezeugen ferner, dass die Fithrung durch den Heiligen Geist
Gottes nach dem Abschluss des biblischen Kanons oder der Formu-
lierungen der angefiihrten Glaubensbekenntnisse nicht aufgehort
hat, sondern dass er in der Kirche durch Jahrhunderte hindurch
ein von Gott lebendig erhaltenes Bewusstsein der Gegenwart des
lebendigen Christus (in der orthodoxen Kirche als heilige Uber-
lieferung bezeichnet) gegeben hat und noch gibt.”

Einige der auf der Konferenz vertretenen Kirchen stehen auf
dem Standpunkt, dass die Heilige Schrift nicht nur héchste, sondern
auch die einzige Norm und Quelle christlichen Glaubens ist. Sie
verwerfen jeden Gedanken an die Gleichwertigkeit von Heiliger
Schrift und Tradition wie jede darauf begriindete Annahme, dass
die alten Glaubensbekenntnisse eine ausreichende Auslegung des
Glaubens der Heiligen Schrift enthielten. Einige dieser Kirchen
schreiben gewissen spédtern Bekenntnissen mindestens gleiche
Wichtigkeit und Autoritit zu wie den alten Glaubensbhekennt-
nissen. Beziiglich der Sakramentenlehre und Verwaltung der
Sakramente gehort zur volligen organischen Vereinigung Ausgleich
der Differenzen iiber die Zahl der Sakramente. Gemeinsamer
sakramentaler Gottesdienst erfordert Einheit in den Wesens-
stiicken der Sakramentenlehre und Sakramentenverwaltung. (Nicht-
sakramentale Gottesdienste aber kénnen schon jetzt unter Kirchen
verschiedener Typen gehalten werden.) Fiir Interkommunion und
korporative Vereinigung wird es nétig sein, die Unterschiede
zwischen Kirchen auszugleichen, welche lehren, o) dass ein geist-
liches Amt in der dreifachen Gestalt von Bischofen, Presbytern
und Diakonen in der Kirche von Christus selbst eingesetzt sei,
b) dass das geschichtlich gewordene Bischofsamt wesentlich fiir
korporative Vereinigung sei, ¢) dass von Christus zwar ein geist-
liches Amt eingesetzt sei, in dem Bischéfe, die von Priestern
unterschieden sind, aber nicht wesensnotwendig seien, d) dass
die Kirche ihrem Wesen nach kein auf besonderer Ordination
beruhendes geistliches Amt irgendeiner Art bendtige.



— 220 —

Was koénnen wir tun, um der erstrebenswerten
Einheit ndherzukommen ? Ich gebe hier nur die wichtigsten
Stichworte wieder: 1. Notwendigkeit ndherer Kenntnis der ver-
schiedenen Kirchen, die in ¢kumenischer Sicht studiert werden
miissen. 2. Theologische Erziehung auch zu 6kumenischem Denken.
3. Pflege des Geistes der Einheit in ¢kumenischer Briderlichkeit.
4. Forschungsgruppen zum vertieften Studium der 6kumenischen
Probleme. 5. Besondere Gebetzeiten (Novene vor Pfingsten).
6. Gegenseitige kirchliche Hilfe (wie fiir den russischen Hilfs-
fonds). 7. Zuriistung im Geiste. 8. Befolgung bestimmter Grund-
sétze in der Zusammenarbeit, deren 10 angegeben werden. 9. Biinde
fir Einheit. 10. Regionalkonferenzen. 11. Jugendbewegungen.
12. Wachsender Austausch (Kanzelaustausch). 13. Bildung eines
Rates der Kirchen.

Wer in der 6kumenischen Arbeit steht, bedarf eines starken
Glaubens an den Heiligen Geist der Wahrheit, der alle Wolken des
Irrtums, des Unfehlbarkeitsdiinkels, der konfessionellen Ver-
engung und Absonderung verscheuchen wird, damit die Sonne
Jesu Christi, der die ganze Fiille der Wahrheit ist, mit dieser Fiille
allen getrennten Kirchen leuchten kann. Um diesen Heiligen
Geist der Wahrheit und Liebe miissen wir alle demdiitig bitten.
Es bedarf aber auch eines ungeheuren Optimismus, der sich auch
nicht durch die schwersten Enttduschungen niederringen lisst.
Dieser Optimismus stiitzt sich letztlich auf das Gebet des Herrn
der Kirche, dessen Willen wir zu erfiillen haben: ut omnes unum!
Er bedarf schliesslich einer unerschopflichen Geduld. Wir kénnen
im Weinberge des Herrn nur arbeiten, pflanzen und begiessen.
Aber schliesslich ist es doch Gott, der das Gedeihen gibt.

Zehn Jahre tapferer und unverdrossener KEinigungsarbeit
koénnen nicht zusammenfiihren, was bis 10 Jahrhunderte getrennt
haben. Nur von diesem Gesichtspunkte aus kénnen wir Lausanne
wie Edinburgh wiirdigen.

Es ist trotz aller Differenzen doch ein hohes Mass von Einigkeit
vorhanden. HKs gibt in der Faith-and-Order-Bewegung keine
christologischen und trinitarischen Streitigkeiten mehr, mit denen
sich die sieben okumenischen Konzilien beschéiftigen mussten.
Die Hinheit der verschiedenen getrennten Kirchen in Christus hat
etwas Ergreifendes und Imponierendes. Man arbeitet zusammen,
durch das gemeinsame Band des Christusglaubens, des Gebetes
und der Heiligen Schrift verbunden.



— 221 —

Freundschaftliche und briiderliche Gesinnung und der Wille,
den andern nicht nur in Geduld anzuhéren, sondern auch zu ver-
stehen und seinen Standpunkt zu wiirdigen, gibt ein Gefiihl der
Einheit, das stirker ist als das der Trennung. Der Wert dieser
Zusammenkiinfte und Zusammenarbeiten kann gar nicht hoch
genug geschéitzt werden.

Noch sind die Gegensiitze gross, und es wire vermessen, das
Ziel der Konferenz in erreichbarer Nihe zu wihnen. Es ist schon
zu begriissen, wenn es unter verwandten Kirchen zunichst ein-
mal zu praktischem Zusammenwirken kommt und wenn die
geschlossenen Interkommunionen ausgedehnt werden konnen.
Dadurch verschwindet mehr und mehr das Gefiithl gegenseitiger
Fremdheit. Eine wirkliche Vereinigung kann nach menschlichem
Ermessen vorldufig nur unter ganz nahe verwandten Kirchen
erfolgen, die weder durch den Glauben noch durch die Verfassung
ernstlich getrennt sind. Vor allem aber mahnt Edinburgh die
Kirchen, zunéchst einmal im eigenen Innern zur Einheit zu kom-
men. Die Gegensiitze der ,,Richtungen® innerhalb mancher Kirchen
sind tiefergehend und verhingnisvoller als die Spaltungen zwischen
einzelnen Kirchen.

Die Edinburgher Konferenz hatte trotz aller Vorarbeit ein
viel zu umfangreiches Programm, als dass es in der kurzen Zeit
von 14 Arbeitstagen griindlich hétte durchgefiihrt werden kénnen.
Non multa, sed multum! So hat die Konferenz trotz erhebender
Momente nicht iiberall voll befriedigt. Es darf vielleicht auch gesagt
werden, dass das geistige Format der Lausanner Konferenz grosser
war als das der Edinburgher.

Gebe Gott, dass die geplante Fortsetzung im Jahre 1947 in
einer politisch ruhigeren und reineren Atmosphire stattfinden
kann, dass die nationalen Spannungen gemildert werden und dass
eine harmonische Verstindigung von Mensch zu Mensch und von -
Volk zu Volk das kirchliche Einigungswerk erleichtere!

Basel. Constantin Neuhaus.




	Von Lausanne 1927 bis Edinburgh 1937

