
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


184

Bibliographie.
Rinkel Andreas: Psalter, Bcschouw-

ingen over de Psalmen. J.A.Ruys'
Uitg. Maatschappeij, Zutphen.
In einem Zeitraum von etwas mehr

als 10 Jahren erschienen im Wochenblatt

der altkatholischen Kirche von
Holland, „De Oud-Katholiek", diese
Betrachtungen über die 150 Psalmen,
die nun in zwei äusserlich sehr feinen
Bänden von je ca. 400 Seiten
gesammelt herausgegeben sind. Der
seither zum Erzbischof von Utrecht
gewählte und kürzlich zum Ehrendoktor

der Berner Universität
ernannte Verfasser, Andreas Rinkel,
Professor der Dogmatik und Ethik
am Seminar von Amersfoort, sagt im
Vorwort, dass diese Psalmenbearbeitung

keine wissenschaftliche
Erklärungen im Sinne eines streng
exegetischen Kommentars sein wollen,
sondern sinnvolle und sinngemässe
Wiedergabe des Inhalts und
religiösen Gehalts dieser Lieder. Dass
dies aber nur möglich ist auf der
Basis gründlichster wissenschaftlicher
Kenntnisse, der Textkritik, der
Entstehungszeit der Psalmen, der
geistigen Haltung und Verfassung des
Dichters, das beweist gerade dieses
Werk. Deshalb ist dasselbe auch
etwas ganz Anderes, Tieferes,
Bedeutenderes als ein gewöhnliches,
erbauliches Andachtsbuch. Es ist nicht
ein Werk subjektiver Psalmauslegung,
sondern von objektivem Erkenntnis -

reichtum. Aus jedem Psalm wird der
religiöse Ewigkeitswert herausgeschält,

das was an christlicher
Eschatologie schon in ihm steckt. Und
das geschieht in einer gediegenen,
herrlich-klaren und gehobenen
Sprache, welche alle trockene
Wissenschaftlichkeit vermeidet und jedem
Gläubigen verständlich ist. Jahrelange

Arbeit und tiefe Einfühlungsgabe
waren dazu nötig. Die völlige

Beherrschung der Materie spricht aus
jeder Seite. Um so prachtvoller und
von eigen geprägter Persönlichkeit

zeugend ist das entstandene Werk.
Die Holländer sind um dasselbe zu
beneiden. Es bildet einen
eigenartigen Beitrag zum religiösen
Verständnis der Psalmen und durch
dasselbe der ganzen Bibel. Jeder der
einzelnen Gesänge ist durch eine
treffende Überschrift und durch einen
oder mehrere voranstehende und ihn
inhaltlich am besten beleuchtende
Verse charakterisiert. Tendenz und
Wert desselben werden aufgezeigt,
das oft Unvollkommene und irdisch
Bedingte der jüdischen Vorstellungen
aufgezeigt, aber nicht durch
überhebliche „christliche" Betrachtungsweise

„verbessert", sondern der Grundgehalt

allen religiösen Denkens, Ringens

und Fühlens aus dem Text
herausgefunden. Das ergibt für den
Leser, selbst den theologisch
gebildeten, oft herrliche Entdeckungen
und Erleuchtungen, so dass für ihn
durch Rinkels Betrachtungen wirklich

der Psalter nach dem augustinischen

Wort zur „totius ecclesiae
vox una" wird. Wer holländisch
versteht und gerne Christi Frohbotschaft
in den Psalmen vernehmen will, dem
könnten wir kein tieferes Werk als
das des Utrechter Erzbischofes emp-
pfehlen. P. R.

Geschiedenis van de Oud-Katholieke
Kerk van Nederland.

Trotz ihrem reichen historischen
Schrifttum fehlte es der holländischen
altkatholischen Kirche bisher an einer
volkstümlich geschriebenen,
zusammenhängenden Geschichte der katho-
lichen Kirche der Niederlande. Mit
dem vorliegenden, hübsch ausgestatteten

Buche von 200 Seiten ist diese
Lücke nun ausgefüllt worden. Es
soll zugleich als Hand- und Lehrbuch
dienen und erfüllt zweifellos diesen
Zweck vollkommen. Unter Mitwirkung
des Bisehofs von Deventer, Mgr. J. H.
Berends, ehemals Professor der
Kirchengeschichte am Seminar von
Amersfoort, den Pfarrern W. J. de



185 —

Vrij und P. J. van Harderwijk, hat
Professor B. A. van Kleef,
Seminarpräsident von Amersfoort, die
Abfassung des Buches vorgenommen.
Es zeichnet sich aus durch die
einfache Sprache und die klare
Einteilung in die vier Zeitspannen mit
vielen Untertiteln, von der
Entstehung der Kirche von Utrecht durch
die angelsächsischen Missionare und
insbesondere Willibrord bis zur
Erhebung des Bistums Utrecht zum
Erzbistum als Folge der
Gegenreformation (690—1559), von da bis
zur Wahl des Cornelius Steenoven, des
ersten von Rom nicht bestätigten
Erzbischofs (1559—1723), dann die
eigentliche Kampfzeit des unabhängigen

Katholizismus bis zum Vatikanum
und endlich die Neuzeit. Register,
reiche Literaturangaben im Anhang
und 16 Illustrationen machen das
Werklein zu einem gediegenen und
wertvollen Volksbuch. P. R.

Ziegler Adolf: Die Union des Konzils
von Florenz in der russischen Kirche.

Würzburg 1938. Rita-Verlag.
158 S. (Das östliche Christentum,
Heft 4/5.)
Zum 500. Jahrestage des Abschlusses

der sogenannten Florentiner Union
zwischen der abendländischen und der
morgenländischen Kirche (6.VII. 1439)
ist ein Buch erschienen, das zwar nur
einen Teil der Wirkung dieses Aktes
behandelt, aber doch gleichzeitig die
Gesamtwirkung wenigstens zu um-
reissen sucht. Dabei wurde die
vorhandene Literatur sehr ausgiebig
herangezogen, der Lage der Dinge nach
vor allem die slawische, und auch die
wirkliehen Quellen sind nicht
vernachlässigt worden. Gerade dadurch
besitzen Zieglers Ausführungen einen
besonderen Wert.

Allerdings kommen hinsichtlich der
Verwertung der Quellen dem Leser
schon bald Bedenken. Nicht als ob
ihre Heranziehung in ungenügender
Weise erfolgt wäre: Es ist vielmehr
die Art und Weise, wie sie verwertet
und beurteilt wurden. Jede Nachricht,

die für den römischen Standpunkt
ungünstig ist, wird in ihrer Bedeutung
oder sogar in ihrer Richtigkeit
angezweifelt. Das mag verschiedentlich
dem tatsächlichen Stande der Dinge
entsprechen; manchmal kann es sich
auch um später interpolierte Urkunden
handeln (etwa die theologischen
Ausführungen in der Urkunde auf S. 80).
Ein solches Verfahren wird aber dann
höchst anstössig, wenn dieselben Merkmale,

die bei romfeindlichen Urkunden

als ausreichend zur Verwerfung
angesehen werden, bei solchen, die der
Kurie günstig sind, weginterpretiert
werden und diese Quellen als wahrhaft
und wichtig hingestellt werden (S. 26
bis 31, bes. S. 30). Ganz auffällig ist
das z. B. bei dem Schriftstück über
die Verhandlungen (1473/76) hinsichtlich

der Anerkennung des Elekton
Misael durch Papst Sixtus IV. (S. 143,
146 f.).

Verficht Ziegler schon dadurch
Ansichten, die man nicht als
unvoreingenommen betrachten kann, so geht
er in der Schilderung der Personen,
die an dem Unionsversuche beteiligt
waren, ganz bewusst den Weg einer
Sehwarz-Weiss-Malerei, die aber auch
jeden Unionsfreund nur als selbstlosen,
aufrichtigen Mann bezeichnet, während

sie den die Union ablehnenden
Geistlichen und Fürsten ausschliesslich

eigensüchtige Beweggründe und
Böswilligkeit vorwirft (vgl. vor allem
S. 63 und 119). Ganz auffällig ist das
gegenüber dem russischen Metropoliten

Isidor, der nach den bisherigen
Arbeiten keineswegs über alles Lob
erhaben ist. Alle abfälligen Urteile
werden ausführlich zu entkräften ver- -

sucht, wobei es dem Verfasser nicht
darauf ankommt, die Ausführungen
Th. Frommanns auf S. 29 deshalb als
schief hinzustellen, weil dieser sich
bemühte, Material gegen die Neuerungen

des Vatikanischen Konzils von
1870 zu sammeln, während er S. 60
dessen Bemühungen um eine gerechte
Würdigung von Isidors Persönlichkeit
anerkennt. Ein kennzeichnendes
Beispiel römischer Quellenkritik



186

Nun soll nicht bestritten werden,
dass die russische Kritik Isidor wegen
seiner Zustimmung zur Union
vielleicht in schwärzerem Lichte
dargestellt hat, als er es eigentlich
verdiente. Trotz aller Bemühungen Zieglers

(S. 76 ff., 79, 81) wird man doch
nicht umhin können, daran festzuhalten,

dass Isidor vor seiner Abreise dem
Moskauer Grossfürsten Vasilij III.,
Vasil'evic, geschworen hatte, den
Glauben unverfälscht wieder zu bringen.

Dass er dies nicht tat, indem er
die römische Meinung annahm und
nicht auf eine Gleichstellung der
griechischen und römischen Glaubens -

Anschauungen drang, unterliegt
keinem Zweifel, und so muss Vasilijs
Vorgehen gegen Isidor sehr wesentlich
unter diesem Gesichtspunkte betrachtet

werden. Überhaupt ist Ziegler von
vornherein der Auffassung, dass bei
einer „Union" nur ein Nachgeben der
griechischen, nicht aber der römischen
Hierarchie einzutreten habe (vgl. z.B.
S. 116), so dass die Anerkennung des
päpstlichen Primats die Hauptvoraus-
Setzung wird. Er vertritt also — wie
für einen Rom-Katholiken nicht anders
zu erwarten — den rein römischen
Macht- Standpunkt, der nur
Unterwerfung kennt, und nicht den einer
brüderlichen Aussprache zwischen
Gleichberechtigten, wie ihn die meisten
getrennten Bekenntnisse heutzutage
verfolgen. Uns will dieser Weg, schon
angesichts der vielfach sichtbar
gewordenen gegenseitigen Annäherung
und Einung, als der richtigere und dem
Wesen des Christentums als der Religion

der Liebe näher kommende
erscheinen.

Betrachtet man Isidors Handlungsweise

in Sachen der Union, so besteht
kein Zweifel, dass eine Unterwerfung
unter die päpstliche Gewalt, wie Isidor
sie plante und durch seinen Aufenthalt
in Rom an seinem Lebensabend vollzog

(S. 132 f.), in Russland undurch¬

führbar war (und ist). Das hätte auch
Ziegler zugeben müssen, wenn er sich
näher mit den russischen Verhältnissen
vertraut gemacht hätte. Entsprechend
der im östlichen, vor allem in Byzanz
ausgebildeten religiösen und
staatsrechtlichen Auffassung ist es doch so,
dass sich Kirche und Staat in juristischem

Sinne nicht gegenüberstehen,
sondern durchdringen, so dass der
Kaiser geistliehe und der Patriarch
vielfach weltliche Aufgaben zu erfüllen
hat. In Russland konnte dor Metropolit
(seit 1589 Patriarch) als das zweite
Haupt des Staates gelten, was
besonders deutlich dann zum Ausdruck
kam, wenn kein Herrscher vorhanden
oder dieser unmündig war (wie 1425
Vasilij III., S. 37). Auch nach dem
Erlöschen des Hauses Rjurik auf dem
Throne 1598 sind dem Patriarchen
wesentliche staatsrechtliche Aufgaben,
als durch die Natur der Sache bedingt,
zugefallen, und neben dem ersten
Romanov-Zaren, Michael III., stand
sein Vater, Patriarch Philaret, als Leiter

auch der politischen Geschicke
seines Landes x). Das kommt ganz
deutlich auch darin zum Ausdruck,
dass er in offizieller Eigenschaft am
Empfange von Gesandtschaften
teilnimmt 2).

Angesichts dieser Stellung des
Metropoliten (bzw. Patriarchen) ist es

ganz abwegig, wenn Ziegler von Isidors
Vorgängern und Nachfolgern behauptet,

sie hätten sich zu „Werkzeugen
moskauischer Politik" gemacht (S. 34,
36, 38, 108, 110). Bei der Stellung, die
die Metropoliten einnahmen, ist diese
Einschätzung ganz ungerechtfertigt :

Sie sind in ihrer Würde von selbst
Repräsentanten moskauischer oder —
richtiger gesagt — allrussischer Politik,

sie mussten es auch als Kirchenfürsten

sein, indem sie strebten, die
Orthodoxen der Herrschaft eines
orthodoxen Fürsten zu unterstellen.
Dass sie dabei die Bestrebungen Mos-

"0 Vgl. Hedwig Fleischhacker: Die Staats- und völkerrechtlichen Grundlagen der
moskauischen Aussenpolitik (14.—17. Jahrh.), Breslau 1938, S. 240. (Jahrbücher für Geschichte
Osteuropas, Beiheft 1).

2) Ebd. S. 241 f.



— 187

kaus, alle russischen Lande in einer
Hand zusammenzufassen, unterstützten,

lag in der Natur der Sache, um so
mehr, als gerade sie zur Zeit der
Zersplitterung in Teilfürstentümer als
allrussische Metropoliten den Bürgen
der Einheit des russischen Volkes
gebildet hatten und nun mit dem
Zusammenbruch der oströmischen
Herrschaft ihr Moskau auf dem besten
Wege war, das „dritte Rom" zu
werden.

Wer nicht so handelte, handelte
auch nicht im Sinne der russischen
iöre7tmpolitik, und hier liegt ein
zweiter Punkt, in dem Ziegler die
Wirklichkeit stark umgebogen hat.
Isidor war — hier wird man des
Verfassers zusammenstellenden Ausführungen

(S. 56—58) beipflichten —
Grieche, und er handelte als Grieche.
Diesen Gesichtspunkt hat Ziegler so

gut wie ganz übergangen. Den Griechen

erschien eine Union aus
politischen Gründen notwendig, um sich
die Unterstützung des Abendlandes
gegen die Türken zu sichern — wie
eine baldige Zukunft lehrte, vergebens.
Moskau hatte diese Hilfe nicht nötig
und konnte deshalb dabei beharren,
eine Union nicht voreilig einzugehen,
sondern nur dann, wenn sie wirklich
eine Gleichstellung beider Bekenntnisse

brachte. Isidor handelte aber in
Florenz als Grieche, und damit ist ein
wesentlicher Grund seines Zusammen-
stosses mit Vasilij gegeben. Der Gross-
fürst hatte diesen schwachen Punkt
bei Isidors Vorgehen erkannt ; er hatte
gesehen, dass Isidor nicht nur seinen
Schwur (oder mindestens sein
Versprechen) hinsichtlich der Wahrung
des Glaubens nicht gehalten, sondern
auch den Interessen Moskaus — auch
den kirchlichen — als des zukünftigen
{nach dem Falle Konstantinopels)
Hortes der Orthodoxie entgegen
gehandelt hatte. Dadurch ist die
Ablehnung der Union in dieser Form
durch Vasilij vor allem begründet
gewesen ; es war nicht eine Willkür des
Grossfürsten, so zu handeln, wie Ziegler

dies wahr haben möchte (S. 48 ff.).

Das Gericht, das der Herrscher zum
Urteil über Isidor zusammenrief, ist
so wenig „ungesetzlich" (so S. 48), wie
das Konstanzer Konzil, das drei
Päpste ab- und einen auch von der
Kurie anerkannten neuen einsetzte.

Auch in den übrigen Ländern mit
orthodoxer Bevölkerung, im Staate
Litauen (dem damals wesentliche Teile
des heutigen Russlands gehörten) und
in Polen, erlag die Union, soweit sie
überhaupt durchgeführt war, der
Tatsache, dass sie den orthodoxen
Ruthenen eine Haltung zumutete, die
diese mit ihrem Glauben schlechterdings

nicht vereinbaren konnten. Das
hat auch Kasimir IV. von Polen-
Litauen durch die Anerkennung des
neuen Metropoliten Jonas zugegeben
(S. 124), nachdem dieser es (nach
Zieglers Worten) „gewagt" hatte,
darum einzukommen. Dazu kam die
Tatsache, dass den römisch-katholischen

Polen die Union nicht weit
genug ging, dass diese vielmehr auch
auf die Durchführung des lateinischen
Ritus drangen und also die Katholisierung

mit der Polonisierung
verbinden wollten — genau wie heute
(vgl. auch S. 52). Selbst Ziegler muss
zugeben, dass die dahingehenden
Bestrebungen der Bernhardiner S. 117 ff.
die Ruthenen so sehr abschreckten,
dass ihnen ein Hauptteil an dem
Misslingen des Florentiner Versuches
zugeschrieben werden muss. Dazu kam,
dass die Anhänger des Basler Konzils
in Polen ziemlieh stark waren und
dass bei der Kampfstellung, die Eugen
rV. und Nikolaus V. gegen die von
diesem geforderten Reformen
einnahmen, die Gültigkeit der Union den -

Polen überhaupt fraglieh erschien
(S. 54 f., 63, 113, 127 ff.).

Neben allen politischen Erwägungen
war aber das Schicksal der Florentiner
Union im russischen (und ukrainischen)

Sprachgebiete sehr stark von
der Einstellung des Konstantinopler
Patriarchen abhängig. Diese hielten
aus politischen Gründen länger an
den Abmachungen von Florenz fest,
aber doch nicht in dem Masse und



nicht so ausschliesslich, wie Ziegler
das glauben machen möchte S. 102 ff.
Die Erklärungen gegen die Union
(auch seitens Alexandriens usw.) werden

vom Verfasser sehr kurz abgetan ;

vor allem wird auf den Umschwung
durch die Eroberung Konstantinopels
1453, die den Patriarchen zum
alleinigen rechtlichen Vertreter der
„griechischen Nation" (Rüm milleti) machte,
zu wenig Wert gelegt. Einem
ökumenischen Patriarchen in dieser Stellung
war eine Unterwerfung unter Roms
Primatansprüche nicht möglich, und
die Synode von 1472 hat diese
Folgerung denn auch endgültig gezogen.

Aber auch vor 1453 kann von einem
absoluten Festhalten an der Union
in Konstantinopel, wie Ziegler das will,
keine Rede sein. Dafür haben wir
einen Beweis, den Ziegler überhaupt
mit Schweigen übergeht, und der doch
notwendigerweise hätte herangezogen
werden müssen : Das sind die
Verhandlungen des orthodoxen Patriarchen

mit den Hussiten in Böhmen
und Mähron 1451/52 l). Wer auf der
einen Seite einen Zusammenschluss
mit den „ Ketzern" in Glaubensdingen
erstrebt, kann sich nicht auf der
andern Seite dem Primat des Papstes
unterwerfen. Diese Verhandlungen
sind der Kurie sicher bekannt
gewesen; ihre Nichterwähnung durch
Ziegler lässt Vorstellungen aufkommen,

die unberechtigt sind.
Die politischen Hintergründe für

die Schicksale der Union sind ebenfalls

teilweise verzeichnet; die
Darstellung der Verhältnisse bei den
Tataren usw. bedürfte einiger
Richtigstellungen, für die hier nicht der Ort
ist 2). Doch muss darauf hingewiesen
werden, dass auch hier Ziegler eine
einseitige Tendenz verfolgt. Während

er dem Grossfürsten vorwirft, er habe
1482 die Tataren (des Chanats der
Krim) auf das damals litauische Kiev
gehetzt (S. 141), übergeht er den
Umstand vollkommen mit Schweigen,
dass Kasimir IV. von Polen-Litauen
zwei Jahre zuvor auf Grund eines
Bündnisses3) die. Tataren der
Goldenen (Grossen) Horde zu einem
Unternehmen gegen Ivan III., Vasilij

s Nachfolger, veranlasst hatte, durch
das die Politik Moskaus in den folgenden

Jahren wesentlich mitbestimmt
war. Ein römisch-katholischer Fürst
darf so etwas eben nicht tun

So stellt sieh Zieglers Buch eher als
eine apologetische denn als eine
geschichtliche Schrift dar. Mögen auch
z. B. die Versuche, Isidors Handlungsweise

neu zu begründen, zu einer
abermaligen Beschäftigung mit seiner
Persönlichkeit anregen, mag auch die
Zusammentragung des Materials sehr
verdienstlich sein: ein wirkliches
Verständnis für die Einstellung des
östlichen Christentums vermag Zieglers
Buch nicht zu vermitteln. So muss
jeder, der sich an seiner Hand
unterrichten will, mit grosser Vorsicht zu
Werke gehen.

Göttingen. Bertold Spuler.

Echternach, Lie. Dr. Helmut, Dozent
an der Universität Greifswald, Pfarrer

in Goddentow. Es stehet
geschrieben Eine Untersuchung
über die Grenzen der Theologie und
die Autorität des Wortes. Furche -

Studien, herausgegeben von Dr.
Hanns Lilje, Band 14. Im Furche-
Verlag, Berlin 1937. 80 Seiten.
Kaschurband RM. 2. 80.

Der Verfasser dieser kleinen, aber
ihrem Anliegen nach gewichtigen
Schrift ist von der Frage bedrängt,

i) Vgl. Rudolf Urban: Die slavisch-nationalkirchlichen Bestrebungen in der Tsehechoslovakei,
Leipzig 1938, S. 69, bes. Anm. (Slavisch-baltische Quellen und Forschungen, Heft IX). — Noch
1434 hatte man den Hussiten in Konstantinopel wenig günstig gegenüber gestanden (Ziegler, S. 63).

2) So war z. B. Edigü (so auf Münzen und Urkunden!) nicht Chan der Tataren (anders Ziegler,
S. 37) und Kiev wurde nicht 1320 (so Ziegler, S. 40), sondern etwa 1373 (das Jahr ist nicht
genau bekannt) litauisch.

3) Ein solches muss man auf Grund von Stefan Marja Kuczynskis Ausführungen (Ziemie
czernihowsko-siewierskie pod rzadami Litwy [Die Cernigov-sewerischen Lande unter der Herrschaft
Litauens], Warschau 1936 Praci ukraïnskoho naukovoho instytutu XXXIII) gegen Eeliks
Konecznys Aufstellungen (bes. in «Ateneum Wilenskie», I, 1923) als sicher annehmen.



189

wie der Schrift die absolute,
bedingungslose Autorität zurückgegeben
werden könne, die ihr die theologische
Reflexion des Menschen beständig zu
rauben bestrebt ist. Daraus ergibt sich
weiterhin die Frage, welcher Text für
die Kirche (gemeint ist beim Verfasser
konkret die evangelisch-lutherische
Kirche Deutschlands) in dieser Weise
verbindlich sei.

Die den Schriftinhalt auflösenden
Manipulationen der modernen Exegese

zeigt Echternach vor allem an
der sogenannten „Durchstosstcndenz"
auf, das heisst : an dem Bestreben der
Ausleger, „durch den vorliegenden
Text hindurchzustossen" zu einer
ursprünglicheren Form des Textes und
„diesen (das heisst : den vorliegenden
Text) damit seiner autoritativen
Bedeutung zu entkleiden" (13). Diese
Tendenz tritt zutage bei dem Versuch,
auf den menschlichen Verfasser
zurückzugreifen. Das Werk eines
„Verfassers" ist erklärlich aus seinen
menschlichen Absichten, Motiven,
Stimmungen usw. Der Totalitätsanspruch

solcher Exegese wird daran
erkennbar, dass der Exeget
eigenmächtig das, was sich solcher Motivierung

entzieht, als „Überarbeitung"
auszuscheiden geneigt ist, das heisst
aber : der Ausleger erhebt den
Anspruch, alles verstehen zu können, und
verhüllt in seiner gewalttätigen
Begründung doch nur seine Flucht vor
dem angreifenden Gegenüber des
Textes. Umgekehrt werden andere
Stellen als „psychologisch wohl
geordnet", als „Weiterspinnung" oder
als „apologetisch verdächtig" negiert.
Was offensichtliche Erfüllung gegebener

Verheissung ist, ist eben als solche
zu beargwöhnen, die „Verstockungs-
theorie" (Mk. 4 und Parallelen) ist die
Theorie des Evangelisten, die Wundertaten

Jesu sind Ausfluss des Gemeindeglaubens,

dem der Evangelist nur
Ausdruck gibt. In allen diesen Formen
wird der vorliegende Text seines
konkreten Gegenwartscharakters entkleidet.

Das „Du" des Textes wird
entdistanziert durch das psychologische

„Verstehen" des Hermeneuten, es wird
als verständliche Mitteilung seines
Angriffscharakters beraubt und so
verharmlost (16—22). Aber auch „das
ästhetische Schriftverständnis", das
das „Gegen uns" der Schrift durch die
subjektive „Wertung" auflöst (Jesaia 6

ist „erschütternd", „tief", „numinos"!),
setzt an die Stolle des ewigen Du das
endliche Ich (22—25).

Diese Durchstosstendenz wird noch
tiefer analysiert an den hermeneuti-
schen Aufstellungen Kählers, Girgen-
sohns, Bultmanns, Schnicwinds und
Barths (26—38), wobei der Verfasser
allerdings unsres Erachtens Barth
und Schniewind falsch interpretiert.
Barth will durch seine Bejahung der
historisch-kritischen Methode keineswegs

den Satz zurücknehmen, dass die
Offenbarung in und durch die Schrift,
also nicht hinter ihr, geschieht. Er
will nur ehrlicherweise die Tatsache
bestehen lassen, die Echternach im
weitern Verlauf seiner Untersuchung
auch nicht wirklich widerlegen kann,
dass die historisch-kritische Bemühung
um den Text unvermeidlich ist. Das
bedeutet aber doch nicht, dass Barth
das Offenbarungsgeschehen abhängig
machte von den je und je zu revidierenden

Ergebnissen der wissenschaftlichen

Forschung. Ebenso wird der
Verfasser Kahler und Schniewind
nicht gerecht, wenn er ihrem Ke-
rygmabegriff unterstellt, dass in ihm
die Frage nach der objektiven Wahrheit

willkürlich abgeschnitten sei.
Für Kahler und Schniewind ist das
Kerygma eben die Botschaft Gottes
selbst, so wie sie in der Tradition der
Kirche festgehalten wurde und als -

solche objektiv-sachlich wahrer als
der erkonstruierte sogenannte „historische

Jesus" der Kritik.
Aber, worum es dem Verfasser

geht, das sind nicht diese negativen
Feststellungen, sondern die Frage
nach einem gesicherten Text, der als
feste Autorität das richtige Verhältnis
von Schriftwort und Hörer erst wieder
herzustellen imstande wäre. Ein
solcher Text muss inhaltlich dem Leser



— 190

gegenüber wirklich „objektiv" sein,
das heisst : er muss sich einerseits
prinzipiell seinem „Begreifen widersetzen",
„er muss ebenso psychologisch
unverständlich, wie logisch anstössig, wie
unsystematisch sein", weil „er nur so
als ein wirkliches Anderes gegenüber
steht", nur so nie „verfügbar" werden
kann" (41). Zugleich darf aber „diese
,Unbegreiflichkeit' nie zur Folge
haben, dass der Inhalt zu seiner Zugänglichkeit

einer Interpretation bedürfte.
Denn damit wäre er wieder der
Subjektivität ausgeliefert", „jedes Objektive,

das der Subjektivität gegenübertritt,

ist Befehl, und Klarheit ist das
Kennzeichen jedes echten Befehls
(I. Kor. 14, 8)". Das Postulat des
Verfassers lässt sich also nur paradox
ausdrücken. Diese Paradoxie ist aber
nicht im Inhalt der Schrift selbst
begründet, sondern in einer Umkehrung
des „Subjekts'', das „seinem Wesen
zuwider" aus einem „Unterworfenen"
ein „Unterwerfendes" geworden ist,
das heisst, sich „zu einer positiven
Grösse" aufgeworfen hat. Der Widerspruch

im Objektsbegriff beruht also
auf dem Widerspruch des Subjekts
gegen seinen eigenen Begriff" (42).

Diese Objekt-Subjekt-Problematik
wird durch eine scharfsichtige
philosophische Untersuchung der Begriffe
Objekt, Subjekt, Existenz, Angst,
Wahrheit und Tatsache, Wahrheit
und Person, Wahrheit und Geschichte,
die hier zu verfolgen der Raum fehlt,
aufgehellt. Das Ergebnis dieser
Untersuchung ist, dass das „Subjekt", der
Mensch, eben erst im Lichte der ihm
objektiv, richtend und verheissend
gegenübertretenden Schrift zu seinem
wirklichen Selbstverständnis, zur wahren

Erkenntnis seiner Existenz
gelangen kann, dass der Begriff der lo-
gisch-einlinigen, zeitlosen und
widerspruchslosen Wahrheit, auf diesen
Gegenstand, Gott und sein Wort,
ausgerichtet, selbst Ausdruck der
Usurpation und des Falles ist (62). Das
unhaltbare Verhältnis des modernen
Menschen zum Wort der Schrift ist
also nicht bloss ein Missverständnis,

sondern in der Sache begründet, ein
Ausdruck seiner Verworfenheit, ein
Anzeichen seiner rebellischen Gottes-
flucht und seiner titanischen Versuche,
sich Gottes und seines Wortes zu
bemächtigen. Die Offenbarung ist darum

uns Menschen so lange unzugänglich,

„solange wir an unserm
logischobjektiven Wahrheitsbegriff festhalten,

solange wir nicht sehen wollen,
dass wir aus dem Paradiese vertrieben
sind. Die dialektisch-personale, das
heisst die fleischliche, zeitliche
Gestalt der Wahrheit in der Schrift
trifft uns (erst) dann, wenn wir uns
selbst in dieser Gestalt zu erkennen
bereit sind: wenn wir uns als Sünder
erkennen, was immer das völlige
Vorstummen aller Einwände, die aus
unserm naturgemässen Wahrheitsbegriff
stammen, bedeutet" (64).

Damit ist aber nach der Auffassung
Echternachs ein Text gefordert, der
auch äusserlich diese Unantastbarkeit
von der menschlichen Seite her besitzt,
das heisst : der Verfasser ruft nach dem
textus reeeptus. Dieses Postulat ist
nicht so unsachlich und abwegig, wie
es auf den ersten Blick erscheinen
möchte. Auch Karl Barth hat ihm
in seiner „Christliehen Dogmatik im
Entwurf" (1927) eine sorgfältige
Untersuchung gewidmet (S. 371 ff.). Das
Postulat besagt in der Tat nicht
weniger, als dass es nur auf dem Boden
der Kirche gültige und autoritative
Schrift geben kann. Dieser Auffassung
ist auch der Verfasser (64). Aber er
benimmt dieser Erkenntnis wieder die
sachliche Sauberkeit, wenn er aus ihr
in kurzschlüssiger Weise die Folgerung
zieht, dass von hier aus die
wissenschaftliche Arbeit an der Schrift zu
begrenzen sei, in einer Weise, die sie

nur dem Argwohn der Ursächlichkeit
ausliefern könnte. Wenn nach Karl
Barth zwar auch „die sorgfältigste
Textkritik und Übersetzungskunst"
der Kirche die eigene Entscheidung
über ihren Text nicht abnehmen kann,
wenn sie „es selber sagen muss"
(a. a. O. Seite 373), so will das doch
nicht heissen, dass die Kirche je die



191

gewissenhafte, wissenschaftliche
Arbeit am Texte unterbinden dürfte.
Sie darf sich nur auch nie in ihrer
Entscheidung binden an die je und je
neu zu überprüfenden Resultate der
Gelehrten, darf also dieser Arbeit den
Charakter der Vorläufigkeit nie
abnehmen. Es ist das Richtige an dem
Anliegen des Verfassers, dass er die
Grenzen der menschliehen
Erforschung des biblischen Textes und ihre
dämonische Versuchung aufdeckt, dass

er nur von der Kirche die Entscheidung

über den normativen Text
erwartet. Es scheint uns aber die Gefahr
und Unzulänglichkeit seines
Lösungsversuches zu sein, dass er diesen Text
auch äusserlich, gegenüber der
unvermeidlichen Forschung sichern möchte,
dass er hier plötzlich die dialektische
Haltung verlässt und eine Direktheit
der Schriftautorität postuliert, die
eben der Art des Gegenüber in der
„Gegenwart" widerspricht, die er selbst
als wesentlich erkennt. Die Kirche
kann nur als Kirche einen Text als
verbindlich erklären, der darum auch
nur „in ecclesia", das heisst aber im
Glaubensgehorsam anerkannt werden
kann. Sie kann aber nicht mehr tun.
Sie kann damit die Knechtsgestalt
nicht aufheben wollen, die eben
besagt, dass dieser autoritative Text ihr
durch Menschen vermittelt worden ist.
Aber sie meint allerdings, dass die
menschliche Verfasserschaft, die diesen

Text der Forschung ausliefert, die
autoritative Geltung des approbierten
Textes als „Wort" nicht aufhebe. Es
kann jedenfalls auf dem Boden der
evangelischen Kirche, für die der
Verfasser schreibt, kein anderes
Schriftprinzip vertreten werden als
eben dieses dialektische, das zugleich
die Bindung des Textes bejaht und
die Forschung als solche, allerdings
unter dem Vorbehalt des Gerichts,
das auch den Forscher trifft, freigibt.
Eine andere, den Text der Forschung
gegenüber auch äusserlich, lehrgesetz-
lich sichernde Haltung ist nur möglich,
wenn der textus reeeptus so festgelegt
wird, wie es in der tridentinischen

Kirche geschah. Diese Konsequenz
wird aber der Verfasser nicht zu ziehen
geneigt sein. E. 67.

Skrbensky, L. H. Franz Brentano aïs
Religionsphilosoph. Zürich 1937.
Fr. 1.50.

Die Schrift macht uns zunächst
mit dem Leben des im Jahre 1917
verstorbenen Philosophen bekannt.
Geboren 1838 in Marienberg bei
Boppard, widmete er sich dem Studium
der Theologie und Philosophie, wurde
1864 zum Priester geweiht, habilitierte
sich 1866 in Würzburg für Philosophie,
lehrte mit grossem Erfolg, bis das
Vatikanum in seinem Leben eine
Wandlung brachte und es zum Bruch
mit Rom kam. Im Auftrage von
Bischof v. Kettelor hatte er eine
Denkschrift gegen die beabsichtigte
Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit

verfasst, die „in knapper, aber
eindrucksvoller Weise die Fehlgriffe
der ex cathedra sprechenden Päpste
früherer Zeiten und die sonstigen
gegen die Unfehlbarkoitslehre vorzubringenden

Argumente" darlegte. Die
Schrift wurde nicht veröffentlicht. Der
junge Gelehrte hatte schon widerholt
mit Zweifeln zu ringen gehabt. Was
das Vatikanum für Folgen für ihn
hatte, schildert er wie folgt : „Das
Vatikanische Konzil stand in Aussicht,
auf welchem der Streit über die
Unfehlbarkeit des Papstes ausgetragen
werden sollte. Hier handelte es sich
um eine Lehre, die noch nicht als
Glaubenssatz festgestellt war. Ein
Zweifel daran konnte also nicht als
ein Verbrechen und eine Neigung
zum Zweifel nicht als eine gefährliche
Versuchung angesehen werden. Und
so sah ich mich denn durch keinerlei
Gewissensbedenken behindert, die
Frage der rücksichtslosesten Prüfung
zu unterziehen, die mich dann zu der
sichersten Überzeugung von der
Unwahrheit des geplanten Dogmas führte.
Da nun trotzdem das Konzil sich für
das Dogma entschied, so war es nun
auch für mich entschieden, dass in



192

diesem Punkte wenigstens ein kirchlicher

Glaubenssatz der Wahrheit
widerspreche." Die Folge war, dass
Brentano Widersprüchen in der Lehre
nachzuprüfen begann mit dem
Ergebnis, dass er 1873 aus dem Klerus
austrat, auf sein Lehramt verzichtete
und einige Jahre später die römische
Kirche verliess. Zwei seiner Schüler
folgten ihm, Carl Stumpf (später
Professor in Berlin) und Anton Marty,
Professor am Schwyzer Lyzeum (später

Professor in Prag). Von 1874 bis
1895 wirkte er an der Universität in
Wien, um dann an verschiedenen
Orten als Privatgelehrter zu leben. — Der
zweite Teil der Schrift enthält die
Anschauungen Brentanos zu den
Hauptfragen der Religionsphilosophie
und ihrer Grenzgebiete und der dritte
eine Würdigung seiner Stellungnahme.
Die Schrift ist die vierte einer Reihe,
die die Brentano-Gesellschaft herausgibt.

Der Einfluss seiner Philosophie
wird nach dem Vorwort von Jahr zu
Jahr mächtiger, was Anlass zur
vorliegenden Studie gegeben hat. Zum

Kreis der Männer um Brentano
gehörte auch der Reformkatholik
Professor H. Schell. A.K.

Schößer, H., Die Reformation.
Einführung in eine Geistesgeschichte
der deutschen Neuzeit. Verlag
H.Pönninghaus — Bochum-Langen-
drecr 1936.

Wir begnügen uns mit einem kurzen

Hinweis aut dieses Buch. Es geht
von der Tatsache aus, dass alle
Gefolgschaftsstaaten der wittenbergischen
Reformation, die zu Augsburg
Tatsache geworden, ohne Universitäten
sind und dass Wittenberg selbst eine
Universität ohne jede Tradition
gewesen ist. Daraus werden Schlüsse
gezogen, die Armut des Bodens an
Tradition als Bedingung des Erfolgs
der Neuerer sei von weltgeschichtlicher

Bedeutung gewesen. Es
erscheine sinnvoll, dass lastende Wucht
der Tradition nur durch bewusste
Nichttradition überwunden werden
konnte. A. K.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

