Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

184 —

Bibliographie.

Rinkel Andreas: Psalter, Beschouw-
ingen over de Psalmen. J.A.Ruys’
Uitg. Maatschappeij, Zutphen.

In einem Zeitraum von etwas mehr
als 10 Jahren erschienen im Wochen-
blatt der altkatholischen Kirche von
Holland, ,,De Oud-Katholiek®, diese
Betrachtungen tiber die 150 Psalmen,
die nun in zwei dusserlich sehr feinen
Banden von je ca. 400 Seiten ge-
sammelt herausgegeben sind. Der
seither zum Erzbischof von Utrecht
gewahlte und kiirzlich zum Ehren-
doktor der Berner Universitit er-
nannte Verfasser, Andreas Rinkel,
Professor der Dogmatik und Ethik
am Seminar von Amersfoort, sagt im
Vorwort, dass diese Psalmenbearbei-
tung keine wissenschaftliche Krklé-
rungen Im Sinne eines streng exe-
getischen Kommentars sein wollen,
sondern sinnvolle und sinngemdésse
Wiedergabe des Inhalts und reli-
giosen Gehalts dieser Lieder. Dass
dies aber nur moglich ist auf der
Basis grindlichster wissenschaftlicher
Kenntnisse, der Textkritik, der Ent-
stehungszeit der Psalmen, der gei-
stigen Haltung und Verfassung des
Dichters, das beweist gerade dieses
Werk. Deshalb ist dasselbe auch
etwas ganz Anderes, Tieferes, Bedeu-
tenderes als ein gewoOhnliches, er-
bauliches Andachtsbuch. Es ist nicht
ein Werk subjektiver Psalmauslegung,
sondern von objektivem Erkenntnis-
reichtum. Aus jedem Psalm wird der
religiovse  Ewigkeitswert  herausge-
schélt, das was an christlicher Escha-
tologie schon in ihm steckt. Und
das geschieht in einer gediegenen,
herrlich-klaren und gehobenen
Sprache, welche alle trockene Wissen-
schaftlichkeit vermeidet und jedem
Glaubigen verstdndlich ist. Jahre-
lange Arbeit und tiefe Einfiihlungs-
gabe waren dazu nétig. Die vollige
Beherrschung der Materie spricht aus
jeder Seite. Um so prachtvoller und
von eigen gepragter Personlichkeit

zeugend ist das entstandene Werk.
Die Holldnder sind um dasselbe zu
beneiden. Es bildet einen eigen-
artigen Beitrag zum religiésen Ver-
stdndnis der Psalmen und durch
dasselbe der ganzen Bibel. Jeder der
einzelnen Gesdnge ist durch eine
treffende Uberschrift und durch einen
oder mehrere voranstehende und ihn
inhaltlich am besten beleuchtende
Verse charakterisiert. Tendenz und
Wert desselben werden aufgezeigt,
das oft Unvollkommene und irdisch
Bedingte der jiidischen Vorstellungen
aufgezeigt, aber nicht durch iiber-
hebliche ,,christliche* Betrachtungs-
weise,, verbessert”, sondern der Grund-
gehalt allen religiésen Denkens, Rin-
gens und Fiithlens aus dem Text
herausgefunden. Das ergibt fiir den
Leser, selbst den theologisch gebil-
deten, oft herrliche Entdeckungen
und Erleuchtungen, so dass fiir ihn
durch Rinkels Betrachtungen wirk-
lich der Psalter nach dem augusti-
nischen Wort zur , totius ecclesiae
vox una’ wird. Wer holléndisch ver-
steht und gerne Christi Frohbotschaft
in den Psalmen vernehmen will, dem
kénnten wir kein tieferes Werk als
das des Utrechter Erzbischofes emp-
pfehlen. P

Geschiedenis van de Qud~Katholieke
Kerk van Nederland.

Trotz ihrem reichen historischen
Schrifttum fehlte es der holldndischen
altkatholischen Kirche bisher an einer
volkstiimlich geschriebenen, zusam-
menhédngenden Geschichte der katho-
lichen Kirche der Niederlande. Mit
dem vorliegenden, hiibsch ausgestat-
teten Buche von 200 Seiten ist diese
Liicke nun ausgefilllt worden. Es
soll zugleich als Hand- und Lehrbuch
dienen und erfilllt zweifellos diesen
Zweck vollkommen. Unter Mitwirkung
des Bischofs von Deventer, Mgr. J. H.
Berends, ehemals Professor der Kir-
chengeschichte am  Seminar von
Amersfoort, den Pfarrern W.J. de



— 185 —

Vrij und P. J. van Harderwijk, hat
Professor B. A. van Kleef, Seminar-
prasident von Amersfoort, die Ab-
fassung des Buches vorgenommen.
Es zeichnet sich aus durch die ein-
fache Sprache und die klare Ein-
teilung in die vier Zeitspannen mit
vielen Untertiteln, von der Ent-
stehung der Kirche von Utrecht durch
die angelsichsischen Missionare und
insbesondere Willibrord bis zur Er-
hebung des Bistums Utrecht zum
Erzbistum als Folge der Gegen-
reformation (690—1559), von da bis
zur Wahl des Cornelius Steenoven, des
ersten von Rom mnicht bestatigten
Erzbischofs (1559—1723), dann die
eigentliche Kampfzeit des unabhéngi-
gen Katholizismus bis zum Vatikanum
und endlich die Neuzeit. Register,
reiche Literaturangaben im Anhang
und 16 Illustrationen machen das

Werklein zu einem gediegenen und
wertvollen Volksbuch. P.R.

Ziegler Adolf: Die Union des Konzils
von Florenz in der russischen Kirs
che. Wurzburg 1938. Rita-Verlag.
158 S. (Das o6stliche Christentum,
Heft 4/5.)

Zum 500. Jahrestage des Abschlus-

ses der sogenannten Florentiner Union

zwischen der abendlandischen und der
morgenldandischen Kirche (6.V1I.1439)
ist ein Buch erschienen, das zwar nur
einen Teil der Wirkung dieses Aktes
behandelt, aber doch gleichzeitig die
Gesamtwirkung wenigstens zu um-
reissen sucht. Dabei wurde die vor-
handene Literatur sehr ausgiebig her-
angezogen, der Lage der Dinge nach
vor allem die slawische, und auch die
wirklichen Quellen sind nicht ver-
nachlassigt worden. Gerade dadurch
besitzen Zieglers Ausfiihrungen einen
besonderen Wert.

Allerdings kommen hinsichtlich der
Verwertung der Quellen dem Leser
schon bald Bedenken. Nicht als ob
thre Heranziehung in ungeniigender
Weise erfolgt wiire: Es ist vielmehr
die Art und Weise, wie sie verwertet
und beurteilt wurden. Jede Nachricht,

die fiir den rémischen Standpunkt un-
glnstig ist, wird in ihrer Bedeutung
oder sogar in ihrer Richtigkeit ange-
zweifelt. Das mag verschiedentlich
dem tatsichlichen Stande der Dinge
entsprechen; manchmal kann es sich
auch um spéter interpolierte Urkunden
handeln (etwa die theologischen Aus-
fithrungen in der Urkunde auf S. 80).
Ein solehes Verfahren wird aber dann
hoéchst anstossig, wenn dieselben Merk-
male, die bei romfeindlichen Urkun-
den als ausreichend zur Verwerfung
angesehen werden, bei solchen, die der
Kurie giinstig sind, weginterpretiert
werden und diese Quellen als wahrhaft
und wichtig hingestellt werden (S. 26
bis 31, bes. 8. 30). Ganz auffillig ist
das z. B. bei dem Schriftstiick tiber
die Verhandlungen (1473/76) hinsicht-
lich der Anerkennung des Elekten
Misael durch Papst Sixtus 1V. (S. 143,
146 £.).

Verficht Ziegler schon dadurch An-
sichten, die man nicht als unvorein-
genommen betrachten kann, so geht
er in der Schilderung der Personen,
die an dem Unionsversuche beteiligt
waren, ganz bewusst den Weg einer
Schwarz-Weiss-Malerei, die aber auch
jeden Unionsfreund nur als selbstlosen,
aufrichtigen Mann bezeichnet, wah-
rend sie den die Union ablehnenden
Geistlichen und Firsten ausschliess-
lich eigenstichtige Beweggriinde und
Boswilligkeit vorwirft (vgl. vor allem
S. 63 und 119). Ganz auffillig ist das
gegeniiber dem russischen Metropo-
liten Isidor, der nach den bisherigen
Arbeiten keineswegs iiber alles Lob
erhaben ist. Alle abfélligen Urteile
werden ausfithrlich zu entkréaften ver- -
sucht, wobel es dem Verfasser nicht
darauf ankommt, die Ausfiihrungen
Th. Frommanns auf S. 29 deshalb als
gschief hinzustellen, weil dieser sich be-
miuihte, Material gegen die Neuerun-
gen des Vatikanischen Konzils von
1870 zu sammeln, wihrend er S. 60
dessen Bemiihungen um eine gerechte
Wiirdigung von Isidors Personlichkeit
anerkennt. Kin kennzeichnendes Bei-
spiel romischer Quellenkritik!



— 186 —

Nun soll nicht bestritten werden,
dass die russische Kritik Isidor wegen
seiner Zustimmung zur Union viel-
leicht in schwirzerem Lichte dar-
gestellt hat, als er es eigentlich ver-
diente. Trotz aller Bemiithungen Zieg-
lers (S. 76 ff., 79, 81) wird man doch
nicht umhin kénnen, daran festzuhal-
ten, dass Isidor vor seiner Abreise dem
Moskauer Grossfiirsten Vasilij III1.,
Vasil’evié, geschworen hatte, den
Glauben unverfélscht wieder zu brin-
gen. Dass er dies nicht tat, indem er
die rdémische Meinung annahm und
nicht auf eine Gleichstellung der grie-
chischen und roémischen Glaubens-
anschauungen drang, unterliegt kei-
nem Zweifel, und so muss Vasilijs Vor-
gehen gegen Isidor sehr wesentlich
unter diesem Gesichtspunkte betrach-
tet, werden. Uberhaupt ist Ziegler von
vornherein der Auffassung, dass bei
einer ,,Union* nur ein Nachgeben der
griechischen, nicht aber der romischen
Hierarchie einzutreten habe (vgl. z. B.
S. 116), so dass die Anerkennung des
pépstlichen Primats die Hauptvoraus-
setzung wird. Er vertritt also — wie
fiir einen Rom-Katholiken nicht anders
zu erwarten — den rein romischen
Macht-Standpunkt, der nur Unter-
werfung kennt, und nicht den einer
bruderlichen  Aussprache zwischen
Gleichberechtigten, wie ihn die meisten
getrennten Bekenntnisse heutzutage
verfolgen. Uns will dieser Weg, schon
angesichts der vielfach sichtbar ge-
wordenen gegenseitigen Annéherung
und Einung, als der richtigere und dem
Wesen des Christentums als der Reli-
gion der Liebe ndher kommende er-
scheinen.

Betrachtet man Isidors Handlungs-
weise in Sachen der Union, so besteht
kein Zweifel, dass eine Unterwerfung
unter die pidpstliche Gewalt, wie Isidor
gie plante und durch seinen Aufenthalt
in Rom an seinem Lebensabend voll-
zog (8. 1321.), in Russland undurch-

fihrbar war (und ist). Das hitte auch
Ziegler zugeben miissen, wenn er sich
néher mit den russischen Verhéltnissen
vertraut gemacht hiatte. Entsprechend
der im 6&stlichen, vor allem in Byzanz
ausgebildeten religiésen und staats-
rechtlichen Auffassung ist es doch so,
dass sich Kirche und Staat in juristi-
schem Sinne nicht gegeniiberstehen,
sondern durchdringen, so dass der
Kaiser geistliche und der Patriarch
vielfach weltliche Aufgaben zu erfiillen
hat. In Russland konnte der Metropolit
(seit 1589 Patriarch) als das zweite
Haupt des Staates gelten, was be-
sonders deutlich dann zum Ausdruck
kam, wenn kein Herrscher vorhanden
oder dieser unmiundig war (wie 1425
Vasilij II1L., S.37). Auch nach dem
Erléschen des Hauses Rjurik auf dem
Throne 1598 sind dem Patriarchen
wesentliche staatsrechtliche Aufgaben,
als durch die Natur der Sache bedingt,
zugefallen, und neben dem ersten
Romanov-Zaren, Michael I1I., stand
sein Vater, Patriarch Philaret, als Lei-
ter auch der politischen Geschicke
seines Landes!). Das kommt ganz
deutlich auch darin zum Ausdruck,
dass er in offizieller Eigenschaft am
Empfange von Gesandtschaften teil-
nimmt 2).

Angesichts dieser Stellung des Me-
tropoliten (bzw. Patriarchen) ist es
ganz abwegig, wenn Ziegler von Isidors
Vorgéangern und Nachfolgern behaup-
tet, sie hédtten sich zu ,,Werkzeugen
moskauischer Politik* gemacht (S. 34,
36, 38, 108, 110). Bei der Stellung, die
die Metropoliten einnahmen, ist diese
Einschédtzung ganz ungerechtfertigt:
Sie sind in ihrer Wirde von selbst
Reprisentanten moskauischer oder —
richtiger gesagt — allrussischer Poli-
tik, sie mussten es auch als Kirchen-
fiirsten sein, indem sie strebten, die
Orthodoxen der Herrschaft eines or-
thodoxen Firsten zu unterstellen.
Dass sie dabei die Bestrebungen Mos-

1) Vgl. Hedwig Fleischhacker: Die staats- und volkerrechtlichen Grundlagen der mos-
kauischen Aussenpolitik (14.—17. Jahrh.), Breslau 1938, 8. 240. (Jahrbiicher fiir Geschichte Ost-

europas, Beiheft 1),
2) Ebd. 8. 241 f.



— 187 —

kaus, alle russischen Lande in einer
Hand zusammenzufassen, unterstiitz-
ten, lag in der Natur der Sache, um so
mehr, als gerade sie zur Zeit der Zer-
splitterung in Teilfiirstentiimer als
allrussische Metropoliten den Biirgen
der Einheit des russischen Volkes ge-
bildet hatten und nun mit dem Zu-
sammenbruch der ostrémischen Herr-
schaft ihr Moskau auf dem besten
Wege war, das ,dritte Rom" zu
werden.

Wer nicht so handelte, handelte
auch nicht im Sinne der russischen
Kirchenpolitik, und hier liegt ein
zweiter Punkt, in dem Ziegler die
Wirklichkeit stark umgebogen hat.
Isidor war — hier wird man des Ver-
fassers zusammenstellenden Ausfih-
rungen (8. 56—58) beipflichten —
Grieche, und er handelte als Grieche.
Diesen Gesichtspunkt hat Ziegler so
gut wie ganz iibergangen. Den Grie-
chen erschien eine Union aus poli-
tischen. Griinden notwendig, um sich
die Unterstiitzung des Abendlandes
gegen die Turken zu sichern — wie
eine baldige Zukunft lehrte, vergebens.
Moskau hatte diese Hilfe nicht nétig
und konnte deshalb dabei beharren,
eine Union nicht woreilig einzugehen,
sondern nur dann, wenn sie wirklich
eine Gleichstellung beider Bekennt-
nisse brachte. Isidor handelte aber in
Florenz als Grieche, und damit ist ein
wesentlicher Grund seines Zusammen-
stosses mit Vasilij gegeben. Der Gross-
fiirst hatte diesen schwachen Punkt
bei Isidors Vorgehen erkannt; er hatte
gesehen, dass Isidor nicht nur seinen
Schwur (oder mindestens sein Ver-
sprechen) hinsichtlich der Wahrung
des Glaubens nicht gehalten, sondern
auch den Interessen Moskaus — auch
den kirchlichen — als des zukiinftigen
(nach dem Falle Konstantinopels)
Hortes der Orthodoxie entgegen ge-
handelt hatte. Dadurch ist die Ab-
lehnung der Union in dieser Form
durch Vasilij vor allem begriindet
gewesen ; es war nicht eine Willkiir des
Grossfiirsten, so zu handeln, wie Zieg-
ler dies wahr haben méchte (8. 48 ff.).

Das Gericht, das der Herrscher zum
Urteil tiber Isidor zusammenrief, ist
so wenig ,,ungesetzlich® (so S. 48), wie
das Konstanzer Konzil, das drei
Péapste ab- und einen auch von der
Kurie anerkannten neuen einsetzte.

Auch in den tibrigen Léndern mit
orthodoxer Bevélkerung, im Staate
Litauen (dem damals wesentliche Teile
des heutigen Russlands gehérten) und
in Polen, erlag die Union, soweit sie
iberhaupt durchgefiihrt war, der Tat-
sache, dass sie den orthodoxen Ru-
thenen eine Haltung zumutete, die
diese mit ithrem Glauben schlechter-
dings nicht vereinbaren konnten. Das
hat auch Kasimir IV. von Polen-
Litauen durch die Anerkennung des
neuen Metropoliten Jonas zugegeben
(S.124), nachdem dieser es (nach
Zieglers Worten) ,,gewagt™ (!) hatte,
darum einzukommen. Dazu kam die
Tatsache, dass den roémisch-katho-
lischen Polen die Union nicht weit
genug ging, dass diese vielmehr auch
auf die Durchfithrung des lateinischen
Ritus drangen und also die Katholi-
sierung mit der Polonisierung ver-
binden wollten — genau wie heute
(vgl. auch S. 52). Selbst Ziegler muss
zugeben, dass die dahingehenden Be-
strebungen der Bernhardiner (S. 117 ff.)
die Ruthenen so sehr abschreckten,
dass ihnen ein Hauptteil an dem Miss-
lingen des Florentiner Versuches zu-
geschrieben werden muss. Dazu kam,
dass die Anhédnger des Basler Konzils
in Polen ziemlich stark waren und
dass bei der Kampfstellung, die Eugen
IV. und Nikolaus V. gegen die von
diesem geforderten Reformen ein-
nahmen, die Gultigkeit der Union den -
Polen dberhaupt fraglich erschien
(S.54f., 63, 113, 127 ff.).

Neben allen politischen Erwédgungen
war aber das Schicksal der Florentiner
Union im russischen (und ukraini-
schen) Sprachgebiete sehr stark von
der Einstellung des Konstantinopler
Patriarchen abhéngig. Diese hielten
aus politischen Griinden ldnger an
den Abmachungen von Florenz fest,
aber doch nicht in dem Masse und



— 188 —

nicht so ausschliesslich, wie Ziegler
das glauben machen méchte (S. 102 £f.).
Die Erkldrungen gegen die Union
(auch seitens Alexandriens usw.) wer-
den vom Verfasser sehr kurz abgetan;
vor allem wird auf den Umschwung
durch die Eroberung Konstantinopels
1453, die den Patriarchen zum allei-
nigen rechtlichen Vertreter der ,,grie-
chischen Nation* (Rum milleti) machte,
zu wenig Wert gelegt. Einem 6kume-
nischen Patriarchen in dieser Stellung
war eine Unterwerfung unter Roms
Primatanspriiche nicht moéglich, und
die Synode von 1472 hat diese Fol-
gerung denn auch endgiiltig gezogen.

Aber auch vor 1453 kann von einem
absoluten Festhalten an der Union
in Konstantinopel, wie Ziegler das will,
keine Rede sein. Dafiir haben wir
einen Beweis, den Ziegler iiberhaupt
mit Schweigen tibergeht, und der doch
notwendigerweise héitte herangezogen
werden miissen: Das sind die Ver-
handlungen des orthodoxen Patriar-
chen mit den Hussiten in Boéhmen
und Méahren 1451/521). Wer auf der
einen Seite einen Zusammenschluss
mit den ,, Ketzern” in Glaubensdingen
erstrebt, kann sich nicht auf der
andern Seite dem Primat des Papstes
unterwerfen. Diese Verhandlungen
sind der Kurie sicher bekannt ge-
wesen; ihre Nichterwdhnung durch
Ziegler lasst Vorstellungen aufkom-
men, die unberechtigt sind.

Die politischen Hintergriinde fiir
die Schicksale der Union sind eben-
falls teilweise verzeichnet; die Dar-
stellung der Verhéltnisse bei den Ta-
taren usw. bediirfte einiger Richtig-
stellungen, fiir die hier nicht der Ort
ist 2). Doch muss darauf hingewiesen
werden, dass auch hier Ziegler eine
einseitige Tendenz verfolgt. Wahrend

er dem Grossfursten vorwirft, er habe
1482 die Tataren (des Chanats der
Krim) auf das damals litauische Kiev
gehetzt (S. 141), tibergeht er den Um-
stand vollkommen mit Schweigen,
dass Kasimir IV. von Polen-Litauen
zwel Jahre zuwvor auf Grund eines
Biindnisses %) die. Tataren der Gol-
denen (Grossen) Horde zu einem
Unternechmen gegen Ivan III., Vasi-
lijs Nachfolger, veranlasst hatte, durch
das die Politik Moskaus in den folgen-
den Jahren wesentlich mitbestimmt
war. Kin romisch-katholischer Furst
darf so etwas eben nicht tun!

So stellt sich Zieglers Buch eher als
eine apologetische denn als eine ge-
schichtliche Schrift dar. Moégen auch
z. B. die Versuche, Isidors Handlungs-
weise neu zu begriinden, zu einer aber-
maligen Beschiftigung mit seiner Per-
sonlichkeit anregen, mag auch die Zu-
sammentragung des Materials sehr
verdienstlich sein: ein wirkliches Ver-
stdndnis fir die Einstellung des o6st-
lichen Christentums vermag Zieglers
Buch nicht zu vermitteln. So muss
jeder, der sich an seiner Hand unter-
richten will, mit grosser Vorsicht zu
Werke gehen.

Aéttingen. Bertold Spuler.

Echternach, Lic. Dr. Helmut, Dozent
an der Universitiat Cireifswald, Pfar-
rer in Goddentow. Es stehet ge~
schrichen ... Eine Untersuchung
iiber die Grenzen der Theologie und
die Autoritit des Wortes. Furche-
Studien, herausgegeben von Dr.
Hanns Lilje, Band 14. Im Furche-
Verlag, Berlin 1937. 80 Seiten.
Kaschurband RM. 2. 80.

Der Verfasser dieser kleinen, aber
ihrem Anliegen mnach gewichtigen
Schrift ist von der Frage bedrangt,

1) Vgl. Rudolf Urban: Die slavisch-nationalkirchlichen Bestrebungen in der Tschechoslovakei,
Leipzig 1938, S. 69, bes. Anm. (Slavisch-baltische Quellen und Forschungen, Heft IX). — Noch
1434 hatte man den Hussiten in Konstantinopel wenig giinstig gegeniiber gestanden (Ziegler, S. 63).

2) So war z. B. Edigii (so auf Miinzen und Urkunden!) nicht Chan der Tataren (anders Ziegler,
8. 37) und Kiev wurde nicht 1320 (so Ziegler, S. 40), sondern etwa 1373 (das Jahr ist nicht ge-

nau bekannt) litauisch.

8) Ein solches muss man auf Grund von Stefan Marja Kuczynskis Ausfithrungen (Ziemie
czernihowsko-siewierskie pod rzadami Litwy [Die Cernigov-sewerischen Lande unter der Herrschaft

Litauens], Warschau 1936 =

Praei ukrainskoho naukovoho instytutu XXXTII) gegen Feliks

Konecznys Aufstellungen (bes. in « Ateneum Wilenskies, I, 1923) als sicher annehmen.



— 189 —

wie der Schrift die absolute, bedin-
gungslose Autoritdt zuriickgegeben
werden koénne, die ihr die theologische
Reflexion des Menschen bestindig zu
rauben bestrebt ist. Daraus ergibt sich
weiterhin die Frage, welcher Text flr
die Kirche (gemeint ist beim Verfasser
konkret die evangelisch-lutherische
Kirche Deutschlands) in dieser Weise
verbindlich sei.

Die den Schriftinhalt auflésenden
Manipulationen der modernen Exe-
gese zeigt KEchternach vor allem an
der sogenannten ,,Durchstosstendenz*
auf, das heisst: an dem Bestreben der
Ausleger, ,durch den vorliegenden
Text hindurchzustossen® zu einer ur-
springlicheren Form des Textes und
»diesen (das heisst: den vorliegenden
Text) damit seiner autoritativen Be-
deutung zu entkleiden® (13). Diese
Tendenz tritt zutage bei dem Versuch,
auf den menschlichen Verfasser zu-
riickzugreifen. Das Werk eines ,,Ver-
fassers™ ist erkldrlich aus seinen
menschlichen Absichten, Motiven,
Stimmungen usw. Der Totalitéts-
anspruch solcher Exegese wird daran
erkennbar, dass der Exeget eigen-
miéchtig das, was sich solcher Motivie-
rung entzieht, als , Uberarbeitung*
auszuscheiden geneigt ist, das heisst
aber: der Ausleger erhebt den An-
spruch, alles verstehen zu kénnen, und
verhtllt in seiner gewalttéitigen Be-
grindung doch nur seine Flucht vor
dem angreifenden Gegeniiber des
Textes. Umgekehrt werden andere
Stellen als ,,psychologisch wohl ge-
ordnet®, als ,,Weiterspinnung® oder
als ,,apologetisch verddchtig® negiert.
Was offensichtliche Erfiillung gegebe-
ner Verheissung ist, ist eben als solche
zu beargwohnen, die ,,Verstockungs-
theorie” (Mk. 4 und Parallelen) ist die
Theorie des Fvangelisten, die Wunder-
taten Jesu sind Ausfluss des Gemeinde-
glaubens, dem der Evangelist nur Aus-
druck gibt. In allen diesen Formen
wird der vorliegende Text seines kon-
kreten Gegenwartscharakters entklei-
det. Das ,,Du* des Textes wird ent-
distanziert durch das psychologische

»verstehen' des Hermeneuten, es wird
als verstandliche Mitteilung seines
Angriffscharakters beraubt und so
verharmlost (16—22). Aber auch ,,das
dsthetische Schriftverstindnis®, das
das ,,Gegen uns® der Schrift durch die
subjektive ,,Wertung® auflsst (Jesaia 6
ist ,,erschitternd®, ,,tief*, ,,numinos*!),
setzt an die Stelle des ewigen Du das
endliche Ich (22—25).

Diese Durchstosstendenz wird noch
tiefer analysiert an den hermeneuti-
schen Aufstellungen Kéhlers, Girgen-
sohns, Bultmanns, Schniewinds und
Barths (26—38), wobei der Verfasser
allerdings unsres Hrachtens DBarth
und Schniewind falsch interpretiert.
Barth will durch seine Bejahung der
historisch-kritischen Methode keines-
wegs den Satz zurlicknehmen, dass die
Offenbarung in und durch die Schrift,
also nicht hinter ihr, geschieht. KEr
will nur ehrlicherweise die Tatsache
bestehen lassen, die Iichternach im
weitern Verlauf seiner Untersuchung
auch nicht wirklich widerlegen kann,
dass die historisch-kritische Bemiihung
um den Text unvermeidlich ist. Das
bedeutet aber doch nicht, dass Barth
das Offenbarungsgeschehen abhéngig
machte von den je und je zu revidie-
renden Ergebnissen der wissenschaft-
lichen Forschung. Ebenso wird der
Verfasser Kéahler und Schniewind
nicht gerecht, wenn er ihrem Ke-
rygmabegriff unterstellt, dass in ihm
die Frage nach der objektiven Wahr-
heit willkirlich abgeschnitten sei.
Fur Kéahler und Schniewind ist das
Kerygma eben die Botschaft Gottes
selbst, so wie sie in der Tradition der
Kirche festgehalten wurde und als-
solche objektiv-sachlich wahrer als
der erkonstruierte sogenannte ,histo-
rische Jesus* der Kritik.

Aber, worum es dem Verfasser
geht, das sind nicht diese negativen
Feststellungen, sondern die Frage
nach einem gesicherten Text, der als
feste Autoritét das richtige Verhiltnis
von Schriftwort und Horer erst wieder
herzustellen imstande wire. Ein sol-
cher Text muss inhaltlich dem Leser



— 190 —

gegentiber wirklich ,,objektiv® sein,
das heisst : er muss sich einerseits prin-
zipiell seinem ,,Begreifen widersetzen®,
»er muss ebenso psychologisch unver-
standlich, wie logisch anstossig, wie
unsystematisch sein®, weil ,,er nur so
als ein wirkliches Anderes gegentiber
steht®, nur so nie ,,verfugbar* werden
kann® (41). Zugleich darf aber ,diese
,Unbegreiflichkeit’ nie zur Folge ha-
ben, dass der Inhalt zu seiner Zugang-
lichkeit einer Interpretation bediirfte.
Denn damit wire er wieder der Sub-
jektivitit ausgeliefert”, ,,jedes Objek-
tive, das der Subjektivitdt gegeniiber-
tritt, ist Befehl, und Klarheit ist das
Kennzeichen jedes echten DBefehls
(I. Kor. 14, 8)“. Das Postulat des
Verfassers ldsst sich also nur paradox
ausdrucken. Diese Paradoxie ist aber
nicht im Inhalt der Schrift selbst be-
griindet, sondern in einer Umkehrung
des ,,Subjekts”, das ,seinem Wesen
zuwider” aus einem ,,Unterworfenen®
ein ,,Unterwerfendes” geworden ist,
das heisst, sich ,,zu einer positiven
Grosse’ aufgeworfen hat. Der Wider-
spruch im Objektsbegriff beruht also
auf dem Widerspruch des Subjekts
gegen seinen eigenen Begriff* (42).
Diese Objekt-Subjekt-Problematik
wird durch eine scharfsichtige philo-
sophische Untersuchung der Begriffe
Objekt, Subjekt, Existenz, Angst,
Wahrheit und Tatsache, Wahrheit
und Person, Wahrheit und Geschichte,
die hier zu verfolgen der Raum fehlt,
aufgehellt. Das Ergebnis dieser Unter-
suchung ist, dass das ,,Subjekt®, der
Mensch, eben erst im Lichte der ihm
objektiv, richtend und verheissend
gegeniibertretenden Schrift zu seinem
wirklichen Selbstverstéindnis, zur wah-
ren Erkenntnis seiner KExistenz ge-
langen kann, dass der Begriff der lo-
gisch-einlinigen, zeitlosen und wider-
spruchslosen Wahrheit, auf diesen
Gegenstand, Gott und sein Wort, aus-
gerichtet, selbst Ausdruck der Usur-
pation und des Falles ist (62). Das
unhaltbare Verhéltnis des modernen
Menschen zum Wort der Schrift ist
also nicht bloss ein Missverstindnis,

sondern in der Sache begriindet, ein
Ausdruck seiner Verworfenheit, ein
Anzeichen seiner rebellischen Gottes-
flucht und seiner titanischen Versuche,
sich Gottes und seines Wortes zu be-
méchtigen. Die Offenbarung ist dar-
um uns Menschen so lange unzugéing-
lich, ,solange wir an unserm logisch-
objektiven Wahrheitsbegriff festhal-
ten, solange wir nicht sehen wollen,
dass wir aus dem Paradiese vertrieben
sind. Die dialektisch-personale, das
heisst die fleischliche, zeitliche Ge-
stalt der Wahrheit in der Schrift
trifft uns (erst) dann, wenn wir uns
selbst in dieser Gestalt zu erkennen
bereit sind: wenn wir uns als Stnder
erkennen, was immer das vollige Ver-
stummen aller Einwédnde, die aus un-
serm naturgemissen Wahrheitsbegriff
stammen, bedeutet” (64).

Damit ist aber nach der Auffassung
Echternachs ein Text gefordert, der
auch dusserlich diese Unantastbarkeit
von der menschlichen Seite her besitzt,
das heisst : der Verfasser ruft nach dem
textus receptus. Dieses Postulat ist
nicht so unsachlich und abwegig, wie
es auf den ersten Blick erscheinen
mochte. Auch Karl Barth hat ihm
in seiner ,,Christlichen Dogmatik im
Entwurf* (1927) eine sorgfiltige Un-
tersuchung gewidmet (S. 371 ff.). Das
Postulat besagt in der Tat nicht we-
niger, als dass es nur auf dem Boden
der Kirche giiltige und autoritative
Schrift geben kann. Dieser Auffassung
ist auch der Verfasser (64). Aber er
benimmt dieser Erkenntnis wieder die
sachliche Sauberkeit, wenn er aus ihr
in kurzschlissiger Weise die Folgerung
zieht, dass von hier aus die wissen-
schaftliche Arbeit an der Schrift zu
begrenzen sei, in einer Weise, die sie
nur dem Argwohn der Unsachlichkeit
ausliefern konnte. Wenn nach Karl
Barth zwar auch ,die sorgfaltigste
Textkritik und Ubersetzungskunst
der Kirche die eigene Entscheidung
iiber ihren Text nicht abnehmen kann,
wenn sie ,es selber sagen muss”
(a. a. O. Seite 373), so will das doch
nicht heissen, dass die Kirche je die



— 191 —

gewissenhafte, wissenschaftliche Ar-
beit am Texte unterbinden dirfte.
Sie darf sich nur auch nie in ihrer Ent-
scheidung binden an die je und je
neu zu iberpriifenden Resultate der
Gelehrten, darf also dieser Arbeit den
Charakter der Vorldufigkeit nie ab-
nehmen. Es ist das Richtige an dem
Anliegen des Verfassers, dass er die
Grenzen der menschlichen Erfor-
schung des biblischen Textes und ihre
damonische Versuchung aufdeckt, dass
er nur von der Kirche die Entschei-
dung tiber den normativen Text er-
wartet. Ksscheint uns aber die Gefahr
und Unzulédnglichkeit seines Losungs-
versuches zu sein, dass er diesen Text
auch dusserlich, gegeniiber der unver-
meidlichen Forschung sichern mochte,
dass er hier plotzlich die dialektische
Haltung verlidsst und eine Direktheit
der Schriftautoritdt postuliert, die
eben der Art des Gegeniiber in der
»Gegenwart' widerspricht, die er selbst
als wesentlich erkennt. Die Kirche
kann nur als Kirche einen Text als
verbindlich erkldren, der darum auch
nur ,,in ecclesia®, das heisst aber im
Glaubensgehorsam anerkannt werden
kann. Sie kann aber nicht mehr tun.
Sie kann damit die Knechtsgestalt
nicht aufheben wollen, die eben be-
sagt, dass dieser autoriative Text ihr
durch Menschen vermittelt worden ist.
Aber sie meint allerdings, dass die
menschliche Verfasserschaft, die die-
sen Text der Forschung ausliefert, die
autoritative Geltung des approbierten
Textes als ,,Wort® nicht authebe. KEs
kann jedenfalls auf dem Boden der
evangelischen Kirche, fur die der
Verfasser schreibt, kein anderes
Schriftprinzip vertreten werden als
eben dieses dialektische, das zugleich
die Bindung des Textes bejaht wund
die Forschung als solche, allerdings
unter dem Vorbehalt des Gerichts,
das auch den Forscher trifft, freigibt.
Eine andere, den Text der Forschung
gegeniliber auch dusserlich, lehrgesetz-
lich sichernde Haltung ist nur méglich,
wenn der textus receptus so festgelegt
wird, wie es in der tridentinischen

Kirche geschah. Diese Konsequenz
wird aber der Verfasser nicht zu ziehen
geneigt sein. .G,

Skrbensky, L. H. Franz Brentano als.
Religionsphilosoph. Ziirich 1937.
Fr.1.50.

Die Schrift macht uns zunéchst.
mit dem Leben des im Jahre 1917
verstorbenen Philosophen bekannt.
Geboren 1838 in Marienberg bei Bop-
pard, widmete er sich dem Studium
der Theologie und Philosophie, wurde
1864 zum Priester geweiht, habilitierte
sich 1866 in Wiirzburg fiir Philosophie,
lehrte mit grossem Erfolg, bis das
Vatikanum in seinem Leben eine:
Wandlung brachte und es zum Bruch
mit Rom kam. Im Auftrage von
Bischof v. Ketteler hatte er eine Denk-
schrift gegen die beabsichtigte Dog-
matisierung der pépstlichen Unfehl-
barkeit verfasst, die ,,in knapper, aber:
eindrucksvoller Weise die Fehlgriffe
der ex cathedra sprechenden Pipste
fritherer Zeiten und die sonstigen ge-
gen die Unfehlbarkeitslehre vorzubrin-
genden Argumente” darlegte. Die
Schrift wurde nicht veréffentlicht. Der
junge Gelehrte hatte schon widerholt
mit Zweifeln zu ringen gehabt. Was
das Vatikanum fiir Folgen fiir ihn
hatte, schildert er wie folgt: ,,Das Vati-
kanische Konzil stand in Aussicht,
auf welchem der Streit {iber die Un-
fehlbarkeit des Papstes ausgetragen
werden sollte. Hier handelte es sich
um eine Lehre, die noch nicht als
Glaubenssatz festgestellt war. Ein
Zweifel daran konnte also nicht als
ein Verbrechen und eine Neigung .
zum Zweifel nicht als eine gefidhrliche
Versuchung angesehen werden. Und.
so sah ich mich denn durch keinerlei
Gewissensbedenken  behindert, die
Frage der riicksichtslosesten Priifung
zu unterziehen, die mich dann zu der:
sichersten Uberzeugung von der Un-
wahrheit des geplanten Dogmas fithrte..
Da nun trotzdem das Konzil sich fiir
das Dogma entschied, so war es nun
auch fiir mich entschieden, dass in



diesem Punkte wenigstens ein kirch-
licher Glaubenssatz der Wahrheit
widerspreche. Die Folge war, dass
Brentano Widerspriichen in der Lehre
nachzuprifen begann mit dem Er-
gebnis, dass er 1873 aus dem Klerus
austrat, auf sein Lehramt verzichtete
und einige Jahre spéter die rémische
Kirche verliess. Zwel seiner Schiiler
folgten ihm, Carl Stumpf (spéter Pro-
fessor in Berlin) und Anton Marty,
Professor am Schwyzer Lyzeum (spé-
ter Professor in Prag). Von 1874 bis
1895 wirkte er an der Universitdt in
Wien, um dann an verschiedenen Or-
ten als Privatgelehrter zu leben. — Der
zweite Teil der Schrift enthilt die
Anschauungen Brentanos zu den
Hauptfragen der Religionsphilosophie
und ihrer Grenzgebiete und der dritte
eine Wiirdigung seiner Stellungnahme.
Die Schrift ist die vierte einer Reihe,
die die Brentano-Gesellschaft heraus-
gibt. Der Einfluss seiner Philosophie
wird nach dem Vorwort von Jahr zu
Jahr méachtiger, was Anlass zur vor-
liegenden Studie gegeben hat. Zum

192 —

Kreis der Méanner um Brentano ge-
hérte auch der Reformkatholik Pro-
fessor H. Schell. A. K.

Schofiter, H., Die Reformation, Ein-
fithrung in eine Geistesgeschichte
der deutschen Neuzeit. Verlag
H.Ponninghaus — Bochum-Langen-
dreer 1936.

Wir begniigen uns mit einem kur-
zen Hinweis auf dieses Buch. Es geht
von der Tatsache aus, dass alle Ge-
folgschaftsstaaten der wittenbergischen
Reformation, die zu Augsburg Tat-
sache geworden, ohne Universititen
sind und dass Wittenberg selbst eine
Universitit ohne jede Tradition ge-
wesen ist. Daraus werden Schliisse
gezogen, die Armut des Bodens an
Tradition als Bedingung des Erfolgs
der Neuerer sei von weltgeschicht-
licher Bedeutung gewesen. Es er-
scheine sinnvoll, dass lastende Wucht

der Tradition nur durch bewusste
Nichttradition {iiberwunden werden
konnte. A K.

Gedruckt bei Stdmpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

